
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


496 Literarische Besprechungen

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. Josef Mausbach : Grundziige der katholischen Apologetik.

Zum Gebrauch beim akademischen Studium. Münster i. W. 1916.
Aschendorffs che Verlagsbuchhandlung. (158 p.)

Apologetik ist vor allem Abwehr der zeitgenössischen Einwände
gegen die Wahrheit der katholischen Kirche, wenn auch in
systematischer Form. Prälat Mausbach hat es in vortrefflicher Weise
verstanden, in knapper Form einerseits die Haupteinwände der Neuzeit
— wobei auch die älteren zum Wort kommen — zusammenzufassen,
anderseits deren positive und negative Widerlegung zu bieten.

Der Aufbau der Apologetik erfolgt in drei Teilen: Theorie der
Offenbaiung, die Tatsache der heilsgeschichtlichen Offenbarung, die
Fortpflanzung und Verkündigung der Offenbarung durch die Kirche.
Die Behandlung der demonstratio religiosa (Dasein Gottes, Unsterblichkeit,

Notwendigkeit der Beligion) verweist Mausbach an die
Philosophie. Als Formalaufgabe der Apologetik bezeichnet er mit Becht
den Nachweis, daß Gott eine übernatürliche Offenbarung und Beligion
gestiftet habe (p. 2). In diesem Sinne zieht er auch die Lehre von
der Kirche in die Apologetik ein, um nachzuweisen, „daß die katholische

Kirche die allein wahre Trägerin und Lehrerin des Christentums

in der Geschichte ist" (p. 2), bzw. um „die göttliche Stiftung
und Leitung der katholischen Kirche als der bleibenden Trägerin der
Offenbarung" (p. 8) zu zeigen. Aber auch Mausbachs Darstellung ist
einfach ein Abriß der Dogmatik über die Organisation, die
Kennzeichen, das Lehramt der Kirche, wozu noch die Partie über die
Inspiration der Heiligen Schrift kommt. Charakteristischerweise hat
Mausbachs Kollege an der Universität Münster, Professor Diekamp,
diesen ganzen Traktat nochmals in seiner „Katholischen Dogmatik"
behandelt (erster Band, 1917, 19 bis 64). Dies hat mich nur in meiner
im Divus Thomas I, 79 bis 89 ausgesprochenen Ansicht bestärkt.

Zu wünschen lassen die Literaturangaben, die zum Teil
einseitig ausfielen. Im einzelnen habe ich folgendes notiert : P. 7 soll es
wohl heißen, daß die Forschung unvollkommene und egoistisch
getrübte Quellen der Beligionsverirrungen, statt „der Beligion",
aufweist. P. 22 heißt es ungenau: „Das Wunder läßt sich nicht trennen
vom Charakter des Wundertäters" ; das ist nur richtig, wenn ein
Wunder zum Zeugnis der Heiligkeit des Wundertäters gewirkt wird.
P. 26 heißt es: „Gott kann sich (beim Wunder) eines Geschöpfes
bedienen ; aber dieses ist nicht tätig als wirkende Ursache, sondern nur
als Werkzeug Gottes." Aber auch das (physische) Werkzeug ist als
bewirkende Ursache tätig, nur nicht als Hauptursache (causa principalis).

So ist Gott der Hauptverfasser der Heiligen Schrift, die Hagio-
graphen aber die werkzeuglichen, tätig bewirkenden Verfasser; vgl.
Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie XX (1906, p. 421 f.,
486ff.). Fraglich erscheint mir auch die weitere Bemerkung: „Für
den apologetischen Zweck des Wunders macht es übrigens wenig aus,
ob die Wirkung ein striktes Allmachtswunder ist oder auch durch
die natürliche Macht der Engel erklärt werden kann (relatives Wunder),
daß das Eingreifen himmlischer Mächte nur im Einklang mit Gottes
Willen geschieht" (p. 25.) Aber was die guten Engel mit ihrer
natürlichen Macht" vermögen, können auch die Teufel. Außerdem



Literarische Besprechungen 497

sind die in der Apologetik verwerteten "Wunder tatsächlich
ausschließlich absolute Wunder. Bezüglich der Kennzeichen (notae) der
heiligen Kirche verlangt Mausbach, daß sie mit dem Wesen der Kirche
zusammenhängen müssen, „so daß sie, wenigstens in ihrer
Gesamtheit, nur der wahren Kirche zukommen" (p. 100). Die
Merkmale aber hängen nicht bloß mit dem Wesen der Kirche
zusammen, sondern sind Proprietäten derselben (allerdings im analogen
Sinne des Wortes); darum kann der wahren Kirche keines der Merkmale

fehlen. Siehe unsere ..Bemerkungen zur Lehre von den
Merkmalen der Kirche", Divus Thomas I (1914), p. 57 bis 78 h P. 119
bespricht Mausbach das Verhältnis von Kirche und Staat. „Grundsätzlich
sind beide Gesellschaften selbständige, mit allen Existenzmitteln aus-,
gestattete Gemeinschaften und die leitenden Gewalten beider sind auf
ihrem Gebiete souverän. Es müsse jedoch der Kirche eine höhere Würde
und Bedeutung eigen sein." Mit diesen Worten ist aber das Verhältnis
der Kirche zum Staate nicht bestimmt. Es gibt ferner gewiß Hechte,
welche 'die Kirche „im Laufe der Geschichte über die Grenzen des
geistlichen Gebietes hinaus erworben hat". Aber Mausbach will doch
wohl nicht jede Verbindung von Kirche und Staat dazu rechnen! Ebenso

wenig erschöpfend ist die Bestimmung des Wesens der Inspiration
(p. 141). Mausbach schreibt: „Zur Inspiration gehört eine übernatürliche

Anregung des Willens zur Abfassung der Schrift.. Auch die
Tätigkeit der Vernunft steht unter Anregung und Leitung des Heiligen
Geistes. Der Gedankeninhalt der Schrift wird nicht rein menschlich
bestimmt, sondern steht unter Gottes Plan und Absicht." Eine solche
„Anregung und Leitung" oder auch „göttliche Beeinflussung" findet
aber auch bei der göttlichen Leitung der Kirche in ihrer Lehrtätigkeit,
besonders bei dogmatischen Entscheidungen, statt, ja sogar bei der
schriftstellerischen Tätigkeit der Kirchenväter und Lehrer. Jede
Bestimmung der Inspiration muß erklären, wie Gott nicht nur zur
Abfassung der Heiligen Schrift „anregt", sondern, wie'Gott der Urheber
derselben ist, wie die Schrift das Wort Gottes ist.

Ettal (Oberbayern) P. Reginald M. Schlütes 0. P.

2. Prof. Dr. Fr. GiUmann: Die Notwendigkeit der Intention anf
Seiten des Spenders und des Empfängers der Sakramente
nach der Anschauung der Frühscholastik. (Erweiterter
Sonderabdruck aus der Zeitschrift „Der Katholik4 1916, 74 p.)

Prof. Gillmann untersucht die Stellung der Frühscholastik zum
Intentionsproblem, d.h. zur Frage, ob zur gültigen Spendung eines

1 Auf die Erwiderung von Professor Th. Spaöil (Zeitschrift für
katholische Theologie, 1915, p. 231 bis 255) glaubten wir nicht weiter
eingehen zu sollen, da er: a) erklärt, unsere Ansicht nicht bekämpfen
zu wollen (p. 255); hj bloß von der Möglichkeit sprechen will, es

genüge unter Umständen ein klares Merkmal in der Kirche, ohne
ein bestimmtes Faktum vor Augen zu haben (p. 254) ; c) seine frühere
Ansicht so eingeschränkt hat (p. 249, 254), daß sie im wesentlichen
aufgegeben erscheint. Zu bemerken wäre noch, daß wir keineswegs
den Unterschied von negativen und positiven Notae bestreiten wollten,
aber darauf bestehen müssen, daß die vier Merkmale der Einheit usw.
wesentlich und notwendig positive Tatsachen besagen.



498 Literarische Besprechungen

Sakramentes von Seiten des Spenders eine bestimmte Intention
erforderlich sei und welche, ob ferner zum gültigen Empfange von
Seiten des Empfängers die Intention oder der Wille vorhanden sein
muß, das Sakrament zu empfangen. Gillmann untersucht rein historisch
die Lehre von zirka 40 Autoren, von Hugo von St. Viktor angefangen
bis auf Wilhelm von Auvergne.

Die Notwendigkeit einer Intention beim Spender verneinen
Robert Pulleyn (f 1170), [Gratian], Roland Bandinelli (Alexander III.),
Gandulph mit seiner Schule und Petrus von Blois. Diese verlangen
zur Gültigkeit lediglich die Notwendigkeit der Einhaltung des wesentlichen

(Tauf-) Ritus. „Tantum ergo tunc neges baptizatos, quando
quod suum et proprium est baptismi, id praeteritur" (R. Pulleyn; M.
P. L. 186, 841) ; Roland verlangt nur, daß die Taufe in forma Ec-
clesiae erfolge (Gillmann, 18); Gandulph bestreitet beim Täufer
ausdrücklich die Notwendigkeit der Intention (Gillmann, 15); Simon von
Bisiano wagt nicht, zu entscheiden (p. 24 ff.); Petrus von Blois hält
die Taufe nur dann für ungültig, wenn das Werk, d. h. die
Taufhandlung, selbst fingiert wurde (p. 80). Die vorherrschende Ansicht
aber vertrat die Notwendigkeit der Intention beim Spender zur Gültigkeit

der Sakramente. So verlangen die Intention, zu taufen oder zu
konsekrieren : Hugo von St. Viktor, die Sententiae divinitatis, die
Sentenzen von St. Florian, Omnibene, der Sentenzenmeister, Stephan
von Tournai, Sikard von Cremona (wenigstens bei der Konsekration
der Eucharistie), Huguccio, Petrus Comestor und Petrus Cantor.
Alanus von Lille fordert vom Spender, „ut intendat ministrans ob-
servare formam Ecclesiae" (Theol. reg., r. Ill, M. 210, 689). Präposi-
tinus hat zuerst die Formel „intendere quod facit ecclesia" : „nisi
enim quis intendat facere hoc quod Ecclesia facit" (Gillmann, p. 54).
Ebenso Wilhelm von Auxerre: „si intendit facere quod consuevit
Ecclesia" (p. 71 f.).

Wir bemerken dazu folgendes: Die Vertreter der Notwendigkeit
einer Intention beim Spender verlangen, daß der Spender des
Sakramentes nicht bloß den in der Kirche üblichen materiellen Ritus, die
einfache physische Handlung setze (z. B. die Abwaschung und das
Aussprechen der Formel), sondern auch, daß er dabei die in der
Kirche übliche Taufe spenden wolle, das tun wolle, was die
Kirche bei Spendung des betreffenden Sakramentes tun will. Die
Intention besagt also den Willen zu einer bestimmten, objektiv in
Übung stehenden Handlung, nämlich den Willen, jene Handlung
zu setzen, welche die Kirche bei Spendung der
Taufe oder bei der Weihe oder bei der Konsekration
setzt und zu setzen den Willen hat. Die Vertreter der
negativen Ansicht dagegen begnügen sich damit, daß tatsächlich
die in der Kirche übliche Form der Sakramente eingehalten werde,
gleichgültig, ob bloß im Scherz oder Spiel oder ob von einem
Betrunkenen. Beide Ansichten kommen also darüber überein, daß das
von der Kirche Geforderte geleistet werden muß (in forma Ecclesiae,
Roland); die Intention fordernde Ansicht verlangt außerdem den
Willen dazu. So Simon von Bisiano: „intentio baptizandi vel
voluntas baptizandi" (p. 24); Giraldus Cambrensis fordert Einhaltung
der vollständigen Form und daß der Spender „id agere intendat
(p. 52). Darum .wird auch eine im Scherz gespendete Taufe als gültig



Literarische Besprechungen 499

anerkannt, wenn dabei nur der Wille vorhanden war, zu taufen. In
•diesem Sinne verwenden auch Roland und Huguccio das Diktum,
•erst der Affekt (d. h. die Willensrichtung) differenziere eine äußere
Handlung. Daher auch das immer wiederkehrende Argument: Wenn
keine Intention notwendig wäre, würde jede Abwaschung im Namen
ffer Trinität eine Taufe sein. Nicht die Notwendigkeit der
Setzung einer sakramentalen Handlung als solcher
-stand in Frage, sondern ob diese mit Willen und
Absicht gesetzt werden müsse. Darum konnte die Antwort
im Verlaufe auch nur bejahend ausfallen. Huguccio bemerkte ja
richtig, daß in Wirklichkeit ein jeder, der die Taufhandlung
vornehme, als vernünftiges Wesen eben damit zu taufen intendiere
(p. 84). Im gleichen Sinne hat wohl auch Thomas die intentio
verstanden. Auch er sagt, daß durch dieselbe die materielle Handlung
zur sakramentalen gemacht werde (S. Th. III, q. 64, a. 8). Wenn er
beifügt: „Et haec intentio exprimitur per verba quae in sacramentis
•dicuntur", so setzt auch er mit Huguccio voraus, daß die Worte der
Form mit Willen im Sinne der Kirche ausgesprochen werden : „in
verbis quae profert, exprimitur intentio Ecclesiae14 (ad 2). Wenn er
also fordert, daß der Spender „intendat facere quod facit Christus et
Ecclesia" (ad 1), so erachtet er diese Forderung als erfüllt, wenn der
Spender den Willen hat, Form und Materie so zu setzen, wie er es
als Einsetzung Christi und Praxis der Kirche kennt. Die
Frühscholastik stimmt also mit der Definition des Tridentinums (Sess. VII,
de sacr. c. 11) überein — die Formen intendere baptizare (consecrare),
servare formam Ecclesiae sind inhaltlich (implicite) gleichwertig rqit
•der später approbierten: intendere quod facit Ecclesia die kirchliche

Aktion vornehmen wollen. Darum fügt das Konzil auch „saltem
bei, weil wenigstens dieser Wille beim Spender erfordert ist. Wo
dieser Wille vorhanden ist, besteht auch der protestantische Vorwurf
nicht mehr zu Hecht, als bestehe die katholische Sakramentenspendung
in einem bloß äußerlichen Mechanismus \

Auch in der zweiten Frage, ob zum gültigen Empfange der
Sakramente ven seiten des Empfängers Intention notwendig sei, geht
die Frühscholastik auseinander. R. Pulleyn läßt auch einen scherzhaften

Empfang gültig sein; Gratian erachtet die den Juden wider
ihren Willen gespendete Taufe für gültig, ebenso hindere die Fiktion
ffes Täuflings die Gültigkeit nicht; ebenso Gandulph, Petrus von

1 Damit erledigen sich auch einige Bemerkungen Gillmanns.
So Anm. 5 zu p. 11: Pulleyn hat allerdings ausdrücklich nur die
Notwendigkeit der Einhaltung des wesentlichen Taufritus gefordert,
aber da er nur den kirchlichen Ritus im Auge hat und diesen mit
Willen gesetzt wissen will, so ergibt sich in der Sache ein intendere
•quod facit Ecclesia. Das Gleiche gilt von der Formel des A 1 a n u s :

ut intendat ministrans observare formam Ecclesiae (zu Anm. 3, p. 51).
Ob Alanus (1. c.) und Huguccio (Anm. 6 zu p. 34) Vertreter der
intentio externa seien, Petrus Cantor (Anm. 2 zu p. 49) und Prae-
positinus (Anm. 2 zu p. 54) aber nicht, hängt außerdem von der
genaueren Bestimmung des Sinnes von intentio externa ab. Unseres
Erachtens fordert die Frühscholastik nur intentio externa — im oben
ausgesprochenen Sinne.



500 Literarische Besprechungen

Blois, Huguceio, Petrus Cantor, Praepositinus. Als Grund figuriert
besonders die Kindertaufe. Dagegen verlangen Intention (bei
Erwachsenen) Alexander III., der Magister Sententiarum, Rufinus,.
Stephan von Tournai, Simon von Bisiano, Johannes Teutonicus und
besonders Innozenz III. in der Dekretale „Maiores". — Einhellig ist
die Lehre, daß zur Eheschließung Konsens der Brautleute in die
eheliche Verbindung erforderlich ist, obwohl sich auch da Petrus Lom-
bardus, Petrus von Poitiers, Stephan Langton und Wilhelm von
Auxerre (p. 62, 72) mit einem consensus verborum, ohne consensus-
animorum, begnügen.

Gillmanns wertvolle Untersuchung wird noch interessanter
durch die vielfach eingestreuten historischen Konstatierungen.

Kloster Ettal P. Reginald M. Schultes 0. F.

8. Dr. Nikolaus Kaufmann: Elemente der Aristotelischen Ontologie.

Mit Berücksichtigung der Weiterbildung durch den
hl. Thomas von Aquin und neuere Aristoteliker. Leitfaden für
den Unterricht in der allgemeinen Metaphysik. Zweite
verbesserte Auflage. Luzern, Raeber & Cie, 1917. 8°. (174 p.)>
Frks. 8.

Uber die Vortrefflichkeit der Kaufmannschen „Elemente"
herrscht nur eine Stimme des Lobes ^ vgl. die vom Verleger zusammengestellten,

dem Buche beigegebenen Auszüge aus Besprechungen in
verschiedenen Zeitschriften. Die zweite Auflage wurde erweitert und
verbessert. Die von der suaresischen Schule bekämpfte — neuestens in-
mäßigen Grenzen geduldete — Lehre des hl. Thomas vom realen Unterschied

zwischen Wesenheit und Dasein findet an Kaufmann einen
entschiedenen Vertreter (p. 66, 67). Das Inhaltsverzeichnis sähe ich lieber
vorne und an dessen Stelle rückwärts ein alphabetisches Register.

Graz A. Michelitsch

4. Dr. Franz Diekamp, Prof. a. d. Univ. Münster: Katholische
Dogmatik nach den Grundsätzen des hl Thomas. Zum Gebrauche
bei Vorlesungen und zum Selbstunterricht. Erster Band. Zweite,
neubearbeitete Auflage. Münster i. W., Aschendorff, 19l7. 80-

(X, 808p.) Mk. 4*60.

Die erste Auflage dieses Buches erschien als Manuskript. Seit-
Gloßners „Lehrbuch der katholischen Dogmatik" (Regensburg 1874,
2 Bde.) erschien in deutscher Sprache keine Dogmatik mehr, die vom
Standpunkte des Thomismus geschrieben gewesen wäre. Angesichts der
Empfehlungen des hl. Thomas durch Leo XIII., Pius X. und Benedikt

XV. bedeutete dieser Zustand eine Lücke in der deutschen theologischen

Wissenschaft, die auszufüllen sich Verfasser durch Herausgabeseiner

Dogmatik entschloß. Daß die thomistische Schule wirklich dem
hl. Thomas folge und darum kein „Baunesianismus" sei, bezeugt
neuestens Papst Benedikt XV., der dem Dominikanerorden das ehrende
Zeugnis gibt, daß er „niemals, auch nicht um Nagelbreil e (ne latum,
quidem unguem) von seiner (des hl. Thomas) Lehre abgewichen ist"
(vgl. Vorwort IV). Angesichts der unentschiedenen Stellung der meisten
deutschen Dogmatiker zum hl. Thomas hat Diekamp diesen geradezu
ein geistliches Werk der Barmherzigkeit erwiesen, das zu ihrer vollen
Gesundung beitragen möge. Alle Päpste seit dem hl. Thomas, sagt



Literarische Besprechungen 501

Kard. Billot, noch so verschieden nach Nationalität und Bestrebungen,
sind doch einig in der Empfehlung der Lehre des hl. Thomas. Diese
Stellungnahme des obersten Lehrers der Kirche durch Jahrhunderte
kann nicht ohne besondere Leitung der göttlichen Vorsehung gewesen
sein. Darum freuen wir uns von Herzen, daß die Worte des Papstes
endlich auch in Deutschland fruchtbaren Boden gefunden haben. Der
hl. Thomas kann mit einem so verständigen, tüchtigen Schüler, wie
es Diekamp ist, sehr zufrieden sein.

Ex ungue leonem — aus der Stellungnahme zu Molinas scientia
media erkennt man den Thomisten. Während andere darüber viel
herumreden und schließlich sagen, daß sie nichts wissen, sagt es
Diekamp klipp und klar, daß das mittlere Wissen nichts sei. Die
Fragestellung Molinas geht dahin, „ob Gott das Bedingtzukünftige vor
jedem freien Ratschlüsse seines Willens weiß und ob dieses Wissen
somit eine besondere Erkenntnisart zwischen der scientia ne-
cessaria und libera bildet. Dieses behauptete Molina und dies
leugnen die Thomisten" (p. 169). Sie leugnen es mit dem hl. Thomas,
nach welchem die Wurzel der Kontingenz der göttliche Wille ist. Wie
Kard. Toi etu s sagt, setzt Gott nach Thomas zuerst bestimmte
Wirkungen fest, und dann deren Ursachen, was nach den Molinisten ein
„Widerspruch" ist. Dies ist die klaffende Lücke zwischen Molina und
Thomas. Die scientia media Molinas, führt Diekamp (p. 183—187)'
aus, ist 1. gegenstandslos. vZwischen dem Gegenstande der scientia
necessaria und der scientia libera kann es nichts Mittleres
geben". „Insbesondere kann die bedingtzukünftige freie Handlung des
Geschöpfes ebenso wie die wirklichzukünftige nur Gegenstand, der
scientia libera sein. Denn nichts ist irgendwie zukünftig, bevor
Gott es mit Freiheit beschlossen hat. Da nun die molinistische
scientia media die Erkenntnis sein soll, durch die Gott das
Bedingtzukünftige vor jedem Dekrete seines freien Willens voraus weiß-,
so gibt es für sie kein Objekt." 2. Es fehlt ihr das Erkenntnismedium.
Wie irrende Schafe gehen deren Vertreter um dieses herum. 3. Sie
verneint die unbedingte Abhängigkeit, in welcher jegliche Tätigkeit
des Geschöpfes zur ersten Ursache steht. 4. Sie wird der Notwendigkeit

des Bitt- und Dankgebetes nicht gerecht. Denn wenn die Gnade
nur wirksam wird, weil wir ihr zustimmen, „so haben wir das wahrhaft

Ausschlaggebende im Heilsgeschäfte uns allein zuzuschreiben".
— Der vorliegende erste Band behandelt nach einer Einleitung
(p. 1 —130) die Lehre von Gott dem Einen (p. 131—209) und Drei-
einigen (p. 210—300). Es folgt das Register (p. 301—308).

Graz A. Michelitsch

6. Dr. Bernhard Dörholt, Universitätsprofessor zu Münster i. W. r
Der Predigerorden und seine Theologie. Jubiläumsschrift (zum
700jährigen Jubiläum des Predigerordens). 2. Aufl. Paderborn,,
Schöningh 1917. 8° (IV, 159 p.).

Vorliegendes Buch ist den Lesern dieser Zeitschrift, in deren
3. Jahrgang, Heft 4, es erschienen ist, bereits bekannt. In der
Buchausgabe wurden einige Lücken ausgefüllt und Versehen berichtigt.
Zu letzteren gehört auch, daß Krebs die „Defensa doctrinae D. Thomae"-
des Hervaeus Natalis herausgegeben habe (p. 32), während nur Bruchstücke

veröffentlicht worden sind. Der erste Teil der vortrefflichen.



-502 Literarische Besprechungen

Arbeit ist geschichtlich. Er zeigt den Thomismus im Kampfe mit
dem Augustinismus, Skotismus und Molinismus. Das Ergebnis war
die steigende Anerkennung der Lehre des hl. Thomas, wie sie in dem
vom Verfasser mit Becht hochverehrten Predigerorden fortlebt, durch
die Päpste bis auf die Gegenwart. Mit dem Molinismus beschäftigt
sich Dörholt eingehender (p. 44 bis 68). Für Molina war Thomas eine
sehr hohe Autorität, „aber keineswegs eine solche, der man nicht
widersprechen dürfe, und er war sich durchaus bewußt, daß er mit
seinen Aufstellungen von ihm abweiche und ihm schnurstracks
widerspreche. Er wollte thomistisch und antithomistisch zugleich sein"
(p. 45). Thomistisch im Sinne der Vorschriften seines Ordens;
„antithomistisch, weil er, wie er offen gesteht, die Lehre des hl. Thomas
über den göttlichen Einfluß auf die zweiten Ursachen nicht zu
verstehen vermochte" (p. 46), nämlich S. th. I, q. 105, a. 5, wie er in
der Concordia, q. 14, a. 13, disp. 26 sagt. Davon, daß die Lehre
Molinas mit der des hl. Thomas über diesen Punkt „gleichberechtigt
und gleichwertig" sei, kann keine Bede sein. Denn im Positionskriege
der Congregatio de auxiliis ist zwar der Molinismus „der Verurteilung

durch den Apostolischen Stuhl mit genauer Not entgangen", hat
aber niemals „irgendwelche auch noch so geringe Anerkennung von
Seiten" des Apostolischen Stuhles „erhalten", „während die Lehre des
hl. Thomas immer und immer wieder mit den höchsten Lobsprüchen
bedacht worden ist" (p. 50). Ob sich auch die Molinisten auf die
Konstitution Pretiosus Benedikt XIII. als „orthodoxi ac veri ipsius
sectatores" berufen konnten (p. 54), möchte ich bezweifeln. Bei sotanen
Umständen iordert Dörholt die Gesellschaft Jesu zum Verlassen des
Molinismus auf. Bei ihrer „bekannten kirchlichen Gesinnung" werde
sie dazu bereit sein, Opfer zu bringen, „selbst auch dann, wenn dies
Opfer etwa Molinismus heißen sollte" (p. 67). Sie würde dadurch ihrem
„innersten Wesen und ihrer ruhmreichen Vergangenheit" entsprechen
„und sich dadurch ein neues Verdienst um die Kirche erwerben" (p. 68).
— Der zweite Teil der Schrift bringt eine dankenswerte Analyse der
Theologischen Summe des hl. Thomas und des Supplements Begi-
ualds von Piperno zu dieser. Bei ersterer dient vielfach Joannes a s.
Thoma als Führer. Verdient ist das Lob, das Del Prado gespendet
wird durch den Vergleich desselben mit Capreolus (p. 62).
Kapitelüberschriften und Begister fehlen.

Graz A. Michélitscli

6. Dr. Johann Nicolussi S.S. S.: Die Notwendigkeit der heiligen
Eucharistie. Bozen, Lindau, Buchs, Schaan, Verlag Emmanuel,
1917. gr.-8° (205 p.). K 5, Mk. 4, Frks. 5.

Die sehr gehaltvolle Schrift des Eucharistiners Nicolussi kommt
auf Grund sorgfältiger Untersuchungen zum Ergebnis, daß der wirkliche

oder ersehnte Empfang der heiligen Eucharistie zum Heile
absolut notwendig sei (necessitate medii). Durandus, Suarez, Vazquez,
Pohle u. a. leugnen dies. Aber die heiligen Väter Augustinus, Chryso-
stomus, Gelasius u; a. bejahen es. Auch der hl. Thomas macht
(S. th. III, q. 79, a. 1, ad 1) den Empfang jeder Gnade vom
wirklichen oder ersehnten Empfang der heiligen Eucharistie abhängig.
Als inneren Grund hiefür gibt er (1. c., q. 73, a. 3) im Sinne der alt-
christlichen Lehre die durch die Eucharistie erfolgende innere Ver-



Literarische Besprechungen 503

einigung mit dem Leibe Christi an, die durch die Taufe angebahnt,
durch die Kommunion vollendet wird. Der hl. Alphonsus schließt
sich dieser Lehre, aus der die Notwendigkeit der frühen Kinder-
kommunion einleuchtet, an. Die weitere Frage, ob die Eucharistie
alle Gnaden vermittle als Zweck (Salmantizenser) oder als bewirkende
Ursache (Dom. Soto) wird im Sinne des letzteren beantwortet. Als
Hauptschwierigkeit gegen diese Lehre von der Notwendigkeit der
Eucharistie bringt Pohle vor, daß dann die alte Kirche durch
Verweigerung der Eucharistie für gewisse Kapitalsünden einen
„unverzeihlichen Frevel" begangen hätte. Dieser Einwand beweist zu viel —
es wurde auch das Bußsakrament verweigert — und darum nichts.
Wenn gesagt wird, daß die Eucharistie zur Erlangung der „ersten
Gnade" notwendig sei, so wäre der Beisatz „heiligmachenden" nützlich

gewesen (p. 200, Zeile 3 von oben, lies „erstere" statt „letztere").
"Unnötige Wiederholungen hätten durch Verweis auf die Seitenzahl
vermieden werden können. Alphabetisches Register fehlt. Die'Dog-
matiker werden die bedeutungsvolle Studie nicht unberücksichtigt
lassen können.

Graz A. Michelitsch

7. Dr. P. Sigisbert Cavelti O.S.B.: Die Streitschrift des seligen
Abtes Berchtold von Engelberg. Separatabdruck aus Angelo-
montana, Jubiläumsausgabe für Abt Leodegar II. von Engelberg.

Gossau-St. Gallen, Buchdruckerei J. G. Cavelti-Hangartner,
1914. 8° (175 p.).

Aus der Handschrift 358, fol. 5 bis 23 (a. 1618) der Stifts-
bibliothek in Engelberg (Schweiz) veröffentlicht Verfasser p. 157 bis
175 die Streitschrift des dritten Abtes dieses Stiftes, des sei. Berchtold
(Abt 1178 bis 1197, starb 1197) gegen seinen Zeitgenossen, den ersten
Abt des Klosters St. Johann im Thurtale, Burchard. Letzterer hatte
in Briefen behauptet, daß nicht alle Seligen des Alten Testamentes
ihre Seligkeit dem Erlösertode Christi verdankten. Durch die
Beschneidung seien nämlich einige Gerechte von der Erbsünde befreit
worden und diese hätte Christus nicht zu erlösen gebraucht. Die
Erbsünde sei keine eigentliche Sünde, sondern nur eine Sündenstrafe.
Gegen diese Irrlehren verteidigte Berchtold die katholische Lehre
mit den Waffen der Heiligen Schrift, der Väter und der Dialektik.
Nach der erwähnten Handschrift widerrief Burchard seine Irrtümer
vor seinem Tode. Dem Texte schickt Verfasser eine nach allen Seiten
eingehende Würdigung voraus. Eine sehr verdienstvolle
dogmengeschichtliche Arbeit!

Graz A. Michelitsch

8. Dr. P. Joli. Nicolussi S. S. S: Das Verhältnis zwischen
dem Matthäus- und Markus-Evangelium. Mit Genehmigung
des fürstbischöflichen Ordinariates (Trient) und der Ordensobern.

Bozen, Schaan, Lindau, Buchs, Verlag Emmanuel, 1917.
8° (62 p.). K 2, Mk. 1-50, Frks. 2.
Obwohl die meisten katholischen Exegeten bezüglich des

Ursprunges der Evangelien der Traditionshypothese huldigen, hält
Verfasser diese für unzulänglich, um die oft wörtliche Übereinstimmung
zwischen dem griechischen Matthäus und Markus zu erklären. Er



504 Literarische Besprechungen

spricht sich deshalb für die Benutzungsthese in der Weise aus, daß-
Markus den aramäischen Matthäus benutzt habe, der griechische
Ubersetzer des Matthäus dagegen das Markus-Evangelium. Diese von
ihm verteidigte Ansicht stützt sich auf gewichtige innere Gründe und
hat den Vorteil der Einfachheit. Nach der Entscheidung der
Bibelkommission vom 26. Juni 1912 hat die hypothesis „dependentiae unius
(Evangelii) a praecedenti seu a praecedentibus" nichts Unzulässiges
an sich.

Graz ' A. Michelitsch

9. Kapitza, Erzpriester, Pfarrer in Tichau : Die deutsche Knltur-
mission, der Katholizismus und die nationale Versöhnung.
Beuthen (Schlesien), Verlagsgesellschaft „Katholik", 1917. 8°
(VIII, 185 p.).

Verfasser behandelt die Frage des Verhältnisses von Nation
und Staat. Er bekämpft den Nationalismus als Rückfall in das Heidentum,

den zu überwinden ein ideales Kriegsziel der Deutschen sei. Er
befürwortet aber die Liebe zur eigenen Nation, die mit Gerechtigkeit
gegen die Anderssprachigen verbunden ist. Er kann sich dabei auf
den hl. Thomas berufen, der sagt: „Wir müssen jene auf besondere
Weise lieben, welqhe infolge fleischlicher Abstammung mit uns
verwandt sind" (p. 120). Ganz richtig bemerkt er, daß der übernationale
Katholizismus dennoch mit dem Kosmopolitismus im Gegensatze stehe,
weil ersterer die Existenz und die Hechte der einzelnen Nationen
achtet (p, 122). Darum soll der Klerus weder kosmopolitisch noch
nationalistisch, sondern national s<öin (p. 145). Kapitza folgt den
Ideengängen von Frind (1899) und Haidegger (1902). Er kommt auch
auf das österreichische Problem, das außerhalb Österreichs von so
wenigen verstanden wird, zu sprechen und erwartet von dessen
Lösung mit Hecht Großes für die Menschheit. Er hebt die
völkerversöhnende Sendung der katholischen Kirche hervor. Ihr Standpunkt
ist theozentrisch, während der des Nationalismus anthropozentrisch
ist. Verfasser hält überall Maß und berücksichtigt die wirklichen
Verhältnisse. Darum werden ruhig denkende Politiker das Buch mit
viel Nutzen lesen. Register fehlt1.

Graz A. Michelitsch

10. Lie. Dr. Theodor Simon, Geheimer Konsistorialrat und Pro¬
fessor in Münster i. W.: Richtlinien christlicher Apologetikwider

Nietzsche. Berlin, Trowitzsch & Sohn, 1917. 8° (84 p.)
Mk. 1-50.

Das Büchlein gibt treffende Waffen zum Kampfe gegen die
brutalen Instinkte, deren wahnsinniger Prophet Nietzsche war.

Graz A. Michelitsch

1 Das Kapitel über das Zentrum ist nicht zu billigen. (Anm-
des Herausgebers.)


	Literarische Besprechungen

