Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 4 (1917)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

496 Literarische Besprechungen

‘LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Josef Mausbach : Grundziige der katholischen Apologetik.
Zum Gebrauch beim akademischen Studium. Miinster i. W. 1916.
Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung. (158 p.)

Apologetik ist vor allem Abwehr der zeitgendssischen Einwinde

gegen die Wahrheit der katholischen Kirche, wenn auch in syste-
matischer Form. Prilat Mausbach hat es in vortrefflicher Weise ver-
standen, in knapper Form einerseits die Haupteinwinde der Neuzeit
— wobei auch die dlteren zum Wort kommen — zusammenzutassen,
anderseits deren positive und negative Widerlegung zu bieten,
, Der Aufbau der Apologetik erfolgt in drei Teilen: Theorie der
Offenbarung, die Tatsache der heilsgeschichtlichen Offenbarung, die
Fortpflanzung und Verkiindigung der Offenbarung durch die Kirche.
Die Behandlung der demonstratio religiosa (Dasein Gottes, Unsterb-
lichkeit, Notwendigkeit der Religion) verweist Mausbach an die Philo-
sophie. - Als Formalaufgabe der Apologetik bezeichnet er mit Recht
den Nachweis, dafl Gott eine iibernatiirliche Offenbarung und Religion
gestittet habe (p. 2). In diesem Sinne =zieht er auch die Lehre von
der Kirche in die Apologetik ein, um nachzuweisen, ,da} die katho-
lische Kirche die allein wahre Tragerin und Lehrerin des Christen-
tums in der Geschichte ist“ (p. 2), bzw. um ,die gottliche Stiftung
und Leitung der katholischen Kirche als der bleibenden Trégerin der
Offenbarung® (p. 3) zu zeigen. Aber auch Mausbachs Darstellung ist
einfach ein Abrif} der Dogmatik iiber die Organisation, die Kenn-
zeichen, das Lehramt der Kirche, wozu noch die Partie tber die
Inspiration der Heiligen Schrift kommt, Charakteristischerweise hat
Mausbachs Kollege an der Universitit Miinster, Professor Diekamp,
diesen ganzen Traktat nochmals  in seiner ,Katholischen Dogmatik*
behandelt (erster Band, 1917, 19 bis 64). Dies hat mich nur in meiner
im Divus Thomas I, 79 bis 89 ausgesprochenen Ansicht bestirkt.

Zu wiinschen lassen die Literaturangaben, die zum Teil ein-
seitig ausfielen. Im einzelnen habe ich folgendes notiert: P. 7 soll es
wohl heiflen, dafl die Forschung unvollkommene und egoistisch ge-
triibte Quellen der Religionsverirrungen, statt .der Religion“, auf-
weist. P. 22 heilt es ungenau: ,Das Wunder lifit sich nicht trennen
vom Charakter des Wundertiters“; das ist nur richtig, wenn ein
Wunder zum Zeugnis der Heiligkeit des Wundertiiters gewirkt wird.
P. 26 heifit es: ,Gott kann sich (beim Wunder) eines Geschopfes be-
dienen; aber dieses ist nicht titig als wirkende Ursache, sondern nur
als Werkzeug Gottes.“ Aber auch das (physische) Werkzeug ist als
bewirkende Ursache tiitig, nur nicht als Hauptursache (causa princi-
palis). So ist Gott der Hauptverfasser der Heiligen Schritt, die Hagio-
graphen aber die werkzeuglichen, téitig bewirkenden Verfasser; vgl.
Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie XX (1906, p. 4211,
436 ff.).  Fraglich erscheint mir auch die weitere Bemerkung: , Fiir
den apologetischen Zweck des Wunders macht es iibrigens wenig aus,
ob die Wirkung ein striktes Allmachtswunder ist oder auch durch
die natiirliche Macht der Engel erklirt werden kann (relatives Wunder),
dafy ‘das Eingreifen himmlischer Michte nur im Einklang mit Gottes
Willen geschieht* (p. 26.) Aber was die guten Engel mit ihrer
natiirlichen Macht“ vermégen, kénnen auch die Teufel, Auflerdem



Literarische Besprechungen 497

sind die in der Apologetik verwerteten Wunder tatsdichlich aus-
schlief3lich absolute Wunder. Beztiglich der Kennzeichen (notae) der
heiligen Kirche verlangt Mausbach, daf} sie mit dem Wesen der Kirche
zusammenhéngen miissen, ,50 dal sie, wenigstens in ihrer
Gesamtheit, nur der wahren Kirche zukommen® (p. 100). Die
Merkmale aber hingen nicht blof mit dem Wesen der Kirche zu-
sammen, sondern sind Proprietiten derselben (allerdings im analogen
Sinne des Wortes); darum kann der wahren Kirche keines der Merk-
male fehlen. Siehe unsere .Bemerkungen zur Lehre von den Merk-
malen der Kirche“, Divus Thomas I (1914), p. 57 bis 78" P. 119 be-
spricht Mausbach das Verhiltnis von Kirche und Staat. ,Grundsdtzlich
sind beide Gesellschaften selbstdndige, mit allen Existenzmitteln aus-
gestattete Gemeinschaften und die leitenden Gewalten beider sind auf
ihrem Gebiete souveréin. Es miisse jedoch der Kirche eine hshere Wiirde
und Bedeutung eigen sein.“ Mit diesen Worten ist aber das Verhiltnis
der Kirche zum Staate nicht bestimmt. Es gibt ferner gewifl: Rechte,
welche 'die Kirche ,im Laufe der Geschichte tiber die Grenzen des
geistlichen Gebietes hinaus erworben hat“. Aber Mausbach will doch
wohl nicht jede Verbindung von Kirche und Staat dazu rechnen! Eben-
so wenig erschopfend ist die Bestimmung des Wesens der Inspiration
(p. 141). Mausbach schreibt: ,Zur Inspiration gehort eine tibernatiir-
liche Anregung des Willens zur Abfassung der Schrift.. Auch die
Tiatigkeit der Verpunft steht unter Anregung und Leitung des Heiligen
Geistes. Der Gedankeninhalt der Schrift wird nicht rein menschlich
bestimmt, sondern steht unter Gottes Plan und Absicht.“ Eine solche
,Anregung und Leitung* oder auch ,géttliche Beeinflussung® findet
aber auch bei der géttlichen Leitung der Kirche in ihrer Lehrtidtigkeit,
besonders bei dogmatischen Entscheidungen, statt, ja sogar bei der
schriftstellerischen Titigkeit der Kirchenviiter und Lehrer. Jede Be-
stimmung der Inspiration mufl erkliren, wie Gott nicht nur zur Ab-
fassung der Heiligen Schrift ,anregt“, sondern wie'Gott der Urheber
derselben ist, wie die Schrift das Wort Gottes ist.

Ettal (Oberbayern) P. Reginald M. Schultes O. P.

2. Prof. Dr. Fr. Gillmann: Die Notwendigkeit der Intention auf
seiten des Spenders und des Empfingers der Sakramente
nach der Anschauung der Friihscholastik. (Erweiterter Sonder-
abdruck aus der Zeitschrift ,Der Katholik* 1916, 74 p.)

Prof. Gillmann untersucht die Stellung der Friithscholastik zum
Intentionsproblem, d. h. zur Frage, ob zur giiltigen Spendung eines

! Auf die Erwiderung von Professor Th. Spadil (Zeitschrift fiir
katholische Theologie, 1915, p. 231 bis 255) glaubten wir nicht weiter
eingehen zu sollen, da er: a) erklirt, unsere Ansicht nicht bekiimpfen
zu wollen (p. 265); b) blofl von der Moglichkeit sprechen will, es
geniige unter Umstinden ein klares Merkmal in der Kirche, ohne
ein bestimmtes Faktum vor Augen zu haben (p.2b4); ¢) seine friihere
Ansicht so eingeschrinkt hat (p. 249, 254), dafl sie im wesentlichen
aufgegeben erscheint. Zu bemerken wire noch, dafl wir keineswegs
den Unterschied von negativen und positiven Notae bestreiten wollten,
aber darauf bestehen miissen, dafl die vier Merkmale der Einheit usw.
wesentlich und notwendig positive Tatsachen besagen,



498 Literarische Besprechungen

Sakramentes von seiten des Spenders eine bestimmte Intention er-
forderlich sei und welche, ob ferner zum giiltigen Empfange von
seiten des Empfingers die Intention oder der Wille vorhanden sein
mu$, das Sakrament zu empfangen. Gillmann untersucht rein historisch
die Lehre von zirka 40 Autoren, von Hugo von St. Viktor angefangen
bis auf ‘Wilhelm von Auvergne, . - :

Die Notwendigkeit einer Intention beim Spender verneinen
Robert Pulleyn (i 1170), [Gratian]|, Roland Bandinelli (Alexander II1.),
Gandulph mit seiner Schule und Petrus von Blois. Diese verlangen
zur Giiltigkeit lediglich die Notwendigkeit der Einhaltung des wesent-
lichen (Tauf-) Ritus. ,Tantum ergo tunc neges baptizatos, quando
quod suum et proprium est baptismi, id praeteritur* (R. Pulleyn; M.
P. L. 186, 841); Roland verlangt nur, daff die Taufe in forma Ec-
clesiae erfolge (Gillmann, 18); Gandulph bestreitet beim Tdufer aus-
driicklich die Notwendigkeit der Intention (Gillmann, 15); Simon von
Bisiano wagt nicht, zu entscheiden (p. 24 ff); Petrus von Blois hilt
die Taufe nur dann fiir ungliltig, wenn das Werk, d. h. die Tauf-
handlung, selbst fingiert wurde (p. 80). Die vorherrschende Ansicht
aber vertrat die Notwendigkeit der Intention beim Spender zur Giiltig-
keit der Sakramente. 8o verlangen die Intention, zu taufen oder zu
konsekrieren: Hugo von St. Viktor, die  Sententiae divinitatis, die
Sentenzen von St. Florian, Omnibene, der Sentenzenmeister, Stephan
von Tournai, Sikard von Cremona (wenigstens bei der Konsekration
der Eucharistie), Huguccio, Petrus Comestor und Petrus Cantor.
Alanus von Lille fordert vom Spender, ,ut intendat ministrans ob-
servare formam Ecclesiae“ (Theol. reg., r. 111, M, 210, 689). Praposi-
tinus hat zuerst die Formel ,intendere quod facit ecclesia“: ,nisi
enim quis intendat tacere hoc quod Ecclesia facit* (Gillmann, p. 54).
Ebenso Wilhelm von Auxerre: ,si intendit facere quod consuevit Ec-
clesia“ (p. 71f), '

Wir bemerken dazu folgendes: Die Vertreter der Notwendigkeit
einer Intention beim Spender verlangen, daf der Spender des Sakra-
mentes nicht blof den in der Kirche iiblichen materiellen Ritus, die
einfache physische Handlung setze (z. B. die Abwaschung und das
Aussprechen der Formel), sondern auch, dafl er dabei die in der
Kirche iibliche Taufe spenden wolle, das tun wolle, was die
Kirche bei Spendung des betreffenden Sakramentes tun will. Die
Intention besagt also den Willen zu einer bestimmten, objektiv in
Ubung stehenden Handlung, néimlich den Willen, jene Handlung
zu setzemn, welche die Kirche bei Spendung der
Taufeoder bei dexWeihe oder bei der Konsekration
setzt und zu setzen den Willen hat, Die Vertreter der ne-
gativen Ansicht dagegen begniigen sich damit, dafl tatsichlich
die in der Kirche iibliche Form der Sakramente eingehalten werde,
gleichgiiltig, ob blofl im Scherz oder Spiel oder ob von einem Be-
trunkenen. Beide Ansichten kommen also dariiber iiberein, daf} das
von der Kirche Geforderte geleistet werden mufy (in forma Ecclesiae,
Roland); die Intention fordernde Ansicht verlangt auflerdem den
Willen dazu. So Simon von Bisiano: ,intentio baptizandi vel
voluntas baptizandi* (p. 24); Giraldus Cambrensis fordert Einhaltung
der vollstindigen Form und dafy der Spender ,id agere intendat
(p. 52). Darum wird auch eine im Scherz gespendete Taufe als giiltig



Literarische Besprechungen 499

anerkannt, wenn dabei nur der Wille vorhanden war, zu taufen. In
diesem Sinne verwenden auch Roland und Huguccio das Diktum,
-erst der Aftekt (d. h. die Willensrichtung) differenziere eine dufiere
Handlung. Daher auch das immer wiederkehrende Argument: Wenn
keine Intention notwendig wire, wiirde jede Abwaschung im Namen
der Trinitét eine Taufe sein. Nicht die Notwendigkeit der
Setzung einer sakramentalen Handlung als solcher
stand in Frage, sondern ob diese mit Willen und
Absicht gesetzt werden miisse. Darum konnte die Antwort
im Verlanfe auch nur bejahend ausfallen. Huguccio bemerkte ja
richtig, dafl in Wirklichkeit ein jeder, der die Taufhandlung vor-
nehme, als verniinftiges Wesen eben damit zu taufen intendiere
(p. 34). Im gleichen Sinne hat wohl auch Thomas die intentio ver-
standen. Auch er sagt, dafl durch dieselbe die materielle Handlung
zur sakramentalen gemacht werde (S. Th. III, q. 64, a. 8). Wenn er
beifiigt: ,Et haec intentio exprimitur per verba quae in sacramentis
dicuntur¥, so setzt auch er mit Huguccio voraus, daf} die Worte der
Form mit Willen im Sinne der Kirche ausgesprochen werden: ,in
verbis .quae profert, exprimitur intentio Ecclesiae" (ad 2). Wenn er
also fordert, daf} der Spender ,intendat facere quod facit Christus et
Ecclesia® (ad 1), so erachtet er diese FForderung als erfiillt, wenn der
Spender den Willen hat, Form und Materie so zu setzen, wie er es
als Einsetzung Christi und Praxis der Kirche kennt. Die Friih-
scholastik stimmt also mit der Definition des Tridentinums (Sess. VIJ,

de sacr. c. 11) tiberein — die Formen intendere baptizare (consecrare),
servare formam Ecclesiae sind inhaltlich (implicite) gleichwertig mit
der spiter approbierten: intendere quod facit Ecclesia = die kirch-

liche Aktion vornehmen wollen. Darum fiigt das Konzil auch ,saltem
bei, weil wenigstens dieser Wille beim Spender erfordert ist. Wo
dieser Wille vorhanden ist, besteht auch der protestantische Vorwurf
nicht mehr zu Recht, als bestehe die katholische Sakramentenspendung
in einem blofi duflerlichen Mechanismus ’, - _

Auch in der zweiten Frage, ob zum giiltigen Empfange der
Sakramente ven seiten des Emptiangers Intention notwendig sei, geht
die Friihscholastik auseinander, R. Pulleyn ld8t auch einen scherz-
haften Empfang giiltig sein; Gratian erachtet die den Juden wider
ihren Willen gespendete Taufe fiir glltig, ebenso hindere die Fiktion
des Tauflings die Giiltigkeit nicht; ebenso Gandulph, Petrus wvon

' Damit erledigen sich auch einige Bemerkungen Gillmanns.
So Anm. 5 zu p. 11: Pulleyn hat allerdings ausdriicklich nur die
Notwendigkeit der Einhaltung des wesentlichen Taufritus gefordert,
aber da er nur den kirchlichen Ritus im Auge hat und diesen mit
Willen gesetzt wissen will, so ergibt sich in der Sache ein intendere
quod facit Ecclesia. Das Gleiche gilt von der Formel des Alanus:
ut intendat ministrans observare tormam Ecclesiae (zu Anm. 3, p.5l).
Ob Alanus (I ¢.) und Huguccio (Anm. 6 zu p. 84) Vertreter der in-
tentio externa seien, Petrus Cantor (Anm. 2 zu p. 49) und Prae-
positinus (Anm. 2 zu p. 54) aber nicht, hingt aufiardem von der.
genaueren Bestimmung des Sinnes von intentio externa ab. Unseres
Erachtens fordert die Friihscholastik nur intentio externa — im oben
ausgesprochenen .Sinne.. .



500 Literarische Besprechungen

Blois, Huguccio, Petrus Cantor, Praepositinus. Als Grund figuriert
besonders die Kindertaufe. Dagegen verlangen Intention (bei Er-
wachsenen) Alexander III, der Magister Sententiarum, Rufinus,
Stephan von Tournai, Simon von Bisiano, Johannes Teutonicus und
besonders Innozenz III. in der Dekretale ,Maiores*. — Kinhellig ist
die Lehre, dafl:- zur EheschlieBung Konsens der Brautleute in die
eheliche Verbinduug erforderlich ist, obwohl sich- auch da Petrus Lom-
bardus, Petrus von Poitiers, Stephan Iangton und Wilhelm von
Auxerre. (p. 62, 72) mit einem consensus verborum, ohne consensus
animorum, begniigen.

Gillmanns wertvolle Untersuchung wird noch interessanter
durch die vielfach eingestreuten historischen Konstatierungen.

Kloster Ettal P. Reginald M. Schultes O. P.

3. Dr. Nikolaus Kaufmann: Elemente der Aristetelischen Onto-
logie. Mit Beriicksichtigung der Weiterbildung durch. den
hl. Thomas von Aquin und neuere Aristoteliker. Leitfaden fur
den Unterricht in der allgemeinen Metaphysik. Zweite ver-
besserte Auflage. Luzern, Raeber & Cie, 1917. 8° (174 p.)
Frks. 3. ‘

Uber die Vortrefflichkeit der Kaufmannschen ,Elemente®
herrscht nur eine Stimme des Lobes; vgl. die vom Verleger zusammen-
gestellten, dem Buche beigegebenen Ausziige aus Besprechungen in
verschiedenen Zeitschriften. Die zweite Auflage wurde erweitert und
verbessert. Die von der suaresischen Schule bekdmpite — neuestens in
mifigen Grenzen geduldete — Lehre des hl. Thomas vom realen Unter-
schied zwischen Wesenheit und Dasein findet an Kaufmann einen-ent-
schiedenen Vertreter (p. 66, 67). Das Inhaltsverzeichnis siihe ich lieber
vorne und an dessen Stelle riickwiirts ein alphabetisches Register.

- Grdz . ‘ A, Michelitsch

4. Dr. Franz Diekamp, Prof. a. d. Univ. Miinster: Katholische-
Dogmatik nach den Grundsitzen des hl Thomas. Zum Gebrauche
bei Vorlesungen und zum Selbstunterricht. Erster Band. Zweite,
neubearbeitete Auflage. Miinster i. W., Aschendorff, 1917. 8"
(X, 808 p.) Mk. 4'60. :

Die erste Auflage dieses Buches erschien als Manuskript. Seit.
Glofiners ,Lehrbuch der kathelischen Dogmatik* (Regensburg 1874,
2 Bde.) erschien in deutscher Sprache keine Dogmatik mehr, die vom
Standpunkte des Thomismus geschrieben gewesen wiire. Angesichts der
Empfehlungen des “hl. Thomas durch Leo XIII., Pius X. und Bene-
dikt XV, bedeutete dieser Zustand eine Liicke in der deutschen theologi-
schen Wissenschaft, die auszufiillen sich Verfasser durch Herausgabe
seiner Dogmatik entschlofl. Dafd die thomistische Schule wirklich dem
hl. Thomas folge und darum' kein ,Bannesianismus® sei, bezeugt neu-
estens Papst Benedikt XV., der dem Dominikanerorden das ehrende
Zeugnis gibt, daf} er ,niemals, auch nicht um Nagelbreite (ne latum
quidem unguem) von seiner (des hl, Thomas) Lehre abgewichen ist*
(vgl. Vorwort 1V), Angesichts der nnentschiedenen Stellung der meisten:
deutschen Dogmatiker zum hl. Thomas hat Diekamp diesen geradezu
ein geistliches Werk der Barmherzigkeit erwiesen, das zu ihrer vollen
Gesundung beitragen moge. Alle Pipste seit dem hl. Thomas, sagt



Literarische Besprechungen b01

Kard. Billot, noch so verschieden nach Nationalitdt und Bestrebungen,
sind doch einig in der Emptehlung der Lehre des hl, Thomas. Diese
Stellungnahme des obersten Lehrers der Kirche durch Jahrhunderte
kann nicht ohne besondere Leitung der gottlichen Vorsehung gewesen
sein. Darum freuen wir uns von Herzen, dafl die Worte des Papstes
endlich auch in Deutschland fruchtbaren Boden gefunden haben. Der
hl. Thomas kann mit einem so verstindigen, tiichtigen Schiiler, wie
es Diekamp ist, sehr zufrieden sein.

Ex ungue leonem — aus der Stellungnahme zu Molinas scientia-
media erkennt man den. Thomisten, Wihrend andere dariiber viel
herumreden und schliefilich sagen, dafi sie nichts wissen, sagt es
Diekamp klipp und klar, dafidas mittlere Wissen nichts sei. Die-
Fragestellung Molinas geht dahin, ,,ob Gott das Bedingtzukiinftige vor
jedem freien Ratschlusse seines Willens weifs und ob dieses Wissen
somit eine besondere Erkenntnisart zwischen der scientia me-
cessaria und libera bildet. Dieses behauptete Molina und dies.
leugnen die Thomisten* (p. 169). Sie leugnen es mit dem hl. Thomas,
nach welchem die Wurzel der Kontingenz der gottliche Wille ist. Wie
Kard. Toletus sagt, setzt Gott nach Thomas zuerst bestimmte
Wirkungen fest, und dann deren Ursachen, was nach den Molinisten ein
. Widerspruch® ist.  Dies ist die klaffende Liicke zwischen Molina und
Thomas. Die scientia media Molinas, fithrt Diekamp (p. 183 —187)
aus, ist 1. gegenstandslos. .Zwischen dem Gegenstande der scientia
necessaria und der scientia libera kann es nichts Mittleres
geben“. ,Insbesondere kann die bedingtzukiinftige freie Handlung des.
Geschopfes ebenso wie die wirklichzukiinftige nur Gegenstand. der
scientia libera sein.. Denn nichts ist irgendwie zukiinftig, bevor
Gott es mit Freiheit beschlossen hat. Da nun die molinistische
scientia media die Erkenntnis sein soll, durch die Gott das Be-
dingtzukiinftige vor jedem Dekrete seines freien Willens voraus weif};
so gibt es fiir sie kein Objekt.“ 2. Es fehlt ihr das Erkenntnismedium.
Wie irrende Schafe gehen deren Vertreter um dieses herum. 3. Sie
verneint die unbedingte Abhingigkeit, in welcher jegliche Titigkeit
des Geschiopfes zur ersten Ursache steht, 4, Sie wird der Notwendig-
keit des Bitt- und Dankgebetes nicht gerecht. Denn wenn die Gnade:
nur wirksam wird, weil wir ihr zustimmen, »50 haben wir das wahr-
haft Ausschlaggebende im Heilsgeschifte -uns allein zuzuschreiben.
— Der vorliegende erste Band behandelt nach einer Einleitung
(p. 1—180) die Lehre von Gott dem Einen (p. 181—209) und Drei--
einigen (p. 210—300). Es folgt das Register (p. 801—3808).

Graz A. Michelitsch

5. Dr. Bernhard Dirholt, Universititsprofessor zu Miinster i, W.:
Der Predigerorden und seine Theologie. Jubildiumsschrift (zum
700jibrigen Jubilium des Predigerordens,. 2. Aufl. Paderborn,
Schoningh 1917, 8° (IV, 1569 p.). :

Vorliegendes Buch ist den Lesern dieser Zeitschrift, in deren
3. Jahrgang, Heft 4, es erschienen ist, bereits bekannt. In der Buch-
ausgabe wurden einige Liicken ausgefiillt und Versehen berichtigt,
Zu letzteren gehdrt auch, dafl Krebs die ,Defensa doctrinae D. Thomae*
des Hervaeus Natalis herausgegeben habe (p. 82), withrend nur Bruch-
stiicke veroffentlicht worden sind. Der erste Teil der vortrefflichen.



H02 Literarische Besprechungen

Arbeit ist geschichtlich. Er zeigt den Thomismus im Kampfe mit
dem Augustinismug, Skotismus und Molinismus. Das Ergebnis war
die steigende Anerkennung der Lehre des hl. Thomas, wie sie in dem
vom Verfasser mit Recht hochverehrten Predigerorden fortlebt, durch
die Pipste bis auf die' Gegenwart. Mit dem Molinismus beschiftigt
sich Dorholt eingehender (p. 44 bis 68). Fiir Molina war Thomas eine
:sehr hohe Awutoritit, ,aber keineswegs eine solche, der man nicht
widersprechen diirfe, und er war sich durchaus bewufit, daf er mit
seinen Aufstellungen von ihm abweiche und ihm schnurstracks wider-
spreche. Er wollte thomistisch und antithomistisch zugleich sein*
{(p. 45). Thomistisch im Sinne der Vorschriften seines Ordens; ,.anti-
thomistisch, weil er, wie er offen gesteht, die Lehre des hl. Thomas
iiber den gottlichen Einfluf auf die zweiten Ursachen nicht zu ver-
stehen vermochte®* (p. 46), nidwmlich S. th, I, q. 105, a. b, wie er in
-der Concordia, q. 14, a. 18, disp. 26 sagt. Davon, dai die Lehre
Molinas mit der des hl. Thomas iiber diesen Punkt ,gleichberechtigt
und gleichwertig® sei, kann keine Rede sein. Denn im Positionskriege
der Congregatio de auxiliis ist zwar der Molinismus ,der Verurtei-
lung durch den Apostolischen Stuhl mit genauer Not entgangen*, hat
aber niemals ,irgendwelche auch noch so geringe Anerkennung von
seiten“ des Apostolischen Stuhles ,erhalten“, , wahrend die Lehre des
hl. Thomas immer und immer wieder mit den héchsten Lobspriichen
‘bedacht worden ist* (p. b0). Ob sich auch die Molinisten auf die Kon-
stitution Pretiosus Benedikt XIII. als ,orthodoxi ac veri ipsius
sectatores“ berufen konnten (p. 54), mochte ich bezweifeln. Bei sotanen
Umstidnden tordert Dérholt die Gesellschaft Jesu zum Verlassen des
Molinismus auf. Bei ihrer ,bekannten kirchlichen Gesinnung® werde
sie dazu bereit sein, Opfer zu.bringen, ,selbst auch dann, wenn dies
‘Opfer etwa Molinismus heifen sollte* (p. 67). Sie wiirde dadurch ihrem
pinnersten Wesen und ihrer ruhmreichen Vergangenheit“ entsprechen
yund sich dadurch ein neues Verdienst um die Kirche erwerben® (p. 68).
— Der zweite Teil der Schrift bringt eine dankenswerte Analyse der
Theologischen Summe des hl. Thomas und des Supplements Regi-
mnalds von Piperno zu dieser. Bei ersterer dient vielfach Joannes a s.
Thoma als Fiihrer. Verdient ist das Lob, das Del Prado gespendet
wird durch den Vergleich desselben mit Capreolus (p. 62). Kapitel-
{iberschriften und Register fehlen.

Graz A. Michelitsch

6. Dr. Johann Nicolussi S.S. S.: Dic Notwendigkeit der heiligen
Eucharistie. Bozen, Lindau, Buchs, Schaan, Verlag Emmanuel,
1917. gr.-8° (205 p.). K 6, Mk. 4, Frks. b.

Die sehr gehaltvolle Schrift des Eucharistiners Nicolussi kommt
auf Grund sorgfiltiger Untersuchungen zum Ergebnis, daf} der wirk-
liche oder ersehnte Empfang der heiligen Eucharistie zum Heile
absolut notwendig sei (necessitate medii). Durandus, Suarez, Vazquez,
Pohie u. a. leugnen dies. Aber die heiligen Viter Augustinus, Chryso-
stomus, Gelasius u. a. bejahen es. Auch der  hl. Thomas macht
(8. th, III, q. 79, a. 1, ad 1) den Empfang jeder Gnade vom wirk-
lichen oder ersehnten Empfang der heiligen Eucharistie abhingig.
Als inneren Grund hiefiir gibt er (L ¢, q. 73, a. 8) im Sinne der alt-
christlichen Lehre die durch die Eucharistie erfolgende innere Ver-



Literarische Besprechungen 503

einigung mit dem Leibe Ghristi an, die durch die Taufe angebahnt,
durch die Kommupion vollendet wird, Der hl. Alphonsus. schlieft
sich dieser Lehre, aus der die Notwendigkeit der frithen Kinder-
kommunion einleuchtet, an. Die weitere Frage, ob die Eucharistie
alle Gnaden vermittle als Zweck (Salmantizenser) oder als bewirkende
Ursache (Dom. Soto) wird im Sinne des letzteren beantwortet. Als
Hauptschwierigkeit gegen diese Lehre von der Notwendigkeit der
Eucharistie bringt Pohle vor, dafl dann die alte Kirche durch Ver-
weigerung der Kucharistie fir gewisse Kapitalsiinden einen ,unver-
zeihlichen Frevel“ begangen hitte. Dieser Einwand beweist zu viel —
es wurde auch das Bufdsakrament verweigert — und darum nichts.
‘Wenn gesagt wird, dafl die Eucharistie zur Erlangung der ,ersten
Gnade“ notwendig sei, so wiire der Beisatz ,heiligmachenden“ niitz-
lich gewesen (p. 200, Zeile 3 von oben, lies ,erstere statt ,letztere").
Unnotige Wiederholungen hiitten durch Verweis auf die Seitenzahl
vermieden werden kénnen. Alphabetisches Register fehlt. Die' Dog-
matiker werden die bedeutungsvolle Studie nicht unberiicksichtigt
lassen konnen.

Graz A. Micheliisch

7. Dr. P. Sigisbert Cavelti O.S.B.: Die Streitschrift des seligen
Abtes Berchtold von Engelberg. Separatabdruck aus Angelo-
montana, Jubiliumsausgabe fir Abt Leodegar II. von Engel-
berg. Gossau-St. Gallen, Buchdruckerei J. G. Cavelti-Hangartner,
1914, 8° (175 p.).

Aus der Handschrift 358, fol. 5 bis 23 (a. 1648) der Stifts-
bibliothek in Engelberg (Schweiz) veriffentlicht Vertasser p. 157 bis
175 die Streitschrift des dritten Abtes dieses Stiftes, des sel. Berchtold
(Abt 1178 bis 1197, starb 1197) gegen seinen Zeitgenossen, den ersten
Abt des Klosters St. Johann im Thurtale, Burchard. Letzterer hatte
in Briefen behauptet, daB nicht alle Seligen des Alten Testamentes
ihre Seligkeit dem FErlésertode Christi verdankten. Durch die Be-
schneidung seien nidmlich einige Gerechte von der Erbsiinde befreit
worden und diese hitte Christus nicht zu erlésen gebraucht. Die
Erbstinde sei keine eigentliche Siinde, sondern nur eine Siindenstrafe.
Gegen diese Irrlehren verteidigte Berchtold die katholische Lehre
mit den Waffen der Heiligen Schrift, der Viter und der Dialektik.
Nach der erwidhnten Handschrift widerrief Burchard seine Irrtiimer
vor seinem Tode. Dem Texte schickt Verfasser eine nach allen Seiten
-eingehende Wiirdigung voraus. Eine -sehr verdienstvolle dogmen-
geschichtliche Arbeit!

Graz - A. Michelitsch

8. Dr. P. Joh. Nicolussi S. S. S: Das Verhiiltnis zwischen
dem Matthéius- und Markus-Evangelium. Mit Genehmigung
des fiirstbisch6flichen Ordinariates (Trient) und der Ordens-
obern. Bozen, Schaan, Lindau, Buchs, Verlag Emmanuel, 1917.
8° (62 p.). K 2, Mk. 160, Frks. 2.

Obwohl die meisten katholischen Exegeten beziiglich des Ur-
sprunges der Evangelien der Traditionshypothese huldigen, hilt Ver-
fasser diese fiir unzulinglich, um die oft wortliche Ubereinstimmung
-zwischen dem griechischen Matthius und Markus zu erkliren, Er



504 Literarische Besprechungen

spricht sich deshalb fiir die Benutzungsthese in der Weise aus, daf®
Markus den aramiischen Matthdus benutzt habe, der griechische
Ubersetzer des Matthius dagegen das Markus- Evangehum Diese von
ihm verteidigte Ansicht stiitzt sich auf gewichtige innere Griinde und
hat den Vorteil der Einfachheit.. Nach der Entscheidung der Bibel-
kommission vom 26. Juni 1912 hat die hypothesis , dependentiae unius
(Evangelii) a praecedenti seu a praecedentibus“ nichts Unzuldssiges
an sich.
Graz E ‘ ; A. Muchelitsch

9. Kapitza, Erzpriester, Pfarrer in Tichau: Die deutsche Kultur-
mission, der Katholizismus und‘die nationale Versohnung.
Beuthen (Schlesien), Verlagsgesellschaft ,Katholik“, 1917. 8%
(VIII, 185 p.). :

Verfasser behandelt die Frage des Verhiltnisses von Nation
und Staat. Er bekimpft den Nationalismus als Riickfall in das Heiden-
tum, den zu.iiberwinden ein ideales Kriegsziel der Deutschen sei. Er
befiirwortet aber die Liebe zur eigenen Nation, die mit Gerechtigkeit
gegen die  Anderssprachigen verbunden ist. Er kann sich dabei auf
den hl. Thomas berufen, der sagt: , Wir miissen jene auf besondere-
Weise lieben, welche infolge fleischlicher Abstammung mit uns ver-
wandt sind* (p 120). Ganz richtig bemerkt er, dal} der iibernationale
Katholizismus dennoch mit dem Kosmopolitismus im Gegensatze stehe,
weil ersterer die Existenz und die Rechte der einzelnen Nationen
achtet (p, 122), Darum soll der Klerus weder kosmopolitisch mnoch
nationalistisch, sondern national sein (p. 145). Kapitza folgt den
Ideengingen von Frind (1899) und Haidegger (1902). Er kommt auch
auf das Osterreichische Problem, das auflerhalb Osterreichs von so-
wenigen verstanden wird, zu sprechen und erwartet von dessen
Lésung mit Recht GroBes fir die Menschheit, Er hebt die volker-

versohnende Sendung der katholischen Kirche hervor. Ihr Standpunkt.
ist theozentrisch, wihrend der des Nationalismus anthropozentrisch
ist. Verfasser halt iberall MaB und berticksichtigt die wirklichen
Verhiltnisse, Darum werden ruhig denkende Politiker das Buch mit:
viel Nutzen lesen. Register fehlt ',

Graz ~ A. Mzchelitsch

10. Lic. Dr. Theodor Simon, Geheimer Konsistorialrat und Pro-
fessor in Minster i. W.: Richtlinien christlicher Apologetik
wider Nietzsche. Berlin, Trowitzsch & Sohn, 1917. 8° (84 p.)
Mk. 1+50.

Das Biichlein gibt treffende Waffen zum Kamwpfe gegen die
brutalen Instinkte, deren wahnsinniger Prophet Nietzsche war.
Graz A. Michelitsch

%

! Das Kapitel tiber das Zentrum 1st nicht zu billigen, (Anm=
des Herausgebers.)



	Literarische Besprechungen

