
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Die heiligmachende Gnade in ihrer Beziehung zu der Einwohnung des
hl. Geistes in der Seele

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die heiligmachende Gnade 435

•der Kunstwerke wird nur des besseren Verständnisses oder
-der Anschaulichkeit wegen hingewiesen. Die Kunstformen
•sind sinnlich wahrnehmbare Akzidentien, die Wesensform
.kann nur mit dem Verstände gedacht, nicht sinnlich
wahrgenommen oder vorgestellt werden, wie wir von dem Ur-
•stoflf dasselbe schon im Timäus des Plato gehört haben.

DIE HEILIGMACHENDE GNADE
IN IHRER BEZIEHUNG ZU DER EINWOHNUNG DES

HL. GEISTES IN DER SEELE
Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM 0. S. B.

Erster Artikel1.
Einer der großen deutschen Theologen der letzten

Zeit, Scheeben, hat über das Thema, das in der Überschrift
-des Artikels umschrieben erscheint, vor Jahren eine
weitläufige Kontroverse mit Granderath in der Zeitschrift „Katholik"

(1883 — 1885 inkl.) geführt. Er tritt dafür ein, „der
Begriff der Kindschaft Gottes lasse sich in einem volleren
und weniger vollen Sinne fassen oder, was vielleicht
verständlicher ist, in idealer Fülle und in elementarer Form,
welche bloß das durchaus Notwendige und unbedingt
Wesentliche bietet" (Kath. 1883, II, 562). Was Scheeben
unter dem vollen und weniger vollen Sinn versteht, soll
•später ausgeführt werden. Das, was er Granderath gegenüber

bekämpft, ist folgende Auffassung: Die Einwohnung
des Heiligen Geistes kann mit dem durch die geschaffene
•Gnade gegebenen Erbschaftsrechte nur insofern in
Verbindung gesetzt werden, als jene das objektive Unterpfand

derjenigen Seligkeit sein soll, auf welche wir durch
die in der geschaffenen Gnade allein gründende Kindschaft
das Recht haben; keineswegs wäre sie auch nur als voll-

1 Wie der Leser bemerken wird, will die Arbeit den Gedanken
•des Lessins über das Verhältnis zwischen Gnade und Einwohnung
des Heiligen Geistes erneuern, aber in einer den thomistischen
Prinzipien entsprechenden Art. Auch Scheeben steht dem Gedanken des

'Lessius nicht unfreundlich gegenüber, so daß ich zu der Meinung
berechtigt sein dürfte, die vorliegende Vertiefung der Idee Lessius
•entspreche auch Scheeben. Er nennt selber Kath. 1883, II, p. 594, die
-Gnade ein im Heiligen Geiste wurzelndes und von ihn beseeltes Organ,
<was ganz dem im Artikel entwickelten Gedanken entspricht.



436 Die heiligmacüende Gnade

endender Grund des Erbschaftsrechtes und des Anrechtes
überhaupt anzusehen. Demgemäß wäre auch die Verdienstlichkeit

der Werke der Kinder Gottes zu dem inwohnenden Heiligen

Geiste nur insofern in Beziehung zu setzen, als in
demselben die zum Zustandekommen der übernatürlichen guten
Werke notwendige effektive oder aktuelle Gnadenhilfe uns-
dauernd zur Verfügung gestellt sei, keineswegs aber auch,
insofern als die übernatürlichen Werke im inwohnendem
Heiligen Geiste, ähnlich wie in der inhärierenden Gnade,,
ihr dignifizierendes Prinzip besäßen, woraus sie eine
Erhebung ihrer Kondignität schöpfen. Von einer Vollendung:
der Adoptivkindschaft als solcher, wie sie durch die
geschaffene Gnade bewirkt wird, durch die Einwohnung des-

Heiligen Geistes, kann nicht die Rede sein.
Besagt deshalb die geschaffene Gnade als Kindschaft-

Gottes eine auf Zeugung beruhende Kindschaft und ist?»

deshalb sowohl ausschließlich als in erschöpfender Fülle-
nur sie diese auf Zeugung beruhende Kindschaft, weil unter
allen Umständen die Zeugung als solche nur in der
Verleihung eines inhärenten gottähnlichen Lebensprinzips
besteht, welches nur die geschaffene Gnade sein kann, so
kann der Heilige Geist nicht in eine mystisch-organische-
Verbindung zu diesem Zeugungsverhältnis gesetzt sein; er
kann nur erzeugendes, erhaltendes und förderndes Prinzip-
des qualitativen übernatürlichen Seins und Lebens der-
Seele, also eingießendes und einpflanzendes Prinzip, nicht-
auch eingegossenes und eingepflanztes Prinzip sein, welches^
mit der Seele nach Analogie des Verhältnisses der Geistseele

zum Leibe, aber nur als spiritus spiritaliter informans,
nicht als anima animaliter informans, in gewisser Weiseein

Ganzes bildete.
Und ist durch den Gnadenstand, also durch den

Besitz der geschaffenen Gnade, eine wahre und vollkommene-
Vermählung der Seele mit Gott gegeben, so kann (nach-
der von Scheeben zurückgewiesenen Auffassung) die
Einwohnung des Heiligen Geistes nicht über den Begriff einer
freundschaftlichen Gegenwart hinausreichen, worin Gott
seinen Kindern hilfreich beiwohnt und sich als Gegenstand
gegenwärtigen und Unterpfand zukünftigen Besitzes und
Genusses darbietet.

Es ist also in Konsequenz dieser These die geschaffene

Gnade ohne jede besondere innere Beziehung zum»



Die heiligmachende Gnade 437

Heiligen Geiste ; ganz genau so wie er, verhalten sich auch.»
der Yater und der Sohn zu ihr.

Diese Auffassung der geschaffenen Gnade in ihrem
Verhältnis zum Heiligen Geiste lehnt Scheeben ab; sie
ist ihm in sich zu dürftig und erscheint ihm als in "Widerspruch

stehend zu der Lehre der Heiligen Schrift und der-
der Väter, besonders der griechischen. Darin hat nun
Scheeben gewiß recht.

"Was ist nun seine eigene positive Ansicht bezüglich
des in der Artikelüberschrift umschriebenen Themas? Wie
schon bemerkt wurde, läßt Scheeben den Begriff Kindschaft
Gottes in einem volleren und weniger vollen Sinne, in
idealer Fülle und in einer elementaren Form existieren.
Er begründet das so : „Die Adoptiv-Gotteskindschaft ist,
nicht nur ein relativer, sondern auch ein analoger und parti-
zipativer Begriff. Sie bezeichnet im allgemeinen ein
Verhältnis der Gemeinschaft des Seins und Lebens mit Gott,
welches der Kreatur verliehen wird als Nachbildung und
Teilnahme desjenigen Verhältnisses, worin der natürliche
Sohn Gottes zu Gott steht. Alle Momente, welche tatsächlich

die Vollkommenheit dieses nachbildlichen und partizi-
pativen Verhältnisses bestimmen, gehören daher auch innerlich,

nicht äußerlich, als konstitutive Elemente in den
vollen Begriff der Gotteskindschaft, wie sie tatsächlich
besteht; und als konstitutive sind sie auch wesentliche und'
notwendige Elemente in dem Sinne, daß ohne dieselben
das tatsächliche Verhältnis entweder gar nicht oder doch
nicht in seiner wirklich vorhandenen idealen Fülle bestehen
und begriffen würde. In diesem Sinne ist insbesondere die
Einwohnung des Heiligen Geistes und weiterhin unsere
Eingliederung in den menscbgewordenen Sohn Gottes, welche
die Verbindung unserer Seele mit dem Logos als dem

Prinzip des Heiligen Geistes in sich enthält, ein in den

Begriff der Gotteskindschaft hineinzuziehendes konstitutives
Element und in gewisser Hinsicht ist sie sogar das

wichtigste. Letzteres ist sie namentlich insofern, als erst in
ihrer Verleihung die Nachbildung und Teilnahme der
Sohnschaft des Logos auch auf die möglichst vollkommene
Nachbildung und Teilnahme seiner Zeugung begründet wird,,
und mithin der Name der Zeugung nicht bloß in dem
weiteren Sinne der Erzeugung gleichartigen Lebens,,
sondern in dem engeren Sinne einer mit Mitteilung der



438 Die heiligmachende Gnade

eigenen Substanz des Zeugenden verbundenen
Lebenserzeugung seine Anwendung findet.

Damit ist aber keineswegs gesagt, daß der Begriff
unserer Adoptivkindschaft gar nicht vollziehbar wäre,

•ohne daß alle tatsächlich zu ihrer inneren Vollkommenheit
konkurrierenden Momente aufgenommen würden. Im

'Gegenteil gibt es naturgemäß verschiedene mehr oder
weniger adäquate und erschöpfende, respektive • dem Ideal
der natürlichen Sohnschaft Christi gegenüber mehr oder
weniger approximative Begriffe der Adoptivkindschaft,
welche alle wahr und auch je in ihrer Weise vollständig
sind ; denn auch der minder adäquateBegriff kann doch insofern
das Wesen göttlicher Adoptivkindschafb „ganz und vollu

^wiedergeben, als er einerseits dieselbe von allen übrigen
Verhältnissen der Menschen unter sich und zu Gott, die
keine Adoptivkindschaft sind, unterscheidet und anderseits
derjenigen Bedeutung des Begriffes, in welcher alle
konkurrierenden Elemente übereinkommen, nämlich der
Begründung eines gottähnlichen Lebens in der Zeit, sowie
eines wahren Hechtes und einer wahren Würdigkeit für
die Teilnahme am ewigen Leben Gottes, genügende Rechnung

trägt
Die Grundform des Begriffes der Adoptivkindschaft

ist also nach Scheeben die Begründung gottähnlichen
Lebens in der Zeit nebst einem wahren Rechte und einer
wahren Würdigkeit für die Teilnahme am ewigen Leben
•Gottes. Ohne weiteres besagt diese auch eine reale
Teilnahme an der natürlichen Sohnschaft Christi, in dem ein
gottähnliches Leben so begründet ist, daß er sein Leben
in der Zeugung vom Vater erhaltend, in der Ähnlichkeit
der einen göttlichen Natur es mit ihm teilt. „In der Ein-
wohnung des Heiligen Geistes nun können und müssen wir
auch, nach dem Vorgange der heiligen Väter, besonders
inwiefern dieselbe in unserer Einverleibung in Christus als
dem natürlichen Sohn Gottes mitgegeben ist, eine weitere
Füllung der Grundform des Begriffes der Adoptivkindschaft
erblicken, wodurch dieselbe in noch vollkommenerer Weise
als Nachbildung und Teilnahme der natürlichen Sohnschaft
•Christi erscheint. Demnach sage ich zu gleicher Zeit einerseits

: die geschaffene Gnade als solche und für sich allein
-genügt zur Konstitution des Wesens unserer tatsächlichen
Adoptivkindschaft, insofern als letztere durch jene Gnade



Die heiligmachende Gnade 439

allein schon als eine wahre und in bezug auf das
unbedingt Wesentliche vollständige Adoptivkindschaft

charakterisiert wird ; anderseits: die geschaffene
Gnade genügt nicht um unsere Adoptivkindschaft in
der ganzen Fülle ihres konkreten Wesens,
welches zugleich ihr ideal vollendetes Wesen ist,
zu konstituieren, vielmehr ist für diese konkrete und
i d e a 1 e Wesensbestimmung auch die Einwohnung des
Heiligen Geistes als'wesentliches und notwendiges Element
mit hineinzuziehen" (Kath. 1883, II, 567—570). — „Auf
Grund meines ersten Satzes muß ich lehren und lehre wirklich,

a) daß die geschaffene Gnade an sich hinreicht, um
das uns von Gott gegebene Erbrecht innerlich zu begründen,
daß demselben eine wahre und eigentliche Würdigkeit

unserseits entspricht, und insofern das formelle
Erbrecht schon hier eine analoge Grundlage hat, wie bei
einem natürlichen Sohne. Und ebenso lehre ich, b) daß die
geschaffene Gnade hinreicht, um eine wahre und eigentliche

Verdienstlichkeit, der nichts unbedingt
Notwendiges mangelt, zu begründen. Daneben aber
kann und muß ich infolge meines zweiten Satzes lehren:
a) daß das Erbrecht, wie es allein durch die geschaffene
Gnade begründet ist, noch nicht die ganze und volle
Ähnlichkeit mit dem auf konsubstantiellen
Zusammenhange mit dem Vater berührenden,
natürlichen Erbrechte des natürlichen Sohnes
besitzt, welche es seiner Idee nach haben kann und in
Wirklichkeit hat und insofern noch einer inneren
Ergänzung und Steigerung fähig ist, wodurch es zu
einem Erbrechte in strengerem und eigentlicherem
Sinne gestaltet wird. Desgleichen lehre ich b) daß die
Verdienstlichkeit unserer Werke, wie sie allein durch die
geschaffene Gnade begründet ist, obgleich ihr nichts
unbedingt Notwendiges fehlt, noch einer volleren und
höheren Kondignität fähig und mit derselben ausgestattet
ist, indem die Einwohnung des Heiligen Geistes, wie dem
Wesen der Kindschaft und dem Erbschaftsrechte, so auch der
Verdienstlichkeit der guten Werke von Seiten des Prinzips,
aus dem sie hervorgehen, ihre zugleich ideale und konkrete
Vollendung gibt" (a. a. 0., p. 570 f.).

Die Einwohnung des Heiligen Geistes als Vollendung
•der gratia creata faßt Scheeben so, daß er den Heiligen



440 Die heiligmachende Gnade

Geist als semen spiritale und spiritus informans in eine-
mystisch-organische Verbindung mit der Seele treten läßt,,
wodurch derselbe zu unserem übernatürlichen Sein und
Leben sich analog verhalte, wie auf natürlichem Gebiete
das semen patris zum ganzen organisierten Leibe und die
von Gott eingegossene Geistseele zum lebendigen Sein des
Leibes, eine Auffassung, auf welche auch die Redeweise
der Väter und Theologen hinauslaufe, wenn sie den größten
Nachdruck darauf legen, daß der Heilige Geist nicht bloß
als causa efficiens oder indens sigillum et unguentum,
sondern als das sigillum und unguentum selbst uns besiegle
und salbe ; die vom hl. Bonaventura geltend gemachte
Bedeutung jener Einwohnung, wonach sie den Gnadenstand
im Sinne einer wahren und vollkommenen
Vermählung der Seele mit Gott konstitutiv vollendet, nimmt
Scheeben nicht für sich in Anspruch, weil nach Bonaventura

diese Vermählung als ein zu der auf Zeugung beruhenden

Kindschaft hinzutretendes neues Verwandtschaftsver-
hältnis hinzutrete, eine Auffassung, die die substantielle
Einwohnung durchaus nicht ausschließe. Es ist also der
Gedanke Scheebens im Grunde der, daß zunächst die
gratia er eat a als ein semen ex Deo gefaßt werden,
müsse, daß dieses semen aber durch ein höheres semen
spiritale ergänzt und vollendet werde, welches der Heilige
Geist selber sei, so daß er persönlich das übernatürliche
Leben besiegle und, um den Vergleich Bonaventuras zu
gebrauchen, durch die eheliche Verbindung mit dem
vollkommensten Bräutigam die Seele auf die höchste Stufe
der Vereinigung mit Gott erhebe. Nun scheint mir aber,
daß Scheeben, wenn er den Heiligen Geist als das höhere-
substantielle semen spiritale faßt, das das semen der
geschaffenen Gnade ausbaut, mit sich selber in Widerspruch
kommt, daß er, will er ganz genau sprechen, den Heiligen.
Geist nur als das zur perfekten substantiellen Natur
entwickelte „germen" bezeichnen kann, analog wie bei der
Entstehung des natürlichen Lebens, das aus dem semen-
paternum entwickelte „gerinen hominis" durch
Eingießung der vernünftigen Seele belebt und so zur aktuellen
menschlichen Natur gestaltet wird. Doch zu dem Zwecke
der Gewinnung eines Resultates über diesen Punkt müssen
die Ausführungen Schechens vorgeführt werden, die sich
auf den „Begriff der Zeugung und seine Anwendbarkeit



Die heiligmachende Gnade 441

auf die Zeugung aus Gott" beziehen (K. 1884, I, p. 22 ff.).
Er schreibt: „Bei der generatio viventium muß man in
.,der Mitteilung der Natur' ein Doppeltes unterscheiden:
einmal die Mitteilung des formalen Lebensprinzips als
solchen, welches im ,engeren' Sinne den Namen Natur im
Gegensatz zu Wesen und Substanz führt und diese
geschieht — außer in der ewigen Zeugung — stets in der
Weise der Erzeugung dieses Lebensprinzips; anderseits

die Mitteilung der Substanz des Zeugenden als
solcher, welche bloß Mitteilung und nicht Erzeugung
der Substanz bedeutet." (Offenbar ist nur das semen patris
als das von Scheeben gewollte Lebensprinzip faßbar; die
Erzeugung desselben aber Mitteilung des formalen
Lebensprinzips zu nennen, wie Scheeben es tut, geht doch
nicht an ; sie ist ja nur Fundament der Lebensmitteilung ;

diese selbst ist Mitteilung der präparierten Substanz
[substantia partialis incompleta], wie auch Scheeben die Sache
nimmt; insofern in der Gnadenordnung die Erschaffung
der Gnade im kreatürl ich en Geiste terminiert, fallen
hier die Erzeugung und Mitteilung begrifflich zusammen.)
— Welche Funktionen hat nun nach Scheeben die im
empfangenen semen empfangene substantielle (natürlich
noch nicht die menschliche Substanz darbietende) Natur
zu vollziehen? Scheeben antwortet darauf, indem er den
Unterschied zwischen dem formalen Prinzip des
substantiellen Zusammenhanges des Gezeugten mit dem
Zeugenden und dem formalen Prinzip der Ähnlichkeit
hervorhebt; „das erstere ist die Wurzel, woraus die Natur
hervorgegangen ist, nämlich das semen paternum, das letztere
ist ein formaler Teil respektive eine Beschaffenheit der
Natur, nämlich die Seele und die Dispositionen des Körpers."
Daraus ergibt sich, daß der Zeugende mehr zu dem
substantiellen Zusammenhang des Gezeugten mit sich selber
konkurriert als zu der Ähnlichkeit desselben mit sich1.

1 „Das semen paternum enthält virtualiter und inchoative die
Ähnlichkeit des Gezeugten mit dem Vater insofern nämlich, als es
durch die ihm ^eigene Kraft und Wirksamkeit teils effektiv, teils
dispositiv diese Ähnlichkeit herbeiführt. Das formelle Prinzip der
Ähnlichkeit hingegen besteht in der durch jenes semen effektiv bewirkten
Organisation des Leibes und der dadurch dispositiv bewirkten
Belebung des Leibes durch die Seele ; dieses formale Prinzip ist aber
in keiner Weise Prinzip des substantiellen Zusammenhanges mit dem
Vater" (a. a. 0., p. 29).



442 Die heiligmachende Gnade

Es sind also zwei verschiedene Momente bei der natürlichen
Zeugung vorhanden, wenngleich bei ihr „in gewissem
Sinne alle Beziehungen des Gezeugten zum Zeugenden
durch die dem ersteren mitgeteilte Natur begründet werden,
so nämlich, daß die gezeugte Person mit der Person des
Zeugenden durch die von letzterer empfangene Natur ebenso
substantiell zusammenhängt, wie sie durch dieselbe ihr
ähnlich ist" (a. a. 0., p. 26). Aus dem Gesagten folgt nun
nach Scheeben, daß wenn ein Akt, aus dem ein wahres
Leben für einen anderen hervorgeht, primär die
Ähnlichkeit bewirkt, er noch berechtigterweise Zeugung
genannt werden kann, wie so auch und besonders jener Akt mit
Recht genannt wird, der den substantiellen Zusammenhang

herstellt. Eine solche reale Duplizität liegt nun in der
natürlichen Ordnung nicht vor; aber in der übernatürlichen
Ordnung haben wir ein analoges Höheres ; es ist die
Erschaffung der Gnade der Akt, der primär (anfänglich)
die Ähnlichkeit bewirkt, die Einwohnung des Heiligen
Geistes (in aktivem Sinne) aber ist der Akt, der den
substantiellen Zusammenhang (vollkommen) herstellt und auch
er wird mit Recht Zeugung genannt, wenngleich er nicht
ein der Seele inhärentes neues Lebensprinzip darstellt. Ja,
weil, wie gesagt wurde, bei der natürlichen Zeugung der
Zeugende mehr zu dem substantiellen Zusammenhang des

Gezeugten mit sich als zu der Bewirkung der
Ähnlichkeit mit sich selber konkurriert, wird die substantielle

Einwohnung des Heiligen Geistes noch mit größerem
Rechte Zeugung genannt, als die Einschaffung der Gnade
diesen Namen erhält.

In diesen Ausführungen, die die Momente der
natürlichen Zeugung ganz genau darlegen, wendet sich
Scheeben gegen eine Auffassung, die er also darstellt: „Die
assimilierende Tendenz des Aktes ist überhaupt und schlechthin

das eigentlich Charakteristische der Zeugung. Das
Hervorgehen des Gezeugten aus der Substanz des Zeugenden

und demgemäß die Mitteilung dieser Substanz selber
kommt erst an zweiter Stelle in Betracht und wird dem
ersten Momente so unter- und eingeordnet, daß diejenige
Form, welche in dem Gezeugten die Ähnlichkeit mit dem
Vater konstituiert, auch wesentlich dasjenige Element sein
muß, welches in dem Gezeugten die ihm mitgeteilte
Substanz des Zeugenden darstellt und so den substantiellen



Die heiligmachende Gnade 443-

Zusammenhang des Gezeugten mit dem Zeugenden
begründet. Hiemit ist denn von selbst die Konsequenz
nahegelegt, daß bei der Anwendung des Begriffes der Zeugung
auf die Adoptivkinder Gottes der Name in seinem
naturgemäßen Sinne nur auf die geschaffene Gnade als die uns
mit Gott assimilierende Form bezogen werden könne und
diese Form, obgleich nur ein Akzidens, näher eine Qualität
müsse und könne dann auch allein, zwar nicht als wirkliche

Substanz, aber doch als Analogon einer solchen,
dasjenige substantielle Element vorstellen und ersetzen, welche
bei der natürlichen Zeugung den substantiellen Zusammenhang

mit dem "Vater begründet" (a. a. 0., p. 23). Und nach
der von mir skizzierten, von Scheeben gegebenen Wider-
1 e g u n g dieser Ansicht, die sicherlich auf Solidität
Anspruch machen kann und den gegnerischen Standpunkt
als unhaltbar dartut, kommt Scheeben zu dem Schluß: „So
wenig ich ausgeschlossen will, daß auch die Lebensmitteilung
als solche, soweit sie ein dem Vater ähnliches Leben
herstellt, Zeugung genannt werden könne und werde, so wenig
dürfte (man) anderseits das Recht haben, den Namen der
Zeugung auf die Verähnlichung des Lebens so zu
beschränken, daß durchaus nur in der Erzeugung des
formalen Lebensprinzips auch die bei der Zeugung in
Betracht kommende communicatio substantiae paternae gesucht
werden dürfe" (a. a. 0., p. 28). Es hat also, wir mir scheint,.
Scheeben wirklich dargetan, daß auch mit Berücksichtigung
der natürlichen Zeugung und der bei ihr anzuwendenden
Terminologie die substantielle Mitteilung des Heiligen
Geistes an die Seele, wenn sie auch nach der Eingießung
der geschaffenen Gnade („nach" posterioritate naturae)
erfolgen sollte1 mit Recht als Zeugung oder, besser
gesagt, als Einsenkung eines göttlichen substantiellen semen
bezeichnet werden kann und muß, weil ja, um nur das
Wichtigste hier noch einmal zu betonen, auch die natürliche

Zeugung mehr direkt auf die Herstellung des
substantiellen Zusammenhanges hin tendiert als auf die Be-
wirkung der Ähnlichkeit. Aber die Einwohnung des

Heiligen Geistes kann auch mit der Vollendung des
1 Dieser Punkt wird besonders zu behandeln sein. Man

kann nämlich Scheeben der Hauptsache nach beipflichten und doch,
der Ansicht sein, daß die Mitteilung des Heiligen Geistes vor der
Einsenkung der Gnade liege.



444 Die heiligmachende Gnade

semen im germen hominis verglichen werden und da die
Entwicklung des semen zum germen als nativitas in utero
zum Unterschied von der nativitas ex utero bezeichnet
wird, so hat die Einwohnung mit diesem Prozeß der
hervorragend Substanzmitteilung ist, Ähnlichkeit,

wenngleich konkret beide Momente in der Eingießung des

Heiligen Geistes zusammenfallen. Doch hören wir auch
hierüber Scheeben : „Bekanntlich unterscheiden die Scholastiker

bei der natürlichen menschlichen Zeugung eine
doppelte nativitas, die nativitas ex utero und die nativitas
in utero matris. Das letztere nasci findet darin statt, daß
das aus dem semen paternum entwickelte germen hominis
durch Eingießung der vernünftigen Seele belebt und so
zur aktuellen natura humana gestaltet wird. Obgleich nun
erst in dieser nativitas, die mehr Ziel als unmittelbare
Frucht der väterlichen Zeugungstätigkeit ist, die letztere
ihre Vollendung erreicht, namentlich aber erst in ihr effektiv

als eine Tätigkeit erscheint, worin das Gezeugte der
Natur des Zeugenden assimiliert wird: so wird doch als
Zeugungsakt schlechthin derjenige Akt bezeichnet,
worin durch Mitteilung der substantia paterna die erste
substantielle Konstitution des germen erfolgt aus dem
-einfachen Grunde, weil dieser Akt eben der
fundamentale Akt im Zeugungsprozesse ist, die Lebensmitteilung
aber nur als von ihm getragen und durch ihn vermittelt
den Charakter der Zeugung besitzt1. Nach der scholastischen
Lehre fallen hier sogar die Geburt als productio naturae
und die Zeugung als communicatio substantiae so sehr
auseinander, daß sie auch zeitlich weit auseinander getrennt
sind. "Was kann also Unnatürliches und Künstliches,
geschweige Verkehrtes, darin liegen, wenn ich auch in der
.Zeugung der Kinder Gottes die förmliche Lebensmitteilung
durch Erzeugung eines inhärenten Lebensprinzips und
die Mitteilung der substantia generantis in der Einwohnung
des Spiritus Patris wie Geburt und Zeugung von
einander unterscheide und zueinander in Beziehung setze"
>(p. 27 f.). Doch bezweckt Scheeben mit diesen Ausführungen
nur, die Schwierigkeiten aus dem Wege zu räumen, die

* Es ist also nach Scheeben das Fundamentale im Zeugungsakte
die Übermittlung des semen; da aber dieses belebt ist, so ist

,per consequentiam auch die Mitteilung des Lebens Zeugung zu
.nennen.



Die heiligmachende Gnade 445

man mit dem Hinweis auf die gewöhnliche Terminologie
erhebt, die den doch unzweifelhaft aus der geschaffenen
•Gnade herzuleitenden Gnadenstand als Zeugung aus Gott
fasse und die es schwer faßlich erscheinen lasse, wie der
Heilige Geist organisch in diesen Begriff eingehen könne,
was auch zutreffen müsse, wolle man die inexistente
übernatürliche Ordnung überhaupt als etwas Einheitliches fassen.
Damit will er aber nicht die Begriffe der Zeugung und
Sohnschaft als die bezüglich des Verhältnisses der im
Gnadenstande befindlichen Seele zu Gott einzig denkbaren
hinstellen, noch allein im Anschluß an sie seine Auffassung
von der Einwohnung des Heiligen Geistes verteidigen und
begründen. „Die Sohnschaft ist nur eine der Formen,
unter welchen dieses in seiner Art durchaus eigentümliche
Verhältnis nach Analogie anderweitiger Verhältnisse
begriffen werden kann und darf daher auch nicht ausschließlich,

ja nicht einmal an erster Stelle für die Bestimmung
der Faktoren jenes Verhältnisses als maßgebend gelten.
Der schlechthin und auch für die Anwendbarkeit des Sohn-
schaftsbegriffes maßgebende Begriff des Gnadenverhältnisses
•der Kreatur zu Gott ist die übernatürliche
Teilnahme eines Wesens niederer Ordnung an der
Natur oder vielmehr an dem S ein eines höher en
Wesens, näher eines geschöpflichen persönlichen

Wesens an dem göttlichen Sein, wodurch
das niedere Wesen zum ,Wesensbild' des höheren
Wesens gemacht wird" (Kath. 1884, II, p. 40). Und diese
"Teilnahme bestimmt Scheeben noch schärfer, wenn er
schreibt: „Das übernatürliche göttliche Sein der Kinder
Gottes als solches, soweit es durch den Heiligen Geist als
causa formalis begründet wird, besteht nicht wie das
durch die geschaffene Gnade begründete, in einem höheren
Zustand oder einer neuen Beschaffenheit, respektive in
einem hieraus resultierenden neuen Standessein des
Subjektes. Es besteht vielmehr direkt und formell in
einem höheren Standessein, welches durch die Zugehörigkeit

dieses Subjektes an das ihm einwohnende göttliche
Prinzip und die Zugehörigkeit des göttlichen Prinzips an

-das Subjekt, dem es einwohnt, konstituiert wird. Diese
doppelte Zugehörigkeit ist gestaltet nach Art derjenigen,
auf wechselseitiger Zueignung beruhenden Zusammenge-
Jiörigkeit eines formalen Prinzips und eines materialen

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 30



446 Die heiligmachende Gnade

Substrates, welches in der hypostatischen Union der
Menschheit Christi mit dem Logos stattfindet, also nach
Art der Einigung einer niederen Substanz mit einer
höheren, in sich selbst subsistierenden Substanz in einem
Ganzen. Sie ist ein Analogon der hypostatischen
Union und wenn sie schon im Vergleich mit dieser
eine bloß moralische und relative Einheit ist, so ist sie-
doch im Gegensatz zu jeder anderen bloß moralischen und
relativen Einheit unter verschiedenen Wesen und Personen
eine reale und substantielle Einheit. Wenn daher
schon die Ehe unter Menschen für die Gattin als Glied
des Mannes nicht bloß irgendwie einen neuen Stand, sondern
einen neuen Seinsstand und Seinsbestand begründet, den
sie durch den Mann und im Mann besitzt : um wieviel
mehr wird dann nicht die xôXXrjaiç mit dem Heiligen Geistetür

die begnadigte Seele ein höheres Standessein, d. h..
einen höheren Seinsstand und Seinsbestand
begründen, den sie durch den Heiligen Geist und in ihm
besitzt in analoger Weise, wie die Menschheit Christi
vermöge der hypostatischen Union ihr göttliches Standessein,

d. h. ihren göttlichen Seinsstand und Seinsbestand
besitzt. Nun ist aber in der Menschheit Christi der Logos
nicht zwar als eine sie selbst konstituierende oder ihr
inhärente Seinsform nach Art der sogenannten „physischen
Seinsformen", wohl aber als eine in sich subsistierende-
Porm durch eine eminente Art der Information in
aller Wahrheit die Formalursache des göttlichen Seins jener
Menschheit. Folglich kann und muß auch in der Gnadenunion

der Heilige Geist gerade als in sich subsi-
stierende Form, durch eine seiner eminenten Information
analoge und derselben proportional äquivalente Inhabitation
Formalursache des göttlichen Seins der begnadigten Menschen
sein, indem er nach Art einer forma insubsistens deren
Substanz an sich zieht und trägt und zugleich dieselbe
durch Mitteilung seiner selbst durchdringt und erfüllt"
(Kath. 1884, II, 474f.). Mit diesen Ausführungen erreichen
die Ausführungen Scheebens ihren Ausbau. Es lag ihm
nun ob, unter jedem der entwickelten zwei Gesichtspunkte,
dem des semen spiritale (und spiritus vivificans) und des
die Seele zu neuem Standessein erhebenden substantiellen
Prinzips, zu rechtfertigen, d. h. positiv zu begründen und
gegen Einwürfe zu verteidigen. Er hat das auch in der



Die heiligmachende Gnade 447

genannten Zeitschrift von 1883 bis 1885 getan. "Wird nun
auch die These Scheebens akzeptiert, so erhebt sich doch
das Bedenken, ob nicht in seiner Theorie das Verhältnis
des Heiligen Geistes zu der geschaff en en Gnade
ungenügend gefaßt werde1. Man höre nur, wie er dasselbe ganz
scharf bestimmt (a. a. 0., 1883, I, p. 151): „Weil jenes
Seins- und Lebensprinzip (die geschaffene Gnade) nicht etwas
substantiell Göttliches, sondern ein der Beschaffenheit und
Kraft der göttlichen Substanz nachgebildetes Akzidens ist,
so repräsentiert dasselbe nicht auch den substantiellen
Zusammenhang mit dem Vater, welcher in der natürlichen
Kindschaft durch Übergang der Substanz^ des Vaters in
das Kind begründet wird, und noch weniger jene substantielle

Inexistenz des Vaters im Sohne, welche Christus als
Grund und Form seiner Gottessohnschaft und Gemeinschaft

mit dem Vater und als Vorbild und Grundlage
unserer Einheit mit Gott bezeichnet; ebensowenig
entspricht die Mitteilung jenes Seins und Lebensprinzips
durch Erzeugung desselben dem Vollbegriff der Zeugung,
welche eben eine solche Lebensmitteilung ist, die durch
Mitteilung der eigenen Substanz des Zeugenden bedingt
und getragen wird. Die Schenkung und Einwohnung des

Heiligen Geistes hat nun eben in der Konstitution der
Kindschaft Gottes gegenüber der geschaffenen Gnade die
Aufgabe, diese Lücke auszufüllen, d. h. den substantiellen

Zusammenhang mit Gott als unserem geistigen Vater
und dessen substantielle Inexistenz in uns zu verwirklichen
und mithin unserer Geburt aus Gott so viel als möglich
den Charakter der Zeugung zu geben. — Weil aber die
Geburt und Zeugung in unserem Falle nicht erst eine
Person konstituieren, vielmehr eine bereits konstituierte
Person durch Erhebung zur Gemeinschaft mit einer höheren
Person vollenden soll: so hat dieselbe hier spezifisch die
Form der Adelung oder Weihe einer geschöpflichen
Person durch Verähnlichung und Vereinigung mit

1 Scheeben hat neben unstreitig tiefen und originellen Gedanken
auch mystische Spielereien, die weder eindringende Schärfe noch
logische Genauigkeit verraten. So ist die von ihm Kath, 1884, I,
p. 43 f., gegebene Darlegung und Begründung, weshalb er dem Namen
^Kündschaft-4 vor dem anderen „Sohnschaft" Vorzug gebe, ganz
ungenügend. Recht hat er ja und andere von ihm beigebrachte Gründe
sind ja ganz stichhältig, aber der zuletzt von ihm gegebene Grund
ist kein Grund; das Ganze entbehrt der logischen Verknüpfung.

80*



448 Die heiligmachende Gnade

Gott. Während nun die Verähnliehung mit Gott zunächst
in der geschaffenen Gnade als einem Abglanze der Natur
Gottes sich vollzieht, ist die nachfolgende1 Vereinigung
mit Gott nach dem Apostel in der Form einer Vermählung
zu denken, in welcher Gott selbst sich der Seele so schenkt
und verbindet, daß sie ein Geist wird mit ihm, wie die
menschliche Ehe aus Braut und Bräutigam ein Fleisch
macht. Die besondere Art und Weise endlich, wie Gott
als Vater und Bräutigam seinem bräutlichen Kinde sich
mitteilt und verbindet, ist die, daß Gott seinen eigenen
Geist, d. h. sich selbst in seiner geistigen Substanz,
respektive in der die Mitteilbarkeit der göttlichen Substanz
nach außen repräsentierenden Person des Heiligen Geistes,
der begnadigten Seele als ihren Geist einhaucht, wie eine
Salbe ihn eingießend und wie ein Siegel ihn einprägend,
und so durch sich selbst die Seele als seinen lebendigen
Tempel weihend und heiligend."

Nach dem Mitgeteilten ist klar, daß nach Scheeben
der Heilige Geist in seiner substantiellen Einwohnung
eine Lücke auszufüllen hat, welche die geschaffene
Gnade in der Seele ließ. Ist aber diese Auffassung des
Verhältnisses die richtige2? Dagegen spricht doch, daß
bei ihr wenigstens in einem gewissen Betracht die
geschaffene Gnade das Wichtigere ist; sie allein kann
grundlegend die Verähnliehung mit Gott bewirken; sie hat
aber auch in sich nach Scheeben keine besondere
Beziehung zum Heiligen Geiste; er deutet wenigstens eine
solche nicht an ; daß sie als ein Geschenk der göttlichen
Güte dem Heiligen Geiste appropriiert wird, ist ja
richtig; aber darin liegt nicht allein für sich eine
„missio", die allein etwas Besonderes für den Heiligen

1 Scheeben hätte offenbar genauer s o sieb ausdrücken müssen.
Oder wenn er Verähnliehung und Vereinigung voneinander
unterscheiden wollte, was ja zutreffend ist, so ist das Wörtchen „zunächst"
überflüssig, bzw. am unrechten Orte gesetzt.

2 Scheeben bezeichnet Kath, 1883, II, p. 598, die Einwohnung
des Heiligen Geistes als das erste und tiefste „Prinzip der Kon-
dignität", die zum meritum de condigno erforderlich ist. Damit dürfte
aber schwerlich die Stellung harmonieren, nach welcher die
Einwohnung eine von der Gnade gelassene Lücke auszufüllen hat. Er
faßt dann sofort selber die habituelle Gnade als eine Folge der
Hinordnung zum ewigen Leben, die unter der Wirksamkeit des
einwohnenden Geistes stattfindet.



Die heiligmachende Gnade 449

Geist schaffen kann ; denn in der Hervorbringung der
Wirkung ist doch keine missio zu erkennen, weil diese
Hervorbringung allen drei Personen gleichmäßig zukommt ;

es ist aber die Gnade nach der Auffassung von Scheeben
rein nur als Wirkung su betrachten und folglich ist es
wahr, daß sie in sich gar keine besondere Beziehung
zum Heiligen Geiste aufweist; deshalb ist die Einwohnung
des Heiligen Geistes ein äußerliches Sichverhalten desselben
zu ihr. Ist aber diese Idee berechtigt? Wäre es nicht
denkbar, daß ein organisches Verhältnis zwischen
der Gnade und der Einwohnung des Heiligen Geistes
bestünde? Zielt nicht auch schon die Gnade auf die
substantielle Einigung ab, die in der Ewigkeit sich
zwischen der Seele und Gott vollzieht? Wird nicht in der
Theologie, in der Schrift (vor allem 2. Petr. 1, 4) und bei
den Vätern (siehe Bell. De gr. et lib. arb. I, 4; de iustif.
II, 8; Petav. de Trinit. VIII, 4 — 7; Ripalda, De Ente
supern., Disp. 132, sect. 7 ; Scheeben, Dogm. II, 281 ff.)
schon die Gnade so hervorragend gepriesen, daß man
dabei die Auffassung Scheebens als dürftig erachten muß?
Darf man da nicht den Versuch wagen, die inhabitatio
Sp. S. nicht bloß zum Vollbegriff der Gotteskindschaft zu
rechnen, sondern sie geradezu als die einzige
Pormalursache dieser Kindschaft in der Weise zu bezeichnen,
daß die geschaffene Gnade in ihren Begriff hineinfällt1?

Doch das ist späterhin noch genauer zu präzisieren
und gegebenenfalls zu begründen. Zum Übergange aber
nehme ich den Gedanken, daß die substantielle Ein-

1 Scheeben drückt sich Kath. 1898, II, p. 598 ff., s o aus, daß
man meinen möchte, er stimme ganz der hier entwickelten Ansicht;
zu, wie schon bemerkt wurde. So schreibt er p. 599 : „Vermöge der in
Rede stehenden Einwohnung der virtus Sp. S. konkurriert die letztere
als causa prima mit der von ihr abhängigen und ihr untergeordneten
gratia habitualis creata in der Herstellung der vollkommenen passiven
Hinordnung auf das ewige Leben, wodurch die begnadigte Person
desselben vollkommen würdig wird, auf ähnliche Weise wie sonst der
effektive Einfluß der causa prima mit der nicht nur durch eigene
Kraft, sondern zugleich in virtute causae primae wirkenden causa
secunda in der effektiven Produktion neuer Dinge, respektive neuer
Akte konkurriert." Und wenn er p. 600 den verdienstlichen Akt als
Wirkung der vom Heiligen Geiste durch die habituelle und aktuelle
Gnade ausgehenden, auf die Hinführung zum ewigen Leben gerichteten
göttlichen Bewegung auffaßt, ist das nicht ganz die im Artikel ver-
fochtene Ansicht?



450 Die heiligmachende Gnade

wohnung, die Scheeben will, falls dieses Wort überhaupt
Realität soll beanspruchen können, doch nicht zu trennen
ist von jener substantiellen Gegenwart, in der Gott schon
natürlicherweise in allen Geschöpfen wesenhaft ist. Diese
Gegenwartwäre, falls sie in sich zur übernatürlichen Ordnung
erhoben werden könnte, in Wahrheit jene substantielle
Gegenwart, die ich mit Scheeben außer der Gnade für die
Seele postuliere, und sie würde nicht mehr die bei Scheeben
zu findende äußere Ergänzung zur Gnade besagen, falls
aus ihrem Begriff die Gnade resultiert, oder besser
gesagt, wenn sie eminenter formaliter die geschaffene
Gnade derart enthält, daß dieser Begriff sofort auch die
Kausalität zeigt, aus der die Gnade erfließt. So aber ist in
der Tat die Einwohnung des Heiligen Geistes zu fassen.
Denn Gott will ja die übernatürliche Ordnung in dieser
Zeit begründen in der Hinordnung zur Gewinnung des

ewigen Lebens; sie ist also wesentlich Energie und alles,
was in ihr an Kräften zur Erlangung des ewigen Lebens
sich findet, ist schließlich als causae secundae zurückzuführen

auf die causa prima. Deshalb kann der Heilige
Geist sich substantiell-übernatürlich der Seele nur zuwenden
mit der Beziehung, daß aus dieser seiner Hinwendung zur
Seele die geschaffene Gnade sofort fließt, weil sie
formell in dieger Hinwendung liegt. Weil aber der Heilige
Geist nicht schöpferisch tätig sein kann, außer er sei da,
wo eine Wirkung hervorgebracht werden soll, muß er
offenbar ordine naturae früher übernatürlich der Seele
gegenwärtig sein, bevor die Wirkung eintreten könne.
Aber diese seine Gegenwart enthält, wie gesagt, als prima
causa oder als höchstes und letztes Prinzip, das alle
übernatürliche Tätigkeit des Geschöpfes ermöglicht, alle
abgeleiteten Prinzipien, die ja nur in der Idee des
letzten Urgrundes wurzeln und ihr nachgebildet sind1. Es
könnte ja, absolut genommen, die Seele übernatürlich tätig
sein ohne ihr eingepflanzte Prinzipien der Tätigkeit,

nur unter dem Einfluß der aktuellen Gnade, wie diese
auf Verstand und Willen einwirkt; deshalb ist in aller
Wahrheit der Heilige Geist eminenter-causaliter all das,
was die eingepflanzten übernatürlichen Vermögen sind.

1 Causa supereminens vitae aeternae nennen den Heiligen Geist
die Salmanticenses nach Scheeben: die Stelle war aber nicht zu
verifizieren.



Die heiligmachende Gnade 451

Aber noch aus einem tieferen Grunde können wir sagen,
-daß die substantielle' Gegenwart des Heiligen Geistes in
der Seele in sich eminenter ein Prinzip der Tätigkeit
ausdrückt, die die Seele auszuüben hat. Ist nicht im
-ewigen Leben die Einwohnuug Gottes in der Seele es, die
•der Seele Gott schaubar macht? Folglich kann auch aus
der substantiellen Gegenwart des Heiligen Geistes in der
Seele ein inneres, inhärentes Lebensprinzip, wie die Gnade
es ist, abgeleitet werden. Folglich enthält die substantielle
Gegenwart die geschaffene Gnade eminenter-formaliter
(nicht bloß virtualiter) ganz adäquat unter der Rücksicht
der Inhärenz und nicht bloß unter Rücksicht der obersten
Kausalität, von der die Kausalität stammt, die in der
Gnade wurzelt. Somit ist die geschaffene Gnade in organische

Verbindung zu der substantiellen Einwohnung des

Heiligen Geistes so gesetzt, daß sie nicht mehr, wie bei
Scheeben, eine Lücke auszufüllen hat, welche die Gnade
moch hoffen läßt. Sobald die substantielle Einwohnung des

Heiligen Geistes gedacht ist, ist mit ihr wegen des
göttlichen Beschlusses, die übernatürliche Ordnung den
gewöhnlichen Gang nehmen zu lassen und mithin die
potentia absoluta auszuschalten, auch sofort der Begriff
•der gratia creata da, so daß nur mit ilir die Seele als
übernatürlich geadelt erscheint1.

Indessen geht dieser Funktion der Gnade, die
organisch mit der substantiellen Einwohnung des Heiligen
Geistes verbunden ist, eine andere voraus ; es ist die, die
Seele schuldfrei zu machen. Diese Funktion, also
•die Befreiung der Seele von der Schuld, geht, wie Scheeben

ganz richtig gesehen hat (a. a. 0. 1884, II, p. 474, Anm. 1),
ordine naturae als eine die Aufnahme des Heiligen
Geistes bedingende Disposition der Seele voraus.

Deshalb ist sie mit der substantiellen übernatürlichen

Einwohnung des Heiligen Geistes nicht verknüpft;
1 Scheeben schreibt a. a. 0., p. 598: „Das inhabitare per

.gratiam stellt den Heiligen Geist dar als ein uns verbundenes
Prinzip, und zwar verbunden vermittels eines durch seine Tätigkeit
-stetig in uns hervorgebrachten und unterhaltenen Bandes und dieses
Band ist zugleich sein lebendiges Organ, wodurch er uns stetig und
ununterbrochen zum ewigen Leben hinbewegt.Wenn das nicht mit
•Granderaths Auffassung zusammenfallen soll, hat es nur Sinn in der
dn diesem Artikel vertretenen Darlegung.

^

In der Hinordnung
-auf das Band der Gnade ist uns substantiell der Heilige Geist
verbunden, aber nicht erst durch dieses Band.



452 Die heiligmachende Gnade

ihr entspricht die natürliche substantielle Einwohnung des?

Heiligen Geistes; diese steht sozusagen nur in Diensten
der zweiten Einwohnung. Daß sie nicht formell
übernatürlich ist und ihre Funktion, die Schuld zu beseitigen,,
keinen Anspruch auf übernatürlichen Charakter erheben,
kann, geht mit Evidenz daraus hervor, daß die Nachlassung'
der Schuld ja auch bei mangelnder Wiederherstellung
der übernatürlichen Ordnung denkbar ist. Aber wenn die-
Nachlassung der Schuld nichts mit der übernatürlichen
Einwohnung des Heiligen Geistes zu tun hat, steht dann
nicht auch die gratia creata dieser Nachlassung fremd
gegenüber? Und wie ist das dann zu vereinbaren sowohl einerseits

mit der Erklärung des Tridentinum: „unica formalis-
causa est iustitia Dei, non qua ipse iustus est, sed qua
nos iustos facit" und anderseits mit der einmütigen Lehre
der Theologen, die formell durch die Gnade die
Schuld verdrängt werden lassen? Ich gestehe offen, daß
hierin eine wahre Schwierigkeit liegt. Gewiß ist die causa
efficiens der Nachlassung der Schuld Gott, wie er in der
natürlichen Ordnung der Seele innewohnt. Aber wirkt,
diese causa suprema das, was sie wirkt, ohne formelle
Rücksicht auf ein anderes? Wir sehen, daß gerade das
Gegenteil der Fall ist; die Nachlassung der Schuld wird
nur erwirkt, auf daß die dem übernatürlichen Leben
erstorbene Seele ein in der providentia ordinaria liegendes-
Prinzip des übernatürlichen Lebens empfangen könne;
deshalb wird das neue Leben mit Recht formell dem früheren
Tode gegenübergestellt und mithin auch das neue
Prinzipübernatürlicher Handlungsmöglichkeit der früheren
Ohnmacht zu übernatürlichem Tun. Deshalb kann man mit
Recht die gratia creata als das geschaffene Formalprinzip

bezeichnen, das der Schuld konträr gegenübersteht.
Ein inhärentes L e b e n s prinzip stößt den Tod aus dem
Subjekte, fordert die Entfernung des Erstorbenseins.
Insofern die Gnade in der übernatürlichen Gegenwart des-

hl. Geistes formell eingeschlossen ist, ist sie zwar auch der
Schuld gegenübergestellt; aber so wirkt sie nicht deren
Beseitigung und kann sie nichtwirken, weil, wie wir
sahen, Gott nach seiner natürlichen Präsenz in der
Seele die Sünde tilgt ; aber wie Gott so1 wirkt, bezielt er
die Gnade als sozusagen konnaturales Organ über-

1 Der natürlichen Präsenz nach.



Die heiligmachende Gnade

natürlichen Tuns, und so liegt es ihr ob, als Form der
Seele die Sünde zu verdrängen. Ihr organisches Verwoben--
sein mit der übernatürlichen Präsenz Gottes in der Seelezeigt

sich nicht unter dieser Rücksicht. Es hat
also die Gnade einen doppelten Charakter. Zunächst
erscheint sie nur, inwiefern Gott die natürliche Ordnung,
wie sie als natürliche Ordnung wegen eingetretener Schuld
vorliegt und wegen dieser Schuld einen Gegensatz zur
übernatürlichen Ordnung besagt, dieses Gegensatzes
entkleiden will; das geschieht, indem er ihr, die an und für
sich kein höheres Lebensprinzip zu besitzen braucht, dieses
zuwendet; weil die Schuld sich damit nicht verträgt,
verschwindet sie sofort nach dieser Rücksicht und daher die
oberwähnte Bestimmung des Tridentimum, die die Gnade
als die einzige Formalursache der Rechtfertigung
erklärt. Das ist der erste, untergeordnete Charakter der
Gnade. Es ist klar, daß die so betrachtete Gnade mit einer
besonderen substantiellen Gegenwart des Geistes Gottes
in der Seele nichts zu tun hat; sie erscheint ja rein als-

Mittel, um der an sich für übernatürliches "Wirken nicht
befähigten bloßen Natur ein entsprechendes inhärentes
Lebensprinzip zu verleihen; nach dem Falle in Schuld
kann und muß dieses bei seinem Erscheinen die Schuld
notwendig verdrängen.

Insofern aber Gott die neue übernatürliche Ordnung
positiv, sozusagen um ihrer selbst willen oder
adäquat betrachtet, ist sie ordine prius als die bloße Natur
und eigenen Gesetzen unterworfen wie mit überragendem
Eigenwert begabt; betrachtet der Schöpfer so die Gnade,,
so ist sein Wille, falls er sie für die Seele bestimmt, daß
dieses Lebensprinzip für die Kreatur alles besage und
mit sich bringe, was es an sich enthält, und so erscheint
das substantielle Leben Gottes, durch das der Ewige
sich selber Lebensprinzip ist; deshalb liegt so in.
ihm alles vorgebildet, was abgeleitetes sekundäres Lebensprinzip

ist, wie an erster Stelle die Gnade ; wo sie also
erscheint, erscheint sie mit dem substantiellen Leben
Gottes, wie dieses in der Seele aufleuchtet, ganz und gar
sich selber Ziel; diesem Ziel gegenüber ist das andere,
die natürliche Ordnung, die notwendig übernatürlicher
Organe ermangelt, ein dürftiges Ziel, das in dem ersten
nicht formell enthalten ist. Offenbar unterscheidet auch-.



454 Die heiligmachende Gnade

•der hl. Thomas in dem Gerechtfertigten die Einwohnung
des Heiligen Geistes und die Gnade so, daß schon die
erstere für sich eine Hinordnung zum ewigen Leben
ausdrückt, der die Hinordnung zum ewigen Leben durch die
Gnade gänz untergeordnet ist, daß die erstere als das
Element erscheint, das zuerst erwähnt werden muß, die
Gnade aber als an zweiter Stelle stehend. Er schreibt
nämlich 1. 2. q. 114 a. 3: „Si loquamur de opere meritorio
secundum quod procedit ex gratia Spiritus sancti, sie est
meritorium vitae aeternae de condigno. Sic enim valor
meriti attenditur secundum virtutem Spiritus sancti
moventis in vitam aeternam, secundum illud
Ioann. 4, 14 : fiet in eo fons aquae salientis in vitam
aeternam. Attenditur etiam pretium operis secundum
dignitatem gratiae, per quam homo, consors factus naturae
divinae, adoptatur in filium Dei, cui debetur haereditas ex
ipso iure adoptimis secundum illud Rom. 8, 17 : Si filii, et
haeredes." Daß die substantielle Einwohnung aber für die
Seele dies bedeutet, daß sie in ihr aufs tiefste aus Gott
gezeugt und geboren wird, daß sie zugleich durch dieselbe
Gott vermählt, zu einem höheren Seinsstand erhoben und
vergöttlicht wird, was Scheeben von der der Eingießung
der Gnade nachfolgenden Einwohnung des Heiligen Geistes
lehrt, ist a fortiore wahr. Die entwickelte Anschauung ist
•eine Rechtfertigung und Aufhellung des tiefen Wortes des
Verfassers der Hierarch. eccl., c. I, nr. 5: „Est autem
haec deificatio, ad Deum, quantum fieri potest, assi-
milatio et unio.a Die geschaffene Gnade ist nach mir, im
Gegensatz zu Lessius, der die Einwohnung des Heiligen
Geistes als die einzige Formalursache der
übernatürlichen Kindschaft faßt, nicht das Band, wodurch der
Heilige Geist mit der Seele vereinigt wird, sondern ist in
der Einwohnung und durch sie und mit ihr diese
Kindschaft selber; was die substantielle Gegenwart
präformiert in sich trägt, dessen tatsächlicher geschaffener
Ausdruck ist sie. Mit Lessius komme ich also darin
üb er ein, daß ich der geschaffenen Gnade den Charakter
-einer selbständigen Formalursache der Gotteskindschaft
bestreite. So werden Gnade und Einwohnung als ein
konstitutives Prinzip der Gotteskindschaft herausgestellt,
was, wie mir scheint, die entwickelte Anschauung nur
•empfehlen kann (p. 22).



Die heiligmachende Gnade 455

Scheeben selber kommt unwillkürlich dazu, die
geschaffene Gnade und die Einwohnung des Heiligen Geistes
in innige organische Einheit zu setzen1. Kath. 1883,
II, p. 601, schreibt er: „Nachdem so die motio Spiritus
sancti als erster und tiefster Grund, woraus alle
.Kondignität stammt und zugleich als höchster,
unmittelbarer und formeller Grund der Kondignität
erklärt ist, weist der hl. Thomas 2 treffend an zweiter Stelle
.auf die aus der motio Spiritus sancti hervorgehende, respektive

schon in ihr miteinbegriffene gratia creata
hiu, welche, obgleich nur als abgeleiteter und untergeordneter

Grund, gleichwohl formell durch ihr eigenes Wesen
.zur Begründung der Kondignität geeignet sei.u

Zum Schlüsse sei noch darauf hingewiesen, daß, wird
nicht die substantielle übernatürliche Einwohnung des

Heiligen Geistes mit der natürlichen Gegenwart in der
Seele in organische Verbindung gebracht, so daß letztere
in ihrer Erhebung und Verklärung zur übernatürlichen
erscheint, ein flatus vocis ist, auf den sich doch wahrhaftig
-nicht all das beziehen kann, was die Heilige Schrift und
die Väter von ihr aussagen. Die Erhebung zur übernatürlichen

Gegenwart kann sie aber nach den Grundsätzen der
thomistischen Philosophie nur in dem Verhältnis zu
Wirkungen finden. Die erste und fundamentale ist die gratia
creata. Weil diese radicaliter das Prinzip alles
übernatürlichen Tuns ist und mithin nur in ihr die nächsten
Prinzipien übernatürlichen Tuns wurzeln können, ist sie
schon aus diesem Grunde auf Gott zurückzuführen, der als

prima causa alle andere Kausalität eminenter-causaliter
enthält; mithin ist schon unter dieser Rücksicht die

substantielle Gegenwart des Heiligen Geistes mit der
Hinordnung auf diese Wirkung innerlich verknüpft und diese

ist in ersterer enthalten ; aber weil im ewigen Leben die
substantielle Einwohnung der Gottheit in der Seele es ist,

1 Kath. 1884, I, p. 32 f., empfindet Scheeben selber den Mangel,
«daß er die Gnade und die Einwohnung als zwei Elemente faßt. Er
sucht diesem Vorwurf Granderaths dadurch zu entgehen, daß er
bemerkt, das sei bei einem Verhältnis in der Kreatur ganz natürlich,
daß Vorzüge und Wirkungen, welche in höheren Wesen und besonders
;in Gott durch eine einfache Form begründet sind, in niederen Wesen

• durch Zusammensetzuog aus mehreren Elementen begründet werden.
• 1. 2. q. 113 a. 3.



456 Die heiligmachende Gnade

die die visio beata endgültig ermöglicht, kann offenbar au&
der substantiellen Gegenwart des Heiligen Geistes in der
Seele auch eminenter-form aliter ein inhärentes Lebensprinzip

abgeleitet werden, das als letzter Grund alle
übernatürliche Tätigkeit fundiert, durch die der Mensch,
zum ewigen Leben strebt. Substanz ist mit Substanz im
der Vita beata geeint; wie sich diese Idee hinabsenkt in
die Kreatur, entspringt in ihr alles übernatürliche Leben.
Ist da nicht die substantielle Einwohnung des Heiligen.
Geistes der Faktor, der alles schafft?

Aber auch, wenn wir das Verhältnis der begnadigten
oder in die übernatürliche Ordnung erhobenen Seele zum
Sohne Gottes betrachten, ergibt sich, wie die substantielle
Gegenwart des Heiligen Geistes überhaupt, so auch die im
Artikel verfochtene Gegenwart. In bezug auf das erstere
Moment hatte Scheeben a. a. 0. 1884, I, 24, sehr gut
folgendes hervorgehoben: „Schon Irenäus hat scharf
hervorgehoben, daß, wenn unsere Adoptivkindschaft als ein
solches Verhältnis aufgefaßt werden muß, worin wir über
unser rein geschöpfliches Verhältnis hinaus zur
Teilnahme an dem nicht auf Erschaffung, sondern auf Zeugung
beruhenden Verhältnisse des natürlichen Sohnes Gottes
erhoben werden, die vollkommene Wahrheit unserer „Zeugung"
im Gegensatz zur Erschaffung aus nichts nicht
einfach nach Maßgabe einer höheren Verähnlichung mit Gott,
sondern zugleich in Hinsicht auf die etwa bei ihr gewahrt
bleibende Mitteilung der substantia generantis zu prüfen
ist. Bezüglich des zweiten Momentes sei aber darauf
hingewiesen, daß der menschgewordene Sohn Gottes, dem wir
in der übernatürlichen Ordnung sollen vollkommen
eingegliedert werden, durch seine substantielle Verbindung
mit der menschlichen Natur dieser die ihr eigene Heiligkeit

mitteilt, zu der die geschaffene Gnade sich nur als ein.
konnaturaler Ausfluß verhält. Also wird es auch in der
übernatürlichen Ordnung bezüglich der Kreatur so sein,,,
daß sie zunächst durch die substantielle Eingliederung in
ihn auf Heiligkeit bezogen erscheint, die nur deshalb für
uns mit absoluter Notwendigkeit die gratia creata zeitigt,,
weil wir eben nicht hypostatisch mit der Gottheit
verbunden werden. Es ist aber der Heilige Geist, durch dessen
substantielle Einwohnung in uns auch unsere Eingliederung
in Christus ihren Höhepunkt erreicht. Das sind nun Mo--



Die heiligmachende Gnade 457

mente, die nicht bloß einen flatus vocis besagen. Also ist
die substantielle Einwohnung des Heiligen Geistes die zur
übernatürlichen Ordnung erhobene Präsenz.

Zweiter Artikel.
In der Kontroverse zwischen Granderath und Scheeben,

von der im ersten Artikel die Rede war, hatte ersterer es
als innerlich widersprechend hervorgehoben, daß der Heilige
Geist, inwiefern er übernatürlich-substantiell der Seele
einwohnt, in irgendwelcher "Weise als causa formalis unseres
übernatürlichen Seins und Lebens betrachtet werden könne,
und unterstellt, daß die von Scheeben vertretene Erklärung
der substantiellen Einwohnung in diesem Sinne zu nehmen
sei. Ob mit Recht oder Unrecht dies letztere behauptet
wurde, ist mehr nebensächlich und wird an dieser Stelle
zwar berührt, aber doch nur so, daß der Fragepunkt bezüglich
der causa formalis um seiner selbst willen untersucht werden
soll. Die Väter sprechen hundertmal, wie Scheeben (a. a. 0
1884, I, 97) hervorhebt, von einem vivere spiritu Dei bei
unserer Seele, welches dem vivere spiritu hominis bei unserem
Leibe analog sei. Ist nun die Geistseele Formalursache für
das Leben des Leibes, so scheint auch der der Seele substantiell
einwohnende Heilige Geist als Formulursache für der Seele
übernatürliches Sein und Wirken bezeichnet werden zu
können.

Gewiß ist die Geistseele Prinzip des organischen
Lebens, aber sie ist dessen Prinzip in dem von ihr
informierten Leibe als einem von ihr selbst verschiedenen
Substrate und mithin Prinzip eines nicht ihr selbst als
unmittelbarem Träger zuzuschreibenden, sondern diesem
Substrate inhärierenden Lebens. Der Leib ist das subiectum
inhaesionis (proximum et incompletum) dieses Lebens
und ist das principium quo desselben, während dessen prin-
cipium quod der ganze Mensch ist. Und der Leib ist das
subiectum inhaesionis seines organischen Lebens zwar in
und mit der ihn informierenden Geistseele — ähnlich wie
die nicht geistigen Lebensprinzipien inhäriert sie dem Leibe
als physische Form, teilt ihm nicht bloß Leben mit, sondern
nimmt auch an ihm teil — aber nicht formell wegen der
ihn informierenden Geistseele ; denn nicht spezifisch in
ihrer Form als Geistseele informiert sie, sondern
insofern sie eminenter als Geistseele auch die niederen



458 Die heiligmachende Gnade

Formen in sich enthält. Deshalb ist sie eminenter-
formaliter Form des Leibes, nicht einfach formaliter
wie die Tierseele für den Tierleib. Aber selbstverständlich
besagt diese eminentia formalis der Geistseele als Form des
Körpers keinerlei Kausalität, auch nicht unter dem
Gesichtspunkt der eminentia formalis, als wenn die so
betrachtete Geistseele wirklich eine Kausalität bezüglich
des Leibes ausüben würde; denn sie übt keinerlei wie
immer gefaßte Kausalität aus, die über die Kausalität
des Form prinzips hinausginge, und der Grund
dafür liegt darin, daß „informare" nicht agere ist. "Wohl
kann man unter dem Gesichtspunkte der eminentia formalis
sagen, die Geistseele sei E m an a tio n s prinzip des
organischen Lebens, inwiefern sie gewissermaßen aus ihrer
Eminenz die niedere Form emanieren läßt, die im Tiere
sich findet. Deshalb kann die Geistseele — wenn auch
Vorsicht hier am Platze ist — in einem guten Sinne
Emanationsprinzip des leiblichen Lebens genannt werden.
Ist also die Geistseele auch nicht Inhäsionsprinzip des
leiblichen Lebens, weder wenn sie allein für sich betrachtet
wird noch auch in und mit dem Leibe in reduplikativem.
Sinne, so verursacht sie doch dasselbe in aller Wahrheit
sub ratione forma e, und insofern ist es wahr, daß das
organische Leben an der Form der Geistseele (Geistseele
hier spezifikativ, nicht reduplikativ genommen) teilnimmt*,
deshalb muß auch das leibliche Leben und dessen Substrat,
der Körper in seinem Bau, das geistige Leben irgendwie

abschatten; wie herrlich das schon bezüglich des
erwähnten Körperbaues vorliegt, ist oft genug gesagt worden ;

hier soll nur darauf hingewiesen werden, daß dies aus
einem tiefen inneren Grunde, den nur die aristotelische
Philosophie angibt, geschieht, also innerlich
notwendig ist. Folglich verursacht die Geistseele das
organische Leben durch die denkbar innigste Gegenwart im
Leibe, die eben die der Form ist; es liegt, insofern die
Geistseele die niedere Form eminenter
enthält, sogar ein organisches Verhältnis, eine organische
Verbindung ihres Wesens mit dem Leibe vor; um die
Sache auf das Bildliche zu wenden, kann man sagen, die
Geistseele sei das Haupt, in dem das organische Leben
wurzelt; der Terminus „Wurzel" selbst jedoch ist hier nicht
angezeigt zum Vergleiche, weil das aus der Wurzel Ent-



Die heiligmachende Gnade

stammende ganz genau das gleiche Leben mit der "Wurzel
hat, während im Haupt sich auch, und zwar vorzüglich,,
geistiges Leben betätigt.

Das nun mußte zurEinleitung aus einem doppelten
Grunde gesagt werden: a) weil es unentbehrliches Fundament

für die Inangriffnahme des zu behandelnden Punktesist;
6) weil die Ausführungen Scheebens über diese

philosophische Partie, so anregend sie auch sind, doch der
nötigen Präzision und Schärfe entbehren.

Die gestellte Frage beantworte ich nun also :

Weil der Heilige Geist in seiner übernatürlichen Ein-
wohnung substantiell in der Seele ist, läßt sich
einigermaßen — sehr entfernt — diese Gegenwart
vergleichen mit der ebenfalls substantiellen Gegenwart,

welche die Geistseele als Form des Leibes im Leibe
ist; und weil das organische Leben von der Geistseele als
Form (im umschriebenen Sinne) verursacht wird, alles
übei natürliche Leben aber durch die substantielle Gegenwart

des Heiligen Geistes verursacht wird; weil je nach
der Auffassung, die ich in beiden Artikeln vertrete, selbst
die geschaffene Gnade nur aus ihr ihre Erklärung findet,,
läßt sich der Einfluß des Heiligen Geistes auf die Seele in
seiner Einwohnung auf diese Einwohnung als
Formalursache einigermaßen und in abgeschwächtem
Sinne zurückführen; substantielle Gegenwart mit
substantiel 1 er Einheit auf der einen Seite und substantielle
Gegenwart ohne substantielle Einheit auf der
anderen Seite sind hier die Pole. Die Seele ist also sub-
iectum (adaequatum) inhaesionis des ihr zuzuschreibenden.
Gnadenstandes und aller übernatürlichen Güter nebst aller
übernatürlichen Tätigkeit und ist in ihrem übernatürlichen
Sein und ihren übernatürlichen Kräften das principium quo
(immediatum und formale) aller übernatürlichen Tätigkeit,
wie der Leib das principium quo (immediatum et formale)
physischer Tätigkeit ist. Die Einwohnung des Heiligen
Geistes aber läßt sich, weil er als das principium sub-
stantialiter coniunctum dasteht, einigermaßen als
das principium quo mediatum et radicale bezeichnen, weil,
wie die Geistseele als Form (den Terminus Geistseele
in sensu specificativo genommen) das principium mediatum.
et radicale für die physischen Kräfte des Leibes und,
dessen physisches Sein ist, so auch die substantielle Gegen-



460 Die heiligiriachende Gnade

wart des Heiligen Geistes die übernatürlichen Kräfte der
Seele nebst deren Untergrund, der geschaffenen Gnade, ist,
und zwar nicht blcß einfach causando1, sondern auch
um dessentwillen, weil sie präformierend die Gnade
in sich trägt. Aber das Gesagte gilt nur, insofern die

-Gnade nicht der Aufgabe dient, die Schuld aus der Seele
zu entfernen ; denn die übernatürliche substantielle Gegenwart

des Heiligen Geistes in der Seele hat, wie in dem
ersten Artikel gezeigt wurde, nichts mit der Gnade zu
tun, insofern sie die Seele zu rechtfertigen hat; es ist die
.Rechtfertigung ja an sich nur Bedingung ; sie könnte
auch eintreten bei bloßer Wiederherstellung des

Versöhnungsverhältnisses zu Gott ohne Eingießung
der Gnade.

Aus dem Gesagten ergibt sich nun mit aller nur
wünschenswerten Evidenz, daß, streng genommen, die
Einwohnung des Heiligen Geistes unmöglich als causa
formalis für irgend etwas aufgefaßt werden kann,
weder als causa formalis iustificationis noch als causa
formalis sanctificationis. Aber es erhebt ja auch der Heilige
Geist durch seine substantielle Gegenwart die Seele zu
neuer Würde, indem er, ihr innewohnend, sich ihr als
causa vitae aeternae verbindet (vgl. Scheeben 1883, II,
p. 596, Anm. 1). Und es will nun Scheeben in diesem
Sinne die Einwohnung des Heiligen Geistes causa formalis
iustificationis sein lassen. Er schreibt nämlich (a. a. 0.
1885, I, p. 109): „In keiner Weise will ich den Heiligen
Geist als causa formalis iustificationis, geschweige als die
iustitia qua iusti nominamur et sumus betrachtet wissen.
Daraus aber ergibt sich, daß ich es auch für unzulässig
erachte, den Heiligen Geist in irgendeinem wahren
Sinne als causa formalis derjenigen Heiligung zu
bezeichnen, von welcher das Tridentinum allein redet, d. h.
derjenigen sanctificatio, welche mit der iustificatio
identisch ist, respektive dieselbe konstituiert, mithin
-eine sanctitas iustificans und eine iustitia sancta ist.
Diejenige Heiligung aber, als deren causa formalis ich den
Heiligen Geist betrachte, ist nur eine Heiligung im Sinne
der Mitteilung einer dignitas sacra et divina, also
eine sanctificatio nicht iustificans, sondern consecrans,

1 Die Geistseele ist principium in for m and o.



Die heiligma-chende Gnade 461

welche überdies der iustificatio so wenig als Ursache
vorausgeht, daß sie vielmehr dieselbe als vollendet
voraussetzt und erst im Gefolge derselben eintritt." Aber
auch diese Rechtfertigung ist nicht haltbar. Denn wer
sieht nicht sofort ein, daß die dignitas nova, von der
;Scheeben redet, ein moralischer Effekt ist; man kann
aber von einer causa formalis mit Grund nur reden, wo
von einem Sein die Rede ist. Aber noch in anderer Weise
sucht Scheeben seine These zu halten. Er schreibt (a. a. 0.
1884, I, p. 51 f.): „Die Verbindung zwischen der
göttlichen Person und der begnadigten Person bezeichne
ich näher als Vermählung. Aber damit, meint G.

4^ Granderath), gebe ich selbst den Begriff der causa
formalis auf. Das würde ich allerdings tun müssen, wenn ich
die Vermählung bloß als eine Art von freundschaftlich

e r Verbindung mit obligater Einwirkung einer Person
auf die andere dächte. Aber das ist eben nicht die ganze
und volle Idee der Vermählung. Von allen bloßen
Freundschaftsverhältnissen unterscheidet sich die Vermählung
dadurch, daß die vermählten Personen durch die Macht
desselben Schöpferwillens, welcher die Einheit der
organischen Wesen gebildet, ein solches Ganze bilden
oder vielmehr zueinem solchenGanzen zusammenwachsen,

dessen Eiüheit analog dieselbe Kraft und Bedeutung
hat, wie die physische Einheit eines organischen Wesens,
so daß die beiden Personen sich verhalten wie Haupt und
Glied, resp. wie Geist und Leben. Wie daher das Haupt
für das Glied, der Geist für den Leib durch sich selbst und
in sich selbst ein formales Prinzip höheren Seins ist, so
analog der Mann für das Weib. Und doch ist diese natürliche

Vermählung zwischen zwei menschlichen Personen nur
ein schwaches Schattenbild von der Innigkeit und Kraft der
Vereinigung, die der göttliche Geist mit der geschaffenen

Seele eingehen kann. In Christus geht diese Ver-
oinigung sogar so weit, daß durch dieselbe ein physisches
persönliches Ganze konstituiert wird; und auch bei den
Gerechten ist sie so stark, daß der Apostel sagt, sie mache
unsere Seele mit dem göttlichen Geiste zu einem Geiste,
d. h. zu einem geistigen Wesen und eben dadurch die Seele
in sich selbst zu einem höheren geistlichen Wesen. M. E. W.
man braucht nur die Vereinigung des Heiligen Geistes mit uns.
«ebenso oder vielmehr in eminenter Weise als Analogon der

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie et>c. XXXI.) 81



462 Die heili^maehende Gnade

hypostätisclien Union des Logos mit der Seele Christi zu
betrachten, wie die menschliche Ehe ein Analogon der
Vereinigung von Geist und Leib ist; und der Begriff der causa,
formalis in unserem Falle ist so klar und bestimmt, daß
er für jeden faßlich wird; und zugleich erscheint derselbe
über den angeblichen Widerspruch mit der Selbständigkeit
und Abgeschlossenheit der göttlichen Person so erhaben,
daß darin die gerade den göttlichen Personen eigene-
prinzipienhafte Selbständigkeit glänzend hervortritt."

Um über die Berechtigung des hier von Scheeben
Entwickelten sich klar zu werden, muß man sich darüber
klar werden, in welchem Sinne bei der natürlichen
Vermählung von einer causa formalis die Bede sein
könne. Scheeben läßt uns selber darüber nicht in Zweifel;;
denn wir hörten ihn sagen, daß die Einheit in der
Vermählung analog dieselbe Kraft und Bedeutung hat, wie
die physische Einheit eines organischen Wesens, so daß»

die beiden Personen sich verhalten wie Haupt und Glied,
respektive wie Geist und Leib. Wenn man nun also allein
auf dieses schon in der natürlichen Ordnung analoge
Verhältnis schauen wollte und dementsprechend die Terminologie

in der übernatürlichen Ordnung bilden würde, könnte-
man offenbar auch hier die substantielle Einwohnung
des Heiligen Geistes mit der causa formalis nur vergleichen.
Aber die Sache liegt doch viel tiefer. Die substantielle
Gegenwart des Heiligen Geistes in der Seele hat für diese
eine unvergleichlich tiefere und reichere Bedeutung
als die substantielle Einheit der Geistseele mit dem Leibe
für dessen physisches Sem und Leben; deshalb wird sie,
w.e Scheeben mit Becht sagt (a. a. 0. 1884, I, p. 49), als
„göttliche Lebensquelle zum formalen Prinzip unseres
übernatürlichen Lebendigseins gezogen, ist es

jedoch schon allein bezüglich der Gnade, wie sie eine
Erhebung. darstellt, wahr, daß sie nach allem, was sie ist
und wirkt, nur aus ihrem idealen Zusammenhange
mit der substantiellen Gegenwart des Heiligen Geistes,
besonders aber noch wahr bezüglich der Gaben des
Heiligen Geistes. Deshalb übertrifft die substantielle Gegenwart,

obgleich sie in dem Moment der bloßen Gegenwart

sogar einen Gegensatz zur Form als des sich
substantiell einigenden Momentes enthält, doch alle
Formen unendlich, indem sie suo modo, eminenter, für



Kommentatoren zur Summa TheoJogiae 463

das übernatürliche Sein-und Leben bedeutet, was, um den
allein zulässigen Vergleichungspunkt mit der Geistseele
beizuhalten, diese für den Leib, dessen Sein und Leben
bedeutet. Aber weil die substantielle Gegenwart des
Geistes Gottes den Gegensatz zur substantiellen Einheit
bewahrt, ist es zu vermeiden, zu sagen, sie sei causa
formalis der sanctitas in der Seele, wenngleich Scheeben
keinen Anstand nimmt, diesen Terminus bedingungslos
zu gebrauchen. Damit stimmt Franzelin (Tract, de Deo
Trino, p. 636) überein, wenn er schreibt: „Cavendum est ne
ansa detur considerandi Spiritum S. velut formalem sancti-
ficationem nostram." Viel besser ist es wohl, die
substantielle Einwohnung des Heiligen Geistes den

„Zentralgrund" aller übernatürlichen Heiligkeit zu
nennen, wohlverstanden die substantielle Einwohnung

des Heiligen Geistes, nicht diesen selbst; denn wenn
auch letztere Ausdrucksweise richtig im Sinne der zwei
Artikel erklärt werden kann, so ist sie doch an sich zu
unbestimmt, während der vorgeschlagene Terminus
ebensowohl in sich alles bisher Angeführte enthält, als
auch erklärt, ganz natürlich zu dem führt, was als sein
Inhalt resümierend bezeichnet wurde. Scheeben kann das
Verdienst nicht abgesprochen werden, daß er zu einer
tieferen Auffassung der Einwohnung des Heiligen Geistes
wesentlich beigetragen hat. Aber es ist zu bedauern, daß
die Vorliebe für mystische Verhältnisse ihn bei seinen
Erörterungen nicht immer die nötige philosophische
Exaktheit und Wahrheit wahren läßt; ich glaube, es ist
aus den beiden Artikeln gerade zu ersehen, wie aus dem
engsten Anschluß an philosophische Nüchternheit der
schönste theologische Gewinn erblüht, auch in mystischer

Hinsicht.

KOMMENTATOREN ZUR SU31MA THEOLOG1AM
DES HL. THOMAS VON AQUIN

Gesammelt von Dr. ANTON MICHELITSCH
(Fortsetzung aus IV, 116—152)

Tabarelli, Richardus, De Deo uno. In S. th. I, q. 2—14.
Romae c. 1900. 8° (424 pp.).

^17 Terra salsa, Clemens de (magister artium, theologiae
professor), Conclusiones formales super prima parte, prima

31*


	Die heiligmachende Gnade in ihrer Beziehung zu der Einwohnung des hl. Geistes in der Seele

