
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Zur Kontroverse über die Körperlehre in der griechischen und
scholastischen Philosophie

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR KONTROVERSE ÜBER DIE KÖRPERLEHRE
TN DER GRIECHISCHEN UND SCHOLASTISCHEN

PHILOSOPHIE
Von Dr. EUGEN EOLFES

Vor nunmehr fast einem halben Jahrhunderl., im
-Jahre 1871, hatte der damalige Privatdozent an der Bonner
Universität, Georg v. Bertling, eine Schrift über Materie
und Form bei Aristoteles veröffentlicht, die sich von der
aristotelischen und gleichzeitig scholastischen Körperlehre
lossagte. Der Scheidebrief steht schon in der Einleitung
am Schluß (p. 7 f,) zu lesen, wo es heißt: „Zur Illustration
von Lotzes trefiendem Ausspruche (Mikrokosmus III, 218),
daß nie allgemein die alten Irrtümer aufgehört und nie
scharfsinnige Geister gefehlt haben, ,die, von dem edlen
Rost des Altertums bestochen, welcher sie überzieht, gerade
in ihnen die Goldkörner einer heilig zu überliefernden und
weiter zu entwickelnden Wahrheit erblickten', ließe sich
auf Lehrbücher der Philosophie hinweisen, die uns die
,morphologische' oder ,formistische' Theorie als ausreichend
und fruchtbringend in der Deutung des wirklichen
Geschehens empfehlen möchten."

Nach v. Hertling hat Baeumker, sein jetziger Nachfolger

auf dem Lehrstuhle der Philosophie in München,
•damals Professor an der Universität Breslau, in dem Werke
vom Jahre 1890 „Das Problem der Materie in der griechischen

Philosophie" denselben kritischen und ablehnenden
•Standpunkt eingenommen. Ihm zufolge ist die reale
Möglichkeit, die nach Aristoteles das Wesen der Materie
ausmacht, nicht bloß ein innerer Widerspruch, da das Mögliche

nicht real und das Reale nicht bloß möglich sei
(a. a. 0., p. 251), sondern Aristoteles wäre sich auch selbst
in seiner Auffassung nicht gleich geblieben, da er den in
•der Metaphysik (VII, 8. 1029 a, 20 f.) aufgestellten Begrifl
der Materie, nach dem sie weder ein substantielles noch
<ein akzidentelles Wirkliches sein soll, in seinen natur-

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 26



382 Zur Kontroverse über die Körperlehre

philosophischen Schriften als zu leer wieder aufgebe und]
der Materie einen bestimmten Inhalt anweise, durch den
sie erst geeignet werde, das Substrat der empirischen
Naturprozesse zu sein (ebenda, 254 f.). Derselbe Autor
verwirft auch die überlieferte Auffassung, gemäß der
Aristoteles den Begriff des Urstoffes von Plato übernommen
hat, und will, daß die primäre Materie bei Plato, jene-
Gattung, die im Timäus 49 A als dritte neben den Ideen,
und den Naturdingen und als Aufnehmerin des Werdenden
erscheint, nichts weiter sei als der leere Raum, d. h. die-
bloße Ausdehnung (p. 177 ff.).

Die beiden katholischen Gelehrten sind aber in den
genannten Aufstellungen nicht originell, sondern haben
ihren Vorgänger an Zeller, von dessem Werke, der
Philosophie der Griechen, Professor Baeumker im Vorwort seines-
Buches rühmt, daß es ein unvergleichliches Geschichtswerk
sei, von dem er die ganze Arbeit hindurch den größten
Nutzen habe ziehen können (p. XI). Die Idee vom Räume
als der platonischen Materie hat zuerst Aug. Boeckh
gehabt „Über die Bildung der Weltseele im Timäus des
Platon" in Studien, herausgegeben von C. Daub und
Fr. Creuzer, Bd. III, Heidelberg 1807 ; wieder abgedruckt
in Gesammelte kleine Schriften (III, p. 109—180).

Als eine Art später und stillschweigender Verwahrung
gegen das Hertlingsche Buch war die von mir im Jahre
1896 ursprünglich als Beilage zu dem Jahrbuche für
Philosophie und spekulative Theologie von Commer
herausgegebene Arbeit „Die substantielle Form und der Begriff
der Seele bei Aristoteles", Paderborn, Schöningh, gedacht:,
v. Hertling hat auf sie nicht geantwortet.

Dann hat P. Magister Gundisalv Feldner, Ord. Praed.,
zur Abwehr gegen beide Darlegungen, die von v. Hertling
und von Baeumker, die eingehende und scharfsinnige
Untersuchung „Der Urstoflf oder die erste Materie" in dem
genannten Jahrbuch, 12. Jahrgang 1898, veröffentlicht. Auch
hierauf hat v. Hertling meines Wissens geschwiegen.
Baeumker hat in einer kurzen Erwiderung im Philosophischen

Jahrbuch, 11. Jahrgang 1898, p. 182 ff., den von
Feldner gegen ihn angeschlagenen, etwas derben Ton gerügt,,
aber auf eine sachliche Auseinandersetzung verzichtet.

Dagegen hat der letztgenannte Gelehrte seinen von
Aristoteles abweichenden Standpunkt neuerdings in einer



in der griechischen und scholastischen Philosophie 388

kleinen Schrift „Roger Bacons Naturphilosophie", Münster,
Aschendorff 1916, kundgegeben und von den Gründen
gesprochen, die ihn sowie v. Hertling hinderten, in dem
formlosen Stoff eine wirkliche Erklärung des Naturgeschehens

zu finden (p. 13 f.). Er meint aber auch jetzt
noch mit v. Hertling darauf bestehen zu müssen, daß
Aristoteles überall dort, wo er naturwissenschaftlich und
uaturphilosophisch spricht, den abstrakt metaphysischen
Begriff der Materie völlig beiseite läßt und statt dessen
den besonderen Beitrag hervorhebt, den die Materialursache
durch ihre Eigenart für das jeweilige Erzeugnis der Natur
liefert (p. 14). Auch bezweifelt er, daß der mittelalterliche
und auch der thomische Begriff der materia prima allein
auf aristotelischer Grundlage erwachsen sei, er erweise sich
vielmehr auch stark vom Neuplatonismus abhängig (p 15).

Diese Publikation Professor Baeumkers ist es, die
mich veranlaßt hat, nunmehr mit bezug auf seine beiden
Schriften zugleich die nachfolgende Erörterung zu schreiben.
In ihr werden zweierlei Fragen behandelt, die eine, wenn
ich so sagen darf, eine quaestio facti, die andere eine
quaestio iuris, indem die eine die geschichtliche Lehre
Piatos, Aristoteles' und der Scholastiker über die Materie
und Form zum Gegenstande hat, während die andere sich
mit den inneren Gründen für die Lehre des hl. Thomas
von dem Urstoff und der Wesensform, die auch die Lehre
der beiden großen Griechen ist, beschäftigt. Ich kann den
meisten Angaben Herrn Professor Baeumkers über die
historische Stellung Einzelner zu der Frage, ' besonders in
seinem Werke über die Materie, nicht kritisch nachgehen,
da mir eine solche Arbeit zu ferne läge. Was aber den
systematischen Teil meines Aufsatzes angeht, so möge
niemand an meiner Polemik Anstcß nehmen. Wer die vielen
und großen Schwierigkeiten des Problems der Materie
kennt, wird zugeben, daß die Verständigung in dieser
Frage, auch bei beiderseitigem guten Willen,

^

nicht so
leicht und schnell herbeizuführen ist. Aber die wiederholte
Diskussion desselben Problems muß, in rechter Weise
angestellt, zur Aufhellung der Mißverständnisse führen. Die
Schwierigkeit des Gegenstandes wirft übrigens auch auf
die alten Texte, die von ihm handeln, ihre Schatten, so
daß auch hier die vorhandene Verschiedenheit der
Auffassungen entschuldbar erscheint.

2C*



384 Zur Kontroverse über die Körperlehre

Suchen wir uns denn also zuerst der wirklichen Lehre
Piatons von dem Urstoff zu versichern.

"Wie Zeller in der Philosophie der Griechen II, I,
4/ Aufl., p. 727 f., erklärt, nahm man früher allgemein an,
Plato habe eine ewige oder doch eine der Weltschöpfung
vorangehende körperliche Materie gelehrt. Schon Aristoteles,
sagt uns Zeller, habe zu dieser Auffassung Anlaß gegeben,
wiewohl er selbst sie nicht teile; bei den Späteren sei
dieselbe ganz herrschend und auch in neuester Zeit habe sie
namhafte Vertreter gefunden, wogegen freilich nicht ganz
wenige sich ihr entgegengestellt hätten. Sie können manches
für sich anführen. Die Grundlage des sinnlichen Daseins
(soll heißen der Naturdinge, der Körperwelt) werde, wie
zuzugeben sei, in manchen Stellen des Timäus so
beschrieben, daß uns diese Beschreibung, für sich genommen,
auf die Vorstellung eines materiellen Substrats führen
würde; sie sei dasjenige, in dem alle bestimmten Stoffe
wurden ; sie werde mit der Masse verglichen, aus welcher
der Künstler seine Figuren bilde; sie werde als das tovto
und rôde bezeichnet, welches, bleibend, was es ist, bald die
Form des Feuers, bald die des Wassers usf. annehme; es
werde endlich von einem Sichtbaren geredet, das vor der
Entstehung der Welt in der Unruhe einer regellosen
Bewegung die Formen und Eigenschaften aller Elemente
verworren und undeutlich in sich gehabt habe.

In dieser Erklärung Zellers ist zunächst das
Eingeständnis wichtig, daß von jeher bis in die jüngste Zeit,
d. h. bis auf Boeckh, die platonische Materie so ziemlich
allgemein für einen körperlichen Stoff gegolten hat. Das
ergibt, wie jedermann sieht, eine starke Präsumtion für die
Richtigkeit dieser Auffassung. Die Schriften Piatos haben
seit Jahrtausenden zur Beurteilung vorgelegen, und wer
will behaupten, daß nach so langer Zeit unversehens eine
Entdeckung gemacht werden konnte, die danach angetan
war, das alte einmütige Urteil über die Natur der
platonischen Materie umzustürzen? Insofern freilich Zeller von
einer ewigen,' d. h. in seinem Sinne unerschaffenen Materie
bei den Philosophen redet und auch diese Deutung für
eine ehemals ziemlich allgemeine ausgeben möchte, befindet
«r sich in einem Irrtum über die Tatsachen. Nach Augustin
z. B. in der Civ. Dei 8, 6 und nach St. Thomas, um nur
diese beiden zu nennen — wir kommen auf St. Thomas



in der griechischen und scholastischen Philosophie 385

zurück —, ist die platonische Materie wie alles Endliche
von Gott erschaffen, während freilich Suarez in den
Metaphysischen Disputationen 13, 4, 15 die gegenteilige
Meinung vorzieht, indem er sich auf Justin, Ambrosius,
Athanasius, Plutarch, Philoponus und Themistius beruft.
Wir werden weiter unten sehen, daß Plato tatsächlich die
Materie von Gott erschaffen sein läßt. Beachten wir sodann
an zweiter Stelle, was Zeller über Aristoteles' Ansicht von
der platonischen Materie sagt. Schon der Stagirite soll zu
der ehemals herrschenden Auffassung von ihr Anlaß
gegeben, sie aber selbst nicht geteilt haben. Das erste ist in
gewissem Sinne wahr, soweit nämlich bei einer durch die
platonischen Texte selbst geforderten und unumgänglichen
Deutung von einem äußeren Anlasse noch Rede sein kann;
das zweite ist nicht wahr. Es läßt sich gegen Zell er zeigen,
daß auch Aristoteles zweifellos keine andere Auffassung
gehabt hat.

Den Beweis liefert das 9. Kapitel des ersten Buches
der Physik. Aristoteles hatte in den beiden vorhergehenden
Kapiteln die Notwendigkeit nachgewiesen, für die
sinngemäße Erklärung des substantialen Werdens, d. h. der
Entstehung neuer Wesen in der Natur, wie der jungen
Pflanzen und Tiere, ein Substrat anzunehmen, das, abstrakt
für sich betrachtet, keine komplete oder fertige Substanz
ist, sondern nur als bildsamer Stoff des Werdens angesehen
werden muß. Nachdem er dann am Schlüsse des 8.
Kapitels gesagt hat, daß die Entdeckung dieser Natur, eben
des Urstoff'es, die früheren Naturphilosophen aus allen
Verlegenheiten befreit haben würde, worein das Problem des
Werdens und Vergehens sie setzte, erklärt er am Anfang
des 9. Kapitels, daß nichtsdestoweniger einige Forscher,
und diese sind nach aller Eingeständnis die Platoniker,
ihn bereits gefunden hatten, nur habe Plato das eine
Moment am Urstoff, den einstweiligen Mangel der erst
durch das Werden zu gewinnenden neuen Wesensform,
nicht scharf genug oder gar nicht von dem Stoffe selbst
unterschieden, eine Ausstellung, von der Suarez mit vollem
Rechte urteilt, daß sie mehr ein Streit um das Wort sei.

„ Plato", so sagt er in seiner Metaphysik 13, 4 zu Anfang,
„Plato faßt im Timäus nicht anders als Aristoteles die
Materie unter das Seiende (ens) und erklärt ihre Natur
ausführlich und sehr gut, hin und wieder aber nennt er sie



386 Zur Kontroverse über die Körperlehre

(was wir freilich nur aus Aristoteles wissen) ein nicht
Seiendes, worin er von Aristoteles getadelt wird, weil der
Charakter als nicht Seiendes nicht sowohl der Materie als
der Privation zukommt. Aber hier liegt der Streit nur im
Worte, est dissensio in voce tantum; sie wird nicht Seiendes
genannt, insofern Seiendes antonomastiscb für das komplette
Seiende steht, das schlechthin Seiendes ist."

Daß Suarez den Aristoteles richtig verstanden hat,
lehrt uns sein Text selbst. Wir übersetzen ihn, wie folgt :

„Berührt haben diese Natur schon einige andere, aber nicht
hinreichend. Denn erstens geben sie zu, daß es ein Werden
schlechthin aus Nichtseiendem gebe, in welcher Beziehung
dann Parmenides recht habe; sodann meinen sie, daß
dieselbe, wenn der Zahl, so auch der Potenz nach nur eine
sei. Aber darin liegt ein gewaltiger Unterschied. Denn wir
behaupten, daß Stoff und Mangel zweierlei sind und dass
von diesen beiden der eine, der Stoff, mitfolgend, dagegen
der Mangel an sich Nichtseiendes ist und daß der eine,
der Stoff, sozusagen schon nahezu Substanz ist, dagegen
der Mangel in keiner Weise. Jene aber nehmen ohne jene
Unterscheidung das Große und das Kleine, ob nun dabei
beide zusammengenommen werden oder jedes für sich
betrachtet wird, für das Nichtseiende. So ist denn diese Art
Dreiheit eine ganz andere als jene von uns aufgestellte.
Denn so weit führte sie zwar ihre Einsicht, daß allem
Werdenden eine bestimmte Natur zugrunde liegen muß,
aber sie setzen dieselbe als eine. Denn wenn man auch
eine Zweiheit setzt, die man das Große und Kleine nennt,
so tut man gleichwohl dasselbe, da man dabei die andere
Beziehung übersehen hat. Denn sie bleibt und ist neben
der Form Mitursache des Werdenden, gleichwie eine Mutter,
die andere Seite des Gegensatzes jedoch möchte dem, der
sein Augenmerk auf ihre böse Wirkung richtet, oft gar
nicht zu existieren scheinen. Denn da es etwas Göttliches,
Gutes und Begehrenswertes gibt, so ist uns das eine ihm
entgegengesetzt, dagegen ist uns das andere etwas,' was
durch seine Natur darauf angelegt ist, nach ihm zu streben
und zu begehren. Für jene stellt sich aber das Ergebnis
ein, daß der Gegensatz nach seiner eigenen Vernichtung
begehrt. Und doch kann weder die Spezies nach sich selbst
streben, da sie es nicht nötig hat, noch kann ihr Gegenteil
nach ihr streben, da die Gegensätze sich vielmehr ver-



in der griechischen und scholastischen Philosophie 387

michten. Vielmehr ist dieses strebende Moment die Hyle,
•die Materie, gleich dem Weiblichen, das nach dem
Männlichen, und gleich dem Häßlichen, das nach dem Schönen
verlangt, wo ja nicht das Häßliche an sich das Verlangen
hat, sondern das, was mitfolgend häßlich ist, wie auch
nicht das Weibliche an sich, sondern was mitfolgend weiblich

ist" (Physik I, 9, 1916, 3B—192 a, 25).
In diesem Text ist vor allem die Erklärung des

Aristoteles bedeutsam, daß Plato schon vor ihm den Urstoff
gefunden habe, was er offenbar nicht hätte sagen können,
wenn er gedacht hätte, Plato habe mit dem Urstoff den
leeren Raum gemeint, da er selbst ja unter dieser Natur
ein substantiales Prinzip versteht. Wenn er sagt, Plato
habe diese Natur, die das fortgesetzte Werden in der
Schöpfung erst philosophisch begreiflich macht, berührt, so

will er damit eben ausdrücken, daß er sie erfaßt, nicht
•etwa bloß, daß er sie gestreift habe. So sagt auch Plato
von der Materie, sie sei berührbar, d. h. erfaßbar, erkennbar

ohne sinnliche Wahrnehmung durch eine Art unechten
Begriffes (Tim. 53 73), wobei im Vorbeigehen bemerkt sei,

•daß der Raum doch nicht wohl, wie es hier geschieht, der
Wahrnehmung entzogen werden konnte, da er unter die
sinnliche Anschauung fällt. Indessen dies gehört schon in
die selbständige Betrachtung der Lehre Piatos, die noch
folgen soll.

Daß sich Aristoteles in der Körperlehre mit Plato
wesentlich eins wußte, zeigt auch die Bemerkung : So weit
führte die Platoniker zwar ihre Einsicht, daß allem
Werdenden eine bestimmte Natur zugrunde liegen muß, aber
sie setzen dieselbe als eine.

Aristoteles gebraucht ferner auch seinerseits von der
Materie denselben Ausdruck wie Plato : er stellt sie mit
der Mutter zusammen, Plato vergleicht im Timäus 50 D
ebenfalls das aufnehmende Prinzip mit der Mutter, das

Urbild, nach dem das Werdende gestaltet wird, mit dem
Vater, das Werdende selbst mit dem Kinde.

Nun soll Aristoteles zufolge, Plato es freilich darin
versehen haben, daß er von der Materie nicht den Mangel
unterschied, aber das Verhältnis der Materie zum Mangel
läßt sie selbst unberührt und so will denn Aristoteles auch
bezüglich der Natur der Materie ganz und gar nicht anders
'denken als sein Lehrer Plato; nur dies beanstandet er,



388 Zur Kontroverse über die Körperlehre

daß sie ohne den Mangel "Werdegrund sei, und nur hierauf'
bezieht sich seine Kritik.

Die Dinge "werden auf dem Naturwege nicht aus
nichts, so meint er einmal, das müßten sie aber, wenn die'
Materie und der ihr anhaftende Mangel der neuen Form/
nicht auseinandergehalten werden. Denn der Mangel ist
Nichtseiendes schlechthin und ist in keiner Weise Substanz.

Materie und Mangel, wendet er weiter ein, sind zwar
der Zahl, d. h. dem Subjekte nach, an dem sie sich finden,
eins, aber der Potenz, d. h. dem Begriffe nach sind sie-
nicht eins. Aus der Materie kann etwas werden, aus dem
Mangel, dem reinen Nichts, kann nichts werden.

Auch wenn man, so rügt er drittens, das Große und:
Kleine als Materie bezeichnet, ist damit nicht die Dualität,
die wir meinen, die von Materie und Privation, Stoff und
Mangel, gewonnen: der Mangel bleibt unberücksichtigt
und doch, wie stark hebt er sich von der Materie ab!
Wie sehr gebührt ihm darum eine besondere Behandlung!'
Die Materie bleibt im Wandel der Dinge und ist der
Mutter vergleichbar, die das Kind in ihrem Schöße trägt,
der Mangel dagegen, geschweige daß er bleiben könnte,,
macht fast den Eindruck, als ob er überhaupt nie existierte.

Und endlich die Materie kann nach der Form wie
nach etwas Göttlichem streben und verlangen, der Mangel
aber könnte das nicht, ohne damit nach seinem geraden
Gegenteile und damit seiner eigenen Vernichtung zu streben.
Das kann nur das, was der Mangel hat.

So sehen wir denn: Diese ganze Kritik enthält kein
Wort gegen den Begriff der platonischen Materie an sich,
sie kehrt sich einzig dagegen, daß Plato den Mangel außer
acht gelassen hat. Das konnte übrigens Plato um so eher,
da der Mangel nur ein Werde-, kein Seinsprinzip ist: er
geht in die Bildung des neuentstehenden Naturdinges
nicht ein.

Aber wenn man nun auch zugibt, daß die aristotelische

Kritik an Plato, die wir soeben nach ihrem Wortlaute
erklärt haben, unserer Auffassung von der platonischen
Materie Vorschub leisten konnte,, so sollen doch andere,
entscheidende Gründe dafür sprechen, daß Aristoteles für
sich jene Materie als unkörperlich angesehen hat. Er habe
sie auf ein unkörperliches Prinzip oder Element
zurückgeführt, einmal auf das Unbegrenzte, nicht als Eigenschaft^



in der griechischen und scholastischen Philosophie 389-

der Materie, sondern als abstrakte "Wesenheit, und dann
auf das Große und Kleine, das nach Aristoteles bei Plato-
auch die Materie der unkörperlichen Dinge sei. So will
Zeller und nicht anders redet Baeumker.

Bei Zeller liest man: „Er, Aristoteles, versichert,,
Plato habe das Unbegrenzte als Prinzip gesetzt nicht iu
dem Sinn, daß unbegrenzt nur Prädikat eines anderen
Substrats, sondern so, daß das Unbegrenzte als solches-

Subjekt sein sollte, vgl. Physik III, 4, 203 a, 3 und.
über Piatos mündliche Vorträge im besonderen äußert er
sich so, daß wir annehmen müssen, dieser habe in
denselben den Schein, als ob er eine stoffliche Materie voraussetze,

noch bestimmter vermieden als im Timäus, indem
er sich darauf beschränkte, das Große und Kleine als das

zu bezeichnen, was die Ideen in sich aufnehme (vgl.
Physik IV, 2, 209&, 11, und Zeile 33; Phil. d. Gr. II, I, 734f.);.
und in der Anmerkung 3 auf p. 735 fügt er bei : „Metap. I, 1 r
988 a, 25, wird das Große und Kleine ausdrücklich als eine
unkörperliche Hyle bezeichnet und Physik IV, 7, 214a, 13,,

sagt Aristoteles: ,Darum sagen einige, das Leere sei die
Materie des Körpers, eben diejenigen, die auch den Ort
dazu machen', was jedenfalls auf die platonische Schule,
wahrscheinlich aber auf Plato selbst geht."

Baeumker aber schreibt: „Nach ihm, Aristoteles, hat
Plato als Materie das Unbegrenzte aufgestellt, unter dem.
aber nicht irgendein Stoff zu verstehen sei, dem die Un-
begrenztheit als Eigentum zukäme, sondern die Unbegrenzt-
heit an sich (vgl. Physik J II, 4, 203 a, 1—18). Dieses
Unbegrenzte, diese Materie, erfahren wir weiter, sei von Plato
als das Große und Kleine bezeichnet, d. h. als ein
Unbegrenztes, welches sowohl hinsichtlich des Wachstums wie
hinsichtlich der Teilung ein unbegrenztes Fortschreiten
gestattet" (Probl. d. Mat., p. 197f.); und p. 198 fügt Baeumker
hinzu: „Daß auch in der Fassung als Großes und Kleines
die Materie etwas Unkörperliches sei (Metaph. I, 7, 988 a,
23—26) und daß sie auch so eher einen mathematischen
als einen physischen Körper begründe (Metaph. I, 9, 992 ö,

1—4) hat Aristoteles zu bemerken nicht unterlassen."
Aber hierauf läßt sich vielleicht folgende Antwort,

geben: Wenn nach Aristoteles das Unbegrenzte bei Plato
für sich besteht, so ist das nicht so zu nehmen, als fände
es sich nicht gleichzeitig auch in den Körpern selbst, wenn,



390 Zur Kontroverse über die Körperlehre

auch freilich nicht als bloßes Akzidenz, sondern Plato hat
es so gemeint, daß es nicht bloß in den Körpern ist, wie
die naturwissenschaftlich denkenden Forscher, ein Anaxa-
goras und Demokrit, sagten. „Die Pythagoreer und Plato",
sagt Aristoteles (Physik III, 4; 203 a, 3—18), „stellen das
Unbegrenzte als ein Prinzip der Dinge im Sinne einer für
sich bestehenden Substanz, nicht eines Akzidenz an einem
anderen Dinge auf, nur daß es die Pythagoreer ausschließlich

in den sinnlichen Dingen, Plato dagegen wie in ihnen
so auch in den Ideen sein lassen aber alle Physiker
legen dem Unbegrenzten immer und ausnahmslos eine
andere Natur aus der Zahl der sogenannten Elemente als
Substrat unter." So bliebe freilich für Plato die Schwierigkeit

zu lösen, wie das Unbegrenzte gleichzeitig für sich
und in den Dingen sein kann. Aber wie diese Schwierigkeit

das Unbegrenzte trifft, das die Stelle der Materie
einnimmt, so erhebt sie sich in gleicher Weise für die Formen,
die ja auch nach Plato, wie Aristoteles ihn deutet, für sich
als Ideen bestehen sollen. So wenig es aber Plato in den

•Sinn gekommen ist, den Naturwesen ihre Formbestimmtheit
zu bestreiten, und so wenig meines Wissens irgendein

Ausleger ihm diese Meinung zugeschrieben hat, so wenig
hat er den Dingen ihre eigentümliche Materie abgesprochen
und darum sollte man ihm auch einen solchen Gedanken
nicht unterschieben. Aristoteles hat es zweifellos nicht
:getan.

Auf den Einwurf wegen des Großen und Kleinen
kann man sagen, daß dieses Prinzip gemeinsamer, durch
Abstraktion gewonnener Seinsgrund und Unterstand für
Intelligibles und Sensibles ist. Erklärt doch Aristoteles
z. B. an der sueben angeführten Stelle aus Physik III, 4,
nachdem er bemerkt hat, daß das Unbegrenzte bei Plato
in den sinnlichen Dingen und den Ideen zugleich ist,
weiterhin Zeile 15 f., daß Plato eben dieses Unbegrenzte
als das Große und Kleine faßt. Findet sich aber das Große
und Kleine gleichzeitig im Intelligiblen und im Sinnlichen,
so darf es, in seiner Allgemeinheit betrachtet, nichts
Stoffliches in sich schließen, wohl aber muß es das, wenn es
auf die Körper bezogen wird. So führt Aristoteles auch
den besonderen Gegensatz von Materie und Form auf den
allgemeinen von Möglichkeit und Wirklichkeit zurück, aber

vbei den Körpern ist die Möglichkeit Stoff. Das Große und



in der griechischen und scholastischen Philosophie 391

.Kleine ist also an sich, d. h. im allgemeinen, stofflos und
in diesem Sinne sagt Aristoteles (Metaph. I, 6, 988 a, 23 ff.),

•daß Plato die Hyle, sie das Große und Kleine nennend,
als unkörperlich setzt, womit gesagt ist, daß er das körperliche

Materialprinzip nicht deutlich genug bezeichnet.
.Diesen Gedanken spricht Aristoteles noch klarer in

der von Baeumker angezogenen Stelle (Metaph. I, 9, 992 b,
1 — 7) aus. Ich setze sie aus meiner Ubersetzung her :

„Aber auch die als Materie zugrundeliegende Substanz,
nämlich das Große und das Kleine, möchte man für zu
mathematisch gefaßt halten und für etwas, was mehr
unterscheidendes Prädikat der Substanz und der Materie (der

• substantialen Materie, des Urstoffes) als eigentlich Materie
ist, ähnlich wie die Physiologen von Dünn und Dicht reden
und es als erste Differenz des Substrates bezeichnen; denn
Dicht und Dünn sind eine Art Überfluß und Mangel."
Demnach hätte Plato mit seinem Groß und Klein nicht
•die körperliche Materie selbst getroffen, sondern nur ein
Merkmal von ihr angegeben, das auch den mathematischen
und nicht bloß den natürlichen Körpern zukommt. Daß er
keine körperliche Materie anerkannt habe, sagt Aristoteles
auch hier nicht. "Was sein Tadel will, zeigen übrigens
auch die in der Methaphysik vorausgehenden "Worte (992 b,

32): „Die Finalursachen berühren die Ideen gar nicht. Dafür
ist den Modernen die Mathematik zur Philosophie
geworden, während sie doch selber sagen, man müsse sie
betreiben, um sich den Weg zu den anderen Erkenntnissen
erst zu bahnen." Plato soll also nicht bewußt den physischen

Körper zum mathematischen gemacht, sondern nur
Prinzipe gesetzt haben, die logisch nur für den
mathematischen Körper gelten würden.

So ergibt sich denn, dass Aristoteles nirgendwo von
einer unkörperlichen Materie der Naturdinge bei Plato
weiß, wohl aber Physik I, 9 deutlich zu verstehen gibt,
daß Plato denselben Begriff der Materie hatte wie er, nur
daß er die ihr anhaftende Privation nicht gehörig unterschied
und zu betonen verabsäumte, daß die der Zahl nach eine
Materie dem Begriffe nach nicht eins ist, sondern zweierlei.

Doch sehen wir jetzt, wie Plato selbst im Timäus die
-Materie beschreibt

Um die einschlägigen Angaben der Reihe nach, wie
sie bei ihm stehen, zu verfolgen, so begründet er zuerst



392 Zur Kontroverse über die Körperlehre

die Notwendigkeit einer Analyse der Körper und erklärt,,
die sogenannten Elemente könnten nicht als wirkliche
Elemente, als letzte Grundbestandteile der Körper gelten;
sie seien nicht einmal den Silben, geschweige denn den
Buchstaben vergleichbar (Tim. 48 B, 0). Er will sagen, sie
seien wie Worte. Wie diese, so bestehen auch die Elemente
für sich. Sie sind bereits wirkliche, fertige Körper. Es
müssen also noch ihre Wesenskomponenten gefunden
werden. Das führt auf Materie und Form, aber nicht auf
den Raum, der dem Körper nicht innerlich ist, der von
ihm eingenommen und wieder verlassen wird. Professor
Baeumker redet hier, um das im Vorbeigehen zu bemerken,
unzutreffend, indem er (Probl. d. M. 117) den Timäus
sagen läßt, die Elemente der Weltbildung seien den Silben
vergleichbar. Nein, auch mit ihnen sollen sie nicht
verglichen werden können, denn sie sind nicht wie Bestandteile

von Worten, sondern wie Worte. Wie aus diesen die
Rede, so entsteht aus den Elementen die Welt.

Indem Plato sodann die Erörterung der Materie selbst
beginnt, läßt er den Timäus zuvor Gott anrufen, da es sich
um eine seltsame und ungewohnte Auseinandersetzung
(48 D), um eine schwierige und dunkle Art von Ursache
(49 A) handle. Dieser Zug ist für sich allein entscheidend.
Gewiß ist auch das Problem des Raumes schwer. Aber
seine eigentümlichen Schwierigkeiten werden wir den
Timäus mit keiner Silbe berühren sehen. Sie liegen in der
Unendlichkeit des Raumes und der Notwendigkeit, mit der
wir ihn denken, da doch Gott allein notwendig ist. Daß
dagegen der Raum die Körper aufnimmt, daß er sie alle
aufnimmt, mögen sie auch noch so verschieden sein, daß

er nichts gewinnt und annimmt, wenn er sie aufnimmt,
und wiederum auch nichts verliert und aufgibt, wenn er
sie wieder entläßt, ist kein Problem. Und doch wäre das
das Ganze, was uns Timäus von dem Räume zu sagen
hätte, wenn er ihn wirklich unter der Materie verstand.
Daß aber umgekehrt die Materie, so genommen, wie wir
mit dem ganzen Altertum sie auffassen, als für sich nicht
wirkliche substantiale Realität, das Denken vor ein
Problem stellt, bezweifelt niemand. Hieraus folgt, daß Timäus
vom wirklichen Räume so nicht sprechen kann, dagegen
sehr angemessen redet, wenn er den körperlichen Urstoff
meint.



in der griechischen und scholastischen Philosophie 393

Timäus geht darauf zur positiven Beschreibung der
Materie über und sagt: „Welche Bedeutung sollen wir nun
dieser Art ihrer Natur nach beilegen? Vor allem diese, daß
sie eine Aufnehmerin, gleichsam eine Amme alles Werdens
ist" (49 A).

Gleich diese erste Bestimmung spricht nicht dafür,
daß die Materie der Baum sein soll. Wohl ginge diese
Deutung an, wenn sie nur die Aufnehmerin genannt würde.
Denn diese Bezeichnung paßt auch auf den Raum. Aber
wie man diesen die Amme alles Werdens nennen könne,
ist nicht abzusehen. Das Bild der Amme erinnert an die
Mutter, mit der die Materie auch im folgenden wiederholt
verglichen wird. Das Verhältnis des Raumes zu den
Naturdingen und ihrer Entstehung hat aber mit dem Verhältnisse

der Mutter zum Kinde keine Ähnlichkeit. Dagegen
findet sich die Ähnlichkeit vollständig bei der körperlichen
Materie, die der Mutter gleich den Stoff für die
Naturgebilde hergibt.

Im folgenden bestimmt Timäus das Wesen der Materie
genauer. Er fährt fort: „Nun ist zwar Wahres gesagt, doch
muß hierüber noch deutlicher gesprochen werden. Doch
fias ist schwer" (49 A, 13).

Wir fragen, warum das schwer sein soll. Es handelt
sich, so ist zu antworten, jetzt nicht eigentlich um die
Schwierigkeit, die Materie zu beschreiben, sondern um
eine Aporie, die aufgeworfen wird, um an der Hand ihrer
Lösung einen vollkommeneren Aufschluß über die Materie
zu gewinnen oder auch die Notwendigkeit ihrer Annahme
zu begründen.

Daß man eine substantiate, an sich formlose Materie
•annehmen muß, folgt nämlich, wie nach Plato auch
Aristoteles mit allem Nachdruck hervorhebt, aus dem sub-
stantialen Werden, der Entstehung neuer Substanzen, neuer
Wesen, in der Natur und eben der immerwährende Fluß
fies Werdens und Vergehens ist es auch, der uns die
Materie gleichsam als den ruhenden Pol in der Flucht der
Erscheinungen, als das Beständige und Bleibende im
Wandel und Kreislauf der Natur, erkennen läßt.

Demgemäß führt Timäus in der Fortsetzung aus, daß
solche Dinge, wie Feuer, Wasser u. dgl., die Elemente
also, wegen ihrer Hinfälligkeit und Wandelbarkeit eigentlich

keine bestimmte und feste Bezeichnung ertragen : man



394 Zur Kontroverse über die Körperlehre

bann sie nicht dieses, man darf sie nur ein so Beschaffenes-
nennen. "Was wir jetzt als Wasser bezeichnen, wird bald
Erde oder Luft und umgekehrt die Luft wieder Wasser
und Erde (49 JB bis E). Nur dasjenige, so folgert er dann
am Ende und das ist der Schluß und das Ergebnis, worauf
er es abgesehen hat, dürfe man dieses nennen, worin die
Elemente zur Erscheinung kommen und woraus sie wieder
verschwinden, d. h. den Urstoff, der ihnen zugrunde liegt;
dagegen dürfe man eben diesem Stoff nicht die Bezeichnung

warm oder weiß oder kalt oder schwarz geben und
ihn ebensowenig nach dem benennen, was aus diesen
Qualitäten hervorgeht (49 E bis. 50 A). Damit ist also zu
verstehen gegeben, daß man den Urstoff nicht als einen
wirklichen Körper ansehen darf. Was hätte es nun aber
für einen Sinn, den Plato sagen zu lassen: Den leeren
Kaum darfst du ein Dieses nennen, aber das, was im Raum
ist, die Tiere, Pflanzen und Steine, darfst du kein Dieses
nennen. Geht das nicht gegen allen gesunden Menschenverstand,

ganz davon zu schweigen, daß man vom Räume
nicht sagt dieses, sondern hier

Timäus sagt weiter: „Doch wir müssen uns bemühen,
hierüber (über den Urstoff) noch deutlicher von neuem zu
sprechen" (50 A).

Er vergleicht dann den Urstoff mit dem Golde, das
einer unausgesetzt zu neuen Figuren, Dreiecken,
Vierecken usw. formt. Wenn man auf irgendeine dieser
goldenen Figuren zeige und frage: Was ist das? so könne
man nie sagen: ein Dreieck oder ein Viereck, da sie ja im,
Augenblick, wo man es sagt, von sich selbst abfällt und
einer anderen Figur Raum gibt; höchstens könne man,
sagen, es ist ein Dreieckiges, ein Viereckiges; am sichersten
aber gebe man zur Antwort: es ist Gold. Dasselbe gelte
nun von jener alles aufnehmenden Natur: man müsse sie
immer dasselbe (das sich gleichbleibende) nennen, weil sie
niemals irgendwie aus ihrer Beschaffenheit heraustrete
(50 A, B).

Auch diese Ausführung verbietet es uns, die Materie
auf den Raum zu deuten. Der Raum wird nicht umgeformt,

wie hier stillschweigend und gleich darauf 50 G
ausdrücklich gesagt wird; vom Räume braucht man, da
das ja niemand bezweifelt, nicht zu versichern, daß er
immer derselbe bleibt, was er auch aufnehme, und den



in der griechischen und scholastischen Philosophie f, 95,

Raum nennt man nicht, wenn man nach dem gefragt wird,.,
was im Raum ist.

Das Folgende hängt mit dem Vorausgehenden
unmittelbar zusammen. „Denn sie (die Hyle) nimmt stets alles
in sich auf und hat doch nie irgendeine Form, die einem
von den eintretenden Dingen ähnlich wäre, angenommen..
Denn sie ist von Natur zu einem allgemeinen Bildungs-
stoffe bereitgelegt, der von den eintretenden Dingen
bewegt (verändert) und gestaltet wird. Und diese Dinge
lassen sie bald so, bald so erscheinen. Sie treten in sie
ein und scheiden wieder und sind Abbilder der immer
seienden Dinge, denen sie auf eine unaussprechliche und
wunderbare Weise nachgestaltet sind" (50 C).

Wir betonen hier wieder, daß der Raum erstens nicht
verändert und gestaltet wird, daß er zweitens in keiner
Weise Bildungsstoff heißen kann, wenn auch dieses Wort
zuweilen im bildlichen Sinne von aufnehmendem Vermögen,,
wie Theät. 191 G, D, zuweilen im weiteren Sinne von
Materialursache, wie Arist. metaph. I, 6, 988 a, 1, steht, und
daß drittens niemand von ihm sagen wird, er erscheine je
nach den Dingen in ihm bald so, bald so. Wir erinnern
noch, daß die Weise, wie das Vergängliche dem Ewigen,,
den Ideen, nachgebildet ist, darum wunderbar und
unaussprechlich heißt, weil alles endliche Sein dem Schöpfer
ähnlich ist und dennoch nicht in demselben Sinne wie er,,
sondern nur analogisch, Seiendes heißen kann.

Es folgt eine Aussprache über die absolute Formund

Bestimmungslosigkeit der Materie. Vorher aber hören
wir noch, daß sie mit den Naturdingen und Ideen eine
Trias ausmacht, in der sie selbst mit der Mutter, die
Ideen mit dem Vater und die Dinge zwischen beiden mit
dem Kinde zu vergleichen sind. Ihre Formlosigkeit wird
damit begründet, daß sie von sich aus keinerlei
Formbestimmtheit haben darf, um alle Formen ohne Ausnahme
aufnehmen zu können, da sie sonst ihr eigenes Bild neben
den in sie eintretenden Dingen sehen lassen würde (502?)...
Sie sei darum der Flüssigkeit gleich, die künstlich
geruchlos gemacht wird, um den reinen Duft der Salbe
anzunehmen, und sie sei dem weichen Stoffe gleich, der aller
Form entkleidet und möglichst glatt und eben gemacht,
wird, um genau ein bestimmtes Gepräge wiedergeben zu.
können, ibid. „Eben dieses also", so schließt dieser Ab-



396 Zur Kontroverse über die Körperlehre

schnitt, „kommt auch dem zu, was die Abbilder der
allumfassenden und ewigen Dinge nach jedem seiner Teile
wieder und wieder recht in sich aufnehmen soll, daß es
nämlich selbst von Natur außerhalb aller Gestalten steht"
(51 A).

Daß in diesem Abschnitt der Ausdruck Mutter für
die Materie für die Frage nach ihrer eigentümlichen Natur
bedeutungsvoll ist, wurde schon bemerkt. Aber auch der
Ausdruck Kind für die Naturdinge ist bezeichnend. Er
wäre ungereimt, wenn die Mutter das Leere sein sollte,
während der Vater die Idee wäre. Die Dinge müßten dann
aus dem Leeren als Materie wie aus einem reinen Nichts
hervorgebracht werden. Doch davon noch weiter unten.

"Was die Formlosigkeit der Materie angeht, so drückt
sie Plato freilich nicht so schulgerecht aus wie die Systematik

des Aristoteles, der erklärt, daß sie, an sich und
abstrakt, d. h. ohne die Form, gefaßt, keine Substanz,
keine Quantität und sonst keine von den Kategorien des
Seienden ist (Metaph. VII, 3, 1029 a, 20), aber der Sache
nach sagt er dasselbe. "Wäre sie nach ihm wirkliche
Substanz, so müßte sie auch bestimmte Beschaffenheiten haben,
aber das stellt er entschieden in Abrede. Auch der Grund,
den er für ihre Formlosigkeit anführt, daß sie aller Formen
ledig sein müsse, um alle aufnehmen zu können, ist
derselbe, mit dem Aristoteles die Immaterialität und Geistigkeit

der Denkseele dartut, nur daß er den Gedanken
umbiegt und ihn auf das intentionale Sein der Form bezieht.
"Wäre die Denkseele, so folgert er, materiell in dem Sinne,
wie man die sinnliche Erkenntnis- und Vorstellungskraft
so nennen kann, so hätte sie auch nur materielle und
darum sinnlich konkrete und partikuläre, d. h. individuelle
Vorstellungen, die das Gegenteil von allgemeinen
Vorstellungen oder von Begriffen sind. Es ist bemerkenswert,
daß Aristoteles in diesem Zusammenhang sogar dasselbe
"Wort gebraucht wie Plato: er sagt d. an. III, 4, 429a, 20
napepupacvo/jLevov, wie Plato Tim. 50D sagt napepyaïvov.
Aristoteles sagt: Was im erkennenden Vermögen von Haus
aus mit und neben dem Fremden erscheint, hindert dieses
Fremde am Eintritt und vertritt ihm den Weg, so daß
der Intellekt gar keine andere Natur haben kann als die,
daß er der Möglichkeit nach ist. Plato sagt : Hätte ein
Prägestoff mit irgend etwas, was ihm eingeprägt werden



in der griechischen "und scholastischen Philosophie 397

-soll, bereits Ähnlichkeit, so würde er alles, was die
entgegengesetzte oder überhaupt eine andere Natur hat, bei
der Aufnahme schlecht wiedergeben, indem er sein eigenes
Bild daneben sehen ließe, Tcape^Kpaïvov. Deshalb muß auch
das, was alle Grattungen aufnehmen soll, selbst außerhalb
aller Arten stehen.

Plato hat hiermit auch das Prinzip der Beraubung
oder des Mangels, der der Materie anhaftet, inhaltlich mit
aller Klarheit zum Ausdruck gebracht, so daß der Tadel
des Aristoteles in der Physik I, 9 nicht ganz zutrifft.
Freilich hat er die drei Prinzipe der Körper: Materie,
Form und Beraubung, nicht systematisch verbunden.
Aristoteles setzt den Mangel als eigenes Werdeprinzip,
weil auf diese Weise, abgesehen von der gleichfalls hiei
anwendbaren Unterscheidung von wirklichem und
möglichem Sein, der Schwierigkeit der Alten begegnet wird,
daß aus nichts nichts wird und daß auch aus Seiendem
nichts wird, weil es schon ist (Physik I, 8. 191 a, 27 ff.).
Die Materie, sagt Aristoteles, ist mit Bücksicht auf den
Mangel zwar kein schlechthin Nichtseiendes, wohl aber ein
mitfolgend Nichtseiendes (ibid. 1916, 13 ff). Wie darum,
der Arzt baut, nicht als Arzt, sondern als Baumeister,
so kann aus Nichtseiendem etwas werden, sofern es in
•einer Weise nicht sein, in anderer aber sein kann (ibid.
1916, 4 ff

Plato hat vielleicht auch insofern nicht ganz genau
gesprochen, als er die Materie im Wandel der Körper sich
schlechthin gleich bleiben läßt, so daß die Gegner eben
darin eine Bestätigung für ihre Ansicht finden konnten,
nach der sie der Baum wäre. Aristoteles beugt vor, indem
er sagt, an sich sei sie weder Substanz noch Akzidenz.
So nimmt sie denn an sich auch keine Formen an, d. h.
nicht so, daß sie nicht dennoch real von ihnen verschieden
bliebe. Über diesen realen Unterschied von Materie und
Form haben wir in der Folge noch eigens zu reden.

Für jetzt fragen wir bezüglich dieses Abschnittes nur
noch, wie Plato vom Baume, wenn er ihn unter der Materie
verstand, sagen konnte, er dürfe keine Form der Körper
haben, um sie alle aufnehmen zu können. Genügt denn dazu
nicht, daß er weit genug und nicht schon besetzt ist

Wiederum fährt Timäus fort: „Darum wollen wir
denn die Mutter und Aufnehmerin alles gewordenen Sicht-

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 27



398 Zur Kontroverse über die Körperlehre

baren nnd überhaupt mit den Sinnen Erkennbaren weder
Erde, noch Luft, noch Feuer, noch "Wasser nennen und
ihr auch nicht den Namen der aus den Elementen
gemischten Körper geben, so wenig als den der Qualitäten,
aus denen die Elemente selbst hervorgehen. Genug, daß
wir nicht zu fürchten brauchen, eine Lüge zu sagen, wenn
wir sie eine unsichtbare und formlose, alles aufnehmende-
Art nennen, die da auf eine gar seltsame Weise an dem
Intelligiblen teilhat und schwer begreiflich ist. So weit
sich aber nach dem Bisherigen ihrer Natur ermitteln läßt,
dürfte man am besten so sagen: daß ihr jeweiliger
entzündeter Teil als Feuer erscheint, der flüssige als Wasser
und daß sie als Erde und Luft erscheint, sofern sie
Abbilder dieser Elemente aufnimmt" (51 A, B).

Hier ist hervorzuheben, daß die Materie unsichtbar
und unwahrnehmbar heißt und anderseits als etwas
bezeichnet wird, was am Intelligiblen teilhat und sehr schwer
zu erfassen ist, lauter Dinge, die sehr schlecht auf den
Baum, dagegen, wie wir noch sehen werden, sehr gut auf
den Urstoff passen.

Im folgenden nimmt die Darstellung eine Wendung:
die Materie wird aus den höchsten Begriffen der
platonischen Spekulation abgeleitet. Sie ist ein notwendiges
Postulat als Subjekt der wandelbaren Dinge, der Naturwesen,

die bestimmt sind, die ewigen Ideen abzuspiegeln,,
und die eben darum, wie sie ganz und gar anderem
nachgestaltet sind, so auch ein anderes ganz und gar
Unbestimmtes als Substrat erheischen, um überhaupt sein zu
können. Die Beschreibung der Materie ist also hiermit im
wesentlichen abgeschlossen, es wird nur noch der letzte-
und höchste Beweisgrund ihres Daseins angegeben. Als
nächster Grund, der freilich von jenem anderen abhängt,
haben wir bereits das substantiale Werden erkannt, das
kein Werden aus nichts ist, sondern ein Werden aus einem
anderen schon vorhandenen Dinge, das an die neue Bildung
das Substrat abgibt.

Plato läßt also den Timäus sagen, die Wahrheit der
vorgetragenen Lehre vom Urstoff und seiner eigentümlichen

Natur hänge von der Wahrheit der Ideenlehre ab-.

Es frage sich, ob es ein Ding an sich, ein Feuer z. B. an
sich, gebe oder ob blcß das Sichtbare und Sinnenfällige
ein solches Sein und eine solche Wahrheit habe, dagegen



in der griechischen und scholastischen Philosophie 399

sonst nichts sei, so daß man grundlos für jede Art eine
intelligible Idee setze und nur leere Worte machen würde,
wenn man von Ideen sprechen wollte. Die Antwort hierauf
richte sich aber wieder darnach, ob Verstand (Wissenschaft)
und wahre Meinung zwei verschiedene Gattungen seien
oder nicht. Im ersten Falle müsse es solche übersinnliche
und rein intelligible Formen, wie man sich die Ideen denke,
unbedingt geben, wohingegen im anderen Falle zu sagen
sei, daß das, was man mit den Sinnen des Leibes
wahrnehme, das festeste Sein habe, das es gebe (511? bis D). Es
sei nun an dem Satze festzuhalten, daß Verstand und
wahre Meinung zweierlei seien, da sie gesondert entstehen
und sich entgegengesetzt verhalten. Den Verstand gewinne
man durch Belehrung, die Meinung durch Überredung
das eine sei stets von der Erkenntnis des wahren Grundes
begleitet, bei dem anderen fehlten die Gründe; das eine
könne durch keine Überredung zum Wanken gebracht
werden, das andere wohl und von diesem müsse man
sagen, daß jeder Mensch an ihm teilhabe, von dem
Verstände aber, daß die Götter, das Geschlecht der Menschen
aber nur in kleinem Maße ihn besitze (51 _E). Da nun dem
also sei, müsse man bekennen, eine sei die sich immer
gleich bleibende Art, unorzeugbar und unzerstörbar, weder
ein anderes anderswoher in sich aufnehmend noch in ein
anderes anderswohin eingehend, mit keinem Auge und mit
keinem Sinne zu erfassen, eben jene Art, deren
Erforschung dem Denken gehöre ; eine zweite sei die der
ersten gleichbenannte und ähnliche Art, wahrnehmbar,
erzeugbar, in ewiger Bewegung begriffen, an einem Orte
entstehend und wieder von dort verschwindend, durch
Meinung mit Wahrnehmung zu erfassen; eine dritte aber
wieder sei die immer seiende Gattung des Raumes, keiner
Vergänglichkeit unterworfen, dagegen allem, was ein
Werden hat, eine Stätte bietend, selbst aber ohne
Wahrnehmung durch eine Art unechten Begriffes zu erfassen
und kaum zu glauben. Und eben dieses sei es auch,,
worauf wir sähen, wenn wir wie traumbefangen die
Behauptung aufstellten, daß alles Wirkliche irgendwo an
einem Orte sein und einen bestimmten Platz einnehmen
müsse und was weder auf Erden noch irgendwo am
Himmel sei, sei nichts (62 A, B). Dieses alles nun und
anderes damit Verwandtes und die schlaflose, wahrhaft

27*



400 Zur Kontroverse über die Körperlehre

seiende Natur wüßten wir wegen dieses Traumzustandes
nicht als Wachende zu unterscheiden und uns zu der Wahrheit
durchzuringen, die darin besteht, daß ein Bild nicht einmal das,
weshalb es geworden ist, zu eigen hat, sondern immer als
Erscheinung eines anderen auftritt und eben deshalb
füglich, um doch irgendwie am Sein teilzuhaben, in einem
anderen werden muß oder überhaupt nicht sein kann, daß

dagegen dem wahrhaft Seienden die ausgemacht wahre
Behauptung zu Hilfe kommt, daß, so lange eines dieses
und ein anderes jenes ist, keines von beiden im anderen
werden und so eins und zwei zugleich sein kann. Das sei
also in der Hauptsache sein wohlerwogenes Gutachten und
dahin gebe er seine Stimme ab, daß es ein Seiendes, einen
Baum und ein Werden gebe, drei und dreifach für und
vor Entstehung der geordneten Welt vorhanden (52 B bis D).

Dieser Abschnitt zählt zu den schwersten, aber auch
wohl zu den bedeutsamsten bei Plato. Suchen wir ihn,
soweit es uns gegeben ist, zu erklären.

Unseres Erachtens wird an dieser Stelle die Frage
von dem Dasein der Ideen deshalb aufgeworfen, weil von
ihr die weitere Frage abhängt, ob die Materie geschaffen
ist oder nicht. Die Ideen sind nach unserer Uberzeugung
nichts anderes als die schöpferischen Gedanken Gottes. Ist
die Materie nicht von Gott erschaffen und besteht sie
demnach aus sich, so hat sie aus sich auch eine feste und
unverlierbare Form, ohne die sie nicht bestehen kann,
weil, was aus sich ist, aus sich auch alles hat, was zum Dasein
gehört. Sie wäre somit nicht formlos, wie Plato will,
sondern hätte aus sich schon unabhängig von den Ideen
oine feste und unverlierbare Beschaffenheit, ein fertiges
substantiates Sein, zu dem sich aile weiteren Formen nur
wie Akzidenzien verhielten.

Mit der Materie würde folgerichtig alte und jede
Form ohne Ausnahme der göttlichen Schöpfermacht
entzogen. Wenn Gott nicht die Materie schafft, so versetzt er
sie auch nicht aus ihrem ursprünglichen substantialen Sein
in ein anderes, indem er ihr einen neuen Formcharakter
gibt. Es wäre aber auch der Zutritt jeder akzidentalen Form
unmöglich, weil, was aus sich ist, unwandelbar ist.

Mit den schöpferischen Ideen mußten aber auch die
allgemeinen Begriffe falten, die Unterscheidung der Dinge
nach Gattungen und Arten und damit jede Wissenschaft.



in der griechischen und scholastischen Philosophie 40!

Es gäbe keine allgemeine Erkenntnis mehr, sondern nur noch
eine Erkenntnis der empirischen Einzeldinge; auf diese-
Erkenntnis führte sie das menschliche Wissen zurück oder,
um mit Plato zu reden, Verstand und wahre Meinung
wären eines. Die Verwandtschaft der Dinge wäre Zufall
und könnte keine allgemeinen und notwendigen Gesetze
begründen, die ihre Beschaffenheit zum. voraus bestimmten
und erkennen ließen. Nur die Erfahrung hätte Geltung und
könnte Inhalt unserer Erkenntnis sein.

Da es nun aber ohne Zweifel eine Wissenschaft gibt
und sie sich von der richtigen Auffassung der jeweiligen
Erfahrung wesentlich unterscheidet, schon darum, weil die
empirischen Dinge wandelbar sind und darum keinen
notwendigen Satz begründen, nun so muß man auch die Ideen
als schöpferische Prinzipe des Seienden gelten lassen, die
an der bestimmungslosen Materie einen willfährigen Stoff
finden, und muß demgemäß ein dreifaches reales Sein
aufstellen: die Ideen, die Naturdinge und die Materie.

Die Ideen als göttliche Gedanken sind ewig und
unveränderlich, ungeworden und unvergänglich, nicht der
Materie gleich, die zum Subjekte, und nicht der Form
gleich, die zur Bestimmung eines anderen wird. Sie sind
dem leiblichen Sinne verborgen und werden nur vom
Verstände erfaßt, nicht als ob wir sie in sich selbst sähen;
denn sie sind vom Sinnlichen getrennt; sondern sofern sie
sich in diesem abspiegeln und von uns in den allgemeinen
Begriffen nachgedacht werden. Darum heißt es im Phädrus
29 B, C: „Der Mensch muß die Wahrheit vermittels der
sogenannten Idee ergreifen, die aus vielen Wahrnehmungen
erwächst und sie im Begriff in eins zusammenfaßt. Das
aber ist Erinnerung an das, was einst unsere Seele schaute,,
als sie mit einem Gotte wandelte, das, was wir jetzt seiend

nennen, verachtete und in das wahrhaft Seiende
emportauchte." Hier kommt freilich der Irrtum zum Vorschein,
daß die Seele ein vorleibliches Leben hatte und alles
Denken Erinnerung ist.

Die Naturdinge, Elemente, Mineralien, Pflanzen, Tiere
und Menschen, haben von den Ideen Namen und Bildung,,
sind sichtbar, entstehen in der Materie und verschwinden
aus ihr. In der Wahrnehmung werden sie für den Menschen
auch Gegenstand bewußter Unterscheidung und
Beurteilung.



402 Zur Kontroverse über die Körperlehre

Die Materie ist immer und vergeht nie. Sie bildet
das Substrat der sinnlichen Dinge, wird aber selbst nicht
sinnlich wahrgenommen. Ist sie doch etwas Wesenhaftes,
nichts Akzidentelles, und hat, für sich betrachtet, kein
wirkliches, sondern nur ein mögliches Sein, weshalb man
auch ein solches Reales kaum für möglich halten sollte.
Sie wird mit dem Verstände ergriffen, aber in keinen
eigentlichen Begriff gefaßt, weil ihr die Formvollendung
fehlt.

Die Materie als Grund der räumlichen Ausdehnung
der Körper ist auch schuld, daß wir, in sinnlicher, traumhafter

Vorstellung steckend, meinen, alles Wirkliche müsse
an einem Orte sein und einen Raum einnehmen und, was
wir uns nicht mit der Phantasie vorstellen könnten, könne
überhaupt nicht sein und darum könne es auch keine
Ideen geben. Aber wir verwechseln da die sinnlichen
Dinge und das Gesetz ihres Daseins mit dem Seienden
überhaupt. Daß das Sinnenfällige die Materie zur Grundlage

hat, ist begreiflich: es ist nach Seite der Form Abbild
eines anderen und kann darum auch nur in einem
anderen sein. Dagegen ist die vorbildliche Idee ewig, was
sie ist und kann kein anderes als Materie in ihr Sein
zulassen.

Das ist also unsere Auslegung der Stelle. Soll sie
gelten und soll die Materie des Plato die substantial©
Möglichkeit sein, so versteht man, weshalb der Philosoph
den Beweis für diese seine Theorie aus der Ideenlehre
nimmt. Soll dagegen die Materie dem Plato der leere
Raum sein, so ist es gar nicht zu erklären, wie er eine
solche Lehre aus den Ideen habe rechtfertigen wollen. Was
haben der leere Raum und die Ideen miteinander zu tun?
Was hieße es dem Sinne nach, zu sagen: Wenn kein Raum
ist, können keine Ideen sein? Daß es aber einen guten
Sinn gibt, wenn man sagt: Wenn kein formloser Stoff ist,
sind keine schöpferischen Ideen, haben wir gesehen. Denn
dann hat die Materie ihre wesentliche Bestimmtheit aus
sich und die Ideen finden kein Substrat, das sie schöpferisch

gestalten könnten. Man brauchte also nicht
anzunehmen, daß schöpferische Ideen seien. Oder man kann den
platonischen Gedanken mit einer kleinen Umbiegung auch
so fassen : die formlose Materie setzt die Schöpfung und
schöpferischen Ideen voraus. Denn das Formlose kann, wie



in der griechischen und scholastischen Philosophie 403

nicht für sich, so auch nicht aus sich sein. Es gibt aber
Ideen und demnach kann die Möglichkeit einer formlosen1
Materie nicht bestritten werden.

Wenn dann die Materie eine immer seiende und
unvergängliche Gattung heißt und von ihr gesagt wird, daß
sie ohne sinnliche Wahrnehmung durch einen unechten
Begriff erfaßt wird und kaum zu glauben ist, so kann
zwar die Ewigkeit und Unvergänglichkeit in gewissem
•Sinne auch von dem Baume, aber eben so gut von der
Materie ausgesagt werden. Sie ist immer und vergeht nie,
sofern sie, anders als der komplette Körper, auf keinem
natürlichen Wege entsteht und vergeht. Wie man aber

sagen kann, daß die Materie ohne den Sinn durch einen
unechten Begriff zu erkennen und kaum zu glauben ist,
haben wir erklärt. Wie man dagegen das gleiche von dem
Baume behaupten könne, ist in keiner Weise abzusehen
und somit zeigen diese Merkmale von neuem, daß die
platonische Materie nicht der Baum sein kann. Zeller meint
freilich, diese Angaben Piatos, betreffend die Materie,
bewiesen nur, daß er selbst nicht recht gewußt habe, was
mit ihr anfangen. „Es läßt sich", schreibt er, „schlechterdings

nicht einsehen, wie wir zur Vorstellung von diesem
Wesen kommen, weun wir es weder wahrzunehmen noch
zu denken imstande sind. Es ist nur ein verdeckter
Ausdruck für diese Verlegenheit, wenn Plato sagt, es werde
durch ein uneigentliches Denken ergriffen, wie es das
offene Bekenntnis derselben ist, wenn er hinzufügt, es sei
schwer zu erfassen" [kaum zu glauben] (Phil. d. Gr. II, I,
749). Aber es ist die Manier dieses Schriftstellers, bei
seinen Mißdeutungen der platonischen und aristotelischen
Philosophie sich mit den Widersprüchen ihrer Urheber
herauszureden, statt sich zu fragen, ob denn solche
Widersprüche wirklich vorliegen und nicht vielmehr seine
Auslegung einer Nachprüfung bedarf. Bei Geistern, wie Plato
und Aristoteles, die den Jahrtausenden vorgeleuchtet haben,
wird man nicht so leicht offenbare Widersprüche und greifbare

Unverständlichkeiten annehmen.
Daß die Materie nicht der Baum, sondern ein körperlicher

Stoff ist, folgt aber auch unwidersprechlich aus dem,
was wir am Schlüsse des platonischen Textes lesen, daß
zwar das Naturding als Abbild der Idee in der Materie
werden könne, aber die Idee selbst nicht, da sie dann eins



404 Zur Kontroverse über die Körperlehre

und zwei zugleich sein würde. Daß etwasr was in der
körperlichen Materie wird, indem es mit ihr ein Kompositum

bildet, sozusagen zwei wird, leuchtet ein, nicht
minder aber, daß der Raum mit seinem Inhalt, in Einheit-
mit dem von ihm umschlossenen Körper wollen wir sagen,
keine Zweiheit bildet: das kann nur von innerlichen Prin-
zipen, von Komponenten, gesagt werden. Demnach brauchte
PJato nicht zu fürchten, daß die Idee durch was immer
für eine neue Beziehung zum Räume zwei werden müßte..

Hieraus sieht man auch, daß man sich, wie Zeller
(a. a. 0., 784) und Baeumker (Probl. d. M., p. 176 und;
sonst), um glaubhaft zu machen, daß die Materie nichts
weiter als der leere Raum sei, nicht darauf berufen kann,
daß sie bei Plato nicht als das bezeichnet werde, woraus,
sondern immer und darum wohl absichtlich als das, worin
die Dinge werden. Denn Plato sagt ausdrücklich mit Rücksicht

auf die Materie, daß, was an sich eins ist, zwei
würde, wenn es in einem anderen würde. In einem anderen
werden, bedeutet ihm also aus ihm werden.

Aber man beruft sich auch darauf, daß Plato gerade
in dem vorliegenden Texte ausdrücklich und wiederholt die
Materie Raum nennt. Das beweise doch, daß er ihn auch mit
der Materie meint. Er sagt ja: „Die dritte Gattung ist die
immer Seiende des Raumes" und: „Es gibt ein Seiendes,
einen Raum und ein Werden."

Wir antworten: Dieser Grund ist nicht entscheidend,
wenn sich diese Bezeichnung auch anders erklären läßt,
und man muß eine andere Erklärung bevorzugen, da man
nur so den nachgewiesenen Schwierigkeiten, ja, wir können
ruhig sagen Unmöglichkeiten, entgeht, die die wörtliche-
Erklärung im Gefolge hat.

Diese Deutung ist aber auch nach dem Zusammenhange

schon darum nicht wahrscheinlich, weil Plato die
Natur der Materie bereits im vorausgehenden erklärt hatte
und demnach nicht am Schlüsse seiner Darlegung
unversehens einen ganz neuen Begriff von ihr aufstellen kann,
namentlich nicht, wie er es täte, stillschweigend, indem er
einfach für die dritte Gattung oder Art, wie er die Materie
nennt, für die Aufnehmerin, die Amme und Mutter der
sichtbaren Dinge, den Bildungsstoff für alles, was da wird,
das Wort Raum an die Stelle setzt. Dieses Verfahren legt
vielmehr den Gedanken nahe, daß der Autor lediglich die?



in der griechischen und scholastischen Philosophie 405

unbestimmten und umständlichen Ausdrücke durch einen
bestimmten und einfachen ersetzen wollte und darum das
Wort Raum brauchte, es gleichsam zu einem Kunstausdrucke

prägend, für den eigentümlichen Gegenstand, den
es bezeichnen sollte. Man darf aber auch sagen, daß das
Wort Raum für seinen Zweck gut gewählt war, da die
Materie zwar selbstverständlich nicht der Raum, wohl aber
das Prinzip der räumlichen Ausdehnung der Körper ist.
Ohne sie und ohne die Körper gibt es nach der aristotelischen

und scholastischen Lehre keinen anderen Raum als.
den imaginären.

Es möchte hier aber auch der Ort sein, nochmals und
nachdrücklich den inneren Widerspruch der Vorstellung
hervorzuheben, die die Materie gleich dem Räume setzt,
insofern ihr zufolge die Körperwelt, diese ganze uns
umgebende reiche Wirklichkeit voll Farben und Gestalten,
nichts weiter wäre als das Erzeugnis der Einwirkung von.
Ideen auf das Nichts und selbst Nichts. Denn soweit der
Raum ein Bildungsstoff für wirkliche Körper sein soll, ist
er dem Nichts gleichzusetzen. Aber auch die Formen der Dinge
wärennichts,dasiedochnichtin sich selbst und durch sich selbst
zu sein vermögen. Man kann einen solchen ungereimten und
ungeheuerlichen Gedanken, ich will nicht sagen, keinem
Menschen, aber doch keinem Plato zutrauen. Plato war
kein Idealist und noch weniger ein Subjektivist und, wenn
er auch den Naturdingen im Vergleich zu den Ideen kein
eigentliches und wahres Sein beimessen wollte, so sind sie
ihm doch unbestritten das, was nicht bloß scheinbar,
sondern wirklich wird. Alles aber, was wird, wird etwas.
Nein, die Materie ist dem Plato ein Reales, ein immanenter
Grund der Körper und das kann der Raum nie und nimmer
sein. Er ist überhaupt keine Ursache und kein Prinzip
von Wesenheiten. Jene ganze Untersuchung im Timäus,
von der die Erörterung der Materie ein Teil ist, verfolgt
den Zweck, die allgemeinen Ursachen der Welt zu
erforschen. Zu ihnen gehören die Ideen und die Naturkräfte,
die letzten gegenüber den ersten von Plato Mitursachen
genannt (46(7, D), nicht minder aber gehört zu ihnen die
Materie. Daß sie wahre Ursache und wahres Prinzip sein
soll, mag nach allem Bisherigen auch noch der Text dartun,

der die Erörterung der Materie einleitet. Die
Wortelauten: „Der Schwierigkeit der Sache wegen muß ich es.



406 Zur Kontroverse über die Körperlehre

mir für jetzt versagen, das Prinzip oder die Prinzipe aller
Dinge (der Reihe nach) darzulegen, aber ich will ver-
•suchen (indem ich mich über die Materie als drittes Prinzip
verbreite), über alles und jedes (ebenda mit, zugleich) zu
sprechen" (48 C, D). Hiermit ist die Materie als ein Prinzip
bezeichnet, das uns zwar nicht den besonderen Ursprung
des Einzelnen — denn dafür kommen noch andere Paktoren
in Betracht —, wohl aber den gemeinsamen Ursprung aller
Dinge verstehen läßt.

Wir können aber zum Beweis, daß die platonische
-Materie körperlich ist, noch ein weiteres und letztes
Moment anführen. Wir hören oben Zeller unter den Gründen,
die für diese Annahme geltend gemacht werden, auch den
erwähnen, daß Plato eine Materie kennt, die schon vor der
Entstehung des Weltgebäudes vorhanden war, die ersten
•Spuren der elementaren Eigenschaften an sich trug und
sich in einer regellosen Bewegung befand. Man nennt sie
die sekundäre Materie, weil sie schon nicht mehr ganz
formlos ist wie der Urstoff, den man im Gegensatze, zu ihr
die primäre Materie nennt. Daraus, daß Plato ihr Bewegung
beilegt, folgt zwingend, daß der platonische Stoff körperlich

und daß er nicht der Raum ist. Denn nur das Körperliche

wird bewegt, der Raum wird nicht bewegt. Davon,
daß man von dem Räume nicht sagen kann, er besitze
irgendwelche Eigenschaften der Elemente, wie Plato es tut,
wollen wir hier absehen.

Wir lesen also bei Plato, nachdem er gesagt hat :

„Es gab ein Seiendes, einen Raum und ein Werden,
ehedem die Welt wurde", das folgende: „Die Amme des
Werdens aber schwankte, wenn sie feucht oder feurig
wurde oder die Gestalt von Erde und Luft annahm, von
keinem Gleichgewichte der Kräfte gehalten, unregelmäßig
hin und her Und die vier Gattungen (Elemente) wurden
von der Aufnehmerin, als sie wie eine Getreideschwinge
bewegt ward, erschüttert und stießen das Ungleiche von
sich ab, während sie das Gleiche an einen Ort zusammendrängten.

Daher nahmen sie denn auch, bevor das geordnete

Weltall aus ihnen hervorging, je einen anderen Raum
-ein. Und bis dahin waren sie alle ohne festes Verhältnis
und bestimmtes Maß. Als aber das All anfing, in
-eine Ordnung zu treten, da wurden zuerst Feuer,
Wasser, Erde und Luft, die zwar schon Spuren von sich



in der griechischen und scholastischen Philosophie 407

selbst enthielten, aber doch noch ganz in einem Znstande
waren, wie ihn jedes Ding haben muß, wenn Gott von
ihm fern ist. Da die Elemente also damals von Natur
noch so beschaffen waren, wurden sie zuerst nach Formen
und Zahlen in eine bestimmte Gestalt gebracht*1 (52D bis
53 JB). Man vergleiche auch 57(7: „Die Bewegung der
Aufnehmerin".

Was in diesem Texte als bewegt erscheint, ist nichts
anderes als die Materie, die Amme des Werdens, die
Aufnehmerin, wie sie hier wieder heißt. Wie wäre sie da der
Baum?

Zeller (p. 730) und im Anschluß an ihn Baeumker
(p. 144 ff.) suchen vergebens, der Wucht dieses Argumentes
zu entrinnen, indem sie sagen, die bewegte Materie habe
bei Plato nur einen mythischen Charakter. Ein Mythus hat
doch immer eine Idee zur Voraussetzung, die er einkleiden
soll. Was wäre also mit dem bewegten Baume gemeint?
Denn dieses, der Baum, soll ja unter der Materie zu
denken sein.

Es ist aber überhaupt ausgeschlossen, daß Plato an
dieser Stelle mythisch rede. Er hatte unmittelbar vorher
in ausgesprochen dogmatischem Tone gesagt: Dahin gebe
ich, um es zusammenzufassen, nach reiflicher Überlegung
meine Stimme ab, daß drei sind : Seiendes, Materie und
Werden vor Entstehung der geordneten Welt oder des

Uranos, wie er sich hier ausdrückt. Es gibt aber kein
AVerden ohne Bewegung und so sagt denn auch Plato
selbst in dem folgenden, soeben von uns gebrachten Text,
daß die Elemente, wenn auch in sehr unvollkommener
Weise, durch die Bewegung der Materie Gestalt gewannen.

Doch Zeller — und Baeumker redet nicht anders —
hält eine andere als die mythische Deutung dieser und
verwandter Stellen, in denen von einer ursprünglichen
ungeordneten Bewegung und einem chaotischen Zustande der
Dinge die Bede ist (Tim. 30 A, 69 JB, Staatsmann 273 JB),

für unmöglich. Er schreibt p. 728f.: „Diese Darstellung
widerspricht den sonstigen Behauptungen des Philosophen,
zu augenscheinlich, als daß wir in ihr eine ernstlich
gemeinte Beschreibung des gemeinsamen Substrats aller ele-
mentarischen Formen sehen könnten. Denn während Plato
aufs bestimmteste erklärt, daß dieses Substrat absolut
formlos v.sein müsse, werden ihm hier schon Anfänge der



408 Zur Kontroverse über die Körperlehre

Gestaltung beigelegt; während ihm zufolge alles Sichtbare
und Körperliche entstanden, seine Grundlage dagegen weder
sichtbar noch überhaupt wahrnehmbar ist, mußte nach dieser
Schilderung schon vor der Weltbildung ein Sichtbares
vorhanden gewesen sein; während er dem Körperlichen alle
Bewegung von der Seele kommen läßt, wird hier die noch
unbeseelte Materie unablässig bewegt genannt."

Aber diese Widersprüche sind nur scheinbar. Denn
erstens ist die Materie zwar an sich formlos, wenn sie aber
schon einen Anfang der Gestaltung besitzt, ist sie nicht
mehr bloße Materie, sondern schon ein Körper, sei es ein
erstes oder Urelement, wie Luft, Feuer oder Wasser, oder
sei es etwas, was zwischen den Elementen die Mitte hält,
etwa dichter ist als Feuer und dünner als Luft (vgl. Arist.,
Met. I, 7, 988 a, 29 ff.). Ebenso ist die Materie zweitens an
sich unsichtbar, aber dennoch insofern schon vor der
Weltbildung sichtbar oder doch wahrnehmbar, als bereits die
vier Elemente, wenn auch unentwickelt, vorhanden waren
auf Grund jener Entstehung, die Plato mit den Ideen und
dem Räume als drittes vor die Weltbildung setzt. Die
Materie entsteht nicht, sofern sie auf keinem Naturwege
wird, sondern von Gott erschaffen ist, wohl aber entsteht
sie mit neuen substantialen Formen, die sie annimmt, was
auch schon vor der Herstellung der jetzigen Ordnung
geschehen konnte. Insofern fällt auch sie unter den Tim. 2815
vorausgesetzten Kanon, daß alles. Gewordene sichtbar und
tastbar ist, wie denn auch Plato selbst sagt, daß sie schon
damals, bevor der Himmel ward, einen vielfältigen Anblick
darbot (Tim. 52 D). Endlich drittens ist zwar wahr, daß er
der Welt alle Bewegung von der Weltseele kommen läßt,
aber das bezieht sich nur auf die geordnete Bewegung.
Auch Aristoteles übt hier an Plato Kritik. Einmal habe
er die Bewegung schon vor der Seele existieren lassen,
dann sie später und zugleich mit der Seele gesetzt (Met. XII,
6, 1071 &, 37 bis 1072 a, 3). Aber eben diese Kritik scheint
zu zeigen, daß er die ursprüngliche regellose Bewegung
nicht mythisch nimmt. Er fragt mit wissenschaftlichem
Ernste: Welche Art von Ursache ist die erste? Denn das
macht einen ungeheuren Unterschied. Gewiß besteht für
Plato nicht einmal die Möglichkeit, das als erste bewegende
Ursache zu behaupten, was er zuweilen als Prinzip ansieht,
das sich selbst Bewegende. Denn die Seele ist später,



in der griechischen und scholastischen Philosophie 409

nämlich zugleich mit dem Himmel, wie er sagt (1071 &, 36).
Plato würde — um das nebenher zu bemerken — hierauf
etwa sagen, im Grunde kämen beide Bewegungen von Gott.
Von ihm sei die Weltseele und er habe auch die Urbewe-
wegung bewirkt, wobei freilich seine Wirksamkeit, weil sie
-auf Unfertiges gehe, nicht so wie bei der Erschaffung der
Weltseele hervorzuheben sei.

Es bleibt uns jetzt auch noch ein letztes Argument
zu erledigen, das die Gegner für ihre Auffassung geltend
machen: Die geometrische Konstruktion der vier Elemente
bei Plato soll unwiderleglich dartun, daß er die physischeil
Körper als mathematische gefaßt und demgemäß die Materie
für keine raumerfüllende Masse, sondern für den Kaum
selbst gehalten habe. Er läßt näm'lich die verschiedenen
elementaren Körper aus Flächen von regelmäßiger
geometrischer Form letzten Endes aus Dreiecken einer
bestimmten Art entstehen (Tim. 531? bis 57(7). Hierin sieht
Heller den schlagendsten Beweis für die Richtigkeit seiner
Auffassung. Er schreibt p. 735f.: „Wer eine raumerfüllende
Masse verschiedene Formen annehmen und dadurch in die
einzelnen Elemente übergehen läßt, der kann die letzten
Bestandteile, aus denen diese zusammengesetzt sind und
in die sie sich wieder auflösen, unmöglich in etwas anderem
suchen als in kleinsten Körpern; indem sie Plato statt
dessen aus Flächen zusammensetzt und bei ihrem Ubergang

ineinander sich in Flächen auflösen läßt, zeigt er
unwidersprechlich, daß er jene Voraussetzung nicht teilt,
daß seiner Ansicht zufolge von den Körpern nach
Entfernung ihrer Begrenzungsflächen nichts Reales übrig bleibt,
daß sie daher erst aus den Figuren, durch die
mathematische Begrenzung des leeren Raumes, entstehen sollen."

Es läge nahe, hierauf zu erwidern, daß Plato gemäß
der hylomorphischen Theorie, die wir ihm zuschreiben, die
Elemente nicht auf kleinste Körper, sondern auf den
gestaltlosen Urstofl zurückführt, auf dessen Grundlage sie
bei der Verwandlung ineinander übergehen. Man könne
darum auch auf diesem Standpunkte fordern, daß sie bei der
Verwandlung bestimmte geometrische Formen annehmen;
die Form muß ja zu der Materie hinzukommen, wenn diese
eine wirkliche Quantität haben soll.

Allein dann erhöbe sich eine neue Schwierigkeit, der
Professor Baeumker folgende Fassung gibt. Er schreibt:



410 Zur Kontroverse über die Körperlehre

„Aach bei der dynamischen Auffassung der platonischen
Materie scheint es unerklärlich, weshalb unter den
Elementen einzig die Erde von der Kette der Verwandlungen
ausgenommen sein soll (vgl. Tim. 54(7, 56 D). Denn da die
Grenzflächen nach der platonischen Darstellung festen
Bestand in sich tragen sollen, so sieht man nicht ein, weshalb
es eher möglich sein soll, daß z. B. die jetzt von der
Feuerform zu bestimmter Quantität entwickelte Materie
ein anderes Mal von der Luftform determiniert werde, als
daß das gleiche hinsichtlich eines erdig gewordenen Teiles
der Materie stattfindet" (Probl. d. Mat. 176).

Die Lösung möchte also vielmehr darin liegen, daß
die äußeren Formen der Elemente und somit auch der
Erde bei der Verwandlung ihren Bestand, wenigstens ihren
Komponenten nach, also die quadratischen Flächen der
erdigen Kuben ihren Dreiecken nach, behalten. So behält
ja auch z. B. eine Leiche ihre äußere Form, obgleich der
Leib durch den Tod einen substantialen Wandel erfahren
hat. Denn nach dem Tode ist er Leib nur noch dem
Namen nach (vgl. Ar. d. an. II, 1, 412 b, 18 bis 25). Es
können aber die bestimmt gearteten und in einer bestimmten
Zahl vorhandenen Dreiecke der Quadrate nicht mit einem
beliebigen Dreieck zu solchen Flächen, wie sie die anderen
Elemente haben sollen, zusammengelegt werden oder
vielleicht für sich deren Flächen ausmachen. Und so zeigt sich,
daß für Plato auch bei der dynamischen Auffassung der
Materie eine Verwandlung der Erde in andere
Elementeunmöglich sein müßte.

Demnach bleibt es dabei, daß auch dieses Argument
nicht beweiskräftig ist, und es gelte uns nunmehr als
endgültig bewiesen, daß die platonische Materie zwar kein
Körper, aber körperlich ist, als potentialer Bestandteil der
natürlichen Körper neben der Form als aktualem
Bestandteil.

Wir kommen jetzt zu der Frage, ob Plato den Urstoff
durch Schöpfung entstanden denkt. Zeller und Baeumker
leugnen es.

Zeller schreibt p. 748: „Die Annahme eines zweiten
Kealprinzips neben den Ideen, welches den Grund des
endlichen Daseins enthalten könnte, hat sich Plato durch
die Behauptung abgeschnitten, daß nur der Idee Wirklichkeit

zukomme; aus den Ideen selbst aber kann er das



in der griechischen und scholastischen Philosophie 411

Endliche auch nicht ableiten", und p. 749: „Eine Andeutung

der Art (bezüglich des Hervorganges der Erscheinung
oder der sinnlichen Dinge aus den Ideen) kann man
zunächst darin finden, daß die Idee des Guten an die Spitze
des Systems gestellt wird oder daß Gott, nach der
Darstellung des Timäus (29 Cff), die Welt aus Güte gebildet
hat. Dieser Gedanke würde, vollständig entwickelt, auf
einen solchen Begriff der Gottheit führen, wonach es ihr
wesentlich ist, sich in einer Welt zu offenbaren. Eine
solche Entwicklung konnte er jedoch bei Plato noch
nicht erhalten; dieser schließt daher auch nicht mehr
daraus, als daß Gott die regellos bewegte Masse des Sichtbaren

geordnet habe; wobei die Materie oder das Endliche
überhaupt immer schon vorausgesetzt wird."

In Ubereinstimmung mit Zeller läßt sich Baeumker-
so vernehmen: „Daß das platonische System einen
ursprünglichen dualistischen Gegensatz der Idee und der
Materie verlangt, ergibt sich zweifellos aus der späteren
Form der platonischen Lehre, wie uns dieselbe namentlich
aus den aristotelischen Berichten bekannt ist. Hier treten
die zwei Prinzipien, das Eine und das Unbegrenzte, überall
als gleich ursprünglich auf. Eine Ableitung des einen aus dem
andern ist nicht nur dem Aristoteles gänzlich fremd, sondern
würde auch die ganze Lehre unverständlich machen" (p. 188).

Demgegenüber behaupten wir, daß die platonische
Materie von Gott erschaffen ist und beweisen es mit
folgenden drei Gründen:

Erstens aus der platonischen Ideenlehre. Nach ihr
geht alles Gute auf die Güte selbst als seinen Ursprung
zurück (vgl. Staat YI, 50713). Zu dem Guten gehört aber
die Materie. Denn sie hat ein Sein und eine Realität (vgl.
Augustin, confess. XII, 7, 7 : et unde utcunque erat, nisi
esset abs te, a quo sunt omnia in quantumcunque sunt?-
und ebenda, 15, 19: num falsum est materiam non
esse nisi ab illo qui summe bonus est,^ quia summe est?)
Demgemäß vergleicht Plato Gott mit der Sonne, die
nicht bloß bewirkt, daß die Dinge sichtbar werden, sondern
auch, daß sie werden und wachsen. So komme, lehrt er,
auch den Dingen von Gott, den er das Gute nennt, nicht
bloß die Erkennbarkeit, sondern auch das Sein und dio-

Wesenheit (Staat VI, 509 I? ; vgl. ebenda 51113: „Das
Unbedingte am Anfang des Alls").



412 Zur Kontroverse über die Körperlehre

Zweitens beweisen wir es daraus, daß nach Plato die
Sphärengeister und die Seelen von Gott erschaffen sind.
"Wie sollte da dasselbe nicht auch von den körperlichen

Dingen gelten? Hat Gott eine Art Wesen ihrer
ganzen Substanz nach hervorgebracht, warum nicht alle?
Wir setzen zur weiteren Begründung dieses Gedankens
eine Stelle aus dem Platoniker Attikus her, den Professor
Baeumker (Probl. d. Mat. 143) versehentlich die platonische
Materie als ungeworden bezeichnen läßt. Attikus schreibt
bei Euseb. praep. ev. XV, 6 G f. — es ist eben die Stelle,
die Baeumker für sich anführt — wie folgt: „Es mögen
uns nicht die Angehörigen unserer eigenen Schule
Schwierigkeiten machen und sagen, daß die Welt nach Plato un-
entstanden sei. Sie wollen uns gestatten, daß wir uns
hinsichtlich seiner Auffassung an dasjenige halten, was er
selbst, der Grieche uns Griechen, mit deutlichen und
bestimmten Worten erklärt hat. ,Gott nahm', sagt er, ,alles,
was sichtbar war und keine Buhe hatte, sondern in regelloser

und ungeordneter Bewegung sich befand, und führte
es aus der Unordnung zur Ordnung, indem er diesen
Zustand durchaus für besser hielt als jenen' (Tim. 30A). Daß
er aber die Entstehung der Welt nicht im bildlichen Sinne
genommen und nicht etwa bloß der besseren Anschaulichkeit

wegen von einer Entstehung gesprochen hat, zeigt er
noch klarer durch die Bede, die er den Vater aller Dinge
nach der Erschaffung des Universums hierüber halten läßt.
,Da ihr', sagt er, ,geworden seid (es sind die Götter, die
er anspricht), so seid ihr zwar mit nichten unsterblich und
unauflöslich, aber ihr werdet dennoch nicht aufgelöst
werden, da ihr an meinem Willen ein festes Band erhalten
habt'" (Tim. 41 A, B). Attikus will nach dem Zusammenhang

den Satz widerlegen, daß nicht alles Unvergängliche
ungeworden ist, und indem er das an den Geistern
nachweist, will er, daß es mit der Welt ebenso sei. Er schließt
hier den Stoff nicht ausdrücklich ein, sondern redet
allgemein von der Welt. Er betrachtet aber auch die Geister
als zusammengesetzt, sei es wegen ihrer Verbindung mit
den Sphären oder wegen ihrer inneren Konstitution. Darum
sind sie an sich nicht unauflöslich, sind durch Bänder
zusammengehalten (vgl. Tim. 43 Ä). Dennoch nennt er sie
schlechthin geworden und das müssen sie ja sein. Denn
hätten sie selbst eine Materie, so kann sie doch nicht für



in der griechischen und scholastischen Philosophie 413

•sich gewesen, sondern muß mit ihnen geworden sein. Wenn
das aber von der unsichtbaren Welt gilt, so hindert
Tins nichts und nötigt uns alles, ein Gleiches von der
sichtbaren W elt zu sagen, und das könnte Attikus
meinen, wenn er, um zu zeigen, daß Plato die
Entstehung der Welt nicht im bildlichen, sondern im
wörtlichen Sinne genommen hat, auf die Entstehung der Geister
•sich beruft.

Drittens beweisen wir die Geschaffenheit der Materie
• aus ihrer absoluten Bestimmungs- und Formlosigkeit, die
Plato, wie wir gesehen haben, unzweideutig ausspricht.
Ein ganz formloses Ding kann weder natürlicherweise noch
durch göttliche Macht tür sich bestehen und demnach noch
viel weniger aus sich sein. Was aus sich ist, hat aus sich
auch, was zu seinem Dasein gehört, und kann darum nicht
auf ein anderes als die Form, für die es da ist, angewiesen
sein. War Plato geistesmächtig genug, um den formlosen
Urstoff zu finden, so konnte ihm auch dieser überaus ein-
"fache Zusammenhang der begrifflichen Momente nicht
entgehen. Ist aber der Urstoff nicht aus sich, von wem anders
sollte er dann seinenUrsprung haben, als von Gott? Somit
steht fest, daß Plato eben dadurch, daß er dem Stoffe alle
Form und Bestimmtheit aberkannte, ihn als geschaffen
bezeichnete.

Hiernach erledigen sich auch die Einsprüche Zellers
und Baeumkers. Es bedarf für die endlichen Dinge und
somit auch für die Materie, damit sie seien, keines
zweiten Realprinzips neben den Ideen, sondern hierfür
genügt Gott als die Idee oder Wesensgestalt des Guten,
wie es bei Plato heißt (Staat VI, 50815). Das Endliche
-kann nur dann aus der Idee nicht abgeleitet werden, wenn
man sie mit Zeller mißversteht und sie von Gott trennt
und, man weiß nicht wie, für sich bestehen läßt.

Es ist aber auch der Dualismus von Idee und Materie
nicht dasselbe wie der Dualismus des Einen und
Unbegrenzten. Dieser zweite gilt für die Material- and Formal-
prinzipe. Gott aber ist keines von beiden. Insofern aber
mit der Zweiheit von Idee und Materie Gott und der Wblt-
stoff gemeint ist, muß man sagen, daß keine zwei ursprünglichen

Prinzipe sind, indem sich das eine vom anderen,
«lie Materie von Gott, und zwar durch Schöpfung, ableitet.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 28



414 Zur Kontroverse über die Körperlehre

So viel denn über die Auffassung Piatos. In bezug
auf Aristoteles können wir uns kürzer fassen. Wir haben
seine Lehre eigens in unserer schon eingangs erwähnten
Schrift von der substantialen Form behandelt. Hier möchten-
wir nur von der Behauptung Baeumkers sprechen, der-
zufolge Aristoteles nach seinem eigenen Gefühle mit
seinem Hylomorphismus in der Naturerklärung nicht
ausreicht und in seiner Lehre die metaphysische und die
physikalische Tendenz sich durchkreuzen läßt. Wir wollen
zur Illustration des Standpunktes von Baeumker eine
längere Stelle aus seiner Schrift „Roger Bacons
Naturphilosophie" hersetzen und schicken zum besseren
Verständnisse voraus, daß diese Schrift, wie es in der Vorrede
heißt, aus der Besprechung des Buches von Dr. Hugo-
Höver, 0. Cist., hervorgegangen ist: „Roger Bacons
Hylomorphismus als Grundlage seiner philosophischen Anschauungen",

Limburg a. d. Lahn 1912, Limburger Antiquariatsverlag.
Das Höversche Buch ist übrigens ein Separatabdruck

aus „Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie",.
25. und 26. Band. Es beurteilt nach Baeumkers Erachten,
die wissenschaftliche Leistung Bacons zu ungünstig und
zu einseitig vom aristotelisch-thomistisehen Standpunkte.

Baeumker schreibt also: „Vielleicht darf ich auch
einige Worte zu der Polemik sagen, die der Verfasser
(Höver) gegen v. Hertlings und meine Kritik der aristotelischen

Theorie der Materie — die Hauptpunkte sind übrigens-
auch bei Zeller dargelegt — in seine Darstellung von
Bacons Lehre einschiebt. Daß der vom Verfasser vertretene
Begriff der materia prima dem Aristoteles nicht fremd ist,.,
wissen natürlich auch wir. Wer kennt nicht die Definition
der Materie aus der aristotelischen Metaphysik (VII, 3,
p. 1029 a, 20 bis 21), nach der sie das ist, ,was an sich
weder als Substanz (tc) noch als Quantum, noch als sonst
eine der Gattungen des Seienden zu bezeichnen ist1!
Ebenso ist den Kritikern selbstverständlich bekannt, auf
welche Weise die Schule, welcher der Verfasser sich
anschließt, die Schwierigkeiten zu vermeiden sucht, welche
jener allgemeine metaphysische Begriff dann macht, wenn
es sich um die Erklärung des wirklichen Naturgeschehens
handelt, wo ja nicht die Materialursache als eine indifferente
Potenz zu allem in Betracht kommt, sondern mit ihrer
eigenen Bestimmtheit in das Produkt eingeht und zu dessen



in der griechischen und scholastischen Philosophie 415

Eigentümlichkeit beiträgt, wie man nach dem oft wiederholten

Wort des Aristoteles wohl aus Eisen, aber nicht
aus Wolle eine Säge machen kann. Sie wissen und wußten
natürlich sehr "wohl, wie man da hervorhebt, daß die
Materie ja nie ohne Form sei (Höver, 121) und daß die
Reihenfolge der Formen für die folgende eine Disposition
in dem früheren Zustand voraussetze (p. 96). Aber daß
diese Auswege schon bei Aristoteles sich finden, das konnte
ich ebensowenig anerkennen, wie daß sie sachlich
ausreichend seien. Vielmehr glaube ich in weiterer Ausführung
des schon durch v. Hertling Gegebenen gezeigt zu haben,
daß Aristoteles überall dort, wo er naturwissenschaftlich

und naturphilosophisch spricht, jenen abstrakt
metaphysischen Begriff völlig beiseite läßt und statt dessen
den besonderen Beitrag hervorhebt, den die Materialursache
durch ihre Eigenart für das Erzeugnis liefert. Das ist es,
was ich als die ,Verdichtung' des Begriffes der Materie
bezeichnete, was ich als das Mit-, Selbst- und Gegenwirken

der Materialursache durch reiche Belege nachwies.a
„Daß hier in Wahrheit die Materialursache aus materia

prima und Form zusammengesetzt und daß die Reihenfolge
der Formen durch die Disposition bedingt sei, welche eine
bestimmte frühere Form für eine bestimmte spätere liefere,
kann man einzig aus dem, was Aristoteles über den Ubergang

der Elemente Wasser, Feuer, Erde, Luft ineinander
sagt, folgern; denn diese Elemente müssen nach ihm
ja aus Materie und Elementarform zusammengesetzt sein
und die Bestimmungen der Nässe und Trockenheit, der
Kälte und Wärme sollen ja jedesmal den Übergang zu
dem Elemente erleichtern, das eine dieser Eigenschaften
mit dem zu wandelnden teilt. Aber wer hält denn
heutzutage noch Wasser, Feuer, Erde, Luft — Aggregatzustände

und einen Oxydationsvorgang — für Elemente,
wer nimmt noch an, daß alle Elemente ineinander
übergehen können? Und wenn Elektrizitätsatome die letzten
Bausteine aller Materien sein sollten, so hätten wir darin
doch noch keineswegs die Materie, die weder Substantielles
noch Qualitatives, noch Quantitatives usw., sondern alles
dieses in der Möglichkeit ist. Für eine sachliche
Diskussion hat daher auch jene Begründung aus der aristotelischen

Lehre von den Elementen die Bedeutung verloren.
Dieses völlige Zurücktreten des metaphysischen Begriffes

28*



416 Zur Kontroverse über die Körperlebre

der materia prima in den naturphilosophischen
Erörterungen — selbst in der ,Metaphysik' erscheinen als
jjepcozvj vlrf das Wasser (für alles Schmelzbare) und in
anderem Zusammenhange das Feuer (die Belege Probl.
d. Mat. 242, 1), also gewiß keine materia prima in dem
von Höver gemeinten Sinne — zeigt deutlich, daß in der
aristotelischen Lehre verschiedene Tendenzen
miteinander streiten, begrifflich - metaphysische und
realerklärende naturwissenschaftliche. Das habe ich besonders
stark unterstrichen ; Höver geht auf diese Schwierigkeiten
nicht näher ein, sondern begnügt sich, sie durch die
Einführung von Dispositionen' und einer ,Ordnung', wie der
Schöpfer sie getroffen, und durch die Naturgesetze, die
alles Werden und Vergehen beherrschen, zum Ausdruck
gebracht hat (p. 96) — was doch dem Aristoteles selbst
durchaus fremd ist —, leicht beiseite zu schieben" (p. 13 ff).

So weit Professor Baeumker. Nach unserem Urteil
liegt die Sache so. Aristoteles hat gerade in seinen
naturphilosophischen Schriften den Begriff der Materie
schulgerecht entwickelt, überzeugend begründet und konsequent
angewandt. Entwickelt hat er ihn, bzw. den der Materie
korrelativen Begriff der substantialen Form in der Physik,
also in der Grundlegung seiner gesamten naturphilosophischen

und naturwissenschaftlichen Forschung, in den drei
letzten Kapiteln des ersten und in den zwei ersten
Kapiteln des zweiten Buches ; begründet hat er ihn, wie es
die Natur der Sache erheischte, aus dem substantialen
Werden und Vergehen in der Schrift de gen. et corr.,
besonders in den ersten fünf Kapiteln des ersten Buches
und namentlich im Anfang des fünften Kapitels (vgl. unsere
Schrift ,Die substantiale Form bei Aristoteles', p. 28 bis
32 und p. 33); angewandt endlich und entscheidender als
in der Schrift de gen, et corr. gerechtfertigt hat er ihn in
der Schrift von der Seele, in den beiden ersten Kapiteln
des zweiten Buches, insofern er die Seele als substantiale
Form und somit den Leib als den ihr gegenüberstehenden,
an sich vollständig formlosen Urstoff beschreibt und
erweist. Die Schrift von der Seele verhält sich ähnlich
grundlegend zur organischen Physik wie die Bücher der
Physik zur Physik überhaupt, und gerade die organische
oder belebte Natur liefert den schlagenden Beweis für die
Wahrheit der Lehre von Materie und Form, und man darf



in der griechischen und scholastischen Philosophie 417

vermuten, daß Aristoteles und Plato etwa erst durch die
Vorgänge auf dem organischen Gebiete dazu geführt
worden sind, den gleichen Vorgang des substantialen
Werdens auch auf dem unorganischen Gebiete anzunehmen
und demgemäß die hylomorphische Theorie auch auf die
unorganischen Körper anzuwenden (vgl. d. subst. Form,
p. 4).

Wenn Aristoteles bei Erwähnung besonderer
Erscheinungen in der Physik, z. B. wo er die Entstehung
der Metalle anführt (Met. V, 4, 1015a, 7 ff.), nicht auf den
Urstoff, sondern auf das Wasser als erste gemeinsame
Materie hinweist, so liegt das in der Natur der Sache, weil
er eben von den Metallen allein und nicht von allen
Körpern insgesamt spricht. „Alles Schmelzbare", sagt er
Zeile 10, „ist etwa Wasser." Wer wird denn, wenn er ein
Ding aus seinen nächsten Ursachen erklären soll, mit den
letzten Ursachen kommen? Es ist übrigens ein Irrtum von
Baeumker, wenn er Probl. d. Mat. 241 schreibt, daß Aristoteles

für die allererste Grundlage aller substantialen
Veränderung das Wort „erste Materie" an keiner Stelle
gebraucht. Gerade in der Physik II, 1, 193 a, 29, hat dieses
Wort nach dem Zusammenhang, mag Baeumker 241, 1, es
auch bestreiten, diese Bedeutung, wie auch Thomas in
seinem Kommentar es auslegt. Es folgt also nicht, daß
sich bei Aristoteles metaphysische und physikalische
Tendenzen durchkreuzen und befehden, wenn er das einemal,

wo er die körperlichen Dinge auf ihre allerletzten
Gründe zurückführt, den Urstoff, das anderemal, wo er
ihre nächsten Gründe sucht, einen schon qualifizierten
Stoff nennt. Es ist ja auch die Urmaterie und die Materialursache

und ihre Kausalität nicht dasselbe. Wenn es z. B.
heißt, daß aus Wolle keine Säge wird, sondern aus Eisen,,
ist an die Materialursache, nicht an die Urmaterie gedacht.

Daß die Begründung, die Aristoteles seiner Theorie
von der Urmaterie aus der Verwandlung der vier
vermeintlichen einfachen Körper gibt, einer Korrektur bedarf,
ist selbstverständlich. Schon Tilmann Pesch sagt in seinen
Welträtseln, daß das Gebäude der aristotelischen
Naturerklärung an dieser Stelle einen kleinen Einsturz erlitten
hat (I, 607). Aber sind denn darum die anderen Argumente
für die Theorie und diese selbst abgetan und folgt daraus,
daß sie zur Erklärung der NaturVorgänge nicht mehr ver-



418 Zur Kontroverse über die Körperlehre

wendet werden kann? „Der ganze Bau", sagt Pescli am
angeführten Orte mit Recht, „war zu fest mit eisernen
Banden umschlungen, als daß 6r dadurch hätte wesentlichen

Schaden nehmen können."
Doch man soll nur aus dem, was vom Übergang der

Elemente ineinander verlautet, schließen können, daß bei
Aristoteles die Materialursache, wenn sie auch wirkende
Kraft hat und so den Eintritt einer höheren Form
vorbereitet, nicht blcße Materie, sondern ein Kompositum aus
materia prima und Form ist. Die Elemente galten als
einfache Körper und wenn demnach das eine Element aus
dem anderen entsteht, so mußte dies auf der Grundlage
einer Materie geschehen, die an sich kein Körper war.
Bevor wir hierauf die entscheidende Antwort geben,
möchten wir bemerken, daß der Materialursache in keiner
"Weise eine Kraft und ein Wirken beigelegt werden kann.
Man vermengte sonst die Kausalitäten, deren vier Arten
bei Aristoteles streng geschieden sind. Ein Wirken hat die
Materialursache als solche, denke man sie nun als
materia prima oder auch als sekundäre, schon qualifizierte
Materie, in keiner Weise. Darum dürfte auch die
Darstellung, die das Problem der Materie p. 248 bis 250 von
den Bedingungen des Naturgeschehens, sei es auf dem
unorganischen, sei es auf dem organischen Gebiete, gibt,
zu beanstanden sein. Wenn der Funke in ein Pulverfaß
fällt (siehe p. 248), so wirken zur Entzündung nicht er
und das Pulver, er als wirkende, dieses als Materialursache,
zusammen, sondern soweit das Pulver mitwirkt, tut es das
ebenfalls als wirkungskräftige Ursache. Die Verursachung
der Materialursache als solcher beschränkt sich immer
darauf, daß die Form aus ihr hervorgeht, an und in ihr
entsteht und von ihr getragen wird, so daß die Materie
mit der Form den natürlichen Körper bildet. Das gilt
auch im organischen Bereich. Die Materie, welche dem
Formprinzip, der Seele, gegenübersteht, ist zwar, wie es

p. 250 heißt, ein wirkliches, bestimmtes Seiendes mit
•eigenen Kräften, aber sofern in der Materie Kräfte sind,
die den Eintritt einer höheren Form vorbereiten, sind sie
nicht Materialursache, sondern setzen die Materie und ihre
Kausalität voraus.

Die Urmaterie bleibt sich immer gleich und sieht
jeden substantialen Wandel, der einen Körper trifft, bis



in der griechischen und scholastischen Philosophie 419

•auf sich zurückgehen, so daß jede neuere und höhere Form,
-die sie erhält, ihr alle und jede Bestimmung gibt, die sie
überhaupt unter dieser Form hat. "Wenn z. B. die Tier-

-seele in sie eintritt, so bringt diese ihr mit den sensitiven
auch die vegetativen Eigentümlichkeiten zu. Dieselben
sind aber im Vergleich zu der schon vorhanden gewesenen
Vegetation entsprechend modifiziert, sofern im Tier die
pflanzlichen Funktionen den tierischen dienen müssen.

Hier entsteht freilich eine Schwierigkeit. Es ist die
mit der eductio formae de potentia materiae, die Baeumker
p. 20 von Roger Bacons Naturphilosophie die crux der
aristotelischen Naturphilosophie nennt. Aber die Schwierigkeit

liegt hier nicht darin, daß der Materialursache wider
ihren Begriff ein "Wirken zugeschrieben wird; so hat sich
kein unterrichteter Scholastiker das Vermögen der Materie
vorgestellt, nein, sie liegt in der Entstehung der Form
selbst, mag bei dieser Entstehung welcher endliche Faktor
immer mit seiner Ursächlichkeit beteiligt sein. Aus dem
"Vermögen der Materie herausgeführt werden, heißt so
entstehen, daß das Neue, die Form, nur in der Materie
Bestand gewinnen und behaupten kann. Aber wie das
geschehen kann, da die Form im realen Bereich etwas ist,
von dem bis dahin nichts da war, das ist ein Rätsel, das
wohl nur in der göttlichen Kausalität seine Lösung findet.
"Wie Gott die Dinge durch seine erhaltende Tätigkeit
gewissermaßen immer wieder von neuem schafft, so bewirkt
er auch ihre Veränderung und den Wandel der Materie so,

• daß er sie, entsprechend der vorhandenen Disposition, je
unter anderer Form gleichsam neuschafft. Aber man sagt,
daß solche Voraussetzungen bei Aristoteles fehlen. Soll ihm
ja selbst eine vom Schöpfer getroffene und durch die
Naturgesetze zum Ausdruck kommende Ordnung der Dinge
fremd sein. Doch wir sind vom Gegenteil überzeugt. Der
von menschlichen Dingen entnommene Ausdruck Gesetz
ist ihm in bezug auf die Natur nicht geläufig. Die Sache
aber ist z. B. deutlich in der Metaphysik zu lesen, wo es

heißt, daß allen Wesen, von den Sphären bis zur subluna-
irischen Welt, eine eigentümliche Natur als Grund und
.Norm ihrer Tätigkeit gegeben ist, durch die sie einem
^höchsten Willen gehorchen (XII, 10).

Und nun zur Antwort darauf, daß nur bei den Ele-
iinenten von materia prima und einer Disposition der



420 Zur Kontroverse über die Körperlehre

Materie zur Annahme einer neuen elementaren Form die-
.Rede ist oder auf solches geschlossen werden kann — II, 1
und 2 d. an. zeigt, daß auch die Seele als erste Wirklichkeit

des Leibes unmittelbar den Urstoff informiert, und II, 3-
d. gen. an. 736 &, Iff. zeigt, daß den sukzessiven seelischen
Formen bestimmte Dispositionen der Materie vorausgehen.

Wir schließen hiermit die Diskussion über die Körperlehre

des Aristoteles und wenden uns von der griechischem
zu der scholastischen Auffassung.

Bezüglich ihrer finden wir uns mit Herrn Professor
Baeumker erfreulicherweise weit mehr, wenn auch nicht
ausnahmslos, in Ubereinstimmung. Er schreibt p. 15
unmittelbar nach dem vorhin angeführten und besprochenen
Text: „Dazu kommt, daß der mittelalterliche, und zwar
auch der thomistische Begriff der materia prima durchaus-
nicht allein auf aristotelischer Grundlage erwachsen,
ist, sondern sich zugleich sehr stark vom Neuplato-
nismus abhängig erweist. Diesem entstammt direkt die
augustinische Theorie der Materie mit ihrer Aufstellung

einer Zusammensetzung aus (geistiger) ,Materie' und
Form auch in dem unkörperlich Seienden und ihrer
Auffassung der Materie als ,prope nihil', welche die
Franziskanerschule voll übernimmt und mit dem aristotelischen
Begriff der Materie verbindet — wie das zum Teil auch
Höver p. 100 ff. ganz zutreffend erörtert, wenn er auch
ebenda mit Unrecht die Aufstellung einer geistigen Materie
durch Augustin als ,keineswegs ausgemacht' bezeichnet.
Thomas dagegen ist auch hier in erster Linie Aristoteliker
daß aber der aristotelische Grundgedanke vom Neuplato-
nismus her auch bei ihm doch noch Färbung und die
besondere Betonung einzelner Momente erhalten hat, zeigt
der Umstand, daß er sich das neuplatonische und aus dem
Neuplatonismus heraus vollkommen verständliche ,prope
nihil' unter ausdrücklicher Berufung auf Augustin zu eigen
macht."

Man muß unbedingt zugeben, daß die Franziskanerschule,

besonders Bonaventura, die allerdings sehr
auffallende Lehre von einer Materie auch in den unkörperlichen

Geschöpfen von Augustin entlehnt hat. Der Kirchenvater

trägt sie ganz unzweideutig in den Bekenntnissen
vor. Im 20. Kapitel, Nr. 29 des 12. Buches, nennt er unter
den in sich sicher wahren, aber nicht ebenso sicher die Meinung;



in cler griechischen und scholastischen Philosophie 421

des inspirierten Textes treffenden Auffassungen der
Anfangsworte der Genesis: ,Im Anfang schuf Gott Himmel
und Erde' auch diese: „In seinem ihm gleichewigen Worte-
machte Gott die formlose Materie der geistigen und körperlichen

Schöpfung." Dasselbe wiederholt er im 21. Kapitel,
Nr. 30, zweimal; man könne, meint er, die Worte des
zweiten Verses: „Die Erde war wüst und leer und
Finsternis war über dem Abgrund", entweder so fassen,
daß sie das zuvor im ersten Vers Himmel und Erde
genannte Universum als form- und lichtlose Materie
bezeichnen, oder so, daß sie dem Universum die Formlosigkeit

vorhergehen lassen. Bei der Wiedergabe beider
Fassungen aber redet er von einer Materie und Formlosigkeit,
aus der auch die unsichtbare und geistige Kreatur
hervorgegangen sei. Sein Text lautet wörtlich : „Ein anderes,
(aus dem vielen Wahren, was gemeint sein kann) nimmt
sich der heraus, der sagt: ,Die Erde aber war unsichtbar
und ungeformt und Finsternis war über dem Abgrund',
d. h. dieses All, das Himmel und Erde genannt worden
ist, war noch eine form- und lichtlose Materie, aus der da
werden sollte der intelligible Himmel, der anderswo
Himmel des Himmels heißt; und wiederum werden sollte
die Erde, nämlich die gesamte körperliche Natur, ein
Name, unter dem auch der körperliche Himmel über uns
verstanden werden möge; d. h. woraus werden sollte alle
unsichtbare und sichtbare Kreatur. Ein anderes (nimmt für
sich), wer sagt: ,Die Erde aber war unsichtbar und
ungeformt und Finsternis war über dem Abgrund'; hier hat die
Schrift nicht der gedachten Formlosigkeit die Bezeichnung
Himmel und Erde gegeben, sondern es war schon, sagt,
sie, die gedachte Formlosigkeit, die sie die unsichtbare
und ungeformte Erde und den finsteren Abgrund nennt,
woraus, wie sie vorher gesagt hatte, Gott Himmel und.
Erde, nämlich die geistige und die körperliche Kreatur,,
gemacht hat." Endlich läßt er sich 29, 40 zum viertenmal'
in dem gleichen Sinne vernehmen. „Wer", schreibt er,
„die Worte ,im Anfang schuf' so nimmt, daß sie heißen:
zuerst schuf, kann die Bedeutung von Himmel und Erde
nur dann richtig verstehen, wenn er darunter die Materie^
von Himmel und Erde, d. h. die Materie der ganzen, der
intelligiblen und der körperlichen Schöpfung versteht.u
Dann aber, fügt der Kirchenvater bei, sei das zuerst nicht



-422 Zur Kontroverse über die Körperlehre

zeitlich zu nehmen, als wäre die Materie eine Zeitlang
lür sich gewesen und darauf erst durch Formen bestimmt
worden, sondern im Sinne der Priorität des Ursprunges,
ähnlich wie wenn man sage, der Ton sei früher als der
Gesang, weil nicht der Gesang formiert wird, um Ton zu
seiiij sondern umgekehrt der Ton, um Gesang zu sein
(vgl. De Genesi ad litt. 1, 15; vgl. auch Kleutgen, Phil,

•d. Y. II, 241). Kleutgen behauptet p. 240 ebenfalls irrtümlich,

es sei ein Mißverständnis, als ob nach Augustin der
Stoff auch zum geistigen Wesen geformt werden könne.

Wir möchten uns aber erlauben, unmaßgeblich den
Gedanken auszusprechen, daß Augustin diese Vorstellung
von einer Materie der geistigen Kreaturen möglicherweise
nicht erst aus PJotin, sondern unmittelbar aus Plato
geschöpft hat (vgl. in bezug auf Plotin Höver a. a. 0., p. 100
und p. 101, Anm. 189).

Plato bezeichnet in einer Stelle des Timäus, die wir
zum Teil schon vorhin nach Attikus gebracht haben, die
Götter, d. h. die Astralgeister, als zusammengesetzte und
auflösbare Wesen und diese Zusammensetzung scheint von
ihrer inneren Wesenskonstitution, abgesehen von ihrer
Verbindung mit den jeweiligen Sphären, die sie bewegen,
gelten zu sollen. Demnach wird hier eine Komposition aus
Materie und Form nahegelegt. „Götter von Göttern",
redet der Schöpfer sie an, „deren Urheber ich bin und
Vater von Werken, die, durch mich geworden, nicht
aufgelöst werden können, wenn ich es nicht will. Es ist zwar
alles Gebundene lösbar, doch lösen zu wollen, was schön
gefügt und wohl bestellt ist, wäre Sache eines Schlechten.
Deswegen seid auch ihr, weil ihr geworden seid, durchaus
nicht unsterblich oder unauflöslich, doch werdet ihr mit
•nichten aufgelöst werden, noch des Todes Teil empfangen,
indem ihr an meinem Willen ein noch stärkeres und
festeres Band erhalten habt, als jene Bänder sind, womit
ihr bei eurer Entstehung verknüpft worden seid" (41 A, B).

In dieser Rede werden die Sphärengeister und ihre
Sphären, beide im Gegensatz zu den sterblichen Wesen,
von denen im folgenden gehandelt wird, da sie ihrem
sterblichen Teile nach durch ihren Einfluß entstehen sollen
— das Unsterbliche im Menschen kommt von Gott allein
•(41C) —, beide, sage ich, werden Götter genannt, beide
aber auch unterschiedslos als zusammengesetzt und auf-



in der griechischen und scholastischen Philosophie 423

lösbar bezeichnet, da sie nur durch Gottes Willen, der sie
hervorgebracht hat, erhalten werden. Was liegt da näher,
als daß, wie die Sphären, so auch die als Götter sie
beherrschenden Geister aus Materie und Form bestehen
sollen

Das gleiche gilt von der Weltseele, die der Timäus
annimmt, und von der denkenden Seele im Menschen. Die
Weltseele soll einer Mischung von geistigen und
stofflichen Bestandteilen erwachsen sein (Tim. 35, verglichen
mit 27 C, D, 28) und der unsterbliche Teil der menschlichen

Seele soll aus derselben, nur, im Vergleich zu der
ersten, etwas gröberen Mischung hervorgehen (Tim. 41D).
Wenigstens läßt sich, was man p. 35 von dem Bestandteil,
der sich auf seiten des Teilbaren und des anderen hält,
liest, unseres Erachtens gut auf das Stoffliche deuten. Man darf
also vielleicht annehmen, daß Augustin im Anschluß an
die echte Schule Piatos die Vorstellung einer Materie der
geistigen Wesen adoptiert hat, die man auf Grund solcher
Texte gewonnen hatte. Diese Konzeption einer Materie
für das geistige Sein würde es vielleicht auch erklären,
daß Plato#p. 28 des Timäus, wo er eine zweifache
Wirklichkeit, die Ideen und das Körperliche, unterscheidet, nur
die Ideen und nicht auch die geistigen Wesen, die
geschaffen sind, zu dem wahrhaft Seienden und dem Intel-
ligiblen rechnet. Die geistigen Wesen sind nämlich, wenn
sie aus der Materie entstanden sind, gemischter und
mittlerer Natur, wo es sich dann von selbst versteht, daß
sie gewissermaßen an den Eigentümlichkeiten beider Klassen
des Wirklichen teilnehmen. Aus einem ähnlichen Grunde
scheint auch die Materie hier nicht genannt zu sein, weil
sie zwar immer ist, aber nie aus sich und für sich. Sie
hat demnach kein vollkommenes und reines Sein.

Aus diesen Gründen nehmen wir die Auffassung,
nach der die augustinische Theorie der Materie direkt dem
Neuplatonismus entstammt, mit einigem Vorbehalt auf.
Dagegen pflichten wir wieder unbedingt der weiteren
Angabe bei, daß Bonaventura die Theorie Augustins mit dem
streng gewahrten Begriffe des Aristoteles von der Materie
verbinde. Einen mustergültigen Beweis hierfür hat Ziesché
in einem bedauerlicherweise ohne Fortsetzung gebliebenen
Aufsatze gebracht: „Die Lehre von Materie und Form bei
Bonaventura" (Phil. Jahrbuch, 13. Bd., Jahrgang 1900,



424 Zur Kontroverse über die Körperlehre

p. 1 ff.). Aus dieser Abhandlung sieht man auch, daß
Bonaventura die Materie für die geistigen und körperlichen

Kreaturen die nämliche sein läßt (p. 13); bei
Bonaventura im Sentenzenkommentar II, 3; I, 1, 1, Scholion 3
der Veranstalter der Ausgabe von Quaracchi.

Thomas weist unbestrittenermaßen und wohl zweifellos

mit Recht die Theorie einer Materie des Geistigen
zurück (vgl. Höver a. a. 0., p. 100). Bezüglich der Materie
der inborruptibel gedachten Himmelskörper bevorzugt er
die Meinung, daß sie von der Materie der korruptiblen
Dinge verschieden ist (S. th. 1, 66, 2; Sentenzenkomm. 2,
dist. 3, q. 1, a. 1, solutio ; c. Gent. I, 16, nr. 8, und sonst).

Was Suarez angeht, den Hauptvertreter der späteren
Scholastik, so spricht Baeumker von seiner Lehre betreffs
der Urmaterie in nicht ganz einwandfreier Weise.

Auf p. 251, Anm. 2, seines Werkes über das Problem
der Materie hatte Baeumker geschrieben: „Es würde nicht
schwer sein, zu zeigen, daß auch die philosophischen
Vertreter der ,morphologischen* oder ,formistischen< Theorie
in neuerer Zeit (also nicht bloß die modernen Chemiker
und Physiker) da, wo sie nicht bloß überlieferte
Schulformeln weiterführen, in der Tat eher die stoische als die
aristotelische Theorie der Materie vertreten" (nach den
Stoikern ist letztes körperliches Substrat ein qualitätsloser,
aber wirklicher Körper — streng genommen, ein wirklicher
Unbegriflf, da jeder Körper irgendwelche, wenn auch noch
so allgemeine Qualitäten haben muß). In der zu derselben
Seite gehörenden Anmerkung 3 schreibt er sodann :

„Übrigens ist die Unhaltbarkeit einer Potentialität, die
alles Sein nur von der Form erhalten soll, auch von
mehreren scholastischen Vertretern des Aristotelismus
zugegeben. Von den älteren seien Heinrich von Gent und
Duns Scotus, von späteren sei Suarez (Metaph. disp. 13,
nicht 12, wie Baeumker hat, sect. 4 und 5) genannt."

Hier könnte der Schein erweckt werden, als
ob Suarez den aristotelischen Begriff der materia prima
aufgebe, da er ihn doch bewußt im Sinne des hl. Thomas
vertritt und sehr eingehend und sorgfältig begründet. Er
meint nur, wie er glaubt, ohne sich von Aristoteles und
Thomas zu entfernen, daß es in der Konsequenz des
aristotelischen Begriffes liege, dem Urstoff eine gewisse
Wirklichkeit oder Aktualität beizulegen, wobei er das Wort



in der griechischen und scholastischen Philosophie 425

-etwas weiter nimmt. Dagegen weicht er insofern bewußt
von Thomas ab, als er die Ansicht vertritt, daß die Materie
durch göttliche Allmacht, wenn auch nicht natürlicherweise,

für sich ohne Form bestehen könne.
Daß er mit aller Entschiedenheit den aristotelischen

Begriff der Materie vertritt, zeigt die erste Sektion der
13. Disputation seiner Metaphysik. Die Überschrift lautet :

„An sit evidens ratione naturali dari in entibus causam
materialem substantiarum, quam materiam primam nomina-
mus." In der Resolution heißt es dann unter Nr. 12: „Ad
concludendum dari materiam primam, qualem Aristoteles
posuit, restabat probandum transmutationem horum corpo-
lum inferiorum, quam experimur, non solum esse acciden-
talem, sed etiam substantialem. Hoc autem praeter experien-
tiam, quae per se videtur satis evidens, non solum in
elementis, et in mixtis inanimatis, sed multo magis in
viventibus, animalibus, et in nobis ipsis cum generamur
et morimur, praeter hanc (inquam) experientiam, ratione
probandum est ex necessitate formarum substantialium ab
-accidentibus distinctarum ; nam si dantur hae formae, ne-
cesse est dari materiam primam, quae sit subiectum earum,
et cum eis componat unam substantiam integram, quod est
esse causam materialem substantiae. Dari antem formas
substantiates, probandum est intra, disputât. 15, et ideo
nunc supponatur, et tantum ex ea hypothesi demonstratum
habeatur dari veram et propriam materiam primam in his
rebus quae generantur et corrumpuntur ; est enim conse-
cutio evidens, et omni carens difficultate : antecedens vero
dicto loco probandum est."

Hier wird also der Satz, daß die Materie für sich
keine Substanz ist, für eine einleuchtende und absolut
unbedenkliche Schlußfolgerung erklärt, die sich einerseits
aus der empirischen Tatsache des Werdens und Vergehens
in der Natur und anderseits aus dem Bestände substantiier

Formen ergibt. In der 15. Disputation wird dann
der Bestand solcher Formen vor allem aus der Natur des

menschlichen Kompositums erwiesen (Sektion 1, Nr. 6

und 7). Unter Nr. 5 daselbst versichert Suarez nicht bloß,
daß die substantiate Form als anderes Wesenskonstitutiv
neben der Materie der natürlichen oder körperlichen
Wesen an unzähligen Stellen des Aristoteles erscheint,
sondern daß schon Plato so gelehrt habe. „Aristoteles",



426 Zur Kontroverse über die Körperlehre

schreibt er, „war nicht der Entdecker dieser Wahrheit;
denn vor ihm hat Plato die substantiale Form erkannt,
wie ans dem Timäus feststeht, wo er die Formen Abbilder
des wahrhaft Seienden nennt (vgl. Tim. 29 JB, C, 89 E)f
d. h. Naturen, die an den Ideen teilnehmen, da er doch
nur für die Substanzen Ideen aufstellt Gegenwärtig
aber hat dieser Satz in der Philosophie ein so unbestrittenes
Bürgerrecht erworben, daß man ihn ohne große Ignoranz
nicht bestreiten kann, und er steht mit der Wahrheit des
christlichen Glaubens in einem solchen Einklang, daß
dadurch seine Gewißheit bedeutend gewinnt."

Was dann die Art von Wirklichkeit oder sagen wir
Bestimmtheit angeht, die Suarez für die Materie in
Anspruch nimmt, so will er vor allem, daß die Materie eine
wirkliche und bestimmte Natur haben müsse, um überhaupt
etwas zu sein, wenn sie auch nur ein relatives Sein hat,
und diese bestimmte Natur nennt er den actus essentiae
im Gegensatze zu dem actus existentiae (sect. 4, nr. 8
et 9). Darum sagt er sub nr. 9: „Dico primo: materia
prima ex se et non intrinsece a forma habet suam enti-
tatem actualem essentiae, quamvis non habeat illam, nisi
cum intrinseca habitudine ad formam." Hierin, dächten
wir, müsse man ihm beipflichten; denn was die reale
Fähigkeit hat, etwas zu werden, muß etwas sein, und daß
es etwas Bestimmtes ist, muß besonders in der Meinung
derer gelten, die die Materie der inkorruptiblen und der
korruptiblen Dinge für verschieden halten. Was verschieden
ist, muß in etwas verschieden sein.

Wir betonen, daß hiermit noch nicht gesagt ist, die
Materie habe ein wirkliches Sein, unabhängig von der
Form. Man kann die Meinung haben, daß die Materie-
nicht alle Bestimmtheit von der Form erhält, und doch
dafür halten, daß sie, wie sie ihr Sein für die Form hat,,
so es auch von ihr hat, sofern sie ohne sie nicht sein
kann.

Nun geht freilich Suarez einen Schritt weiter und
behauptet, daß die Materie auch eine Art Existenz hat,
die von der der Form verschieden ist. Das mußte er von
seinem Standpunkte folgerichtig tun, weil er in der
berühmten Kontroverse, ob Wesenheit und Dasein in den
Geschöpfen real verschieden sind — er handelt von ihr in
der 81. Disputation —, die verneinende Antwort adoptiert.



in der griechischen uod scholastischen Philosophie 42T

Demnach muß von der Existenz der Materie dasselbe-
gelten wie von ihrer Essenz: hat sie aus sich eine
bestimmte Art, so hat sie aus sich auch ein bestimmtes
Dasein. Demnach/liest man bei ihm unter Nr. 13: „Dico-
secundo : materia prima etiam habet in se et per se enti-
tatem seu actualitatem existentiae distinctam ab existentia.
formae, quamvis illam habeat dependenter a forma
Fundamentum huius conclusionis est, quia esse
existentiae nullam rem vel modum realem addit supra enti-
tatem essentiaie quia hoc ipso quod entitas concipitur
actualis extra causas, concipitur existons •. Ex illo autem
evidenter sequitur materiam, sicut habet entitatem essentiae-
actualem distinctam a forma, ita habere suum proprium
esse existentiae, quod retinet sub quacunque forma." i>ie
Existenz der ganzen körperlichen Substanz soll demnach,
so wie diese selbst aus Form und Stoff besteht, ihrerseits aus
den Einzelexistenzen des Stoffes und der Form zusammengesetzt

sein, wie es am Schluß dieser 13. Nummer heißt.
Dennoch will er auch so nicht, daß die gedachte

Existenz der Materie von der Form schlechthin unabhängig
ist. Denn er schreibt unter Nr. 14: „Quod autem haec
existentia materiae pendeat aliquo modo a forma et ab
informatione eius, videtur negare Scotus, Henricus et
Gregorius ; contraria vero sententia, quam in secunda parte
assertionis posuimus, communiter recepta est, quia materia
quamvis propriam existentiam habeat, illa tarnen adea-

imperfecta est, ut sine formae adminiculo naturaliter esse

non possit; et haec voeatur in praesenti dependentia
materiae a forma. Qualis autem sit hic modus dependentiae,
declarari commode non potest, nisi prius explicemus causali-
tatem formae; et ibidem etiam tractabimus, an sit tanta
dependentia materiae a forma, ut sine illa nullo modo esse

possit."
Auch die Schlußworte dieses Textes weisen uns auf

die dritte noch zu besprechende Lehrbestimmung des
Suarez bezüglich der Materie : sie soll, absolut zu reden,
für sich bestehen können.

Hier ist es, wo die bewußte Lossagung des doctor
eximius von der Doktrin des hl. Thomas ganz offen,

hervortritt.
Nachdem er disp. 15, sect. 9, nr. 2, gesagt hat, die

Meinung, daß Gott die Materie nicht ohne die Form er-



428 Zur Kontroverse über die Körperlehre

halten könne, wurde von Divus Thomas vertreten, gibt er
Nr. 3 der entgegengesetzten Meinung den Vorzug. Er
begründet sie Nr. 5 damit, daß das partielle Sein der Materie,
das er annimmt, nicht innerlich aus der Form fließt,
•sondern nur natürlicherweise von ihr abhängt in einer
Weise, daß Gott diese Abhängigkeit durch seine Allmacht
ersetzen kann.

An dieser Stelle muß gesagt werden, daß das Sein
der Materie so wenig aus der Form fließt wie ihr eigenes
Sein. Materie und Form sind nur so aufeinander
angewiesen, daß keines ohne das andere sein kann. Die Materie
hat aber auch ihr Dasein nicht aus sich, als fiele es mit der
aktuellen Wesenheit zusammen. In den Geschöpfen ist
Wesenheit und Sein nicht real eins und in der entgegengesetzten

Auffassung offenbart sich die Kluft, die das
System des Suarez von dem des hl. Thomas scheidet. Nur
in Gott als lauterer Wirklichkeit ist Wesenheit und Sein
eins, weil er das Sein ist. Nur Gott, um mit Aristoteles
(Met. XII, 6) zu reden, ist ein Wesen, dessen Substanz
Wirklichkeit ist. In den Geschöpfen ist die Wesenheit
Vermögen oder sagen wir Möglichkeit.

Das Dasein ist aber offenbar Wirklichkeit und so
kann in ihnen Wesenheit und Dasein nicht real eins sein.
Somit wird der Schluß, daß die Materie, weil sie eine
eigene Wesenheit hat, auch ein eigenes Dasein hat,
hinfällig. Sie hat es nur in Verbindung mit der Form, weil
die Anlage zu einem bestimmten Dasein noch nicht das
Dasein ist. Darum kann sie auch nicht ohne die Form sein,
weil die Anlage aufhört, real zu sein, wenn sie nicht
verwirklicht ist.

So viel denn von der Meinung des Suarez.
Der hiermit zu Ende gehende geschichtliche Teil

unserer Arbeit, die Wiedergabe der Auffassung der Materie
in der attischen und scholastischen Philosophie, kann uns
auch zu einem besseren Urteil über die Sache selbst
behilflich sein. Schon die Autorität eines Plato, Aristoteles,
Augustin und Thomas bietet eine gewisse Bürgschaft für
die Wahrheit der von ihnen übereinstimmend vertretenen
Lehre. Auch sind in unserem Bericht die Gründe ans
Licht getreten, auf die sie ihre Auffassung stützen, wie
umgekehrt auch z. B. die Gründe, auf denen die von der
thomistischen abweichende Meinung des Suarez beruht.



in der griechischen und scholastischen Philosophie 429

Die Erkenntnis der Wahrheit und die Meidung der
mannigfaltigen, ihr entgegenstehenden Irrtümer ist überhaupt der
Zweck, zu dem man sich mit der Geschichte der
Philosophie beschäftigt ; ohne das hat diese viel Zeit und Mühe
•erfordernde Disziplin wenig Wert. Das ist auch der Standpunkt

des Aristoteles. „Damit wir das gut Gesagte
annehmen und, wenn etwas nicht gut gesagt ist, uns davor
hüten", gibt er de anima I, 2, 403 6, 23, mit klassischer
Kürze als Beweggrund an, wenn er daran geht, die
psychologischen Meinungen der Alten einer Musterung zu
unterziehen. Ahnliches sagt er in der Metaphysik I, 3, 9836, 4:
„Es wird uns in der gegenwärtigen Untersuchung von
•einigem Nutzen sein, wenn wir unsere Vorgänger in der
Erforschung der Dinge und ihrer Wahrheit befragen. Denn
•entweder werden wir bei ihnen anders geartete Ursachen
finden oder den jetzt genannten Ursachen mehr Vertrauen
schenken." Man darf hier wohl auch der Sentenz des

hl. Thomas gedenken: „Quicquid sit (ob Plato bildlich
oder wörtlich zu nehmen), non est nobis multum curandum ;

quia Studium philosophiae non est ad hoc quod sciatur
•quid homines senserint, sed qualiter se habeat Veritas
rerumu (de coel. et mundo 1, 10, lect. 22).

Umgekehrt gibt auch ein gutes philosophisches Urteil
das rechte Verständnis der Geschichte der Philosophie,
indem es uns die überlieferten Meinungen nach ihrem Sinn,
ihren Beweggründen und ihrer Tragweite erfassen hilft.
Das gilt um so mehr, je schwieriger die Probleme sind,
um die es sich handelt. Der hl. Thomas spricht in einem
früheren Werke, dem Kommentar zu den Sentenzen des

Petrus Lombardus, von nicht weniger als drei obersten
und voneinander unabhängigen Prinzipen bei Plato: Gott,
Ideen, Materie (II, dist. 1, q. 1, a. 1, solut.).

Hier folgte er der gewöhnlichen, durch den ersten
Eindruck der platonischen Texte entstehenden Meinung.
Wenn er ebendort im zweiten Artikel in der solutio die

Schöpfung aus dem Axiom ableitet, daß das Unvollkommene

einer Gattung von einem Vollkommenen herrührt, so
•denkt er nicht an die platonischen Ideen, sondern an eine

Konzeption des Aristoteles, wie das Beispiel vom Warmen
und vom Feuer zeigt (vgl. Met. II, 1, 993 6, 25). Später
ihatte er die platonische Lehre von den Ideen als schöpferischen

Gründen aller Dinge besser und tiefer durchdacht

Divus Thomas TV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 29



430 Zur Kontroverse über die Körperlehre

und leitete aus ihnen in bewußter Übereinstimmung mit-
Plato den Ursprung alles Seienden mit Einschluß der
Materie ab (Quaest. disp. De potentia, q. 3, a. 5; Summa-
theol., P. 1, q. 44, a. 1 et 2; c. Gr. II, 15, 1). Man
vergleiche auch c. Gr. II, 16, den letzten Absatz, wo von den
Philosophen vor Plato die Rede ist. Demgemäß bemerkt
er wohl auch gelegentlich, daß die platonischen Ideen in
Gott sein können. Man vergleiche auch Suarez, Disp.
met. 5, 1, 4 und 15, 2, 9.

Die Wahrheit der aristotelisch-scholastischen Körperlehre
haben wir bereits in unserer Schrift über die

substantial Form aus der Natur der Organismen zunächst für
diese nachgewiesen und sodann durch Schlußfolgerung aus
dem Zusammenhang der organischen und der unorganischen
Welt auch für die letztere gezeigt (p. 67 bis 77).

Jeder Organismus, der in der Natur entsteht, jede-
junge Pflanze, jedes junge Tier, ist gegenüber der Materie,
aus der es wird, eine Neubildung, ein neues Sein. Wenn
ein Stoff, z. B. das Eisen, bald kalt, bald warm wird, so
wird niemand sagen, daß ein neues Wesen entsteht, man
wird in dem Vorgang nur eine akzidentelle Veränderung
erblicken, die die Substanz des Stoffes unberührt läßt. Wenn
aber aus der toten Materie ein lebendiges Wesen wird,,
so erhält sie ein neues substantielles Sein. Denn für das
Lebende ist, wie Aristoteles sagt (de anima II, 4, 415 b, 13),
das Leben das Sein. Man kann auch nicht sagen, daß das
Lebensprinzip, die Seele, dem beseelten Stoffe wie ein anderes-
gegenübersteht und ihn nur die Wirkungen seines Lebens
fühlen läßt. Denn einmal haben die Lebensprinzipe mit
Ausnahme der menschlichen Seele kein selbständiges Dasein
und dann wird und ist das Leben dem Stoffe innerlich : der
organische Stoff selbst ist lebendig und übt die Verrichtungen

des vegetativen und sensitiven Lebens aus. Es ist
der Leib selbst, der wächst, es ist das leibliche Auge, das
sieht, das Ohr, das hört, das Fleisch, das empfindet. So ist
es denn eine einheitliche Natur, die uns in den Organismen
begegnet, aber diese Natur hat zwei Bestandteile, die Materie
und die Form, die Materie, als solche selbst formlos,
Empfängerin und Trägerin des Seins, die Form, als solche nicht
in sich selbst bestehend, sondern in die Materie aufgenommen
und von ihr getragen, Spenderin und Gestalterin des
Seins.



in der griechischen und scholastischen Philosophie 431

Daß aber diese beiden "Wesensbestandteile sieb auch
in der unorganischen Natur finden, haben wir in genannter
Schrift in folgender Weise zu zeigen gesucht. „Wenn der
tote Stoff", so sagten wir, „unter die substantiale Form
des Organismus tritt, so setzt das voraus, daß er eine
andere substantiale Form bereits hatte, die er nur mit der
neuen vertauscht. Er erfährt nämlich einen wesenhaften
Wandel, indem er ein neues Sein erhält. Nun kann offenbar

der Stoff als solcher sich nicht wandeln. Er ist
unwandelbar und unzerstörbar. Die Änderung trifft nur seine
Beschaffenheit, seine Geartetheit, seinen Zustand. Wären
es nun bloß unwesentliche Bestimmungen, in denen der
Wechsel sich vollzöge, so beharrte er im alten Sein und
stände dem Organismus selbständig gegenüber. Es muß
also eine wesentliche Beschaffenheit angenommen werden,
unter deren Verlust die Aufnahme in den Organismus
erfolgt und das eben ist die substantiale Form."

„Man möchte vielleicht geneigt sein, sich den
Vorgang bei der Assimilation so zu denken, daß die Stoffe
zwar ein neues Sein annehmen, aber ihrerseits kein positives
Sein einbüßen, als ob sie nur in ein höheres, das lebendige
Sein erhoben würden, das ja das niedere nicht ausschließt,
sondern als Unterlage voraussetzt. Aber hierin liegt eine
zweifellose Täuschung. Wenn die Stoffe kein positives Sein
verlieren, so verlieren sie auch ihre Wirklichkeit, ihre
substantiale Vollendung, nicht und sie stehen dem
Aufnehmenden als besonderes Sein gegenüber. Es wäre dann
auch nicht bloß die Assimilation, sondern auch die erste
Entstehung des Organismus eine Unmöglichkeit. Die
niederen Seelen haben gar kein Dasein, außer insoferne sie es

mit dem Stoffe teilen, was nun nicht der Fall sein würde.
Denn dieser hätte sein eigenes Sein. Die intellektive Seele
aber hat zwar ein selbständiges Sein, würde aber nach
diesem dem Stoffe von Anfang an als besondere Substanz
gegenüberstehen, wenn sie ihn übrigens auch noch so sehr
mit ihrer Kraft durchdränge" (p. 76 f.).

Baeumker erhebt in seinem Problem der Materie
gegen den aristotelischen Begriff der ersten Materie ein
vierfaches Bedenken.

1. Sie ist ein unmögliches Mittleres zwischen Sein
und Nichtsein (p. 251).

29*



432 Zur Kontroverse über die Körperlehre

2. Der Ausweg, daß sie niemals ohne die Form ist,
ist verfehlt, da sie an sich die reine bestimmungslose
Möglichkeit ist (p. 252).

3. Sie ist das Erzeugnis eines übertriebenen Realismus.
Man läßt den Begriff der Möglichkeit, die in der
wirklichen Natur des bildsamen Substrates liegt, sich zu einer
eigenen Realität verdichten (p. 252 f.).

4. Der Begriff von ihr beruht auf einer falschen
Analogie. Weil die Kunstwerke gegenüber dem Stoff,
woraus sie gemacht sind, etwas Neues sind, so hält man
auch die Naturerzeugnisse für neue Substanzen, deren
Materie ein neues Sein gewonnen habe (p. 252 f.).

Von diesen vier Bedenken möchte wohl das erste die
meisten Schwierigkeiten machen.

Der Begriff der realen Möglichkeit, die zwischen Sein
und Nichtsein in der Mitte liegt, scheidet die Geister und
scheidet die Systeme. Dieser Begriff steht tatsächlich mit
dem Axiom des ausgeschlossenen Dritten in keinem
Widerspruche. Ein Widerspruch liegt freilich in der Vorstellung
einer Urmaterie, die durch göttliche Macht für sich
besteht, wie sie Suarez vertritt. Denn was für sich besteht,
ist wirklich, die Urmaterie ist es aber nicht. Die Materie
des Aristoteles und des hl. Thomas aber besteht nicht
nackt für sich, sondern immer nur mit der Form
bekleidet, weil nichts da sein kann, ohne in einer bestimmten
Weise da zu sein. Alle Wirklichkeit ist konkret. Daraus
folgt aber nicht, daß die Materie neben der Form keine
Realität oder Entität für sich hat. Machen wir uns das
klar an dem Verhältnis der Substanz zu einer akzidentellen
Form, die ihr anhaftet. Die Tätigkeit des Menschen z. B.
ist vom Menschen selbst verschieden, da er sie das einemal
ausübt, das anderemal nicht, ohne daß er darum aufhört,
derselbe Mensch zu sein. Der Mensch kann aber nie ohne
eine bestimmte Zuständlichkeit sein; er denkt z. B. oder
er denkt nicht. Und so ist er seinen Tätigkeiten gegenüber,
wenn ich diesen Schulausdruck gebrauchen darf, in
Möglichkeit. In gleicher Weise aber ist die Materie der Form
gegenüber substantiale Möglichkeit. Hier wiederholt sich
aber nur, was sich in weiterem Umfange und in anderer
Weise bei allen Geschöpfen vorfindet: ihre ganze Wesenheit

ist gegenüber ihrem Dasein Möglichkeit, wie wir schon
oben einmal gesagt haben, und nur daraus erklärt sich



in der griechischen und scholastischen Philosophie 433

ihre Veränderlichkeit, weil die Substanz auch keine
akzidentelle Veränderung erleiden kann, ohne ihrem innersten
Wesen nach potential zu sein gleich dem bildsamen Wachs,
das durch äußere Einwirkung verschiedene Formen annimmt.
Nur wo ein Wesen rein aus sich tätig ist, ist seine Wesenheit

Wirklichkeit. Es ist aber kein Wesen rein aus sich
tätig, dessen Tätigkeit wechselt. Es untersteht irgendwie
fremdem Einflüsse und darum ist die Substanz aller dieser
Wesen nicht Wirklichkeit, sondern Möglichkeit. Das ist der
Weg, auf dem Aristoteles in seiner Metaphysik XII, 6, zur
Aufstellung des höchsten Prinzips gelangte, dessen Substanz
Wirklichkeit ist im G-egensatze zu allen anderen Wesen.
Ihre Substanz ist Möglichkeit, wie wir auch schon einmal
im obigen gesagt haben, und deshalb müssen sie alle
geschaffen sein, weil die Möglichkeit aus sich nie Wirklichkeit

wird, wie die Finsternis nicht Licht. Vielmehr muß
eine und dieselbe Macht ihnen mit der Wesenheit auch
das Dasein verleihen.

Man sieht hieraus, daß dem Aristoteles mit Unrecht
der Schöpfungsgedanke abgesprochen wird (vgl. Baeumker,
Hoger Bacons Naturphilosophie, p. 8 f.). Was wir aber jetzt
betonen möchten, ist dieses, daß, wer die Materie nicht als
reale Potenz gelten lassen will, dasselbe auch propter pari-
tatem rationis von der Substanz oder Essenz der Kreaturen
behaupten muß, womit man sich dann aber von dem
höchsten Gedanken der aristotelischen Philosophie und,
fügen wir bei, aller Philosophie im Prinzipe lossagt.

Auf das zweite Bedenken ist zu sagen, daß die
Materie in der Wirklichkeit nie ohne die Form ist, noch
sein kann, aber sie wird abstrakt ohne sie gedacht, indem
sie als ein zweites Prinzip der Körper neben der Form von
ihr unterschieden wird. Und von der Materie in dieser
Abstraktheit ist es zu verstehen, wenn es heißt, daß sie bloße

Möglichkeit ist. So drückt sich Aristoteles auch aus, wenn
er von dem tatsächlich beseelten Leibe sagt, daß er das
Leben der Möglichkeit nach hat (d. anima II, 1, 412 a, 28).
Sagte er, er habe das Leben wirklich, so hätte er ihn nicht
abstrakt für sich gefaßt, sondern den anderen Bestandteil
des Menschen, die Seele, miteinbegriffen. Hiernach versteht
man, wie er an derselben Stelle (412 fr, 25 f.) behaupten
kann: „Es ist nicht das, was die Seele verloren hat, das
der Möglichkeit nach Lebendige, sondern das, was sie hat."



434 Zur Kontroverse über die Körperlehre

So hat also auch die Materie immer eine Form und ist
darum nicht anders als wirklich, aber für sich ohne die
Form ist sie der Möglichkeit nach. Man muß sie aber, um sie
im Unterschied von der Form zu definieren, so bestimmen,
wie sie für sich, und nicht, wie sie mit und unter der
Form ist, weil sonst die begrifflichen Momente ineinander
flössen. Demnach muß man sie als reale Möglichkeit
bestimmen.

Auf das dritte Bedenken ist einmal zu sagen, daß
man nicht leicht auch nur einen besonnenen Mann in
den Verdacht nehmen darf, als verwechsle er Begriffe mit
Dingen, Gedanken mit Sachen. Denn das ist sonst das
Pathos der Geisteskranken. Um so weniger darf man es
bei einem Aristoteles, dem Schöpfer der Logik, ohne
zwingenden Grund argwöhnen.

Sodann ist die aristotelische Materie, wie wir gesehen
haben, nur ein passiver Komponent der Körper und es ist
nicht leicht zu verstehen, wie sie als solcher noch einer
Verdichtung durch den Begriff bedurft hätte, um als
geeignetes Substrat des Werdens zu erscheinen. Bei Aristoteles

ist die materia prima gegenüber der materialistischen
Auffassung seiner Vorgänger, der jonischen Naturphilosophen,

eher eine Verflüchtigung des Stoffes.
Man spräche darum an sich mit mehr Grund statt

bei der Materie bei der Form von einer Verdichtung, wo
dann die Materie erst mitfolgend aufhören würde, im
materialistischen Sinne die ganze Substanz des Körpers
zu sein.

Aber auch hier handelt es sich nicht darum, daß ein
Gedachtes mit der Wirklichkeit verwechselt oder, wie man
gar sagt, ein Begriff hypostasiert wird, sondern darum, ob
die Form bloß akzidentellen Charakter hat, wie die Quantität

oder die Qualität, oder substantiellen Charakter. Daß
das letztere der Fall ist, zeigen unwidersprechlich die
Organismen. Dem Lebendigen ist das Leben das Sein und
die Seele, die es hat, die Substanz oder die Wesenheit,
wie Aristoteles sagt: „Die Seele ist Prinzip der Organismen
in Weise der ousia" (d. an. II, 4, 4156, 11).

Auf das vierte und letzte Bedenken wurde von uns
schon bei anderer Gelegenheit geantwortet („Die substantial

Form", p. 32). Auf die Kunstformen und das Material



Die heiligmachende Gnade 435

•der Kunstwerke wird nur des besseren Verständnisses oder
-der Anschaulichkeit wegen hingewiesen. Die Kunstformen
•sind sinnlich wahrnehmbare Akzidentien, die Wesensform
.kann nur mit dem Verstände gedacht, nicht sinnlich
wahrgenommen oder vorgestellt werden, wie wir von dem Ur-
•stoflf dasselbe schon im Timäus des Plato gehört haben.

DIE HEILIGMACHENDE GNADE
IN IHRER BEZIEHUNG ZU DER EINWOHNUNG DES

HL. GEISTES IN DER SEELE
Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM 0. S. B.

Erster Artikel1.
Einer der großen deutschen Theologen der letzten

Zeit, Scheeben, hat über das Thema, das in der Überschrift
-des Artikels umschrieben erscheint, vor Jahren eine
weitläufige Kontroverse mit Granderath in der Zeitschrift „Katholik"

(1883 — 1885 inkl.) geführt. Er tritt dafür ein, „der
Begriff der Kindschaft Gottes lasse sich in einem volleren
und weniger vollen Sinne fassen oder, was vielleicht
verständlicher ist, in idealer Fülle und in elementarer Form,
welche bloß das durchaus Notwendige und unbedingt
Wesentliche bietet" (Kath. 1883, II, 562). Was Scheeben
unter dem vollen und weniger vollen Sinn versteht, soll
•später ausgeführt werden. Das, was er Granderath gegenüber

bekämpft, ist folgende Auffassung: Die Einwohnung
des Heiligen Geistes kann mit dem durch die geschaffene
•Gnade gegebenen Erbschaftsrechte nur insofern in
Verbindung gesetzt werden, als jene das objektive Unterpfand

derjenigen Seligkeit sein soll, auf welche wir durch
die in der geschaffenen Gnade allein gründende Kindschaft
das Recht haben; keineswegs wäre sie auch nur als voll-

1 Wie der Leser bemerken wird, will die Arbeit den Gedanken
•des Lessins über das Verhältnis zwischen Gnade und Einwohnung
des Heiligen Geistes erneuern, aber in einer den thomistischen
Prinzipien entsprechenden Art. Auch Scheeben steht dem Gedanken des

'Lessius nicht unfreundlich gegenüber, so daß ich zu der Meinung
berechtigt sein dürfte, die vorliegende Vertiefung der Idee Lessius
•entspreche auch Scheeben. Er nennt selber Kath. 1883, II, p. 594, die
-Gnade ein im Heiligen Geiste wurzelndes und von ihn beseeltes Organ,
<was ganz dem im Artikel entwickelten Gedanken entspricht.


	Zur Kontroverse über die Körperlehre in der griechischen und scholastischen Philosophie

