Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas
Autor: Szabo, Sadoc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der theologische Wert der approhierten Lehre 347

DER THEOLOGISCHE WERT DER APPROBIERTEN
LEHRE DES HL. THOMAS |

(Fortsetzung von IV, p. 163—185, und III, p. 657—684)
Von P. SADOC SZABO O. P.

V. Die Gesetzgebung der Kirche fiir den
theologischen Unterricht und die Lehre des
' hl,. Thomas

45. Im ersten Teile dieser Untersuchung haben wir
auf den ausdriicklichen Willen der Kirche hingewiesen, in
den philosophisch - theologischen TUnterrichtsanstalten die-
Lehre des hl. Thomas einzufiihren und zur Grundlage der
akademischen Vorlesungen zu machen. Wenn wir jetzt auf
diese Verfiigung der hoéchsten kirchlichen Auktoritét zu-
riickgreifen, so geschieht es nur deshalb, um die sich dar-
aus ergebenden theologischen Folgerungen iiber den Wahr-
heitsgehalt der thomistischen Lehre abzuleiten.

Unser Argument ist einfach und klar. Die Kirche.
kann sich in solchen Disziplinarfragen, die fiir die Gesamt-
kirche erlassen werden, micht irren, d. h. ihre diesbeziig-
lichen Bestimmungen koénnen nicht nur nichts gegen
Glauben und Sitten enthalten, sondern sie miissen den ge--
offenbarten Wahrheiten entsprechen und dieselben praktisch.
enthalten. Dies gilt noch mehr von solchen Erldssen und
Vorschriften, die sich auf die Reinerhaltung der geoffen-
barten Wahrheiten, auf deren Verteidigung, Erklirung und
Entwicklung beziehen. Nun liegt aber die offene Tatsache
vor, dafl der Apostolische Stuhl das philosophisch-theo-.
logische System des engelgleichen Lehrers in der Gesamt-
kirche in allen héheren Liehranstalten mit aller Entschieden-.
heit eingefiithrt wissen will. Mithin muf das wissenschaft-
liche Lehrgebidude des Aquinaten theologisch nicht nur
ohne grobe Irrtiimer abgefaBit, sondern auch positiv wahr-
sein, Ja, nachdem seine Liehre von der Kirche als die not-
wendige und unerléBliche Grundlage des theologischen
Unterrichts und folglich auch der wissenschaftlichen Aus-
bildung des Klerus bezeichnet wird, so muf dieselbe eine.
theologisch-wissenschaftliche Beweisquelle, also ein sicherer
locus theologicus sein. ‘

Unser Obersatz ist allgemeine Lehre der Theologen,
80 dafi wir ihn zumindest als eine propositio fidei proxima.



348 Der theologische Wert der approbierten Lehre

hinstellen kénnen. Bafez, dessen Traktat ,de fide* bekannt-
lich eine Leistung ersten Ranges ist, faf3t unseren Satz in
folgende Punkte zusammen: ,Prima conclusio: Sum-
mus Pontifex aut Ecclesia in ferendis legibus ad totius
Ecclesiae necessarios mores spectantibus, mnon potest
errare ... nam si in huiusmodi erraret summus Pontifex
aut Kecclesia, esset perniciosus error, non minus quam si
erraret 1n fide... Secunda conclusio: Quando summus
Pontifex aut Ecclesia in rebus gravioribus et ad christianos
mores formandos conducentibus toti populo fideli leges
statuit, non potest errare... Tertia conclusio: Asserere
aliquam consuetudinem universalem Ecclesiae esse malam
vel aliquam eiusdem legem esse iniustam, scandalosum est,
et valde temerarium et haeresim sapitl“

Straub meint, wenn das Gegenteil wahr sein konnte:
wpereclitarentur principia fidei et morum re-
velata vel revelatis iuncta, unde illa disciplina et
doctrina emanavit, vel labefieret ipsum dogma ecclesiae
Dei sanctae, per quod ecclesia universa ex fine proprio per
voluntatem Domini efficacem nunquam neglegendo saluti-
fera pro bono malum praecipere - vel suscipere nullum
potest 2,“ und schlielt seine Argumentation mit den Worten :
56rgo magisterium sacrum infallibile est in
statuenda lege wuniversali disciplinae etiam
non revelatae ita, ut haec tantum absolute observanda
ideoque bona esse possit. Atqui infallibilitas, quae ex verbis
Domini extendatur ad disciplinam non revelatam exequen-
dam pariter ad res omnes cum revelatis nexas, etiam
speculativas lege quadam KEcclesiae tenendas, exten-
denda _est3.“

Ubrigens hat Pius VI. in seiner dogmatischen Bulle
»Auctorem fidei“ einen &#&hnlichen Satz der Synode von
Pistoja mit den Worten zensuriert: ,quasi Eecclesia, quae
Spiritu Dei regitur, disciplinam constituere posset non
solum inutilem et onerosiorem quam libertas christiana
patiatur, sed et perloulosam, noxiam ... falsa, temeraria,
scandalosa, perniciosa, plarum aurium oﬁ'enswa, Ecclesiae ac
Spiritui Dei, quo ipsa regitur, iniuriosa, ad minus erronea . “

' In IL IL p. qu. 1, a. 10. § Dubitatur sexto.
: De Ecclesm Christi II, p. 294

A, a. O, p. 259.
¢ Denzinger, nr. 1578.



des hl. Thomas 349

Die Richtigkeit unseres Untersatzes kann von niemand,
der die Krldsse des Apostolischen Stuhles nur einigermafen
verfolgt und dieselben auch nur oberflichlich angesehen hat,
geleugnet werden. Es sind solche Bestimmungen und Wei-
sungen an alle Bischofe der Kirche, an die Hochschulen
und Seminarien, an wissenschaftliche Vereinigungen und
an die religiosen Orden erfolgt, so dall der verpflich-
tende Wille der hdochsten kirchlichen Aukto-
ritdt an die Gesamtkirche in definitiver Form
ergangen ist,

Bald nach dem Antritte seines Pontifikates hat
Leo XIII.,, dem, wie Benedikt XV. sagt, ,nulla fuit anti-
-quior cura, quam ut S, Thomam Aquinatem: apud scholas
catholicas in praecipuum honorem restitueret“, seine Kn-
zyklika ,Aeterni Patris® vom 4. August 1879 an die Ge-
samtkirche gerichtet, in der er sein Programm iiber die
Neubelebung der theologischen Studien im Geiste des
hl. Thomas entworfen hat. Unzéhligemal kommt er in
seinen spéteren apostolischen Schreiben auf diesen ersten
grundlegenden Erlafl zuriick. Wie man also in den iibrigen
groflen Rundschreiben dieses grofien Papstes die katho-
lische Wahrheit, auch wenn sie nicht immer zum unmittel-
baren Gegenstande des kirchlichen Lehramtes gehort, aus-
.gesprochen findet, so ist auch in der Enzyklika , Aeterni
Patris“ der definitive Standpunkt des Apostolischen Stuhles
enthalten, der allein richtig und fiir uns von entscheidender
Bedeutung ist.

Pius X, hat in der Enzyklika ,Pascendi vom 7. Sep-
tember 1907 die Héresie des Modernismus ex cathedra
verworfen. Dariiber kann wohl kein Zweifel sein, soll nicht
selbst das feierlichste Urteil der Kirche seiner entschei-
‘denden Kraft beraubt werden?, Im praktischen Teile dieses
dogmatischen Rundschreibens bestimmt der Papst noch
einmal die Philosophie des hl. Thomas als Fundament des
theologischen Unterrichtes. Dasselbe wiederholt Pius X.
in seinem wieder an die Gesamtkirche = gerichteten Motu
proprio -, Sacrorum Antistitum“ vom 1. September 1910.

46, Mit derselben Entschiedenheit reden die Pépste
zu den einzelnen Lindern und Nationen, Leo XIII. er-

! ,Diuturnae¥, 15, Febr. 1917. Acta Ap. S. IX, p. 107.
' ? Vgl. das Motu proprio ,Praestantia“, 18, Nov. 1907; siche
Straub, a. a. 0., p. 402. ‘

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX1I.) 24



350 Der theologische Wert der approbierten Lehre

innert die Erzbischoéfe und Bischofe Bayerns an
die Pflicht und die Mittel, den heranwachsenden Klerus,
den Anforderungen der Zeit entsprechend, auf die héhere-
Geistesbildung vorzubereiten. Zu den theologischen Studien,
sagt der Papst, sollen sie ohne eine griindliche Philosophie:
nicht zugelassen werden. ,Philosophiam eam intelligimus,
tihrt Leo XIIL fort, intimam solidamque, altissimarum in-
dagatricem causarum, patronam optimam veritatis, cuius.
virtute neque ipsi fluctuent, neve arripiantur omni vento
doctrinae in nequitia hominum, in astutia ad
circumventionem erroris (Ephes. IV. 14) et queant.
etiam doctrinis ceteris adiumenta veritatis subministrare,
captlonlbus plaestlgnsque oplmonum discussis et I‘Bfllt&.tlb
Huius rei gratia, ut opera magni Aquinatis essent in
manibus et assidue apteque exponerentur, iampridem
monuimus idemque saepius inculcavimus verbisque gra-
vissimis; et gestit animus optimos inde fructus esse
a clero perceptos, per quam optimos uberrimosque spe
certa expectamus. Scilicet disciplina Doctoris Angelici mire
facta est ad conformandas mentes, mire usum parit com-
mentandi, philosophandi, disserendi presse invicteque ...
Ratio quidem humana ad cognitionem rerum interiorem
reconditamque libera vult acie penetrare, nec non velle.
potest; verum Aquinate auctore et magistro hoc ipso facit.
expeditius et liberius, quia tutissime facit, omni procul
periculo transiliendi fines veritatis . .. Eius igitur in schola
adolescat et exerceatur clerus ad philosophiam, ad theo-
logiam existet enim vero doctus et ad sacra praelia valens.
quam qui maxime %

In einem Schreiben an die franzdsischen Erz-
bischéfe und Bischofe iiber die Erziehung des Klerus:
erneuert Leo XIII. seine Vorschriften iiber das Studium
der Philosophie und erinnert die Bischéfe an ihre Pflicht,
sich an die Weisungen der Enzyklika ,Aeterni Patris“ zu
halten und den ‘Klerus in diesem Sinne zu unterweisen 2.
Dasselbe tat Pius X., indem er die nédmlichen Kirchen-
fiirsten auffordert: ,vos vestros alumnos sacri ordinis non
debetis velle philosophiae praeceptis tantum imbui, quan-
tum in legitima litterarum institutione praescriptum est

+Officio sanctissimo%, 22. Dez. 1887, Acta Leonis XIII.
I 26

* yDepuis le jour¥, 8, Sept. 1899, a. a. O, VII, p, 290,




des hl. Thomas 351

publice, sed et uberius et altius, nempe secundum discipli-
nam Thomae Aquinatis, ut solidam deinceps possint sacrae
theologiae reique biblicae scientiam percipere®.“ Die Bischofe
versprechen, dieser Aufforderung des Papstes getreulich
nachzukommen: ,quare in primis operam dabimus, ut ac-
curatius magistri philosophiam doceant multiplici Ecclesiae
praeconio consecratam, ut providentissime moniti sumus
litteris illis Encyeclicis , Aeterni Patris“, quarum memoriam
Sanctitas Vestra redintegravit2.* Zuletzt hat die S. C. de
Sem. et de Stud. die némliche Pflicht in Erinnerung ge-
bracht, wie wir dies schon oben (Nr.18) gesehen haben?3.*

Ahnliche Weisungen ergingen an die Bischiofe
Spaniens® In einem feierlichen apostolischen Schreiben
iiber die Neuordnung der Didzesen in Mexiko lesen
wir folgendes: ,Nos urget, ut sacri Antistites omnem im-
pendant curam, quo iuventus in spem Ecclesiae efformanda,
Angelici Doctoris sacra et caelesti imbuatur doctrina; ubi
enim iuventus ipsa se in disciplinam et clientelam eiusdem
Angelici Doctoris tradiderit, facile florebit sapientia veri
nominis firmis hausta principiis, ratione atque ordine ex-
plicata 5.«

Die gleichen ernsten Worte richtet Leo XIII, an die
Bischofe in Brasilien® und Peru?. Pius X. beniitzt
die Gelegenheit der Vollendung eines theologischen Kon-
viktes an der Universitit Freiburg in der Schweiz, um
den Bischof von St. Gallen nochmals an die Bedeutung
der Theologie im Geiste des hl, Thomas zu erinnern,
»quem non principem solum, sed et scholarum
sacrarum ducem magistrumque et Leo XIIL De-
cessor iussit esse, et Nos, cum uberrimi certi-
tudine emolumenti, confirmavimuss“ -

47. Die Kirche hat kraft gottlichen Auftrages das
unveriuflerliche Recht auf die wissenschaftliche
Ausbildung des Klerus, mag sie auf Universititen,
in Seminarien oder anderen Anstalten erteilt werden. Daher

i Sub exitum¥, 6. Mai 1907, Anal. Ord. Praed. VIII, p. 136.

A e Oy P 18T

Acta Ap. Sed. VIII, p. 412,

S. Congr. Stud., 16. Sept. 1897, Anal. Ord. Praed. III, p, 394,
,J1lud in primis“, 28. Juni 1891, Acta Leonis XIII. 1V, p.239.
,Ad universas®, 27. April 1892, a. a. O, V, p. 61.

yInter graves“, 1. Mai 1894, a. a. O., p. 262.

,Novum*, 6. Febr. 1906, Anal. Ord. Praed. VII, p. 464,

24%

@ -1 @ o e W



3562 Der theologische Wert der approbierten Lehre

die Sorge des Apostolischen Stuhles fiir die griindliche
philosophisch - theologische Schulung des priesterlichen
Standes in allen Weltteilen. Aufler den bereits angefiithrten
AuBerungen des Heiligen Stuhles wollen wir an einige Wei-
sungen des Oberhauptes der Kirche erinnern, die nicht nur
ein beredtes Zeugnis von der allseitigen weltumfassenden
Tatigkeit der Nachfolger des hl. Petrus sind, sondern auch
einen Beitrag zur weiteren Begriindung unserer These von
der theologischen Auktoritdat des hl. Thomas bilden.

Nachdem die Enzyklika ,Aeterni Patris“ in der ka-
tholischen Welt einen so freudigen Widerhall gefunden
hatte, suchte Leo XIII. auf alle mogliche Weise seinen
Vorschriften praktische Geltung zu verschaffen. In einem
Schreiben an den Erzbischof von Mecheln legt er dem
belgischen Episkopat ans Herz, an der Léwener
Universitiat einen eigenen Lehrstuhl zur Erklirung des
hl. Thomas zu errichten, und schlieft mit den Worten:
,Date igitur operam legendis sapienter magistris, tuendis
vigilanter studiis optimis, et sic statuite, tanto meliorem
disciplinarum fore rationem, quanto ad doctrinam Thomae
Aquinatis propius accesserit1.“

Dem Erzbischof von Baltimore driickt der-
selbe Papst seine grofie Freude iiber den von den Bischifen
der Vereinigten Staaten gefafiten Beschlufi aus, eine ka-
tholische Universitét zu griinden, betont die iiber-
aus wichtige Aufgabe der katholischen Hochschulen in
unserer Zeit fiir die Pflege der Wissenschaften und sagt:
»in hunc finem Nos ipsi simul ac Ecclesiae gubernacula
regenda suscepimus, sedulam instaurandis studiis dedimus
operam et praesertim ad praeclaram Thomae Aquinatis
doctrinam restituendam atque in pristinum decus vindi-
candam animum viresque adiecimus, id spectantes, ut in
graviorum disciplinarum cultu... ad nobilissimam veterum
sapientiam informaretur ratio philosophandi, eaque disci-
plinam angelici Doctoris docili studio sequeretur2.“ Am
29. Juni 1895 richtete Leo XIII. ein zweites Schreiben an
denselben Kardinal-Erzbischof von Baltimore,
spricht seine Befriedigung iiber die bisherigen Erfolge der
neuen katholischen Hochschule aus, hofft von tiichtigen

' pInstituto%, 25, Dez. 1880, Acta Leonis XIIL I, p, 819.
? »Quod in novissimo®, 10. April 1887, a. a. O., 1I, p. 262,



des hl. Thomas 363

Lehrkriften weitere Fortschritte und dies um so mehr als
ja die Professoren ,deliberatum omnino habeant Thomae
sancti Aquinatis certissimam philosophandi rationem se-
cundum praescripta Nostra religiose persequi ducem1¥,

Auch bei der Errichtung und Bestitigung der ka-
tholischen Umniversitdt in Ottawa ermuntert
Leo XIII., ,ut philosophicae ac theologicae institutiones
ex S. Thomae Aquinatis doctrina® geschopft werden? Die

leiche Hoffnung spricht er in einem apostolischen Schreiben
an den Erzbischof von Dublin aus?.

Ebenso fordert Leo XIII. die theologische Fa-
kultit am katholischen Institut zu Paris auf,
eingedenk des alten Ruhmes der Pariser Hochschule, zu
den grofien Scholastikern, besonders aber zum hl. Thomas
zuriickzukehren 4.

An den Rektor der Universitit in Manila
schreibt Pius X.: ;sanctum et solemne semper habeatis et
dicto audientes esse huic Apostolicae Sedi, et ducem philo-
sophandi de divinisque rebus disputandi sequi Thomam?3.“

In seinem Motu proprio iiber die Errichtung des
Leoninischen Institutes zu Anagni bestimmt der
némliche Papst, dafl ,doctoribus vero aeque et alumnis
Thomam Aquinatem sequl ducem eiusque doctrinam colere
incorrupte ac tueri lex estot.“ — Ahnlich #uflert sich
Leo XIII. in einem Breve an das katholische In-
stitut zu Toulouse™ '

Mit gleich entschiedenen Worten wie seine Vorgénger
tritt auch Benedikt XV. fiir den hl. Thomas ein. In seinem
Schreiben an die theologische Fakultdt zu Bologna
hebt der Heilige Vater besonders rithmend die Hochschétzung
des Aquinaten hervor, ,cuius doctrinas decessores Nostri
illustres, Leo XIII. et Pius X., maximis extulerunt laudibus
easque scholis catholicis religiose retinendas praescripse-
runt8.“

! ,Benevolentiae“, Anal. Ord. Praed. II, p. 266.

? ,Cum Apostolica%, 5. Febr, 1889, a. a. O,, III, p. 210.

* yNovum argumentum®, 1. Jénner 1883, a. a. O., I, p. 8.

* ,In magna et multiplici%, 15. Dez. 1889, a. a. O., III, p. 296.
* ,Magnopere¥, 7..Mart. 1909, Acta Ap. Sed. I, p. 278.

* ,Ad praeclaras“, 22. Aug. 1897, a. a. O., VII, p. 68.

' ,Sacrorum®, 11. Jinner 1902, a. a. O., VIII, p. 65,

® ,Sacrae Theologiae®, 3. Dez. 1914, Acta Ap. Sed. VI, p. 690.



3b4 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Es ist ganz begreiflich, dafl der Apostolische Stuhl
auch mit besonderem Nachdruck fiir die Beobacktung
seiner Vorschriften in den rémischen Hochschulen
bedacht war. Die erste Sorge Leo XIII. war, in Rom selbst
die personlichen und sachlichen Bedingungen fiir die Ein-
filhrung der wahren Lehre des hl. Thomas zu schaffen?.
Am 7. Marz 1880 wurde das Fest des hl. Thomas zum
erstenmal nach dem Erscheinen der Enzyklika ,Aeterni
Patris“ in Rom feierlich begangen. Der Papst hielt eine
denkwiirdige Ansprache an die in &ffentlicher Audienz er-
schienenen Professoren und Horer der rémischen Hoch-
schulen, in der er die Lehre des heiligen Lehrers in
schwungvollen Worten verherrlichte und die Anwesenden
aufforderte: ,date igitur operam, wut ad plures quotidie
pertineat tanti magistri disciplina 2. Eine #hnliche Allo-
kution hielt Leo XIII. am 18. Jinner 1885, in der wir
folgendes vernehmen: ,maiorum rerum scientiam quod
spectat, utiliter videmur et convenienter temporibus fecisse,
quod ad disciplinam Thomae Aquinatis studia clericorum
revocavimus. Kt hac de re quod per litteras, nec semel,
aperte monuimus, idem viva voce renovamus: angelicum
Doctorem oportere ducem ac magistrum sequij;
in quo vos, dilecti fili, quanto plus operae studiique collo-
caveritis, tanto plus ad excellentiam doctrinae propius
accessisse iudicatote 3.

48. Indessen beschriankte sich die Sorgfalt des Apo-
stolischen Stuhles nicht auf die Universitidten und Semi-
narien. Die hdchsten Wachter des Glaubens und der hoheren
Wissenschaften wollen, dafl auch der Ordensklerus, dem
eine ilberaus wichtige Aufgabe in der Pflege der theologi-
schen Studien zufillt, sich mit allem Eifer der Lehre des
hl. Thomas befleiffige und ihn als seinen eigentlichen
Lehrer betrachte,

So war es frither, wie Leo XIIL. in seiner Enzyklika
,Aeterni Patris“ rithmend hervorhebt. ,Omnes prope con-
ditores legiferos Ordinum religiosorum 1iussisse constat
sodales suos, doctrinis S. Thomae studere et religiosius
haerere, cauto, ne cui eorum impune liceat a vestigiis tanti

! JJampridem®, 15. Okt, 1879, a. a, O,, I, p. 112
* ,Pergratus“, 7. Mart. 1880, a. a. O., I, p. 143.
3 yAlacritas¥, a. a. O, II, p. 119.



des hl. Thomas 3569

viri vel minimum discederel,“ Benedikt XIII. erinnerte die
Karmeliter an ihre Konstitutionen und befiehlt ihnen, daf
sie ,unam (doctrinam) certamque eiusdem Angelici Doctoris,
clarissimi Ecclesiae Dei luminis, constanti Summorum Ponti-
ficum, Praedecessorum Nostrorum, testimonio laudumque
praeconio tantopere commendatam* beibehalten, lehren und
verteidigen sollen?.

Der moderne Zeitgeist ist dem Ordensstande mnicht
glinstig gesinnt und eher geneigt, seinen Einfluf im all-
.gemeinen und besonders auch auf dem wissenschaftlichen
‘Gebiete zu hemmen, gewif zum Schaden der Kirche selbst,.
Und doch erfordert die Neubelebung der theologischen
‘Studien im traditionellen Sinne ohne Zweifel die treue
Mitwirkung des Ordensstandes an der Durchfithrung der
Vorschriften des Apostolischen Stuhles auch beziiglich der
‘Lehre des hl. Thomas. Daher versteht man die Wachsam-
keit der Piapste iiber die theologische Ausbildung des
‘Ordensklerus und ihren ernsten Willen, daf} der hl. Thomas
auch 1n den hoheren Lehranstalten der Orden vollauf zur
Geltung komme.

Wir haben schon frither (Nr. 14) gesagt, mit wie
-strengen Worten Leo XIII. der Gesellschaft Jesu
thre #lteren, aber noch immer Gesetzeskraft besitzenden
Vorschriften iiber die treue Befolgung der Doktrin des
Aquinaten ins Gedéchtnis zurtickruft. Der Papst will in
vollem KErnste, dafl diese alten Verordnungen auch als
Vorschriften des Apostolischen Stuhles eingehalten werden.
Leo XIII. erhofft von der gewissenhaften Beobachtung
seiner Befehle grofie Vorteile fiir die katholische Wissen-
'schaft: ,Quod si praescriptis hisce Nostris iidem Societatis
alumni religiose debent omnes diligenterque parere, reli-
giosius debent ac diligentius, tum magistri, conformanda
ad ea iuventute quam docent, tum studiorum praefecti,
vigilando et curando ut integra. ea ipsa valeant et obser-
ventur. Hoc autem ex conscientia officii singulariter prae-
stabunt moderatores, quorum est sodales ad magisteria de-
ligere: neque dubitent sese in ipsa auctoritate Nostra tueri,
ut quos obtemperanti ingenio viderint et studiosos doc-
trinae S. Thomae, eos merito foveant provehantque, quos

' A a 0, I, p. 10L
,,Exponl Nobls“ 14. Febr. 1780, Bull. Ord. Praed VI, p. 701,



366 Der theologische Wert der approbierten Lehre

vero ad illam (sc. doctrinam S. Thomae) noverint minus
propensos, eos a magisteriis, respectu hominum nullo, sub-
moveant. Ita in pontificia Universitate Gregoriana, quae
fere est in conspectu Nostro, in quam cogitationes et curas-
non leves contulimus, laetamur optatis iussisque Nostris:
satis admodum esse factum.“ Kine sehr klare, eindring-
liche Sprache!

Die Herausgabe einer franzdsischen Ubersetzung der
Werke des gewifl hochverdienten Kirchenlehrers Alphons
von Liguori beniitzt Leo XIII,, um in einem apostoli-
schen Schreiben die Aufmerksamkeit seiner zahlreichen,
Verehrer auf die Bedeutung des hl. Thomas, dem auch der
hl. Alphons folgen wollte, zu lenken. ,Gratulamur incepto
vestro, eo nomine, quod cum Sanctus Auctor (Alphonsus)
saepe in scriptis suis Angeli Scholarum doctrinam se se-
cutum fuisse glorietur, ex huiusmodi recentioris Kcclesiae
Doctoris ergaillum obsequio nova Sancti Thomae doctrinae laus
accedat et gloria, quae gravius etiam commendet instaura-
tionem illam christianae philosophiae, quam Nos studiosissime
per recentes encyclicas litteras Nostras ad Angelici Doctoris-
mentem exigendam suasimus 2.“

Die Franziskaner - Schultheologie hat sich in ihrer
Mehrheit der Lehre des hl. Bonaventura entfremdet und
sich leider dem unfruchtbaren Kritiker Duns Scotus an--
geschlossen. Durch blofie Kritik wird aber keine Wissen-
schaft, am allerwenigsten wahre Theologie geschaffen.
Leo XIII. versuchte diesen historischen Gegensatz dadurch:
zu beseitigen, dal er die Séhne des hl. Franziskus einlud,
dem heiligen Freunde des Aquinaten zu folgen, in der
Uberzeugung, dafl sie dadurch auch den Weg zu Thomas:
selbst leichter finden wiirden. Gelegenheit da.zu bot die:
neue kritische Ausgabe der Werke des Doctor Seraphicus..
Leo XIII. richtete am 13, Dezember 1885 ein apostolisches.
Breve an den Generalminister der Franziskaner und be-
gliickwiinschte das Collegium S. Bonaventura zu Quaracchi
zu dieser vortrefflichen Leistung. Kr spendet dem hl, Bona-
ventura reiches Lob, jedoch gibt er sofort zu verstehen,.
dafl der seraphische Lehrer nicht vom Doctor Angelicus
getrennt werden darf. Er fiihrt die Worte Sixtus V. an,
mit denen dieser die beiden Kirchenlehrer als ,duas olivas,.

! ,Gravissime Nos“, 80. Dez. 1892, Acta Leonis XIII, V, p.142.
* yLicet universum*, a. a. 0., I, p. 109,



des hl. Thomas 38T

duo candelabra in domo Dei lucentia“ und ,duas stellas
exorientes ex duabus clarissimis regularium Ordinum fa-
miliis“ bezeichnet. Schliefilich fait Leo XIII. die Bedeutung
des Bonaventurastudiums in folgenden Worten zusammen :

»Nullo modo dubitandum, quin catholici praesertim iuvenes.
in spem Hcclesiae succrescentes, qui ad philosophica ac
theologica studia secundum Agquinatis doctrinam sectanda.
se conferunt, perlegendis S. Bonaventurae operibus pluri-.
mam utilitatem sint hausturi1,“

Eine noch deutlichere und entschiedenere Sprache-
fuhrt Leo XIII. zwolf Jahre spidter in einem ebenfalls an
den Generalminister der Franziskaner gerichteten
Schreiben, dessen Inhalt in den weitesten Kreisen be-
herzigt werden sollte. ,,Ad haec te“, so redet der Papst den
Ordensgeneral an, ,qui magistratum Ordinis maximum geris,
volumus pro tua prudentia diligenter attendere. De studio.
maiorum disciplinarum satis commonstrant Litterae Nostrae.
Encyclicae Aeterni Patris, qua sit ingrediendum via.
Discedere inconsulte ac temere a sapientia Doctoris Ange-
lici, res aliena est a voluntate Nostra eademque plena.
periculi, Perpetua quidem sunt humanae cogitationis
itinera, augeturque accessionibus fere quotidianis scientia
rerum ac doctrina: quis autem mnolit his rebus sapienter-
uti, quas recentiorum pariat eruditio et labor ... sed qut
vere phllosophan volunt, velle autem potlsblmum debent
religiosi viri, primordia ac fundamenta doctrinae in Thoma.
Aquinate ponant. Eo neglecto in tanta ingeniorum licentia,
pronum esse in opinionum portenta delabi atque ipsa ra-
tionalismi peste sensim afflari, iam res et facta testantur,
Quid si eiusmodi aliquid in eos abrepat, quibus officium
sit instituere cupidam religiosae professionis iluventutem ?-
Sanctum itaque sit apud omnes beati Francisci alumnos
Thomae nomen; vereanturque non sequi ducem, quem bene-
scripsisse de se Lesus Christus testabatur2.“ — Selbst die
Restaurierung der Franziskanerkirche in Bologna beniitzt.
der grofie Papst, um die Séhne des seraphischen Patri-
archen auf die Bedeutung des Aquinaten in der Philosophie-
hinzuweisen ,

I ! Quod universa®, Op. S. Bonaventurae, ad Claras Aquas, 1887..
L p. 1L
* yNostra erga“, 25. Nov. 1898, Acta Leonis XIII, VII, p. 204..
,Quem vos*, 18, Juni 1894, a, a. O,, V, p. 270,



368 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Die Vollendung der erwdhnten kritischen Neuausgabe
der Werke des seraphischen Kirchenlehrers beniitzte auch
Pius X,, um in einem apostolischen Schreiben an den
‘(Gteneralminister Schuler noch einmal die Aufmerksamkeit
des ganzen Franziskanerordens auf die Philosophie und
Theologie unseres heiligen Meisters hinzuweisen?.

Die Liebe Leo XIII. zu der grofien Benediktiner-
familie ist bekannt, Die Griindung des internationalen
Collegium’ Anselmianum am Aventin in Rom ist
sein eigenstes Werk, Ks ist also begreiflich, dafl dieses
Kolleg, eingedenk seines hohen Génners, dessen Absichten
auf wissenschaftlichem Gebiete zu verwirklichen trachtete.
Das Anselmianum ist auch zu einer Heimstétte ernster
thomistischer Studien geworden. KEs geniigt, den Namen
-Josef Gredt zu nennen, um das philosophisch-theologische
Programm dieser verdienstvollen Hochschule zu kenn-
zelchnen 2.

Doch mufite fiir die Aufrechterhaltung und Férderung
«des mit so groflem Eifer Begonnenen gesorgt werden. Dies
tat Pius X. gelegentlich der Erneuerung und Erweiterung
der Rechte des Anselmianum beziiglich der Verleihung der
akademischen Grade. Der Papst kniipft dieses Recht an
die Bedingung ,ut Professores Collegii Anselmiani in re
tum philosophica tum theologica doctrinam semper se-
-quantur Aquinatis, atque in praelectionibus sacrae theo-
10g1ae pro alumnis, qui ad gradus academicos contendunt,
ipsum textum S, Thomae adhibeants“ was wir bereits
frither (Nr. 17) hervorgehoben haben.

Es wiirde zu weit fiithren, wollten wir noch weitere
Erldsse der Pipste an Korporationen, Zeitschriften usw.
anfithren; denn auch letztere unterstehen der Wachsamkeit
-des, Heiligen Stuhles. So schreibt z. B. Leo XIII., um nur
diesen einen Kall anzufiihren, an die Herausgeber der von
den Viatern der Gesellschaft Jesu redigierten
,Civilta Cattolica“: ,Eorum esse singulare munus in-
:stitutumque debet, romani Pontificatus iura defendere,
philosophiae se ac theologiae dedere, idque hac sibi velut

' ,Doctoris Seraphici®, 11. Apr. 1904, Anal. Ord. Praed. VI,
ip. 538S.

* Vgl. das an ihn gerichtete apostolische Schreiben ,Pergrato¥,
10, Aug. 1912, Acta Ap. Sed. IV, p. b64.

* yPraeclara“, 24. Juni 1914, Acta Ap. Sed. VI, p. 335,



des hl. Thomas 359

lege imposita, ut Thomam Aquinatem sequantur in utra-
que facultate ducem, eiusque doctrinam praecipuo quodam
studio colant, tueantur1.“

- Wer konnte nach allen diesen Dokumenten voraus-
setzen, dafd der Apostolische Stuhl, der kraft gottlicher
Verheiung die Gesamtkirche, Hirten wie Schiflein, im
Giauben befestigen soll, in seinen Weisungen und Verord-
nungen {iber den philosophisch-theologischen Unterricht
sich geirrt und uns ein Lehrsystem vorgeschrieben habe,
in dem nicht die reine Wahrheit enthalten wére und dessen
Studium wir uns nicht mit vollem Vertrauen widmen
konnten ?

Das philosophisch-theologische Lehrgebiude des Aqui-
naten ist also ein Gegenstand der allgemeinen kirchlichen
Gesetzgebung und dadurch zugleich mittelbares Objekt des
kirchlichen Lehramtes. Daraus folgt auf Grund unserer
fritheren Erorterungen, dafl es, als ein Ganzes betrachtet,
nicht nur in sich wahr ist, sondern zugleich als eine theo-
logische Beweisquelle und ein locus theologicus im eigent-
lichen Sinne des Wortes angesehen werden muf.

VI. Die Lehre des hl, Thomas im Kampf gegen
die Héaresie

Der Heiland hat Petrus, den iibrigen Aposteln und
in ihrer Person seiner Kirche den Heiligen Geist ver-
sprochen, der bei ihnen bleiben und sie in alle zur Leitung
der von Christus erlosten Seelen erforderlichen Wahrheit
einfithren soll?, Sie muf demnach vom Heiligen Geiste
iber jene wissenschaftlichen Mittel erleuchtet werden, die
zur Reinbewahrung, Verteidigung wund Erklarung der
Glaubenswahrheiten fithren, da sie nur auf diese Weise
ihrer gottlichen Sendung treu nachkommen kann und eine
Verirrung auf diesem Gebiete notwendig auf ihren Stifter
zuriickfallen miifite.

Seit Jahrhunderten nun sieht die Kirche gerade in
der Lehre des hl. Thomas das geeignetste Mittel im Kampfe
sowohl gegen jede Hiresie als auch gegen jede falsche
Philosophie, ja sie erklirt geradezu seine Philosophie als

1 ,Sapienti consilio¥, 8. Juli 1890, Acta Leonis XIII. IV, p. 64.
Vgl. auch ,,Commentariorum, 18. Mart. 1899, a. a. O., VII, p, 837.
* Joh. 14, 26.



360 Der theologische Wert der approbierten Lehre

die beste und seine Lehre als den Mafistab und Priifstein
der wahren kirchlichen Wissenschaft. Dies ist ein neuer
Grund, um von der vollen Wahrheit der Doktrin unseres
Lehrers tiiberzeugt zu sein und um sie als einen locus
theologicus zu betrachten,

Unser erster Satz steht auBer jedem Zweifel, da man
sonst mit den alten Protestanten zu dem Schlusse kommen
wiirde, die Kirche konne durch lingere Zeit vom Heiligen
Geiste verlassen sein und sich in den wichtigsten Ange-
legenheiten irren. Man miifite folgerichtig mit den Moder-
nisten die Behauptung wagen, die Kirche sei nicht im-
stande, den wissenschaftlichen und ethischen Bediirfnissen
der Zeit zu entsprechen, was Pius X. durch die Zensu-
rierung folgender Sétze verurteilt hat: ,ecclesia sese praebet
scientiarum naturalium et theologicarum progessibus infen-
sam“, und ,ecclesia sese praebet imparem ethicae evangelicae
efficaciter tuendae, quia obstinate adhaeret immutabilibus
doctrinis, quae cum hodiernis progressibus componi ne-
queunt“, ferner: ,Catholicismus hodiernus cum vera scientia
componi nequit...1* Auch die Aftersynode von Pistoja
meinte, 1n den letzten Jahrhunderten seien in der Kirche
wichtige religiose Grundwahrheiten verdunkelt worden, was
von Pius VI. als eine Hiresie verworfen wurdez.

Unser Untersatz findet in den Aussprichen der hochsten
Wichter der katholischen Wahrheit seine Begriindung.

Der Apostolische Stuhl nennt die Lehre
des Aquinaten die vollkommenste und beste.
Leo XIII. erklart, sich auf seine Enzyklika ,Aeterni
Patris“ berufend, ,,optlmam philosophandi formam
eam esse, quae ingenio studioque sancti Thomae
Aqulnatls, totius saplentiae veteris opibus
conquisitis, ad immortalitatem est elaborata,
quaeque per omnes insequentes aetates summam cultoribus
suis laudem decusque comparavits.* In seinem System
,quid sapientia possit splendidissime elucet+*. . Haec sane
admirabilis fidei cum ratione consensio et conspiratio . . .
in uno velut constricta aedificio unoque in conspectu ex-
posita, elucet vel maxime in opere S. Augustini quod est.

! Denzinger, nr. 2057, 2063, 2065.

1 &, a0, ni 1D0L,

* yPergratus¥, 7. Mart. 1880, Acta Leonis XIII. I, p. 142.
* A a. O, p. 148



des hl. Thomas 361

de Civitate Dei, pariterque in Summa utraque
S. Thomae Aquinatis; quibus libris conclusa pro-
fecto habentur quaecunque erant a quibusque
sapientibus acute cogitata et disputata, ex
lisque licet capita et fontes arcessere eius eminentis do-
ctrinae quam nominant theologiam christianam?,*

Mit gleicher Entschiedenheit betrachtet der Aposto-
lische Stuhl die Philosophie und die darauf aufgebaute
Theologie des Aquinaten als das geeignetste Mittel
gegen die Ubel der Zeit, und zwar sowohl jener, an
denen die menschliche Gesellschaft im allgemeinen, als auch
die kirchliche Wissenschaft im besonderen teilweise leidet;
da die Prinzipien, die der heilige Lehrer in seinen wissen-
schaftlichen Forschungen mit wunderbarer Klarheit und
logischer Schirfe entwickelt, einen von allen Zeiten unab-
héingigen, daher immer geltenden Wert haben. Darum ist,
wie die Wahrheit selbst, so auch die Lehre des Aqui-
naten immer zeitgeméf.

So erklart Pius X., der Aquinate altert nicht?
und Leo XIIIL. sagt diesbeziiglich: ,ad hos (errantes) sa-
nandos et eis gratiam cum fide catholica restituendos,
praeter supernaturale auxilium nihil esse opportunius arbi-
tramur, quam solidam Patrum et Scholasticorum doctrinam,*
unter denen der hl. Thomas als ihr First den ersten Platz
einnimmt. ,Domestica vero“, fahrt er fort, ,atque civilis ipsa
societas, quae ob perversarum opinionum pestem quanto in
discrimine versetur universi perspicimus, profecto pacatior
multo et securior consisteret, si in Academiis et scholis
sanior traderetur et magisterio Ecclesiae conformior do-
ctrina, qualem Thomae Aquinatis volumina complectuntur 2, ¢
Dasselbe sagt der Heilige Vater von allen anderen Gebieten
des menschlichen Wissens.

Ein andermal sagt der ndmliche Papst von der Philo-
sophie des hl, Thomas, wie wir schon einmal angefiihrt
haben: ,maxime natam aptamque esse apparet tum deiiciendis
erroribus insanienti nostrorum temporum sapientia partis,
tum contra stabiliendis firmiter ordinis aequitatis, iustitiae

fundamentls, quibus tranquillitas reipublicae, salus popu-
h-~_~—_

' ,Officio sanctissimo“ ad Archiep. et Episc. Bavariae, 27. Dez.
1887, Acta. Leonis XIII, III, p. 25.

,,Aquma.tls disciplinam®, 16. Juli 1913, Acta Ap. Sed.V, p. 487.

* ,Aeterni Patris“, Acta Leonis XIII. I p. 105,



362 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Jorum germana gentium humanitas continentur.“ Und
wieder horen wir von demselben Papst, die Bischoéfe, die
Universitdten, die seine Enzyklika ,Aeterni Patris¢ willig
aufgenommen hatten: ,sibi non secus ac Nobis exploratum
esse affirmant, in doctrinis Thomisticis eximiam quamdam
Inesse praestantiam, et ad sananda mala, quibus nostra
premitur aetas, vim virtutemque singularem2.“ [ Atque
illud est permagnum, fahrt er fort, quod eius doctrina,
cum instructa sit atque apparata principiis latissime paten-
tibus, non ad unius dumtaxat, sed ad omnium tempo-
rum necessitates est apta, et ad pervincendos
errores perpetua vice renascentes maxime ac-
commodata. Kadem vero, sua se vi et ratione confirmans,
invicta consistit, atque adversarios terret vehementer 3.“ Es.
1st dem heiligen Lehrer gelungen, ,ut et superiorum tem-
porum errores omnes unus debellarit, et ad profligandos,
qui perpetua vice in posternm exorxturl sunt, arma in-
victissima suppeditarit+.

Pius X. erwartet von der richtigen Anwendung der
Philosophie des hl. Thomas den Sieg iiber die verirrten
Gelehrten wunserer Zeit. ;Confidimus fore, schreibt er,

. doctrinam Aquinatis incorruptam atque integram pro-
pagando, ipsos, qui a christiana philosophia alieni sunt,
paullatim adducatis, ut hunc adeant sapientiae fontem in omni
genere disciplinae uberrimum?5.“ Auch Benedikt XV. ver-
sichert uns: ,divino munere illuxit (S. Thomas) Ecclesiae
ad verum affirmandum omnesque errores in reliquum tempus.
convincendos®.“

Der katholische Lehrer mufl ganz besonders geeignet.
sein, jeme, die der geoffenbarten Wahrheit widersprechen
oder sie in einem verdorbenen Sinne erkldren, zu wider-
legen?, und in der Tat ist der Kampf gegen die
Haresie eine der Hauptaufgaben der Theologie. Nun er-
kliren aber die Pépste, daB der hl. Thomas gerade hierin
sich unschétzbare Verdienste erworben hat und dafl er das

! ,Pergratus”, a. a. O., p. 142.

* yCum hoe sit*, a. a. O, p. 147.

*A. a. O, p. 148,

¢ yAeterni Patris, a. a. O., p. 101.

* yHaud sane“ ad P Montagne, Dir. ,Revue Thomiste“, 23. Nov.
1903, Acta. Ap. Sed. I, p. 188.

. ;_‘[‘I? (ioegu sodahum“ 29. Okt. 1916, Acta Ap, Sed. VIII, p. 397.

i



des hl, Thomas 363

unbesiegbare Bollwerk des Glaubens und der theologischen
Wissenschaft ist.

Pius V. preist die hohen Verdienste des hl. Thomas.
besonders auf diesem Gebiete wie folgt: ,quoniam Omni-
potentis Dei providentia factum est, ut Angelici Doctoris
vi et veritate doctrinae, ex eo tempore, quo coelestibus
civibus adscriptus fuit, multae, quae deinceps exortae sunt.
haereses confusae et convictae dissiparentur, quod et antea
saepe et liquido nuper in sacris Concilii Tridentini decretis
apparuit, eiusdem memoriam, cuius meritis orbis terrarum
ex pestiferis quotidie erroribus liberatur, maiori etiam,
quam antea, grati et pil animi affectu colendam statuimus,1“
Paulus V. nennt den Aquinaten ,splendidissimus catholicae
fidei athleta, cuius scriptorum clipeo militans KEcclesia.
haereticorum tela feliciter eludit2“, Kin andermal wird der
heilige Lehrer von demselben Papst als ,catholicas Kc-
clesiae defensor et haereticorum expugnator® bezeichnets,
Ahnlich sprechen auch andere Pipste, so z. B, Sixtus V.4
Alexander VIL5 Benedikt XIIL.é,

In neuester Zeit ist die Kirche von einer alle fritheren
iibersteigenden Grefahr heimgesucht worden, von der Hiresie
des Modernismus. Dieser hat nicht die Leugnung einer
einzelnen geoffenbarten Wahrheit zum unmittelbaren Ziele,
sondern die prinzipielle Untergrabung des gesamten iiber-
natiirlichen Lehr- und Heilsgebdudes. Er strebt nicht mehr
und nicht weniger an als den Eintausch oder die Ver-
sohnung der ewigen Wahrheiten Gottes mit den soge-
nannten fortschrittlichen, wissenschaftlichen Anschauungen
unseres verirrten Zeitalters; oder, wie man kurz und biindig
zu sagen pflegt, den Ausgleich zwischen der mo-
dernen geistigen Kultur und dem Christentum.
Und wie diese letztere alle Gebiete der menschlichen Er-
kenntnis und Tétigkeit beeinflufit, so mufite auch der Mo-
dernismus folgerichtig mehr oder weniger auf alle bisher
festgehaltenen Lehren der Philosophie und Theologie ver-

heerend einwirken.

»Mirabilis®, 11. April 1667, Bull. Ord. Praed. V, p. 155.
~Splendidissimi®, 17. Dez. 1607, a. a, O., p. 657,

,Cum sicut®, 20, Okt. 1614, a. a. O., p. 699.

wIriumphantis®, 14. Mart. 1588, Bull. Ord. Praed. V, p. 459.
* ,Litteras¥%, 7. Aug. 1660, a. a. O.. VI, p. 197,

»Pretiosus®, 26. Mai 1727, a. a. O., p. 622

o kW N e

o



364 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Schon Pius IX. hat in seinem Syllabus, dem eine un-
fehlbare Auktoritit zukommt?, den Satz verworfen: ,Ro-
manus Pontifex potest ac debet cum progressu,
cum liberalismo et cum recenti civilitate sese
reconciliare et componere?“ Indessen ist jene mo-
derne Geisteskultur, die zu Zeiten Pius X. innerhalb ge-
‘wisser kirchlichen Kreise sich zuerst bemerkbar machte,
im Laufe der letzten Jahrzehnte geradezu unheimlicher-
“weise in die Hohe geschossen und selbst manche Sohne
der Kirche fiithlten sich unter ihrem Schatten recht wohl,
néhrten und séttigten sich von ihren giftigen Friichten.

Pius X., von der gottlichen Vorsehung dazu aus-
erwihlt, diese neueste Gefahr, die in den Schafskleidern
-der ,,Versijhnung , der ,, Wissenschaftlichkeit“, der ,For-
schung” aufgetreten war, zu entlarven und zu bekampfen
nennt sie omnium ha.eresum collectum 3%, eine ,ex1-
tiosa labes und eine Krebskrankheits

Die Ursache dieser fundamentalen Geistesverirrung
ist durchaus nicht die hohe wissenschaftliche Bildung ihrer
Vertreter noch die Gewifheit der Resultate ihrer For-
schungen. Der Grund, warum die Modernisten so selbst-
bewuflt auftreten, sagt der Heilige Vater, ,non ea sane
causa est, quod solida polleant exquisitaque
‘scientia; siquidem rationem inter et fidem nulla potest
esse vera dissensio (Conc. Vat. Const. Dei fil. cap. 4); sed
-quod ipsi de se mirabiliter sentiunt; quod pestlfero quodam
huius aetatis afflati spiritu, sub im puro quasi coelo crasso-
que vivunt; quod rerum sacrarum cognitionem,
‘quam a,ut nullam habent aut confusam atque
permixtam, stulta cum audacia coniungunt?“

Dazu gesellt sich als weiterer Grund, der iibrigens
seit Paulus’® Zeiten in allen Héresien sich vorfindet, die
ungebundene Neuerungssucht auf dem ewig geltenden
‘(ebiete der wahren Philosophie und Theologie. ,Hoc novi-
tatis studium®, so spricht schon Leo XIII.7, ,cum homines

1 Straub De Ecclesia, II, p. 898 ff, b51; Tosi, Vorlesungen iiber
«den Syllabus p- 156; De Groot, I)e Ecclesia? p 5SL.
* Denzinger Nr. 17€0.
Pascendi (Herder), p. 82.
KComr([)mmum rerum¥, 21, April 1909, Acta Ap. Sed. I, p. 350.
a
I. Tim. 6, 20; II, Tim. 4, 8; Hebr, 13, 9.
wAeterni Pa.trls“ Acta Leoms X117, I p. 103—104.

ST R



des hl. Thomas ‘ 365

imitatione trahantur, catholicorum quoque philosophorum
animos visum -est ahcubl pervasisse, qui patrimonio anthuae
sapientiae posthabito, nova moliri, quam vetera novis
augere et perficere maluerunt, certe minus sapienti consilio
et non sine scientiarum detrimento. TUm dieser Gefahr
-entgegenzutreten, sagt PiusX.1, hat Leo XIII. den Aquinaten
zum Fiihrer und Meister in den katholischen Hochschulen
wieder eingefiihrt, :

Nichts steht dieser ziigellosen Neuerungssucht oder,
was dasselbe ist, der falsch verstandenen und ge-
handhabten Freiheit ‘der Wissenschaft so sehr
im Wege als die scholastische Philosophie und die auf diese
aufgebaute Theologie und jene des hl. Thomas im be-
sonderen Sinne. Darum kann es auch keine bessere Emp-
fehlung des Systems unpseres heiligen Lehrers geben als
die Furcht und Angst des Modernismus, dieser ,incensa
novitatis libido2¥ vor der Lehre des Aqumaten einerseits
und anderseits die eindringliche Aufforderung des Aposto-
lischen Stuhles, im Kampfe gegen diese neueste Gefahr
fiir Kirche und Glauben sich der Philosophie und Theo-
logie des englischen Lehrers zu bedienen. Ja wir koénnen
hinzufiigen, wenn die hierzu berufenen Kreise rechtzeitig
mit vollem Kifer die Bestimmungen der Kirche iiber das
Studium des hl. Thomas befolgt hitten, so wire der Mo-
dernismus entweder gar nicht emporgekommen oder er
hiitte wenigstens nicht so viel Schaden, Verwirrung und
Erbitterung hervorgerufen, als es leider der Fall ge-
‘wesen ist.

Schon Leo XIII. beklagt sich iitber den Mangel an
ausgiebigem Erfolg seiner Bemiithungen, die Einfithrung
der Philosophie des' hl. Thomas betreffend, in einem zwar
unmittelbar an die franzésischen Bischéfe gerichteten, aber
gewifd nicht fiir diese allein berechneten Schreiben im Tone
eines betriibten viterlichen Herzens3. Noch am Abende seines
langen, fiir die Wiederherstellung der thomistischen Studien
unermiidlichen Pontifikates schreibt er an den Bischof von
Verdun: ,Que ceux qui s'appliquent & l'enseignement et

»In praecipuis laudibus®, 23. Jinner 1904, Anal. Ord. Praed. VI,

P. 441
,Communium rerum¥, Acta Ap. Sed. I, p. 350,
,,Depms le jour“, 8. Sept. 1899, Acta Leonis XIII, VII,

P. 290—291.
Divus Thomas 1V. (Jahrbuch far Philosophie ete. XXXT.) 25



366 Der theologische Wert der approbierten Lehre

a I'étude de la Théologie et de la philosophie, considerent.
comme leur devoir capital, aprés avoir laissé de coté les
inventions d'une vaine philosophie, de suivre
St. Thomas d’Aquin et de le cultiver comme leur maitre et.
leur chef1.“

Bald nach seiner Thronbesteigung fordert Pius X.,
indem er alle Verfiigungen seines Vorgingers iiber das
Studium des hl. Thomas ausdriicklich und feierlich appro-
biert, alle Vertreter der kirchlichen Wissenschaft auf, ,ut.
solertiam laboresque suos conferant maxime ad coercendam
pro virili parte communem illam rationis Fideique pestem,
quae longe lateque serpit: neorationalismum dici-
mus . ..“ Im Kampfe gegen diese neue Gefahr hat das

»divinum ingenium“ des hl. Thomas ausgezeichnete Waffen
gellefert die man gewissenhaft beniitzen mufd?2.

Auch in seinen spiteren Auflerungen betont Pius X.
bestéindig, dafl dieser ,Neorationalismus“, der spiter amt-
lich ,Modernismus“ genannt wurde, auf die Auferacht-
lassung, Verachtung und Geringschitzung, kurz auf die
Unkenntnis-der scholastischen Philosophie und namentlich
jener des hl. Thomas zuriickzufiihren ist. Es ist klar, dafl
diese neueren, hochst gefihrlichen und irrttimlichen Lehren,
sagt Pius X., nur ,a superbo quodam fastidio sapientiae
veteris quo ratio phllosophandl principum scholasticorum,
quamquam multiplici Kecclesiae praeconio consecrata, con-
temnuntur®, ihren Ursprung haben kénnens3. Die Moder-
nisten ,philosophiam ac theologiam scholasticam derident
passim atque contemnunt+“ Plures hodie nimium studios:
novitatis, veterem Thomae saplentlam . aut fastidiunt
aut certe non tanti faciunt, quanti par est 5%,

Benedikt XV. ist auch hierin vollkommen eines Sinnes.
mit seinem grofSen Vorgénger., Er will, dafl der Aquinate
allen, die nach wahrer religioser Bildung streben, ,lumen
prope divinum afferat ingenii sui. Constat enim mo-
dernistas, qui dicuntur, ideo tam longe a Fide in
tantas opinlonum varietates aberrasse, quod

; 31 Vgl. S, Congr. Sem. et Stud., 80. Sept. 1916, Acta Ap.Sed. VIII.
p. 41
L | plaeclpuls“ 23. Jéanner 1904, Anal. Ord. Praed. VI, p. 442,
yOub exitum*, 6. Mai 1907, Anal. Ord, Praed. VIII, p. 186.
»Pascendi, Herdel, p- 90.

yHaud sane“ 23. Nov. 1908, Acta Ap. Sed. I, p. 188.

v s ow ow”



des hl, Thomas 367

sancti Thomae principia disciplinamque ne-
glexerint1¥,

Es kann uns darum gar nicht iiberraschen, sondern muf}
uns fast selbstversténdlich erscheinen, daf} in der vordersten
Reihe im Kampfe gegen den Modernismus gerade die
treuen Schiiller des groflen Meisters von Aquino sich
hefanden.. Um nur einen, wohl den unerschrockensten, zu
nennen, wer hat sich mehr den erbittertsten Hafl aller
mehr oder weniger antischolastisch und modernistisch ge-
sinnten Kreise zugezogen als gerade der unermiidliche
Vertreter und Verteidiger der echten thomistischen Lehre,
Prilat E. Commer, dessen unvergingliche Verdienste im
Dienste der katholischen Wahrheit entsprechend zu wiir-
digen einer spiteren, einsichtsvolleren und hoffentlich auch
dankbareren Zeit vorbehalten bleibt.

Commer tat nur seine Pflicht als Lehrer der Theo-
logie, als er gegen Schell ,aberrantem a sententia catho-
lica“, wie Papst Pius X. feierlich erklirt, wohlgeriistet mit
den Waffen des hl. Thomas, aufgetreten ist. Schell, dessen
Schriften nur verurteilt wurden, weil in ihnen ,novarum
venenum rerum alienaeque a catholica fide
doctrinae“, wie abermals der hiochste Wichter der ka-
tholischen Wissenschaft hervorhebt, enthalten sind, fand
Anhinger und Verteidiger fast ohne Zahl in allen Kreisen;
seinem Gegner, der den Mut hatte, sich der neuen Stro-
mung wie eine starke Mauer entgegenzustellen, mufite der
Apostolische Stuhl selbst zu Hilfe eilen. ,Summa Nos
voluptate complexi opus sumus, findet sich der
Heilige Vater genotigt, an Commer zu schreiben, quod
eam in rem, aetati nostrae civibusque maxime tuis sane
quam utilem, condidisti, ut qui Hermanni Schell ... obte-
gantur scriptis errores, extraendo iudicares disceptandoque
reiceres . .. Quae cum ita sint, egregie te de Religione ac
de doctrina meritum edicimus, ac theologl te munere
functum praeclare arbitramur, qui, eo germane
declarato quid in propositis rebus Ecclesia sentiat, cautum
fidelibus esse volueris. Tibi idcirco ex animo gratu-
lamur: simul vehementi hortamur desiderio, ne reprehen-
siones adversariorum veritus, quas honori tibi et incitamento
esse oportet, mentem aut calamum a catholico tuendo

! ,Sanctum ac salutare“, 5, Mai 1916, Divus Thomas III, p, 258.
2b*



368 Der theologische Wert der approbierten Lehre

dogmate revoces;“ :Von den Anhangern Schells ‘hingegen
sagt Pius X., dafl sie ,vel ignoratione occupari wveritatis
catholicae sunt existimmandi, vel Auctoritati Sedis Apostoh-
cae obsistere.“ ;
In der Tat ist das papsthche Breve vom 14, Jum
1907 an Commer ein hochwichtiges Dokument ‘das offenbar-
eine lehramtliche Kundgebung, des Apostolischen Stuhles;
ist. Seine Bedeutung wird noch gesteigert durch den aus-
druckhchen Befeh!l des Papstes an die Bischéfe, es amtlich:
zur ‘Kenntnis. des Klerus und Volkes gela.ngen zu lassen?,
ein Ereignis, das nur selten in der Kirchengeschichte aufa‘
gezeichnet sein diirfte. Zugleich ist dieses apostolische
Schreiben ein Beitrag von hdochster Bedeutung zur Beur-
teilung der Theologie und der Theologen am Elngang des.
20. Jahrhunderts. .
Fiir die Schule des hl Thomas 1st aber die ganze
Schell-Commer-Angelegenheit insofern eine grofle Genug-
tuung, ‘als aus ihr solch wackere Verteidiger der katholi-
schen Wahrheit und so mutige Bekampfer der modernistischen
Bewegung hervorgegangen sind. Die Bedeutung des Dogtor.
Angelicus fiir unsere Zeit tritt dadurch noch klarer
hervor. .
- Ubrigens hat schon Leo XIII, auf Jene groflen . Ge-
fahren und Irrtiimer hingewiesen, die die Vernachlasmgung
der Lehre des Aquinaten nach sich ziehen muf. ,Eo
(Thoma) neglecto, so spricht er, in tanta 1ngen1-'
orum licentia pronum esse in opinionum por-
tenta delabi atque ipsa ratlonallsml peste sen-
sim affa,u, nimium lam res et facta. testanturs,
Dasselbe sagt mit ebenso entschiedenen Worten Pius. e,
Die Lehre des Aquinaten.,nec sana ratio vult negligi nec,
Rellgm patitur ulla ex parte minui, Eo vel magis, quod
si -catholica veritas valido hoc prae31d10 (Thoma) semel
destituta fuerit, frustra ad eam defendendam quis admini-
culum petat ab e philosophia cuius plmclpla. cum Materia-
lismi, Monismi, Pantheismi, Socialismi variique Modernismi
errorlbus aut communia sunt aut certe mon repugnant.

- ', Summa Nos voluptate¥, 14.Juni 1907. Vo-l Commer, Hermann
Schell und “der fortqchr Katholizismus, 2. Aufl. 1908 p. %51
A, a. O., p. 878,
,,Nostra, erga“ ad Min. Gen Ord. Mmoxum, 25-. Nov 1838,
Acta Leonis XIII, VII, p. 204—205. i



des hl. Thomas 369

Nam quae in philosophia Sane¢ti Thomae sunt
capita, non ea haberi debent in opinionum ge-
nere, de quibus in utramque partem disputare
11cet sed velut fundamenta in quibus omnis
naturallum divinarumque rerum sc1ent1a con-
gi8td e

Es ist demnach begreiflich, dafd der Apostolische
Stuhl zu der Erklirung sich ermichtigt fithlt, dafl die
Aufierachtlassung der Lehre des hl. Thomas
vielfach zum Abfall vom Glauben fiithrt.

So schreibt Pius X. an den Rektor der Universitit
Manila: ,in hoc agitatione. studiorum (S. Thomae) nun-
quam a, christianae veritatis regula aberrabitis, quod non
‘paucis hodie contingit, dum suo ipsorum iudicio aut
suspectae certorum hominum auctoritati plus aequo in-
dulgent 2.

In seiner herrlichen Enzyklika anléfilich der achten
Zentenarfeier des hl. Anselm, die wir als den reinsten Aus-
druck seines hohenpriesterlichen Herzens, das als ignis
ardens fir die Ehre Gottes und das Heil der Seelen gliihte,
bezeichnen md&chten, ermahnt Pius X. eindringlich die
Bischofe, ,ut saluberrimos christianae sapientiae fontes, ab
Augustino pI‘lHlO reclusos, ab Aquinate locupletatos uber-
rime“ dem jungen Klerus eréffnen sollen. Auf die Enzy-
klika ,Aeterni Patris¢ und auf seine Modernismus- Enzy-
klika VBI‘WBISBHd faihrt der Papst fort: ,Patent heu ni-
mium ruinae, quae neglectis hisce studiis, aut nec certa
nec tuta via susceptis, effossae sunt, quum non pauci,
etiam e clero, nec -idonei nec parati minime dubitarint
praesumendo (in altissimas de fide quaestiones assurgeres3,*

Hinwieder belobt der Heilige Vater die franzdsische
Bearbeitung der Summa theologica des Aquinaten — ,operis
‘hodie praesertim accomodatissimi, quando qui a Thoma
discedunt, 1idem. V1deutur eo ad ult1mum agi,
ut ab Ecclesm desciscant4” 5

;- pDoctoris Angehc,l“ 29, Jum 1914, scta Ap. Sed. VI, p. 337—338
? yMagnopere*, 7. Mart, 1909, Acta Ap. Sed. I, p. 275
! ,Communium rerum¥, 2L Apul 1909, Acta Ap. Sed I
P 383 684
,Delata Nobis“ 'ad “P. Pégues O. P., 17. Nov. 1907, Anal.
Ord. Plaed VIII, p. 822. -



370 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Aus all dem entnehmen wir, dafl sowohl der Aposto-
Jische Stuhl als auch die Héretiker und alle durch die
verschiedenen Zeitirrtiimer beeinflufiten Geister, freilich
vom entgegengesetzten Gesichtspunkte aus, ganz genau
wissen und auch zugestehen, welch geheimnisvolle, uniiber-
windliche Kraft im thomistischen Lehrgebiude enthalten
1st. ,Haec quoque, sagt Leo XIIIL, palma viro incompara-
bili reservata videbatur, ut ab ipsis catholici nominis
adversarils obsequia, praeconia, admirationem extorqueret.
Nam exploratum est, inter haereticarum factionum duces
non defuisse, qui palam profiterentur, sublata semel e medio
doctrina Thomae Aquinatis, se facile posse cum omnibus
catholicis doctoribus subire certamen et vincere et Ecclesiam
dissipare. Inanis quidem spes, sed testimonium non inane!¥,

Somit erscheint der hl. Thomas als der Hort der
kirchlichen Orthodoxie und als Priifstein der im Geiste der
Kirche stets arbeizenden und fortschreitenden Philosophie
und Theologie. Seine Lehre, zunédchst seine Summa theo-
logica, teilte durch alle Jahrhunderte das Schlcksal der
kirchlichen Wissenschaft 2.

Wollen wir demnach an der géttlichen Leitung der
Kirche mnicht irre werden, so miissen wir nach dem Ge-
sagten zu dem Schlufl gelangen, dafd das kirchliche Lehr-
amt uns in der Lehre des hl. Thomas das geeignetste
Mittel an die Hand gegeben hat, den Glaubensschatz rein
und makellos zu bewahren und ihn gegen die Gefahren,
Angriffe und Entstellungen aller Zeiten zu verteidigen.
Das kann aber nur dann der Fall sein, wenn das System,
das philosophisch-theologische Lehrgeba,ude des engelgleichen
Lehrers selbst inhaltlich vollkommen wahr und eine sichere
Quelle der theologischen Beweisfithrung, ein locus theolo-
gicus 1ist.

I"VII. Das Verhéaltnis des hl. Thomas zu den
itbrigen Lehrern der Kirche

Die Bedeutung der Kirchenlehrer fiir die Theologie
kann nicht genug eingeschérft werden. Man kann auf sie
die Worte des hl. Hieronymus anwenden: ,non tam ipsos
docere, quam in ipsis Deum, qui ad sanctos loquatur, ego

' .Aeterni Patris®, Acta Leonis XIIIL I, p. 103.
* Ehrle, Stimmen aus M., L. XVIII, p. 298.



des hl. Thomas 371

dixi dii estis et filii excelsi omnes (ps. 81, 6)1.¢
Sie sind die lebendigen Tréger der traditionellen Lehre:
~quod invenerunt in Kcclesia, tenuerunt; quod didicerunt,
docuerunt; quod a patribus acceperunt, hoc filiis tradide-
runt2.%  Talibus post Apostolos Ecclesia plantatoribus,
rigatoribus, aedificatoribus, pastoribus, nutritoribus crevit s+,
Daher ist ihre Auktoritit in den Fragen der Glaubens-
wahrheiten ein locus theologicus, wie frither erwihnt
wurde.

So hoch wir nun auch das Ansehen der heiligen
Viter und Kirchenlehrer anschlagen, so miissen wir doch
die Auktoritit der Kirche noch unvergleichlich héher ein-
schitzen, weil ja schlieflich die den ersteren zukommende
Bedeutung' ganz und gar von der Kirche abhingig ist.
Daher der markante Ausspruch des hl. Thomas: ,Ipsa do-
ctrina catholicornm doctorum ab Eecclesia auctoritatem
habet. Unde magis standum est auctoritati Ecclesiae,
quam auctoritati vel Augustini vel Hieronymi vel cuiusque
doctoris#.“

Diese némliche kirchliche Auktoritit hat nun das
Ansehen des Doctor Angelicus tiiber jenes der iibrigen
Kirchenlehrer in einer Weise emporgehoben, dafl wir zur
Bekriftigung unserer bisherigen Beweisfiilhrung gendotigt
sind, darauf mit Nachdruck zu verweisen, ‘

Schon mnach dem Ausspruche der Schrift forscht
der Weise stets nach der Weisheit der Alten, befafit sich
mit Vorliebe mit ihren Lehren und dringt in den Sinn
ihrer Spriiche ein®. Auch Thomas vertiefte sich aufs ein-
.gehendste in die Lehre der Viter, Theologen und Schriften
der angesehenen Philosophen fritherer Zeiten, so dafl die
‘Worte des romischen Breviers: ,nullum fuit scriptorum
genus, in quo non esset diligentissime versatus®‘, vollauf
berechtigt sind. Nach Grabmann ,geht Thomas den Weg
selbstindiger spekulativer Denkarbeit, beniitzt die For-
schungsresultate der fritheren Zeit und laf3t sich auch von
religios-ethischen Gresichtspunkten leiten?“. Er suchte aus

! Comment. in Epist. ad Gal,, lib. I, cap. 1, v. 11, 12,
? August. contra Iulianum, 1. II, c. 10, nr. 34.

* A, a. O, nr, 87.

¢ Il II. p. qu. 10, a. 12.

* Eeeli. 89, 1.

¢ Lect. V, in f. S. Thomae Aqu.

7 Thomas von Aquin, p. 26.



379 Der theologische Wert der approbierten Lehre

den Schriften seiner Vorgidnger das Wahrheitselement mit
Bienenfleil herauszulesen und sich mit ihrer Weisheit zu
sattigen; denn er war tiberzeugt, dafl der echte Gelehrte
die Aufgabe hat, nicht so sehr die Wahrheit zu erfinden,
noch weniger sie zu ,schaffen”, sondern vielmehr auf die
bereits erkannte Wahrheit aufzubauen und so den herr-
lichen Dom der Wissenschaft seiner Vollendung weiter:
entgegenzufithren.

Manche haben diese hohe Ehrfurcht, die uns in den:
Schriften des Meisters von Aquine vor den wissenschaft-
lichen Leistungen der Vorzeit entgegentritt, als Schwiche:
empfunden. So glaubt Prantl sagen zu diirfen: ,Es wire
ein grofler Irrtum, denselben (Thomas) fiir einen selb-
stdndigen Denker zu Halten1®, »Hir den Geschichtsforscher
zeigt sich ja Thomas als eine "hochst sekundére Naturz“
,Denn er selbst sagt nichts, sondern immer sind es seine-
Quellen, die solches tun, und die einzige richtige Aus-
drucksweise ist: ,hier schreibt er diesen ab und dort ex-
zerpiert er Jenen‘“ — Also ein Schriftsteller, der sich
immer auf seine Quellen beruft, ist vor dem Historiker
Prantl nur eine ephemere Krscheinung!

So unverzeihliche Verirrungen einer héchst einseitigen
Richtung koénnen die nun einmal feststehende historische
Tatsache, dafl der hl. Thomas das grofite wissenschaftliche,
organisatorische Genie in der Philosophie und Theologie
ist, nur bekriftigen. Eben weil er die Wahrheit bei allen
suchs te, gab 1hm der Herr eine Weisheit, durch welche er
alle seine Lehrer iibertraf4,

Das Urteil des Apostolischen Stuhles hieriiber ist
allen bekannt. Leo XIII. hebt nach Cajetan hervor, daf.
der Aquinate ,veteres doctores sacros quia summe
veneratus est, ideo 1ntellectum omnium quod-
dammodo sortitus ests* ,Illorum doctrinas velut.
dispersa cuiusdam corporis membra, in unum Thomas col-
legit et coagmentavit, miro ordine digessit, et magnis
incrementis ita adauxit, ut catholicae Kcclesiae singulare

Geschichte der Logik, III, p. 107.
A. a, O, Anm. 481.

A. a. O, p. 90, Anm. 359.

Psalm 118, 99,

In II. I1. qu. 148, a. 4, in fine.

)3
2
3
4
5



des hl, Thomas | 373

praesidium et decus iure meritoque habeatur. — TUnd
andernorts: ,Doctrina quldem est tanta, ut sapientiam a
veteribus deﬂuentem, maris instar, omnem comprehendat.

Quidquid est vere dictum aut prudenter dispu-
tatum a philosophis ethnicorum, ab Ecclesiae
Patribus et Doctoribus, a summis viris qui
ante ipsum floruerunt; non modo ille penitus
dignovit, sed auxit, perfecit, digessit tam lucu-
lenta perspicuitate formarum, tam accurata
disserendi ratione, et tanta proprietate .ser-
monis, ut facultatem imitandi posteris: relis
quisse, superandi potestatem ademisse vVi-
deatur2“ Dasselbe betont Leo XIII. in dem Schreiben
vom 27, Dezember 1887 an die bayerischen Bischofe, in dem
er einschérft, dafd namentlich in den beiden Summen des
heiligen Lehrers ,conclusa profecto habeantur, quaecumque
erant & quibusque sapientibus acute cogitata et disputatas.*

Pius X. driickt denselben Gedanken aus: ,quae, nata
ad utilitatem omnium temporum, sancti Patres Doctores-
que KHcclesiae tradiderunt, principia sapientiae, ea nemo
Thoma aptius, colligendo ex eorum  scriptis, composuit,
nemo luculentius illustravits.“

Ubrigens ist diese Auffassung des Apostohschen
Stuhles tiiber die Lehre des Doctor Angelicus ebensa. alt
als diese selbst. Schon Johann XXII. hat nach ganz ver-
laBlichen Zeugen. bei seiner Kanonisation die Worte ge-
sprochen: ,Ipse plus illuminavit Ecclesiam, quam omnes.
alii Doctores, in cuius libris pius proficit homo uno anno,
quam in aliorum doctrina toto tempore suae vitae®.“ Von
demselben Papst stammt auch der weitere, die ganze Trag-.
weite der Doktrin des Aquinaten charakterisierende Aus-
spruch: er habe so viel Wunder gewirkt, als Artikel ge-
schrieben®, welch letzteres Zeugnis iibrigens durch die
Aufna,hme in das Brevier des Predigerordens an Bedeutung
noch gewonnen hat?’, ‘

! ,Aeterni Patris® 4, August 1879, Acta Leonis XIII. I, p. 100..
* Cum hoc¥, 4. Aug ]880 a. a. O, p. 148.

: ,,Ofﬁcm sanctissimo%, a. a. O,, III p. 28.

* ,In praecipuis, 23 Jinner 1904 Anal. Ord, Praed, VI,

p. 441.
* yDoctoris Angelici®, Acta Ap Sed VI . 339,
® Vgl. Bullarium Ord. Praed,, 166
" Tertia die infra oct. S. Th., ] III



874 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Es wirkt demnach nicht iiberraschend, wenn der
Apostolische Stuhl erklirt, es konne in der Kirche keine theo-
logische Auktoritit gegen den hl. Thomas angerufen
werden, ja die kirchliche Empfehlung oder Gutheifiung
-einer Liehre habe nur insoweit eine Berechtigung, als die
betreffende wissenschaftliche Anschauung der Lehre des
hl. Thomas entspricht oder wenigstens seinen Prinzipien
micht widerspricht. Pius X. faf3t dies in die Worte: ,Quod
81 alicuius auctoris aut Sancti doctrina a Nobis
Nostrisve Decessoribus unquam comprobata
st singularibus cum laudibus atque ita etiam,
ut ad laudes suasio iussioque adderetur eius
vulgandae et defendendae, facile intelligitur
eatenus comprobata, qua cum principiis Aqui-
matis cohaereret aut iis haudquaquam repug-
naret1”

Demnach kann' eine theologische Richtung, die den
vom hl. Thomas vertretenen Prinzipien widerspricht oder
die von seiner Lehre in wichtigen Fragen — denn diese
sind die hier erwéhnten ,principia Aquinatis® — abweicht,
seitens der Kirche auf keine Anerkennung rechnen. Kine
solche Schule kann zwar lingere Zeit hindurch geduldet,
jedoch mnie approbiert werden. Ihre Vertreter kénnen von
einzelnen Theologen wegen ihrer anderweitigen Verdienste
unter den ,auctores probati“ oder ,laudati® angefiihrt,
aber nicht unter den von der Kirche schlechthin gut-
goeheiflenen und empfohlenen gepannt werden.

Dieser von Pius X. ganz deutlich ausgesprochene
‘Standpunkt i1st indessen nicht neu. Schon Leo XIII. und
auch Pius X, haben der Franziskanerschule, die hohe und
angesehene Theologen in ihrer Mitte zdhlt, den engen An-
schluf3 an den hl. Thomas anbefohlen, ja selbst vom ein-
gehenden Studium des hl. Bonaventura erwarten sie eine
gesteigerte Beachtung der bestehenden Vorschriften des
Apostolischen Stuhles {iber die Lehre des Aquinaten.

Mehrere Awutoren der Gesellschaft Jesu sind dort
bei Schriftstellern und Professoren zu solchem Ansehen
gelangt, dafl darunter die Auktoritit des Meisters der
Schule in Schatten gestellt schien. Letztere im Geiste des
hl. Ignatius und der urspriinglichen Gesetzgebung dieses

' yDoctoris Angelici%, Acta Ap. Sed. VI, p. 338.



des hl. Thomas : 375

Ordens wieder herzustellen, war die eigentliche Aufgabe
der mehrerwihnten, in der breiten wissenschaftlichen
Offentlichkeit fast unbeachtet gebliebenen oder wenigstens
nicht gentigend gewiirdigten pépstlichen Konstitution
»Gravissime Nos“ vom 3U. Dezember 1892,

Leo XIIIL anerkennt darin die hervorragenden Geistes-
gaben und den groflen wissenschaftlichen Eifer so vieler
Autoren der Gesellschaft, setzt aber bei: ,At maxime vero
cavendum ne forte, ex opinione qua illi floreant eximii
auctores ex ipsoque studio, quod impendatur eorum scriptis,
potius quam adiumenta, ut propositum recte est, ad veram
colendam S. Thomae doctrinam suppeditentur, aliquid
oriatur quod uniformi doctrinae officiat: haec enim nullo
pacto speranda erit, nisi Societatis alumni auctori adhae-
reant uni, el qclhcet lam probato, de quo uno praeceptum,
sequantur S. Thomam, eumque uti proprium
doctorem habeant. Ex quo illud consequitur ut, si
qua in re ii ipsi auctores quos laudavimus a documentis
magistri communis dissideant, nihil tunc ambigendum
quae recta sit via; eamque non difficile erit tenere, propterea
quod, in documentis quae certo sunt S. Thomae, non ita
fiet facile ut scriptores Societatis ab illo omnes dissentiant.
Quare satis fuerit, prout postulent questiones, si ex illis
auctoribus deligant qui cum eodem consentiant, una opera
duplicem capientes utilitatem, sequi se posse Doctorem
Angelicum et optimos Societatis auctores. Nemo autem
inducat in animum licere sibi illis promiscue opinionibus
uti, quas forte deprehenderit in libris scriptorum Societatis
eisque de moderatorum permissu editis1.“ Der Papst be-
dauert die allzu leichte Ordenszensur in diesem Punkte,
namentlich dafl einige Autoren sogar zu behaupten wagen,
,doctrinae S. Thomae non ita Societatem habendam esse
adstrictam, ut nulla prorsus in re ab eo recedere liceat 2¢,
Damit ist jeder anderen, dem hl. Thomas entgegengesetzten
oder mit ihm mnicht {ibereinstimmenden Lehrauktoritét in
der Gesellschaft Jesu die Berechtigung entzogen. Sie
konnen hochstens bis auf weiteres toleriert werden.

Durch alle diese Lobeserhebungen will indessen der
Apostolische Stuhl weder die Auktoritét der Kirchenlehrer

! Acta Leonis XIIIL. V, p. 1389.
A a. O.



376 Der theologische Wert der approbierten Lehre

noch jene der von der Kirche anerkannten Theologen
herabsetzen, sondern nur die ganz einzig dastehende Be-
deutung des Aquinaten als ,doctor communis“ und als
pdoctor doctorum“ prazisieren. Durch die Betonung der
thomistischen Studien soll die Bedeutung der iibrigen
wissenschaftlichen Forschungsarbeiten nicht in Abrede ge-
stellt, sondern erst richtig eingeschétzt werden. Der Aquinate
wird zwar von der Kirche Fiirst der Theologen genannt,
aber er geniigt allein ebensowenig, um das breite wissen-
schaftliche Arbeitsfeld zu bewiltigen, wie der weltliche
Fiirst imstande ist, allein das Gemeinwohl ausgleblg A
fordern. Wie die Metaphymk unterstiitzt durch eine gute
logische Schulung, den anderen Wissenschaften ihre Rich-
tung angibt, ihre Entwicklung in sichere Bahnen leitet,
ihre Resultate nach ihren eigenen Prinzipien iiberp_rﬁft.
und ihre Verirrungen korrigiert, so ist auch das philo-
sophisch-theologische System des engelg]elchen Lehrers
durch die Klarheit und Festigkeit seiner Grundsitze, durch
seinen meisterhaften Aufbau und durch seine aus den
Offenbarungsquellen und Vétern sowie aus den angesehensten
Theologen seiner Zeit geschépften Lebenskraft die sicherste
Gewahr der wahren Orthodoxie und des echten, im kirch-
lichen Geiste sich entwickelnden Forbschrlttes der Glaubens-
wissenschaft.

Dabei versteht es sich aber von selbst daf3 es sowohl
in der positiven Theologie und in ihren: HllfSWlssenschaften
wie auch in den spekulativen Kichern Gegenstinde gibt,
die der hl. Thomas entweder gar nicht oder. doch nur
kurz behandelt und voriibergehend beriihrt hat. In solchen
Fragen ist seine Auktoritit mehr negativer Natur, d. h.
es geniigt, nichts gegen seine ganz klaren Prinzipien vor-
zutragen. Ja es kann ohne weiteres zugestanden werden,
dafl auch in den spekulativen Untersuchungen manche
Partien von anderen Autoren mnicht nur ausfithrlicher,
sondern auch anschaulicher, ja fiir einzelne Leser sogar
mit gréferer Uberzeugungskraft vorgetragen werden, als
dies bei ihm der Fall ist. Es ist demnach nicht nur vom
rein historischen, sondern auch vom spekulativen Stand-
punkte aus unerlifilich, auch in jenen Fragen, die der
Aquinate selbst emgehend untersucht, die tibrigen Autoren
beharrlich zu studieren, nicht nur, um den Gegenstand all-
seitiger erfassen, sondern auch um den hl. Thomasselbst besser



des hl. Thomas '+ ' 377

verstehen und wiirdigen zu konnen. Ohne eine solche Er-
forschung der Leistungen der iibrigen wissenschaftlichen
Grofien wird auch die emsigste Beschiftigung mit Thomas
nicht frei von Einseitigkeiten sein.

Dessenungeachtet bleibt es aber die Pflicht eines
jeden Theologen, auf dem Gebiete der (Gesamttheologie
den hl, Thomas als Vorbild, Fiithrer und DMeister an-
zuerkennen und ihm zu fo]gen »Hac de re, sagt Leo XTIT.,
quod per litteras, nec semel, aperte monuimus, idem v1va
vOCce renovamus: Angehcum Doctorem oportere
ducem ‘ac magistrum sequi. TUnd Pius X. rechnet
es 'seinem Vorginger zum unsterblichen Verdienste an,
dafd er 7, institutis praeceptisque philosophiae christianae
ac theologlae Ducem Magistrumque suum restituit Do-
ctorem Angelicum 2¥,

Gegen den theologischen Wert unserer bisherigen
Ausfiihrungen konnte indessen eingewendet werden: der
Apostolische Stuhl hat sich zwar unzweideutig fir die
Lehre des hl. Thomas ausgesprochen, allein die diesbeziig-
lichen Auflerungen der kirchlichen Auktoritit diirften kaum
die ‘definitive Auffassung der kirchlichen Lehrgewalt
enthalten, noch hatte letztere die. Absicht, iiber die Irr-
tumslosigkeit des thomistischen Lehrsystems ein unwider-
rufliches Urteil auszusprechen und noch viel .weniger, uns
zu elner d1esbezugllchen Velstandesunterwerfung zu  be-
stimmen.

In der Beanuwortung dieses an sich nahehegenden
Einwurfes wollen wir noch einmal betent -wissen, dafd die
Erliasse des Apostolischen Stuhles iiber die Lehre des
Aquinaten die ganze Kirche angehen, und zwar entweder
weil sie direkt an die ganze Kirche igerichtet sind, oder
wenigstens kraft ihres Zweckes und ihrer Bestlmmung,

nimlich die theologischen Studien in einem ganz ausge-
sprochenen thomistischen Sinne zu erneuern. In den Fragen
des Glaubens und der prinzipiellen Beurteilung der Theo-
logie ist es eben nebensichlich, an wen eine Weisung der
kirehlichen Lehrgewalt unmittelbar adressiert ist, widrigen-
falls wiirde folgen, dafl die amtlichen Schreiben Pius X,
itber  die Irrtiimer Giinthers: oder Frohschammers nur fiir

A]acrltas“ 18. Janner 1885, Acta Leonis XIIT, II, p. 119.
,,In praeclpuls“ 23 Jidnner 1904 Anal ‘Ord, Praed VI,



378 Der theologische Wert der approbierten Lehre

die Erzdiézesen Koln oder Miinchen-Freising einen theo-
logischen Wert héatten. Wenn also die Papste die Lehre
des engelgleichen Lehrers iiber alle Maflen verherrlichen,
empfehlen, vorschreiben und als den Priifstein der wahren
Orthodoxie betrachten, so mufl ein solcher Ausspruch fiir
die ganze Kirche gelten, denn Glaube und Theologie bleibt
sich tiberall gleich.

Um nicht bereits Gesagtes zu wiederholen (vgl.
Nr. 37 ff)), erkliren wir noch einmal, dafl die Doktrin des
Aquinaten nicht zum direkten, wohl aber zum indirekten
Gegenstande des kirchlichen Lehramtes gehdrt. Die Wahr-
heit seiner Liehre fillt demnach nicht unter die ex cathedra
erfolgten Entscheidungen. Daraus aber zu schliefien, die
Kirche habe uns noch nicht ihre definitive Auffassung tber
die Lehre des Doctor Angelicus amtlich zu erkennen ge-
geben, darum koénne sie auch unrichtig sein, ist doch eine
zu gewagte Folgerung., Zwischen unfehlbaren Wahrheiten,
die ex cathedra entschieden worden sind, und zwischen
zweifelhaften und unsicheren Lehrsitzen gibt es bekannt-
lich noch mehrere Abstufungen, die kein ernster Theologe
auller acht lassen darf. Im entgegengesetzten Falle miifiten
wir auf die meisten loci theologici, ja sogar auf den wissen-
schaftlichen Charakter der Theologie selbst und namentlich
auf jeden Fortschritt in derselben 1m voraus verzichten;
eine verkleinerte Ausgabe von Denzingers Enchiridion
wiirde fiir den theologischen Unterricht vollsténdig ge-
nigen. ,
In der Tat, es ist einfach unméglich, anzunehmen,
dafl die hochste kirchliche Auktoritit durch 600 Jahre
eine Lehre lobe, iiber alles Mafi hervorhebe, der ganzen
Kirche vorschreibe und dafd diese nimliche hichste Lehr-
gewalt von der Wahrheit einer solchen Doktrin definitiv
noch gar nicht iiberzeugt wire. Es scheint geradezu un-
taflbar, daf, indem die Kirche alle Mittel anwendet, um
der wahren Lehre des Aquinaten in ihrem wissenschaft-
lichen Leben allgemeine Geltung zu verschaffen, sie selbst
nicht die Absicht hé#tte, tiber die mndmliche Doktrin ein
unab#énderliches Urteil der Gesamtkirche vorzulegen. |

Gewifl; die Kirche hat deutlich genug gesprochen.
Oder gentigen die Rundschreiben, feierlichen Allokutionen,
Konstitutionen, Breven, Briefe an die Universititen, Kol-
legien, Bischéfe und an Prlvatpersonen, die Leo XIII. durch



des hl. Thomas 379

25 Jabre erlassen hat, noch immer nicht, um uns die de-
finitive, unwiderrufliche Auffassung, das klare Urteil und
den festen Willen des Apostolischen Stuhles zu offenbaren ?
Pius X. bestimmt in seiner Modernismus-Enzyklika, daf
das Studium der Philosophie des Aquinaten das Fundament
des theologischen Unterrichtes bilden miisse, und zwar
unter Strafe der Ungiiltigkeit des Doktorates in der Theo-
logie und im kanonischen Rechte, falls es ohne vorher-
gehende Absolvierung der Philosophie verliehen worden
wirel., — Derselbe Papst warnt die katholischen Theologen
wiederholt, vom hl. Thomas nicht im geringsten abzu-
weichen, da dies, besonders wenn es sich um metaphysische
‘Wahrheiten handelt, immer verhdngnisvoll sei?, — Schon
Leo XIII. hat, wie wir horten, erkliart: ,Discedere incon-
sulte ac temere a sapientia Doctoris Angelici, res aliena.
est a voluntate Nostra eademque plena periculis“.
— In seinem der Uberschrift nach an Italien gerichteten
Motu proprio ,Doctoris Angelici* schreibt er die Summa.
theologica als Textbuch fiir alle hoheren theologischen
Lehranstalten, die das Privileg haben, das theologische
Doktorat zu vergeben, vor, abermals wunter Strafe der
Nullitdt dieses Grades im entgegengesetzten Falles,

Das ist doch geniigend, um das klare, unwiderrufliche-
Urteil des Apostolischen Stuhles iiber die Lehre des engel-
gleichen Meisters kennen zu lernen. ,Haec declarare,
spricht Pius X. mit gehobener Stimme, et praecipere
Apostolici officii duximus,ut in re maximi mo-
menti, quotquot sunt ex utroque Clero, saecu-
lari et regulari, mentem voluntatemque No-
stram et penitus perspectam habeant, et ea,
qua parest,alacritatediligentiaque efficiants“

Gewifs, die Irrtumslosigkeit des philosophisch - theo-
logischen Lehrsystems des Aquinaten ist keine Entschei-
dung ex cathedra, aber ebenso entschieden halten wir die.

1 Pascendi“ (Herder), p. 104. Vgl. ,Sacrorum Antistitum®,
1. Sept. 1910, scta Ap. Sed. II, p., 6568; S. Congr. Counsist., a. a. O,,

D, (41,
: > So in der Enzyklika ,Pascendi® (Herder), p. 100; ,Sacrorum
Antistitum®, a, a. O., p. 666; ,Praeclara®, 24. Juni 1914, Acta Ap.
Sed. VI, p. 385.

* ,Nostra erga“, 26. Nov. 1898, Acta Leonis XIII. VII, p. 204.

+ ,Doctoris Angelici% Acta Ap. Sed. VI, p. 34L.

* A. a. O, p. 838,



380 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Richtigkeit unserer These aufrecht, namlich dafy die Lehre
-des hl. Thomas, als Ganzes gefalit, ein locus theologicus
im eigentlichen Sinne des Wortes ist, so dafi ihr Inhalt
objektiv wahr und als eine sichere theologlsche Beweis-
.quelle zu betrachten ist. --Wir sind der Uberzeugung, daf
dieser unser Satz als eine proposutlo theologice
certa. anzusehen ist.




	Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas

