
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas

Autor: Szabó, Sadoc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der theologische "Wert der approbierten Lehre 347"

DER THEOLOGISCHE WERT DER APPROBIERTEN
LEHRE DES HL. THOMAS

(Fortsetzung von IV, p. 153—185, und III, p. 657—681)

Von P. SADOC SZABÖ 0. P.

V. Die Gesetzgebung der Kirche für den-
theologischen Unterricht und die Lehre des.

hl. Thomas
45. Im ersten Teile dieser Untersuchung haben wir

auf den ausdrücklichen Willen der Kirche hingewiesen, in
den philosophisch - theologischen Unterrichtsanstalten die
Lehre des hl. Thomas einzuführen und zur Grundlage der
akademischen Vorlesungen zu machen. Wenn wir jetzt auf
diese Verfügung der höchsten kirchlichen Auktorität
zurückgreifen, so geschieht es nur deshalb, um die sich daraus

ergebenden theologischen Folgerungen über den
Wahrheitsgehalt der thomistischen Lehre abzuleiten.

Unser Argument ist einfach und klar. Die Kirche
kann sich in solchen Disziplinarfragen, die für die Gesamtkirche

erlassen werden, nicht irren, d. h. ihre diesbezüglichen

Bestimmungen können nicht nur nichts gegen
Glauben und Sitten enthalten, sondern sie müssen den
geoffenbarten Wahrheiten entsprechen und dieselben praktisch,
enthalten. Dies gilt noch mehr von solchen Erlässen und
Vorschriften, die sich auf die Reinerhaltung der geoffenbarten

Wahrheiten, auf deren Verteidigung, Erklärung und
Entwicklung beziehen. Nun liegt aber die offene Tatsache
vor, daß der Apostolische Stuhl das philosophisch-theologische

System des engelgleichen Lehrers in der Gesamtkirche

in allen höheren Lehranstalten mit aller Entschiedenheit

eingeführt wissen will. Mithin muß das wissenschaftliche

Lehrgebäude des Aquinaten theologisch nicht nur
ohne grobe Irrtümer abgefaßt, sondern auch positiv wahr
sein. Ja, nachdem seine Lehre von der Kirche als die
notwendige und unerläßliche Grundlage des theologischen
Unterrichts und folglich auch der wissenschaftlichen
Ausbildung des Klerus bezeichnet wird, so muß dieselbe eine
theologisch-wissenschaftliche Beweisquelle, also ein sicherer
locus theologicus sein.

Unser Obersatz ist allgemeine Lehre der Theologen,
so daß wir ihn zumindest als eine propositio fidei proxima.,



348 Der theologische Wert der approbierten Lehre

iinstellen können. Banez, dessen Traktat „de fide" bekanntlich

eine Leistung ersten Ranges ist, faßt unseren Satz in
folgende Punkte zusammen : „Prima conclusio: Sum -

mus Pontifex aut Ecclesia in ferendis legibus ad totius
Ecclësiae necessarios mores spectantibus, non potest
errare nam si in huiusmodi erraret summus Pontifex
aut Ecclesia, esset perniciosus error, non minus quam si
erraret in fide... Secunda conclusio: Quando summus
Pontifex aut Ecclesia in rebus gravioribus et ad christianos
mores formandos conducentibus toti populo fideli leges
statuit, non potest errare... Tertia conclusio: Asserere
^aliquam consuetudinem universalem Ecclesiae esse malam
vel aliquam eiusdem legem esse iniustam, scandalosum est,
^et valde temerarium et haeresim sapit1."

Straub meint, wenn das Gegenteil wahr sein könnte:
„pereclitarentur principia fidei et morum re-
velatavel revelatis iuncta, unde illa disciplina et
doctrina emanavit, vel labefieret ipsum dogma ecclesiae
Dei sanctae, per quod ecclesia universa ex fine proprio per
voluntatem Domini efficacem nunquam neglegendo saluti-
fiera pro bono malum praecipere vel suscipere nullum
potest2," und schließt seine Argumentation mit den "Worten :

„ergo magisterium sacrum infallibile est in
statuenda lege universali disciplinae etiam
non revelatae ita, ut haec tantum absolute observanda
ideoque bona esse possit. Atqui infallibilitas, quae ex verbis
Domini extendatur ad disciplinam non revelatam exequen-
dam pariter ad res omnes cum revelatis nexas, etiam
speculativas lege quadam Ecclesiae tenendas, exten-
-denda est3."

Übrigens hat Pius VI. in seiner dogmatischen Bulle
„Auctorem fidei" einen ähnlichen Satz der Synode von
Pistoja mit den Worten zensuriert: „quasi Ecclesia, quae
Spiritu Dei regitur, disciplinam constituere posset non
solum inutilem et onerosiorem quam libertas christiana
patiatur, sed et periculosam, noxiam falsa, temeraria,
scandalosa, perniciosa, piarum aurium offensiva, Ecclesiae ac
Spiritui Dei, quo ipsa regitur, iniuriosa, ad minus erronea4."

1 In II. II. p. qu. 1, a. 10. § Dubitatur sexto.
2 De Ecclesia Christi II, p. 254.
3 A. a. 0. p. 259.
4 Denzinger, nr. 1578.



des hl. Thomas 349

Die Richtigkeit unseres Untersatzes kann von niemand,
der die Erlässe des Apostolischen Stuhles nur einigermaßen
verfolgt und dieselben auch nur oberflächlich angesehen hat,
geleugnet werden. Es sind solche Bestimmungen und
"Weisungen an aile Bischöfe der Kirche, an die Hochschulen
und Seminarien, an wissenschaftliche Vereinigungen und
an die religiösen Orden erfolgt, so daß der verpflichtende

Wille der höchsten kirchlichen Aukto-
rität an die Gesamtkirche in definitiver Form
ergangen ist.

Bald nach dem Antritte seines Pontifibates hat
Leo XIII., dem, wie Benedikt XV. sagt, „nulla fuit anti-
quior cura, quam ut S. Thomam Aquinatem apud Scholas
catholicas in praecipuum honorem restitueretltt, seine
Enzyklika „Aeterni Patris" vom 4. August 1879 an die
Gesamtkirche gerichtet, in der er sein Programm über die
Neubelebung der theologischen Studien im Geiste des
hl. Thomas entworfen hat. Unzähligemal kommt er in
seinen späteren apostolischen Schreiben auf diesen ersten
grundlegenden Erlaß zurück. Wie man also in den übrigen
großen Rundschreiben dieses großen Papstes die katholische

Wahrheit, auch wenn sie nicht immer zum unmittelbaren

Gegenstande des kirchlichen Lehramtes gehört,
ausgesprochen findet, so ist auch in der Enzyklika „Aeterni
Patris" der definitive Standpunkt des Apostolischen Stuhles
enthalten, der allein richtig und für uns von entscheidender
Bedeutung ist.

Pius X. hat in der Enzyklika „Pascendi" vom 7.
September 1907 die Häresie des Modernismus ex cathedra
verworfen. Darüber kann wohl kein Zweifel sein, soll nicht
selbst das feierlichste Urteil der Kirche seiner entscheidenden

Kraft beraubt werden2. Im praktischen Teile dieses
dogmatischen Rundschreibens bestimmt der Papst noch
einmal die Philosophie des hl. Thomas als Fundament des

theologischen Unterrichtes. Dasselbe wiederholt Pius X.
in seinem wieder an die Gesamtkirche gerichteten Motu
proprio „Sacrorum Antistitum" vom 1. September 1910.

46. Mit derselben Entschiedenheit reden die Päpste
zu den einzelnen Ländern und Nationen. Leo XIII. er-

1 „Diuturnae", 15. Febr. 1917. Acta Ap. S. IX, p. 107.
2 Vgl. das Motu proprio „Praestantia", 18. Nov. 1907 ; siehe

Straub, a. a. 0., p. 402.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 24



350 Der theologische Wert der approbierten Lehre

innert die Erzbischöfe und Bischöfe Bayerns an
die Pflicht und die Mittel, den heranwachsenden Klerus,,
den Anforderungen der Zeit entsprechend, auf die höhere-
Greistesbildung vorzubereiten. Zu den theologischen Studien,
sagt der Papst, sollen sie ohne eine gründliche Philosophie
nicht zugelassen werden. „Philosophiam eam intelligimus,
fährt Leo XIII. fort, intimam solidamque, altissimarum in-
dagatricem causarum, patronam optimam veritatis, cuius
virtute neque ipsi fluctuent, neve arripiantur omni vento
doctrinae in nequitia hominum, in astutia ad
circumventionem erroris (Ephes. IV. 14) et queant
etiam doctrinis ceteris adiumenta veritatis subministrare,
captionibus praestigiisque opinionum discussis et refutatis.
Huius rei gratia, ut opera magni Aquinatis essent in
manibus et assidue apteque exponerentur, iampridem
monuimus idemque saepius inculcavimus verbisque gra-
vissimis; et gestit animus optimos inde fructus esse
a clero perceptos, per quam optimos uberrimosque spe
certa expectamus. Scilicet disciplina Doctoris Angelici mire
facta est ad conformandas mentes, mire usum parit com-
mentandi, philosophandi, disserendi presse invicteque
Ratio quidem humana ad cognitionem rerum interiorem
reconditamque libera vult acie penetrare, nec non velle
potest; verum Aquinate auctore et magistro hoc ipso facit
expeditius et liberius, quia tutissime facit, omni procul
periculo transiliendi fines veritatis Eius igitur in schola
adolescat et exerceatur clerus ad philosophiam, ad theo-
logiam existet enim vero doctus et ad sacra praelia Valens
quam qui maxime1."

In einem Schreiben an die französischen
Erzbischöfe und Bischöfe über die Erziehung des Klerus
erneuert Leo XIII. seine Vorschriften über das Studium
der Philosophie und erinnert die Bischöfe an ihre Pflicht,
sich an die "Weisungen der Enzyklika „Aeterni Patris" zu
halten und den 'Klerus in diesem Sinne zu unterweisen2.
Dasselbe tat Pius X., indem er die nämlichen Kirchenfürsten

auffordert: „vos vestros alumnos sacri ordinis non
debetis velle philosophiae praeceptis tan tum imbui, quantum

in légitima litterarum institutione praescriptum est
1 ^Officio sanctissimo", 22. Dez. 1887, Acta Leonis XIII..

III, p. 26.
2 „Depuis le jour", 8. Sept. 1899, a. a. 0., VII, p. 290.



des hl. Thomas 351

publice, sed et uberius et altius, nempe secundum discipli-
nam Thomae Aquinatis, ut solidam deinceps possint sacrae
theologiae reique biblicae scientiam percipere1." Die Bischöfe
versprechen, dieser Aufforderung des Papstes getreulich
nachzukommen: „quare in primis operam dabimus, ut ac-
curatius magistri philosophiam doceant multiplici Ecclesiae
praeconio consecratam, ut providentissime moniti sumus
litteris illis Encyclicis „Aeterni Patris", quarum memoriam
Sanctitas Yestra redintegravit2.u Zuletzt hat die S. C. de
Sem. et de Stud, die nämliche Pflicht in Erinnerung
gebracht, wie wir dies schon oben (Nr. 18) gesehen haben3."

Ähnliche Weisungen ergingen an die Bischöfe
Spaniens4. In einem feierlichen apostolischen Schreiben
über die Neuordnung der Diözesen in Mexiko lesen
wir folgendes: „Nos urget, ut sacri Antistites omnem im-
pendant curam, quo iuventus in spem Ecclesiae efiformandar
Angelici Doctoris sacra et caelesti imbuatur doctrina; ubi
enim iuventus ipsa se in disciplinam et clientelam eiusdem
Angelici Doctoris tradiderit, facile florebit sapientia veri
nominis firmis hausta principiis, ratione atque ordine ex-
plicata5.u

Die gleichen ernsten Worte richtet Leo XIII. an die
Bischöfe in Brasilien6 und Peru7. Pius X. benützt
die Gelegenheit der Vollendung eines theologischen Kon-
viktes an der Universität Freiburg in der Schweiz, um
den Bischof von St. Gallen nochmals an die Bedeutung
der Theologie im Geiste des hl. Thomas zu erinnern,,
„quem non prinoipem solum, sed et scholarum
sacrarum ducem magist rumque et Leo XIII. D e-
cessor iussit esse, et Nos, cum uberrimi certi-
tudine emolumenti, confirmavimus8." '

47. Die Kirche hat kraft göttlichen Auftrages das
unveräußerliche Recht auf die wissenschaftliche
Ausbildung des Klerus, mag sie auf Universitäten,
in Seminarien oder anderen Anstalten erteilt werden. Daher

1 „Sub exitum", 6. Mai 1907, Anal. Ord. Praed. VIII, p. 136..
2 A, a. O., p. 187.
3 Acta Ap. Sed. VIII, p. 412.
4 S. Congr. Stud., IB. Sept. 1897, Anal. Ord. Praed. III, p. 394.
5 „Illud in primis", 28. Juni 1891, Acta Leonis XIII. IV, p. 239.
6 „Ad universas", 27. April 1892, a. a. O., V, p. 61.
7 „Inter graves", 1. Mai 1894, a. a. 0., p. 262.
8 „Novum", 6. Febr. 1906, Anal. Ord. Praed. VII, p. 464.

24*



352 Der theologische Wert der approbierten Lehre

die Sorge des Apostolischen Stuhles für die gründliche
philosophisch - theologische Schulung des priesterlichen
Standes in allen Weltteilen. Außer den bereits angeführten
Äußerungen des Heiligen Stuhles wollen wir an einige
Weisungen des Oberhauptes der Kirche erinnern, die nicht nur
ein beredtes Zeugnis von der allseitigen weltumfassenden
Tätigkeit der Nachfolger des hl. Petrus sind, sondern auch
einen Beitrag zur weiteren Begründung unserer These von
der theologischen Auktorität des hl. Thomas bilden.

Nachdem die Enzyklika „Aeterni Patrisu in der
katholischen Welt einen so freudigen Widerhall gefunden
hatte, suchte Leo XIII. auf alle mögliche Weise seinen
Vorschriften praktische Geltung zu verschaffen. In einem
Schreiben an den Erzbischof von Mecheln legt er dem
belgischen Episkopat ans Herz, an der Löwener
Universität einen eigenen Lehrstuhl zur Erklärung des
hl. Thomas zu errichten, und schließt mit den Worten:
„Date igitur operam legendis sapienter magistris, tuendis
vigilanter studiis optimis, et sie statuite, tanto meliorem
diseiplinarum fore rationem, quanto ad doctrinam Thomae
Aquinatis propius accesserit bu

Dem Erzbischof von Baltimore drückt
derselbe Papst seine große Freude über den von den Bischöfen
der Vereinigten Staaten gefaßten Beschluß aus, eine
katholische Universität zu gründen, betont die überaus

wichtige Aufgabe der katholischen Hochschulen in
unserer Zeit für die Pflege der Wissenschaften und sagt:
„in hunc finem Nos ipsi simul ac Ecclesiae gubernacula
regenda suseepimus, sedulam instaurandis studiis dedimus
operam et praesertim ad praeclaram Thomae Aquinatis
doctrinam restituendam atque in pristinum decus vindi-
candam animum viresque adieeimus, id spectantes, ut in
graviorum diseiplinarum cultu ad nobilissimam veterum
sapientiam informaretur ratio philosophandi, eaque disci-
plinam angelici Doctoris docili studio sequeretur2." Am
29. Juni 1895 richtete Leo XIII. ein zweites Schreiben an
denselben Kardinal-Erzbischof von Baltimore,
spricht seine Befriedigung über die bisherigen Erfolge der
neuen katholischen Hochschule aus, hofft von tüchtigen

1 „Instituto", 25. Dez. 1880, Acta Leonis XIII. I, p. 819.
2 „Quod in novissimo", 10. April 1887, a. a. 0,, II, p. 262.



des hl. Thomas 353

Lehrkräften weitere Fortschritte und dies um so mehr als
ja die Professoren „deliberatum omnino habeant Thomae
sancti Aquinatis certissimam philosophandi rationem
secundum praescripta Nostra religiose persequi ducem1".

Auch bei der Errichtung und Bestätigung der
katholischen Universität in Ottawa ermuntert
Leo XIII., „ut philosophicae ac theologicae institutiones
ex S. Thomae Aquinatis doctrina" geschöpft werden2. Die
gleiche Hoffnung spricht er in einem apostolischen Schreiben
an den Erzbischof von Dublin aus3.

Ebenso fordert Leo XIII. die theologische
Fakultät am katholischen Institut zu Paris auf,
eingedenk des alten Ruhmes der Pariser Hochschule, zu
den großen Scholastikern, besonders aber zum hl. Thomas
zurückzukehren *.

An den Rektor der Universität in Manila
schreibt Pius X.: „sanctum et solemne semper habeatis et
dicto audientes esse huic Apostolicae Sedi, et ducem
philosophandi de divinisque rebus disputandi sequi Thomam5."-

In seinem Motu proprio über die Errichtung des
Leoninischen Institutes zu Anagni bestimmt der
nämliche Papst, daß „doctoribus vero aeque et alumnis
Thomam Aquinatem sequi ducem eiusque doctrinam colere
incorrupte ac tueri lex esto6." — Ähnlich äußert sich
Leo XIII. in einem Breve an das katholische
Institut zu Toulouse7.

Mit gleich entschiedenen Worten wie seine Vorgänger
tritt auch Benedikt XV. für den hl. Thomas ein. In seinem
Schreiben an die theologische Fakultät zu Bologna
hebt der Heilige Vater besonders rühmend die Hochschätzung
des Aquinaten hervor, „cuius doctrinas decessores Nostri
illustres, Leo XIII. et Pius X., maximis extulerunt laudibus
easque scholis catholicis religiose retinendas praescripse-
runt 8."

1 „Benevolentiae", Anal. Ord. Praed. II, p. 266.
2 „Cum Apostolica", 5. Febr. 1889, a. a. 0., III, p. 210.
3 „Novum argumentum", 1. Jänner 1888, a. a. 0., II, p. 3.
4 „In magna et multiplici",* 15. Dez. 1889, a. a. 0., III, p. 29&
5 „Magnopere", 7. %Mart. 1909, Acta Ap. Sed. I, p. 278.
6 „Ad praeclaras", 22. Aug. 1897, a. a. 0., VII, p. 68.
T „Sacrorum", 11. Jänner 1902, a. a. 0., VIII, p. 65.
8 „Sacrae Theologiae", 3. Dez. 1914, Acta Ap. Sed. VI, p. 690.



354 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Es ist ganz begreiflich, daß der Apostolische Stuhl
a,uch mit besonderem Nachdruck für die Beobachtung
seiner Vorschriften in den römischen Hochschulen
bedacht war. Die erste Sorge Leo XIII. war, in Born selbst
die persönlichen und sachlichen Bedingungen für die
Einführung der wahren Lehre des hl. Thomas zu schaffen1.
Am 7. März 1880 wurde das Fest des hl. Thomas zum
erstenmal nach dem Erscheinen der Enzyklika „Aeterni
Patris" in Rom feierlich begangen. Der Papst hielt eine
denkwürdige Ansprache an die in öffentlicher Audienz
erschienenen Professoren und Hörer der römischen
Hochschulen, in der er die Lehre des heiligen Lehrers in
schwungvollen Worten verherrlichte und die Anwesenden
aufforderte: „date igitur operam, ut ad plures quotidie
pertineat tanti magistri disciplina2." Eine ähnliche Allo-
kution hielt Leo XIII. am 18. Jänner 1885, in der wir
folgendes vernehmen: „maiorum rerum scientiam quod
spectat, utiliter videmur et convenienter temporibus fecisse,
quod ad disciplinam Thomae Aquinatis studia clericorum
revocavimus. Et hac de re quod per litteras, nec semel,
aperte monuimus, idem viva voce renovamus: angelicum
Doctorem oportere ducem ac magistrum sequi;
in quo vos, dilecti tili, quanto plus operae studiique collo-
caveritis, tanto plus ad excellentiam doctrinae propius
accessisse iudicatote3."

48. Indessen beschränkte sich die Sorgfalt des
Apostolischen Stuhles nicht auf die Universitäten und Semi-
narien. Die höchsten Wächter des Glaubens und der höheren
Wissenschaften wollen, daß auch der Orden s kl er us, dem
eine überaus wichtige Aufgabe in der Pflege der theologischen

Studien zufällt, sich mit allem Eifer der Lehre des
hl. Thomas befleißige und ihn als seinen eigentlichen
Lehrer betrachte.

So war es früher, wie Leo XIII. in seiner Enzyklika
„Aeterni Patris" rühmend hervorhebt. „Omnes prope con-
ditores legiferos Ordinum religiosorum iussisse constat
sodales suos, doctrinis S. Thomae studere et religiosius
haerere, cauto, ne cui eorum impune liceat a vestigiis tanti

1 „Iampridem", 15. Okt. 1879, a. a. 0., I, p. 112.
2 „Pergratus", 7. Mart. 1880, a. a. 0., I, p. 143.
3 „Alacritas", a. a. 0 II, p. 119.



des hl. Thomas 355

viri vel minimum discedere1." Benedikfc XIII. erinnerte die
Karmeliter an ihre Konstitutionen und befiehlt ihnen, daß
sie „unam (doctrinam) certamque eiusdem Angelici Doctoris,
•clarissimi Ecclesiae Dei luminis, constanti Summorum Ponti-
ficum, Praedecessorum Nostrorum, testimonio laudumque
praeconio tantopere commendatam" beibehalten, lehren und
verteidigen sollen2.

Der moderne Zeitgeist ist dem Ordensstande nicht
günstig gesinnt und eher geneigt, seinen Einfluß im
allgemeinen und besonders auch auf dem wissenschaftlichen
Gebiete zu hemmen, gewiß zum Schaden der Kirche selbst.
Und doch erfordert die Neubelebung der theologischen
Studien im traditionellen Sinne ohne Zweifel die treue
-Mitwirkung des Ordensstandes an der Durchführung der
Vorschriften des Apostolischen Stuhles auch bezüglich der
Lehre des hl. Thomas. Daher versteht man die Wachsamkeit

der Päpste über die theologische Ausbildung des
'Ordensklerus und ihren ernsten Willen, daß der hl. Thomas
•auch in den höheren Lehranstalten der Orden vollauf zur
Geltung komme.

Wir haben schon früher (Nr. 14) gesagt, mit wie
•strengen Worten Leo XIII. der Gesellschaft Jesu
ihre älteren, aber noch immer Gesetzeskraft besitzenden
Vorschriften über die treue Befolgung der Doktrin des

Aquinaten ins Gedächtnis zurückruft. Der Papst will in
vollem Ernste, daß diese alten Verordnungen auch als
Vorschriften des Apostolischen Stuhles eingehalten werden.
Leo XIII. erhofft von der gewissenhaften Beobachtung
seiner Befehle große Vorteile für die katholische Wissenschaft

: „Quod si praescriptis hisce Nostris iidem Societatis
alumni religiose debent omnes diligenterque parere, reli-
giosius debent ac diligentius, tum magistri, conformanda
ad ea iuventute quam docent, tum studiorum praefecti,
vigilando et curando ut intégra ea ipsa valeant et obser-
ventur. Hoc autem ex conscientia officii singulariter prae-
stabunt moderatores, quorum est sodales ad magisteria de-
ligere : neque dubitent sese in ipsa aucfcoritate Nostra tueri,
ut quos obtemperanti ingenio viderint et studiosos doc-
trinae S. Thomae, eos merito foveant provehantque, quos

1 A. a. 0., I, p. 101.
2 „Expoiii Nobis", 14. Febr. 1780, Bull. Ord. Praed. VI, p. 701.



356 Der theologische Wert der approbierten Lehre

vero ad illam (sc. doctrinam S. Thomae) noverint minus-
propensos, eos a magisteriis, respecta hominum nulla, sub-
moveant. Ita in pontificia Universitate Gregoriana, quae
fere est in conspectu Nostro, in quam cogitabiones et curas
non leves contulimus, laetamur optatis iussisque Nostris:
satis admodum esse factum1." Eine sehr klare, eindringliche

Sprache! _
Die Herausgabe einer französischen Ubersetzung der

Werke des gewiß hochverdienten Kirchenlehrers Alphon s

von Liguori benützt Leo XIII., um in einem apostolischen

Schreiben die Aufmerksamkeit seiner zahlreichen.
Verehrer auf die Bedeutung des hl. Thomas, dem auch der
hl. Alphons folgen wollte, zu lenken. „Gratulamur ineepto
vestro, eo nomine, quod cum Sanctus Auetor (Alphonsus)-
saepe in scriptis suis Angeli Scholarum doctrinam se se-
cutum fuisse glorietur, ex huiusmodi recentioris Ecclesiae
Doctoris erga ilium obsequio nova Sancti Thomae doctrinae laus
accedat et gloria, quae gravius etiam commendet instaura-
tionem illam christianae philosophiae, quam Nos studiosissime
per recentes encyclicas litteras Nostras ad Angelici Doctoris-
mentem exigendam suasimus2."

Die Franziskaner - Schultheologie hat sich in ihrer
Mehrheit der Lehre des hl. Bonaventura entfremdet und
sich leider dem unfruchtbaren Kritiker Duns Scotus
angeschlossen. Durch bloße Kritik wird aber keine Wissenschaft,

am allerwenigsten wahre Theologie geschaffen,
Leo XIII. versuchte diesen historischen Gegensatz dadurch:
zu beseitigen, daß er die Söhne des hl. Franziskus einlud,
dem heiligen Freunde des Aquinaten zu folgen, in der
Überzeugung, daß sie dadurch auch den Weg zu Thomas,
selbst leichter finden würden. Gelegenheit dazu bot die
neue kritische Ausgabe der Werke des Doctor Seraphicus..
Leo XIII. richtete am 13. Dezember 1885 ein apostolisches-
Breve an den Generalminister der Franziskaner und
beglückwünschte das Collegium S. Bonaventura zu Quaracchi
zu dieser vortrefflichen Leistung. Er spendet dem hl.
Bonaventura reiches Lob, jedoch gibt er sofort zu verstehen,,
daß der seraphische Lehrer nicht vom Doctor Angelicus
getrennt werden darf. Er führt die Worte Sixtus V. an,,
mit denen dieser die beiden Kirchenlehrer als „duas olivas,.

1 „Gravissime Nosu, 30. Dez. 1892, Acta Leonis XIII, V, p. 142..
2 „Licet Universum*', a. a, 0., I, p. 109.



des hl. Thomas 357

duo candelabra in domo Dei lucentia" und „duas Stellas
exorientes ex duabus clarissimis regularium Ordinum fa-
miliis" bezeichnet. Schließlich faßt Leo XIII. die Bedeutung
des Bonaventurastudiums in folgenden "Worten zusammen :

„Nullo modo dubitandum, quin catholici praesertim iuvenes-
in spem Ecclesiae succrescentes, qui ad philosophica ac
theologica studia secundum Aquinatis doctrinam sectanda.
se conférant, perlegendis S. Bonaventurae operibus pluri-
mam utilitatem sint hausturi1."

Eine noch deutlichere und entschiedenere Sprache-
führt Leo XIII. zwölf Jahre später in einem ebenfalls an
den G-eneralminister der Franziskaner gerichteten
Schreiben, dessen Inhalt in den weitesten Kreisen
beherzigt werden sollte. „Ad haec teu, so redet der Papst den
Ordensgeneral an, „qui magistratum Ordinis maximum geris,
volumus pro tua prudentia diligenter attendere. De studio-
maiorum disciplinarum satis commonstrant Litterae Nostrae
Encyclicae Aeterni Pat ris, qua sit ingrediendum via.
Discedere inconsulte ac temere a sapientia Doctoris Ange-
lici, res aliéna est a voluntate Nostra eademque plena,
periculi. Perpetua quidem sunt humanae cogitationis
itinera, augeturque accessionibus fere quotidianis scientia
rerum ac doctrina: quis autem nolit his rebus sapienter
uti, quas recentiorum pariat eruditio et labor sed qui
vere philosophari volunt, vèlle autem potissimum debent
religiosi viri, primordia ac fundamenta doctrinae in Thoma
Aquinate ponant. Eo neglecto in tanta ingeniorum licentia,
pronum esse in opinionum portenta delabi atque ipsa ra-
tionalismi peste sensim afflari, iam res et facta testantur.
Quid si eiusmodi aliquid in eos abrepat, quibus officium
sit instituere cupidam religiosae professionis iuventutem?
Sanctum itaque sit apud omnes beati Francisci alumnos
Thomae nomen ; vereanturque non sequi ducem, quem bene
scripsisse de se Iesus Christus testabatur 2.u — Selbst die
Restaurierung der Franziskanerkirche in Bologna benützt
der große Papst, um die Söhne des seraphischen
Patriarchen auf die Bedeutung des Aquinaten in der Philosophie
hinzuweisen3.

1 „Quod uuiversa", Op. S. Bonaventurae, ad Claras Aquas, 1887.
III. p. II.

2 „Nostra erga", 25. Nov. 1898, Acta Leonis XIII. VII, p. 204..
3 „Quem vos", 13. Juni 1894, a. a. 0., V, p. 270.



-358 theologische Wert der approbierten Lehre

Die Vollendung der erwähnten kritischen Neuausgabe
der Werke des seraphischen Kirchenlehrers benützte auch
Pius X., um in einem apostolischen Schreiben an den
'Generalminister Schuler noch einmal die Aufmerksamkeit
des ganzen Franziskanerordens auf die Philosophie und
'Theologie unseres heiligen Meisters hinzuweisen1.

Die Liebe Leo XIII. zu der großen Benediktinerfamilie
ist bekannt. Die Gründung des internationalen

Collegium' Anselmianum am Aventin in Rom ist
sein eigenstes Werk. Es ist also begreiflich, daß dieses
Kolleg, eingedenk seines hohen Gönners, dessen Absichten
auf wissenschaftlichem Gebiete zu \erwirklichen trachtete.
Das Anselmianum ist auch zu einer Heimstätte ernster
thomistischer Studien geworden. Es genügt, den Namen
Josef Gredt zu nennen, um das philosophisch-theologische
Programm dieser verdienstvollen Hochschule zu
kennzeichnen2.

Doch mußte für die Aufrechterhaltung und Förderung
des mit so großem Eifer Begonnenen gesorgt werden. Dies
tat Pius X. gelegentlich der Erneuerung und Erweiterung
der Rechte des Anselmianum bezüglich der Verleihung der
akademischen Grade. Der Papst knüpft dieses Recht an
die Bedingung „ut Professores Collegii Anselmiani in re
tum philosophica tum theologica doctrinam semper se-
quantur Aquinatis, atque in praelectionibus sacrae theo-
logiae pro alumnis, qui ad gradus academicos contendunt,
ipsum textum S. Thomae adhibeant3," was wir bereits
früher (Nr. 17) hervorgehoben haben.

Es würde zu weit führen, wollten wir noch weitere
Erlässe der Päpste an Korporationen, Zeitschriften usw.
anführen; denn auch letztere unterstehen der Wachsamkeit
des Heiligen Stuhles. So schreibt z. B. Leo XIII., um nur
diesen einen Fall anzuführen, an die Herausgeber der von
den Vätern der Gesellschaft Jesu redigierten
„Civiltà Cattolicaa: „Eorum esse singulare munus in-
stitutumque debet, romani Pontificatus iura defendere,
philosophiae se ac theologiae dedere, idque hac sibi velut

1 „Doctoris Seraphici", 11. Apr. 1904, Anal. Ord. Praed. VI,
;p. 538.

2 Vgl. das an ihn gerichtete apostolische Schreiben „Pergrato",
110. Aug. 1912, Acta Ap. Sed. IV, p. 564.

3 „Praeclara", 24. Juni 1914, Acta Ap. Sed. VI, p. 335,



des hl. Thomas 359

lege imposita, ufc Thomam Aquinatem sequantur in utra-
que facultate ducem, eiusque doctrinam praecipuo quodam
studio colant, tueantur1."

"Wer könnte nach allen diesen Dokumenten voraussetzen,

daß der Apostolische Stuhl, der kraft göttlicher
"Verheißung die Gesamtkirche, Hirten wie Schäflein, im
Glauben befestigen soll, in seinen Weisungen und Verordnungen

über den philosophisch-theologischen Unterricht
sich geirrt und uns ein Lehrsystem vorgeschrieben habe,
in dem nicht die reine Wahrheit enthalten wäre und dessen
Studium wir uns nicht mit vollem Vertrauen widmen
könnten

Das philosophisch-theologische Lehrgebäude des Aqui-
naten ist also ein Gegenstand der allgemeinen kirchlichen
Gesetzgebung und dadurch zugleich mittelbares Objekt des
kirchlichen Lehramtes. Daraus folgt auf Grund unserer
früheren Erörterungen, daß es, als ein Ganzes betrachtet,
nicht nur in sich wahr ist, sondern zugleich als eine
theologische Beweisquelle und ein locus theologicus im eigentlichen

Sinne des Wortes angesehen werden muß.

VI. Die Lehre des hl. Thomas im Kampf gegen
die Häresie

Der Heiland hat Petrus, den übrigen Aposteln und
in ihrer Person seiner Kirche den Heiligen Geist
versprochen, der bei ihnen bleiben und sie in alle zur Leitung
der von Christus erlösten Seelen erforderlichen Wahrheit
einführen soll2. Sie muß demnach vom Heiligen Geiste
über jene wissenschaftlichen Mittel erleuchtet werden, die
zur ßeinbewahrung, Verteidigung und Erklärung der
Glaubenswahrheiten führen, da sie nur auf diese Weise
ihrer göttlichen Sendung treu nachkommen kann und eine
Verirrung auf diesem Gebiete notwendig auf ihren Stifter
zurückfallen müßte.

Seit Jahrhunderten nun sieht die Kirche gerade in
der Lehre des hl. Thomas das geeignetste Mittel im Kampfe
sowohl gegen jede Häresie als auch gegen jede falsche
Philosophie, ja sie erklärt geradezu seine Philosophie als

1 „Sapienti consilio", 8. Juli 1890, Acta Leonis XIII. IV, p. 64.
Vgl. auch „Commentariorum", 18. Mart. 1899, a. a. 0., VII, p, 387.

2 Joh. 14, 26.



360 Der theologische Wert der approbierten Lehre

die beste und seine Lehre als den Maßstab und Prüfstein
der wahren kirchlichen "Wissenschaft. Dies ist ein neuer
Grund, um von der vollen "Wahrheit der Doktrin unseres
Lehrers überzeugt zu sein und um sie als einen locus
theologicus zu betrachten.

Unser erster Satz steht außer jedem Zweifel, da man
sonst mit den alten Protestanten zu dem Schlüsse kommen
würde, die Kirche könne durch längere Zeit vom Heiligen
Geiste verlassen sein und sich in den wichtigsten
Angelegenheiten irren. Man müßte folgerichtig mit den Modernisten

die Behauptung wagen, die Kirche sei nicht
imstande, den wissenschaftlichen und ethischen Bedürfnissen
der Zeit zu entsprechen, was Pius X. durch die
Zensurierung folgender Sätze verurteilt hat: „ecclesia sese praebet
scientiarum naturalium et theologicarum progessibus iufen-
sam", und „ecclesia sese praebet imparem ethicae evangelicae
efficaciter tuendae, quia obstinate adhaeret immutabilibus
doctrinis, quae cum hodiernis progressibus componi ne-
queunt", ferner: „Catholicismus hodiernus cum vera scientia
componi nequit Auch die Aftersynode von Pistoja
meinte, in den letzten Jahrhunderten seien in der Kirche
wichtige religiöse Grundwahrheiten verdunkelt worden, was
von Pius VI. als eine Häresie verworfen wurde2.

Unser Untersatz findet in den Aussprüchen der höchsten
Wächter der katholischen Wahrheit seine Begründung.

Der Apostolische Stuhl nennt die Lehre
des Aquinaten die vollkommenste und beste.
Leo XIII. erklärt, sich auf seine Enzyklika „Aeterni
Patrisu berufend, .„opt im am philosophandi formam
earn esse, quae ingenio studioque sancti Thomae
Aquinatis, totius sapientiae veteris opibus
conquisitis, ad immortalitatem est elaborata,
quaeque per omnes insequentes aetates summam cultoribus
suis laudem decusque comparavit8." In seinem System
„quid sapientia possit splendidissime elucet4*. „Haec sane
admirabilis fidei cum ratione consensio et conspiratio
in uno velut constricta aedificio unoque in conspectu ex-
posita, elucet vel maxime in opere S. Augustini quod est.

1 Denzinger, nr. 2057, 2063, 2065.
2 A. a. 0., nr. 1501.
3 „Pergratus", 7. Mart. 1880, Acta Leonis XIII. I, p. 142.
A A. a. O., p. 143.



des hl. Thomas 361

de Civitate Dei, pariterque in Summa utraque
S. Thomae Aquinatis; qui bus libris conclusa pro-
fecto habentur quaecunque erant a quibusque
sapientibus acute cogitata et disputât a, ex
iisque licet capita, et fontes arcessere eius eminentis do-
ctrinae quam nominant theologiam christianam1."

Mit gleicher Entschiedenheit betrachtet der Apostolische

Stuhl die Philosophie und die darauf aufgebaute
Theologie des Aquinaten als das geeignetste Mittel
gegen die Übel der Zeit, und zwar sowohl jener, an
denen die menschliche Gesellschaft im allgemeinen, als auch
die kirchliche Wissenschaft im besonderen teilweise leidet;
da die Prinzipien, die der heilige Lehrer in seinen
wissenschaftlichen Forschungen mit wunderbarer Klarheit und
logischer Schärfe entwickelt, einen von allen Zeiten
unabhängigen, daher immer geltenden Wert haben. Darum ist,
wie die Wahrheit selbst, so auch die Lehre des
Aquinaten immer zeitgemäß.

So erklärt Pius X., der Aquinate altert nicht2,
und Leo XIII. sagt diesbezüglich: „ad hos (errantes) sa-
nandos et eis gratiam cum fide catholica restituendos,
praeter supernaturale auxilium nihil esse opportunius arbi-
tramur, quam solidam Patrum et Scholasticorum doctrinam,"
unter denen der hl. Thomas als ihr Fürst den ersten Platz
einnimmt. „Domestica vero", fährt er fort, „atque civilis ipsa
societas, quae ob perversarum opinionum pestem quanto in
discrimine versetur universi perspicimus, profecto pacatior
multo et securior consisteret, si in Academiis et scholis
sanior traderetur et magisterio Ecclesiae conformior do-
ctrina, qualem Thomae Aquinatis volumina complectuntur8.ß
Dasselbe sagt der Heilige Vater von allen anderen Gebieten
des menschlichen Wissens.

Ein andermal sagt der nämliche Papst von der
Philosophie des hl. Thomas, wie wir schon einmal angeführt
haben : „maxime natam aptamque esse apparet tum deiiciendis
srroribus insanienti nostrorum temporum sapientia partis,
tum contra stabiliendis firmiter ordinis aequitatis, iustitiae
fundamentis, quibus tranquillitas reipublicae, salus popu-

1 „Officio sanctissimo" ad Archiep. et Episc. Bavariae, 27. Dez.
1887, Acta Leonis XIII. III, p. 25.

2 „Aquinatis disciplinam", 16. Juli 1913, Acta Ap. Sed. V, p. 487.
3 „Aeterni Patris", Acta Leonis XIII. I, p. 105.



362 Der theologische Wert der approbierten Lehre

lorum germana gentium humanitas continentur1.a Und
wieder hören wir von demselben Papst, die Bischöfe, die
Universitäten, die seine Enzyklika „Aeterni Patris" willig
aufgenommen hatten : „sibi non secus ac Nobis exploratum
esse affirmant, in doctrinis Thomisticis eximiam quamdam
inesse praestantiam, et ad sananda mala, quibus nostra
premitur aetas, vim virtutemque siugularem2." „Atque
illud est permagnum, fährt er fort, quod eius doctrina,
cum instructa sit atque apparata principiis latissime paten-
tibus, non ad unius dumtaxat, sed ad omnium tempo-
rum necessitates est apt a, et ad pervincendos
errores perpétua vice renascentes maxime
accommodât a. Eadem vero, sua se vi et ratione confirmans,
invicta consistit, atque adversarios terret vehementer 3.a Es
ist dem heiligen Lehrer gelungen, „ut et superiorum tem-
porum errores omnes unus debellarit, et ad profligandos,.
qui perpétua vice in posterum exorituri sunt, arma in-
victissima suppeditarit4.

Pius X. erwartet von der richtigen Anwendung der
Philosophie des hl. Thomas den Sieg über die verirrten
Gelehrten unserer Zeit. ;,Confidimus fore, schreibt er,.

doctrinam Aquinatis incorruptam atque integram pro-
pagando, ipsos, qui a Christiana philosophia alieni sunt,
paullatim adducatis, ut nunc adeant sapientiae fontem in omni
genere disciplinae uberrimum5." Auch Benedikt XV.
versichert uns: „divino munere illuxit (S. Thomas) Ecclesiae
ad verum affirmandum omnesque errores in reliquum tempus
convincendos6."

Der katholische Lehrer muß ganz besonders geeignet,
sein, jene, die der geoffenbarten Wahrheit widersprechen
oder sie in einem verdorbenen Sinne erklären, zu
widerlegen7, und in der Tat ist der Kampf gegen die
Häresie eine der Hauptaufgaben der Theologie. Nun
erklären aber die Päpste, daß der hl. Thomas gerade hierin
sich unschätzbare Verdienste erworben hat und daß er das

1 „Pergratus", a. a. 0., p. 142.
2 „Cum hoc sit", a. a. 0., p. 147.
5 A. a. O., p. 148.
4 „Aeterni Patris", a. a. 0., p. 101.
5 „Haud sane" ad P. Montagne, Dir. „Revue Thomiste", 28. Nov.

1903, Acta Ap. Sed. I, p. 138.
6 „In coetu sodalium", 29. Okt. 1916, Acta Ap. Sed. VIII, p. 397.
7 Tit. 1, 9. •



des hl. Thomas 36&

unbesiegbare Bollwerk des Glaubens und der theologischen
Wissenschaft ist.

Pius V. preist die hohen Verdienste des hl. Thomas
besonders auf diesem Gebiete wie folgt: „quoniam Omni-
potentis Dei Providentia factum est, ut Angelici Doctoris
vi et veritate doctrinae, ex eo tempore, quo coelestibus
civibus adscriptus fuit, multae, quae deinceps exortae sunt
haereses confusae et convictae dissiparentur, quod et antea
saepe et liquido nuper in sacris Concilii Tridentini decretis
apparuit, eiusdem memoriam, cuius meritis orbis terrarum
ex pestiferis quotidie erroribus liberatur, maiori etiam,
quam antea, grati et pii animi affectu colendam statuimus.1"
Paulus V. nennt den Aquinaten „splendidissimus catholicae
fidei athleta, cuius scriptorum clipeo militans Ecclesia
haereticorum tela féliciter eludit2". Ein andermal wird der
heilige Lehrer von demselben Papst als „catholicae Ec-
clesiae defensor et haereticorum expugnator" bezeichnet3,
Ähnlich sprechen auch andere Päpste, so z. B. Sixtus V.4,
Alexander VII.5, Benedikt XIII.6.

In neuester Zeit ist die Kirche von einer alle früheren
übersteigenden Gefahr heimgesucht worden, von der Häresie
des Modernismus. Dieser hat nicht die Leugnung einer
einzelnen geoffenbarten Wahrheit zum unmittelbaren Ziele,
sondern die prinzipielle Untergrabung des gesamten
übernatürlichen Lehr- und Heilsgebäudes. Er strebt nicht mehr
und nicht weniger an als den Eintausch oder die
Versöhnung der ewigen Wahrheiten Gottes mit den
sogenannten fortschrittlichen, wissenschaftlichen Anschauungen
unseres verirrten Zeitalters ; oder, wie man kurz und bündig
zu sagen pflegt, den Ausgleich zwischen der
modernen geistigen Kultur und dem Christentum.
Und wie diese letztere alle Gebiete der menschlichen
Erkenntnis und Tätigkeit beeinflußt, so mußte auch der
Modernismus folgerichtig mehr oder weniger auf alle bisher
festgehaltenen Lehren der Philosophie und Theologie
verheerend einwirken.

1 „Mirabilis", 11. April 1567, Bull. Ord. Praed. V, p. 155.
2 „Splendidissimi", 17. Bez. 1607, a. a. 0., p. 657.
3 „Cum sicut", 20. Okt. 1614, a. a. 0., p. 699.
4 „Triumphantis", 14. Mart. 1588, Bull. Ord. Praed. V, p. 459...
5 „Litteras", 7. Aug. 1660, a. a. 0., VI, p. 197.
6 „Pretiosus", 26. Mai 1727, a. a. 0., p. 622.



364 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Schon Pius IX. hat in seinem Syllabus, dem eine
unfehlbare Auktorität zukommt1, den Satz verworfen: „Roma

nus Pontifex potest ac debet cum progressu,
cum liberalismo et cum recenti civilitate sese
reconciliare et componere2," Indessen ist jene
moderne Geisteskultur, die zu Zeiten Pius X. innerhalb
gewisser kirchlichen Kreise sich zuerst bemerkbar machte,
im Laufe der letzten Jahrzehnte geradezu unheimlicherweise

in die Höhe geschossen und selbst manche Söhne
der Kirche fühlten sich unter ihrem Schatten recht wohl,
mährten und sättigten sich von ihren giftigen Früchten.

Pius X., von der göttlichen Vorsehung dazu
auserwählt, diese neueste Gefahr, die in den Schafskleidern

-der „Versöhnung", der „Wissenschaftlichkeit", der
„Forschung" aufgetreten war, zu entlarven und zu bekämpfen,
nennt sie omnium haeresum collectum3", eine „exi-
tiosa lab es" und eine Krebskrankheit4.

Die Ursache dieser fundamentalen Geistesverirrung
ist durchaus nicht die hohe wissenschaftliche Bildung ihrer
Vertreter noch die Gewißheit der Resultate ihrer
Forschungen. Der Grund, warum die Modernisten so
selbstbewußt auftreten, sagt der Heilige Vater, „non ea sane
causa est, q u o d solida polleant exquisitaque
scientia; siquidem rationem inter et fidem nulla potest
esse vera dissensio (Cone. Vat. Const. Dei fil. cap. 4); sed
quod ipsi de se mirabiliter sentiunt ; quod pestifero quodam
huius aetatis afflati spiritu, sub impuro quasi coelo crasso-
que vivunt; quod rerum sacràrum cognitionem,
quam aut nullam habent aut confusam atque
permixtam, stulta cum audacia coniungunt5."

Dazu gesellt sich als weiterer Grund, der übrigens
seit Paulus7^ Zeiten in allen Häresien sich vorfindet, die
ungebundene Neuerun g s suc ht auf dem ewig geltenden
Gebiete der wahren Philosophie und Theologie. „Hoc novi-
tatis Studium", so spricht schon Leo XIII.7, „cum homines

1 Straub, De Ecclesia, II, p. 898 ff, 551; Tosi, Vorlesungen über
-den Syllabus, p. 15; De Groot, De Ecclesia2, p. 581.

2 Denzinger Nr. 1780.
3 Pascendi (Herder), p. 82.
4 „Communium rerum", 21. April 1909, Acta Ap. Sed. I, p. 350.
5 A. a. 0.
' I. Tim. 6, 20; II. Tim. 4, 3; Hebr. 13, 9.
7 „Aeterni Patris", Acta Leonis XIII, I, p. 103—104.



des hl. Thomas 365

imitations trahantur, catholicorum quoque philosophorum
animos visum est alicubi pervasisse, qui patrimonio antiquae
sapientiae posthabito, nova moliri, quam vetera novis
-augere et perficere maluerunt, certe minus sapienti consilio
et non sine scientiarum detrimento." Um dieser Gefahr
entgegenzutreten, sagtPiusX.1, hat Leo XIII. den Aquinaten
zum Führer und Meister in den katholischen Hochschulen
wieder eingeführt.

Nichts steht dieser zügellosen Neuerungssucht oder,
was dasselbe ist, der falsch verstandenen und
gehandhabten Freiheit der Wissenschaft so sehr
im Wege als die scholastische Philosophie und die auf diese
•aufgebaute Theologie und jene des hl. Thomas im
besonderen Sinne. Darum kann es auch keine bessere
Empfehlung des Systems unseres heiligen Lehrers geben als
die Furcht und Angst des Modernismus, dieser „incensa
novitatis libido2" vor der Lehre des Aquinaten einerseits
und anderseits die eindringliche Aufforderung des Apostolischen

Stuhles, im Kampfe gegen diese neueste Gefahr
für Kirche und Glauben sich der Philosophie und Theologie

des englischen Lehrers zu bedienen. Ja wir können
hinzufügen, wenn die hierzu berufenen Kreise rechtzeitig
mit vollem Eifer die Bestimmungen der Kirche über das
Studium des hl. Thomas befolgt hätten, so wäre der
Modernismus entweder gar nicht emporgekommen oder er
hätte wenigstens nicht so viel Schaden, Verwirrung und
Erbitterung hervorgerufen, als es leider der Fall
gewesen ist.

Schon Leo XIII. beklagt sich über den Mangel an
ausgiebigem Erfolg seiner Bemühungen, die Einführung
der Philosophie des" hl. Thomas betreffend, in einem zwar
unmittelbar an die französischen Bischöfe gerichteten, aber
gewiß nicht für diese allein berechneten Schreiben im Tone
eines betrübten väterlichen Herzens8. Noch am Abende seines
langen, für die Wiederherstellung der thomistischen Studien
unermüdlichen Pontifikates schreibt er an den Bischof von
Verdun: „Que ceux qui s'appliquent à l'enseignement et

1 „In praecipuis laudibus", 23. Jänner 1904, Anal. Ord. Praed. VI,
p. 441.

2 „Communium rerum", Acta Ap. Sed. I, p. 350.
3 „Depuis le jour", 8. Sept. 1899, Acta Leonis XIII. VII,

p. 290-291.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 25



366 Der theologische Wert der approbierten Lehre

à l'étude de la Théologie et de la philosophie, considèrent,
comme leur devoir capital, après avoir laissé de côté les-
inventions d'une vaine philosophie, de suivre
St. Thomas d'Aquin et de le cultiver comme leur maître et
leur chef1."

Bald nach seiner Thronbesteigung fordert Pius X.,.
indem er alle Verfügungen seines Vorgängers über das
Studium des hl. Thomas ausdrücklich und feierlich approbiert,

alle Vertreter der kirchlichen Wissenschaft auf, „ut.
solertiam laboresque suos conférant maxime ad coercendam,

pro virili parte communem illam rationis Fideique pestem,
quae longe lateque serpit: neorationalismum dici-
mus Im Kampfe gegen diese neue Gefahr hat das

„divinum ingenium" des hl. Thomas ausgezeichnete Waffen
geliefert, die man gewissenhaft benützen muß2.

Auch in seinen späteren Äußerungen betont Pius X.
beständig, daß dieser „Neorationalismus", der später amtlich

„Modernismus" genannt wurde, auf die Äußeracht-
lassung, Verachtung und Geringschätzung, kurz auf die
Unkenntnis der scholastischen Philosophie und namentlich
jener des hl. Thomas zurückzuführen ist. Es ist klar, daß
diese neueren, höchst gefährlichen und irrtümlichen Lehren,
sagt Pius X., nur „a superbo quodam fastidio sapientiae
veteris quo ratio philosophandi principum scholasticorum,
quamquam multiplici Ecclesiae praeconio consecrata, con-
temnuntur", ihren Ursprung haben können3. Die Modernisten

„philosophiam ac tbeologiam scholasticam derident
passim atque contemnunt4." „Plures hodie nimium studiosi
novitatis, veterem Thomae sapientiam aut fastidiunt
aut certe non tanti faciunt, quanti par est5".

Benedikt XV. ist auch hierin vollkommen eines Sinnes,
mit seinem großen Vorgänger. Er will, daß der Aquinate
allen, die nach wahrer religiöser Bildung streben, „lumen
prope divinum afferat ingenii sui. Constat enim mo-
dernistas, qui dicuntur, ideo tarn longe a Eide in
tantas opinionum varietates aberrasse, quod

1 Vgl, S. Coogr. Sem. et Stud., 80. Sept. 1916, Acta Ap. Sed. VIII*
p. 418.

2 „In praecipuis", 23. Jänner 1904, Anal. Ord. Praed. VI, p. 442.
3 „Sub exitunr', 6. Mai 1907, Anal. Ord. Praed. VIII, p. 186..
4 „Pascendi", Herder, p. 90.
5 „Haud sane", 23. Nov. 1908, Acta Ap. Sed. I, p. 188.



des hl. Thomas 367

sancti Thomae principia disciplinamque n e-
glexerint1".

Es kann uns darum gar nicht überraschen, sondern muß.
uns fast selbstverständlich erscheinen, daß in der vordersten
Reihe im Kampfe gegen den Modernismus gerade die
treuen Schüler des großen Meisters von Aquino sich
befanden. Um nur einen, wohl den unerschrockensten, zu
nennen, wer hat sich mehr den erbittertsten Haß aller
mehr oder weniger antischolastisch und modernistisch
gesinnten Kreise zugezogen als gerade der unermüdliche
Vertreter und Verteidiger der echten thomistischen Lehre,
Prälat E. Commer, dessen unvergängliche Verdienste im
Dienste der katholischen Wahrheit entsprechend zu
würdigen einer späteren, einsichtsvolleren und hoffentlich auch
dankbareren Zeit vorbehalten bleibt.

Oommer tat nur seine Pflicht als Lehrer der Theologie,

als er gegen Schell „aberrantem a sententia catho-
lica", wie Papst Pius X. feierlich erklärt, wohlgerüstet mit
den Waffen des hl. Thomas, aufgetreten ist. Schell, dessen
Schriften nur verurteilt wurden, weil in ihnen „no varum
venenum rerum alienaeque a catholica fide
doctrinae", wie abermals der höchste Wächter der
katholischen Wissenschaft hervorhebt, enthalten sind, fand
Anhänger und Verteidiger fast ohne Zahl in allen Kreisen;,
seinem Gegner, der den Mut hatte, sich der neuen
Strömung wie eine starke Mauer entgegenzustellen, mußte der
Apostolische Stuhl selbst zu Hilfe eilen. „Summa Nos
voluptate complexi opus sum us, findet sich der
Heilige Vater genötigt, an Commer zu schreiben, quod
earn in rem, aetati nostrae civibusque maxime tuis sane

quam utilem, condidisti, ut qui Hermanni Schell obte-
gantur scriptis errores, extraendo iudicares disceptandoque
reiceres Quae cum ita sint, egregie te de Religione ac
de doctrina meritum edicimus, ac theologi te munere
functum praeclare arbitramur, qui, eo germane
declarato quid in propositis rebus Ecclesia sentiat, cautum
fidelibus esse volueris. Tibi idcirco ex animo gratu-
lamur: simul vehementi hortamur desiderio, ne reprehen-
siones adversariorum veritus, quas honori tibi et incitamento
esse oportet, mentem aut calamum a catholico tuende

1 „Sanctum ac salutare", 5. Mai 1916, Divus Thomas III, p. 258-

25*



368 Der theologische Wert der approbierten Lehre

dogmate .revoces,;", Von den Anhängern Schells hingegen
sagt Pius X., daß sie „vel ignoratione occupari jveritatis
catholicae sunt existiinandi, vel Auctoritati Sedis Apostoli-
cae obsistere1." i; ;

In der Tat ist das päpstliche, Breve ;vom 14. Juni
1907 an Gommer ein hochwichtiges Dokument, das offenbar
eine lehramtliche Kundgebung,- des Apostolischen Stuhles;
ist. Seine Bedeutung wird, noch gesteigert durch den
ausdrücklichen Befehl des Papstes an die Bischöfe, es amtlich;
zur Kenntnis des Klerus und Volkes gelangen zu lassen;2,
ein Ereignis, das nur selten in der Kirchengeschichte auf/
gezeichnet sein dürfte. Zugleich ist dieses apostolisch©
Schreiben ein Beitrag von höchster Bedeutung zur
Beurteilung der Theologie und der Theologen am Eingang, des,
20. Jahrhunderts. LLu.h

Für die Schule des hl. Thomas ist aber die ganze
Scheil-Commer-Angelegenheit insofern eine große Grenug-
tuiing^/äls aus ihr solch wackere Verteidiger der kathoji-j
sehen Wahrheit und so mutige Bekämpfer der modernistischen
Bewegung hervorgegangen sind. Die Bedeutung des Doptor
Angelicus für unsere Zeit tritt dadurch noch klarer
hervor.

J;/

Übrigens hat schon Leo XIII. auf jene großen ,öe~
fahren und Irrtümer hingewiesen, die die Vernachlässigung
der Lehre des Aquinaten nach sich ziehen muß. „Bo
(Thoma) neglecto, so spricht er, in tanta inge.ni-
orum licentia pronum esse in opinionum por-
tentadelabi atque ipsa rational is mi peste sen-
sim affari, nimium iam res et facta, testantur3ti.(
Dasselbe sagt mit ebenso entschiedenen Worten Pius X.
Die Lehre des Aquinaten. „nec sana ratio vult negligi nec.
Religio p'atitur ulla ex parte minui. Ëo vel magis, quod
si /catholica Veritas valido hoc prabsidio (Thoma) semel
destituta fuerit, frustra ad earn defendendam quis admini-
culum petat ab ea philosophia cuius prineipia cum Materia-
lismi, Monismi, Pantheismi, Socialismi variique Modernismi
erroribus aut communia sunt aut certe non repugnant.

• r i? -i
1 „Summa Nos voluptate", 14. Juni 1907. Vgl. Commer, Hermann

Schell und der f'ortschr. Katholizismus, 2. Aufl. 1908, p. X—XI.
LA. a. 0.; p. 878. : <-
3 „Nostra erga" ad Min. Gen. Ord. Minorum, 25,-Nov. 1898,

Acta Leonis XIII. VII, p. 204—205. «



des hl. Thomas 369

Nam quae in philo sophia San6 ti Thomae sunt
capita, non ea haberi debent in opinionum
généré, de quibus in utramque partem disputa re
licet, sed velut fundamenta in quibus omni's
naturalium divinarumque rerum scientia con-
sis tit1."

Es ist demnach begreiflich, daß der Apostolische
Stuhl zu der Erklärung sich ermächtigt fühlt, daß die
Außerachtlassung der Lehre des hl. Thomas
vielfach zum Abfall vom Glauben führt.

So schreibt Pius X. an den Rektor der Universität
Manila: „in hoc agitation^ studiorum (S. Thomae) nun-
quam a christianae veritatis régula aberrabitis, quod non
paucis hodie contingit, dum suo ipsorum iudiciö aut
suspectae certorum hominum auctoritati plus aequo
indulgent2."

In seiner herrlichen Enzyklika anläßlich der achten
.Zentenarfeier des hl. Anselm, die wir als den reinsten
Ausdruck seines hohenpriesterlichen Herzens, das als ignis
ardens für die Ehre Gottes und das Heil der Seelen glühte,
bezeichnen möchten, ermahnt Pius X. eindringlich die
Bischöfe, „ut saluberrimos christianae sapientiae fontes, ab
Augustino primo reclusos, ab Aquinate locupletatos uber-
rime" dem jungen Klerus eröffnen sollen. Auf die Enzyklika

„Aeterni Patris" und auf seine Modernismus-Enzyklika
verweisend, fährt der Papst fort: „Patent heu ni-

mium ruinae, quae neglectis hisce studiis, aut nee certa
nec tuta via suseeptis, effössae sunt, quum non pauci,
etiam e clero, nec -idonei nec parati minime dubitarint
praesumendo in altissimas de fide quaestiones assurgere3."

Hinwieder belobt der Heilige Vater die französische
Bearbeitung der Summa theologica des Aquinaten — „operis
hodie praesertim accomodatissimi, quando qui a Thorn a

discedunt, iidem videntur eo ad ultimum agi,
ut ab Ecclesia desciscant4." 0

/ „Doctoris A;ngelici", 29. Juni 1914, ücta Ap. Sed. VI, p. 337—338.
2 „Magnopere-y 7,» Mart. 1909, Acta Ap. Sed. I, p. 275,

'3 „Communium rerum", 21. April 1909, Acta Ap. Sed. I,
p. 383-384.

4 „Delata Nöbis'" ad P. Pègues 0. P., 17. Nov. 1907, Anal.
Ord. Praed. VIII, p. 322. *f



370 Dßr theologische Wert der approbierten Lehre

Aus all dem entnehmen wir, daß sowohl der Apostolische

Stuhl als auch die Häretiker und alle durch die
verschiedenen Zeitirrtümer beeinflußten Geister, freilich
vom entgegengesetzten Gesichtspunkte aus, ganz genau
wissen und auch zugestehen, welch geheimnisvolle,
unüberwindliche Kraft im thomistischen Lehrgebäude enthalten
ist. „Haec quoque, sagt Leo XIII., palma viro incompara-
bili reservata videbatur, ut ab ipsis catholici nominis
adversariis obsequia, praeconia, admirationem extorqueret.
Nam exploratum est, inter haereticarum factionum duces
non defuisse, qui palam profiterentur, sublata semel e medio
doctrina Thomae Aquinatis, se facile posse cum omnibus
catholicis doctoribus subire certamen et vincere et Ecclesiam
•dissipare. Inanis quidem spes, sed testimonium non inane1".

Somit erscheint der hl. Thomas als der Hort der
kirchlichen Orthodoxie und als Prüfstein der im Geiste der
Kirche stets arbeitenden und fortschreitenden Philosophie
und Theologie. Seine Lehre, zunächst seine Summa theo-
logica, teilte durch alle Jahrhunderte das Schicksal der
kirchlichen Wissenschaft2.

Wollen wir demnach an der göttlichen Leitung der
Kirche nicht irre werden, so müssen wir nach dem
Gesagten zu dem Schluß gelangen, daß das kirchliche Lehramt

uns in der Lehre des hl. Thomas das geeignetste
Mittel an die Hand gegeben hat, den Glaubensschatz rein
und makellos zu bewahren und ihn gegen die Gefahren,
Angriffe und Entstellungen aller Zeiten zu verteidigen.
Das kann aber nur dann der Fall sein, wenn das System,
das philosophisch-theologische Lehrgebäude des engelgleichen
Lehrers selbst inhaltlich vollkommen wahr und eine sichere
Quelle der theologischen Beweisführung, ein locus theolo-
gicus ist.

VII. Das Verhältnis des hl. Thomas zu den
übrigen Lehrern der Kirche

Die Bedeutung der Kirchenlehrer für die Theologie
kann nicht genug eingeschärft werden. Man kann auf sie
die Worte des hl. Hieronymus anwenden: „non tarn ipsos
docere, quam in ipsis Deum, qui ad sanctos loquatur, ego

1 „Aeterni Patrisu, Acta Leonis XIII. I, p. 103.
2 Ehrle, Stimmen aus M. L. XVIII, p. 298.



des hl. Thomas 371

dixi dii estis et filii excelsi omnes (ps. 81, 6)1."
Sie sind die lebendigen Träger der traditionellen Lehre :

,.quod invenerunt in Ecclesia, tenuernnt; quod didieerunt,
docuerunt; quod a patribus acceperunt, hoc filiis tradide-
runt2." „Talibus post Apostolos Ecclesia plantatoribus,
irigatoribus, aedificatoribus, pastoribus, nutritoribus crevit3\
Daher ist ihre Auktorität in den Fragen der
Glaubenswahrheiten ein locus theologicus, wie früher erwähnt
wurde.

So hoch wir nun auch das Ansehen der heiligen
Väter und Kirchenlehrer anschlagen, so müssen wir doch
die Auktorität der Kirche noch unvergleichlich höher
einschätzen, weil ja schließlich die den ersteren zukommende
Bedeutung ganz und gar von der Kirche abhängig ist.
Daher der markante Ausspruch des hl. Thomas: „Ipsa do-
ctrina catholicorum doctorum ab Ecclesia auctoritatem
habet. Unde magis standum est auctoritati Ecclesiae,
quam auctoritati vel Augustini vel Hieronymi vel cuiusque
doctorisl.u

Diese nämliche kirchliche Auktorität hat nun das
Ansehen des Doctor Angelicus über jenes der übrigen
Kirchenlehrer in einer Weise emporgehoben, daß wir zur
Bekräftigung unserer bisherigen Beweisführung genötigt
sind, darauf mit Nachdruck zu verweisen.

Schon nach dem Ausspruche der Schrift forscht
der Weise stets nach der Weisheit der Alten, befaßt sich
mit Vorliebe mit ihren Lehren und dringt in den Sinn
ihrer Sprüche ein6. Auch Thomas vertiefte sich aufs
eingehendste in die Lehre der Väter, Theologen und Schriften
der angesehenen Philosophen früherer Zeiten, so daß die
Worte des römischen Breviers : „nullum fuit scriptorum
genus, in quo non esset diligentissime versatus6", vollauf
berechtigt sind. Nach Grabmann „geht Thomas den Weg
selbständiger spekulativer Denkarbeit, benützt die
Forschungsresultate der früheren Zeit und läßt sich auch von
^religiös-ethischen Gesichtspunkten leiten7". Er suchte aus

1 Comment, in Epist. ad Gal., lib. I, cap. 1, v. 11, 12.
2 August, contra Iulianum, 1. II, c. 10, nr. 81.
3 A. a. 0., nr. 87.
4 II. II. p. qu. 10, a. 12.
5 Eccli. 39, 1.
6 Lect. V, in f. S. Thomae Aqu.
7 Thomas von Aquin, p. 26.



372 Der theologische Wert der approbierten Lehre

den Schriften seiner Vorgänger das Wahrheitselement mit
Bienenfleiß herauszulesen und sich mit ihrer Weisheit zu
sättigen; denn er war überzeugt, daß der echte Gelehrte
die Aufgabe hat, nicht so sehr die Wahrheit zu erfinden,
noch weniger sie zu „schaffen", sondern vielmehr auf die
bereits erkannte Wahrheit aufzubauen und so den
herrlichen Dom der Wissenschaft seiner Vollendung weiter
entgegenzuführen.

Manche haben diese hohe Ehrfurcht, die uns in den-.

Schriften des Meisters von Aquino vor den wissenschaftlichen

Leistungen der Vorzeit entgegentritt, als Schwäche*
empfunden. So glaubt Prantl sagen zu dürfen : „Es wäre
ein großer Irrtum, denselben (Thomas) für einen
selbständigen Denker zu halten1". „Für den Geschichtsforscher
zeigt sich ja Thomas als eine höchst sekundäre Natur2."
„Denn er selbst sagt nichts, sondern immer sind es seine-
Quellen, die solches tun, und die einzige richtige
Ausdrucksweise ist: ,hier schreibt er diesen ab und dort
exzerpiert er jenen'3." — Also ein Schriftsteller, der sich
immer auf seine Quellen beruft, ist vor dem Historiker
Prantl nur eine ephemere Erscheinung!

So unverzeihliche Verirrungen einer höchst einseitigen
Eichtling können die nun einmal feststehende historische
Tatsache, daß der hl. Thomas das größte wissenschaftliche,
organisatorische Genie in der Philosophie und Theologie
ist, nur bekräftigen. Eben weil er die Wahrheit bei allen
suchte, gab ihm der Herr eine Weisheit, durch welche er
alle seine Lehrer übertraf4.

Das Urteil des Apostolischen Stuhles hierüber ist
allen bekannt. Leo XIII. hebt nach Cajetan hervor, daß-
der Aquinate „veteres doctores sacros quia summe
veneratus est, ideo intellectum omnium quod-
dammodo sortit us est5". „Illorum doctrinas velut
dispersa cuiusdam corporis membra, in unum Thomas col-
legit et coagmentavit, miro ordine digessit, et magnis-
incrementis ita adauxit, ut catholicae Ecclesiae singulare-

1 Geschichte der Logik, III, p. 107.
2 A. a. 0., Anm. 481.
3 A. a. 0., p. 90, Anm. 859.
4 Psalm 118, 99.
5 In II. II. qu. 148, a. 4, in fine.



des hl. Thomas 373

praesidium et decus iure meritoque habeatur1." — Und
andernorts : „Doctrina quidem est tanta, ut sapientiam a.

veteribus defluentem, maris instar, omnem comprehendat.
Qu id quid est vere dictum aut prudenter dispu-
tatum a philosophis ethnicorum, ab Ecclesiae
Patribus et Doctoribus, a summis viris qui
ante ipsum floruerunt, non modo ille penitus
dignovit, sed auxit, perfecit, digessit tarn lucu-
lenta perspicuitate for mar um, tarn accurata
disserendi ratione, et tanta proprietate ser-
monis, ut facultatem imitandi posteris^relir
quisse, superandi potestatem ademisse v i-
deatur2." Dasselbe betont Leo XIII. in dem Schreiben
vom 27. Dezember 1887 an die bayerischen Bischöfe, in dem
er einschärft, daß namentlich in den beiden Summen des

heiligen Lehrers „conclusa profecto habeantur, quaecumque
erant a quibusque sapientibus acute cogitata et disputata5."

Pius X. drückt denselben Gedanken aus : „quae, nata
ad utilitatem omnium temporum, sancti Patres Doctores-
que Ecclesiae tradiderunt, principia sapientiae, ea nemo
Thoma aptius, colligendo ex eorum scriptis, composuit,
nemo luculentius ülustravit 4.u

Übrigens ist diese Auffassung des Apostolischen
Stuhles über die Lehre des Doctor Angelicus ebenso, alt
als diese selbst. Schon Johann XXII. hat nach ganz
verläßlichen Zeugen, bei seiner Kanonisation die Worte
gesprochen: „Ipse plus illuminavit Ecclesiam, quam omnes.
alii Doctores, in cuius libris plus proficit homo uno anno,,
quam in aliorum doctrina toto tempore suae vitae5." Von
demselben Papst stammt auch der weitere, die ganze Tragweite

der Doktrin des Aquinaten charakterisierende
Ausspruch: er habe so viel Wunder gewirkt, als Artikel
geschrieben6, welch letzteres Zeugnis übrigens durch die
Aufnahme in das Brevier des Predigerordens an Bedeutung
noch gewonnen hat7.

1 „Aeterni Patris", 4. August 1879, Acta Leonis XIII. I, p. 100.
2 „Cum hoc", 4. Aug. 1880, a. a. 0., p. 148.
3 „Officio sanctissimo", a. a. O., III, p. 28.

4 „In praecipuis", 23. Jänner 1904, Anal. Ord. Praed. VI
p. 441.

5 „Doctoris Angelici", Acta Ap. Sed. VI, p. 339.
6 Vgl. Bullarium Ord. Praed., t. II, p. 163.
1 Tertia die infra oct. S. Th., 1. III.



•374 Dôr theologische Wert der approbierten Lehre

Es wirkt demnach nicht überraschend, wenn der
Apostolische Stuhl erklärt, es könne in der Kirche keine
theologische Auktorität gegen den hl. Thomas angerufen
werden, ja die kirchliche Empfehlung oder Gutheißuug
einer Lehre habe nur insoweit eine Berechtigung, als die
•betreffende wissenschaftliche Anschauung der Lehre des
hl. Thomas entspricht oder wenigstens seinen Prinzipien
»nicht widerspricht. Pius X. faßt dies in die Worte: „Quod
si alicuius auctoris aut Sancti doctrina a Nobis
Nostrisve Decessoribus unquam comprobata
est singularibus cum laudibus atque ita etiam,
ut ad laudes suasio iussioque adderetur eius
vulgandae et defendendae, facile intelligitur
eatenus comprobata, qua cum principiis Aqui-
matis cohaereret aut iis haudquaquam repug-
nar e t1."

Demnach kann eine theologische Richtung, die den
worn hl. Thomas vertretenen Prinzipien widerspricht oder
die von seiner Lehre in wichtigen Fragen — denn diese
sind die hier erwähnten „principia Aquinatis" — abweicht,
seitens der Kirche auf keine Anerkennung rechnen- Eine
solche Schule kann zwar längere Zeit hindurch geduldet,
jedoch nie approbiert werden. Ihre Vertreter können von
einzelnen Theologen wegen ihrer anderweitigen Verdienste
unter den „auctores probati" oder „laudati" angeführt,
-aber nicht unter den von der Kirche schlechthin
gutgeheißenen und empfohlenen gerannt werden.

Dieser von Pius X. ganz deutlich ausgesprochene
Standpunkt ist indessen nicht neu. Schon Leo XIII. und
auch Pius X. haben der Franziskanerschule, die hohe und
angesehene Theologen in ihrer Mitte zählt, den engen
Anschluß an den hl. Thomas anbefohlen, ja selbst vom
eingehenden Studium des hl. Bonaventura erwarten sie eine
gesteigerte Beachtung der bestehenden Vorschriften des

Apostolischen Stuhles über die Lehre des Aquinaten.
Mehrere Autoren der Gesellschaft Jesu sind dort

bei Schriftstellern und Professoren zu solchem Ansehen
gelangt, daß darunter die Auktorität des Meisters der
Schule in Schatten gestellt schien. Letztere im Geiste des
hl. Ignatius und der ursprünglichen Gesetzgebung dieses

1 „Doctoris Angelici", Acta Ap. Sed. VI, p. 338.



des hl. Thomas 375

Ordens wieder herzustellen, war die eigentliche Aufgabe
der mehrerwähnten, in der breiten wissenschaftlichen
Öffentlichkeit fast unbeachtet gebliebenen oder wenigstens
nicht genügend gewürdigten päpstlichen Konstitution
„Gravissime Nos" vom 3ü. Dezember 1892.

Leo XIII. anerkennt darin die hervorragenden Geistesgaben

und den großen wissenschaftlichen Eifer so vieler
Autoren der Gesellschaft, setzt aber bei: „At maxime vero
cavendum ne forte, ex opinione qua illi floreant eximii
auctores ex ipsoque studio, quod impendatur eorum scriptis,
potius quam adiumenta, ut propositum recte est, ad veram
colendam S. Thomae doctrinam suppeditentur, aliquid
oriatur quod uniformi doctrinae officiât: haec enim nullo
pacto speranda erit, nisi Societatis alumni auctori adhae-
reant uni, ei scilicet iam probato, de quo uno praeceptum,
sequantur S. Thomam, eumque uti proprium
doctorem habeant. Ex quo illud consequitur ut, si
qua in re ii ipsi auctores quos laudavimus a documentis
magistri communis dissideant, nihil tunc ambigendum
quae recta sit via; eamque non difficile erit tenere, propterea
quod, in documentis quae certo sunt S. Thomae, non ita
fiet facile ut scriptores Societatis ab illo omnes dissentiant.
Quare satis fuerit, prout postulent questiones, si ex illis
auctoribus deligant qui cum eodem consentiant, una opera
duplicem capientes utilitatem, sequi se posse Doctorem
Angelicum et optimos Societatis auctores. Nemo autem
inducat in animum licere sibi illis promiscue opinionibus
uti, quas forte deprehenderit in libris scriptorum Societatis
eisque de moderatorum permissu editis1." Der Papst
bedauert die allzu leichte Ordenszensur in diesem Punkte,
namentlich daß einige Autoren sogar zu behaupten wagen,
„ doctrinae S. Thomae non ita Societatem habendam esse
adstrictam, ut nulla prorsus in re ab eo recedere liceat2".
Damit ist jeder anderen, dem hl. Thomas entgegengesetzten
oder mit ihm nicht übereinstimmenden Lehrauktorität in
der Gesellschaft Jesu die Berechtigung entzogen. Sie
können höchstens bis auf weiteres toleriert werden.

Durch alle diese Lobeserhebungen will indessen der
Apostolische Stuhl weder die Auktorität der Kirchenlehrer

1 Acta Leonis XIII. V, p. 139.
a A. a. 0.



376 Der theologische Wert der approbierten Lehre

noch jene der von der Kirche anerkannten Theologen
herabsetzen, sondern nur die ganz einzig dastehende
Bedeutung des Aquinaten als „doctor communis" und als

•a doctor doctorum" präzisieren. Durch die Betonung der
thomistischen Studien soll die Bedeutung der übrigen
.wissenschaftlichen Forschungsarbeiten nicht in Abrede
gestellt, sondern erst richtig eingeschätzt werden. Der Aquinate
wird zwar von der Kirche Fürst der Theologen genannt,
aber er genügt allein ebensowenig, um das breite
wissenschaftliche Arbeitsfeld zu bewältigen, wie der weltliche
Fürst imstande ist, allein das Gemeinwohl ausgiebig zu
fördern. Wie die Metaphysik, unterstützt durch eine gute
logische Schulung, den anderen Wissenschaften ihre Lichtung

angibt, ihre Entwicklung in sichere Bahnen leitet,
ihre Resultate nach ihren eigenen Prinzipien überprüft
und ihre Yerirrungen korrigiert, so ist auch das
philosophisch-theologische System des engelgleichen Lehrers
durch die Klarheit und Festigkeit seiner Grundsätze, durch
seinen meisterhaften Aufbau und durch seine aus den
Offenbarungsquellen und Vätern sowie aus den angesehensten
Theologen seiner Zeit geschöpften Lebenskraft die sicherste
Gewähr der wahrem Orthodoxie und des echten, im
kirchlichen Geiste sich entwickelnden Fortschrittes, der Glaubens?-
Wissenschaft. '

•.
s IS •

Dabei versteht es sich aber von selbst, daß es sowohl
in der positiven Theologie und in ihren; Hilfswissenschaften
wie auch in den spekulativen Fäphern Gegenstände gibt,
die der hl. Thomas entweder gar nicht oder* doch nur
kurz behandelt und vorübergehend berührt hat. In solchen
Fragen ist seine Auktorität mehr negativer Natur, d. h.
es genügt, nichts gegen seine ganz klaren Prinzipien
vorzutragen. Ja es kann ohne weiteres zugestanden werden,
daß auch in den spekulativen Untersuchungen manche
Partien von anderen Autoren nicht nur ausführlicher,
sondern auch anschaulicher, ja für einzelne Leser sogar
mit größerer Überzeugungskraft vorgetragen werden, als
dies bei ihm der Fall ist. Es ist demnach nicht nur vom
rein historischen, sondern auch vom spekulativen
Standpunkte aus unerläßlich, auch in jenen Fragen, die der
Aquinate selbst eingehend untersucht, die übrigen Autoren
beharrlich zu studieren, nicht nur, um den Gegenstand
allseitiger erfassen, sondern auch um den hl. Thomas selbst besser



des hl. Thomas 877

verstehen und würdigen zu können. Ohne eine solche
Erforschung der Leistungen der übrigen wissenschaftlichen
Größen wird auch die emsigste Beschäftigung mit Thomas
nicht frei von Einseitigkeiten sein.

Dessenungeachtet bleibt es aber die Pflicht eines
jeden Theologen, auf dem Gebiete der Gesamttheologie
den hl. Thomas als Vorbild, Führer und Meister
anzuerkennen und ihm zu folgen. „Hac de re, sagt Leo XIII.,
quod per litteras, nec semel, aperte monuimus, idem viva
voce renovamus: Angelicum Doc to rem op ort ere
ducem ac magistrum sequi." Und Pius X. rechnet
es seinem Vorgänger zum unsterblichen Verdienste an,
daß er ' „institutis praeceptisque philosophiae christianae
ac theologiae Ducem Magistrumque suum restituit
Doctorem Angelicum2".

Gegen den theologisohen "Wert unserer bisherigen
Ausführungen könnte indessen eingewendet werden: der
Apostolische Stuhl hat sich zwar unzweideutig für die
Lehre des hl. Thomas ausgesprochen, allein die diesbezüglichen

Äußerungen der kirchlichen Auktorität dürften kaum
die definitive Auffassung der kirchlichen Lehrgewalt
enthalten, noch hatte letztere die Absicht, über die Irr-
tumslosigkeit des thomistischen Lehrsystems ein unwiderrufliches

Urteil auszusprechen und noch viel weniger, uns
zu einer diesbezüglichen Verstandesunterwerfung zu
bestimmen.

In der Beantwortung dieses an sich naheliegenden
Einwurfes wollen wir noch einmal betont .wissen, daß die
Erlässe des Apostolischen Stuhles über die Lehre des

Aquinaten die ganze Kirche angehen, und zwar entweder
weil sie direkt an die ganze Kirche -gerichtet sind, oder
wenigstens kraft ihres Zweckes und ihrer Bestimmung,
nämlich die theologischen Studien in einem ganz
ausgesprochenen thomistischen Sinne zu erneuern. In den Fragen
des Glaubens und der prinzipiellen Beurteilung der Theologie

ist es eben nebensächlich, an wen eine Weisung der
kirchlichen Lehrgewalt unmittelbar adressiert ist, widrigenfalls

würde folgen, daß die amtlichen Schreiben Pius X.
über die Irrtümer Günthers oder Frohschammers nur für

1 pÂlacritas", 18. Jänner 1885, Acta L'éonis XIII. II, p. 119.
2' „In praecipuis'V 23. Jänner 1904, Anal. Ord, Praed. VI,

p. 441. • • — ' 1



378 Der theologische Wert der approbierten Lehre

die Erzdiözesen Köln oder München-Preising einen
theologischen Wert hätten. Wenn also die Päpste die Lehre
des engelgleichen Lehrers über alle Maßen verherrlichen,
empfehlen, vorschreiben und als den Prüfstein der wahren
Orthodoxie betrachten, so muß ein solcher Ausspruch für
die ganze Kirche gelten, denn Glaube und Theologie bleibt
sich überall gleich.

Um nicht bereits Gesagtes zu wiederholen (vgl.
Nr. 37 ff.), erklären wir noch einmal, daß die Doktrin des
Aquinaten nicht zum direkten, wohl aber zum indirekten
Gegenstande des kirchlichen Lehramtes gehört. Die Wahrheit

seiner Lehre fällt demnach nicht unter die ex cathedra
erfolgten Entscheidungen. Daraus aber zu schließen, die
Kirche habe uns noch nicht ihre definitive Auffassung über
die Lehre des Doctor Angelicus amtlich zu erkennen
gegeben, darum könne sie auch unrichtig sein, ist doch eine
zu gewagte Polgerung. Zwischen unfehlbaren Wahrheiten,
die ex cathedra entschieden worden sind, und zwischen
zweifelhaften und unsicheren Lehrsätzen gibt es bekanntlich

noch mehrere Abstufungen, die kein ernster Theologe
außer acht lassen darf. Im entgegengesetzten Falle müßten
wir auf die meisten loci theologici, ja sogar auf den
wissenschaftlichen Charakter der Theologie selbst und namentlich
auf jeden Fortschritt in derselben im voraus verzichten;
eine verkleinerte Ausgabe von Denzingers Enchiridion
würde für den theologischen Unterricht vollständig
genügen.

In der Tat, es ist einfach unmöglich, anzunehmen,
daß die höchste kirchliche Auktorität durch 600 Jahre
eine Lehre lobe, über alles Maß hervorhebe, der ganzen
Kirche vorschreibe und daß diese nämliche höchste
Lehrgewalt von der Wahrheit einer solchen Doktrin definitiv
noch gar nicht überzeugt wäre. Es scheint geradezu
unfaßbar, daß, indem die Kirche alle Mittel anwendet, um
der wahren Lehre des Aquinaten in ihrem wissenschaftlichen

Leben allgemeine Geltung zu verschaffen, sie selbst
nicht die Absicht hätte, über die nämliche Doktrin ein
unabänderliches Urteil der Gesamtkirche vorzulegen.

Gewiß, die Kirche hat deutlich genug gesprochen.
Oder genügen die Rundschreiben, feierlichen Allokutionen,
Konstitutionen, Breven, Briefe an die Universitäten,
Kollegien, Bischöfe und an Privatpersonen, die Leo XIII. durch



des hl. Thomas 87^

25 Jabre erlassen bat, noch immer nicht, um uns die
definitive, unwiderrufliche Auffassung, das klare Urteil und
den festen Willen des Apostolischen Stuhles zu offenbaren?
Pius X. bestimmt in seiner Modernismus-Enzyklika, daß
das Studium der Philosophie des Aquinaten das Fundament
des theologischen Unterrichtes bilden müsse, und zwar
unter Strafe der Ungültigkeit des Doktorates in der Theologie

und im kanonischen Rechte, falls es ohne
vorhergehende Absolvierung der Philosophie verliehen worden
wäre1. — Derselbe Papst warnt die katholischen Theologen
wiederholt, vom hl. Thomas nicht im geringsten
abzuweichen, da dies, besonders wenn es sich um metaphysische
Wahrheiten handelt, immer verhängnisvoll sei2. — Schon
Leo XIII. hat, wie wir hörten, erklärt: „Discedere inconsulte

ac temere a sapientia Doctoris Angelici, res aliéna
est a voluntate Nostra eademque plena periculi3".
— In seinem der Überschrift nach an Italien gerichteten
Motu proprio „Doctoris Angelici" schreibt er die Summa
theologica als Textbuch für alle höheren theologischen
Lehranstalten, die das Privileg haben, das theologische
Doktorat zu vergeben, vor, abermals unter Strafe der
Nullität dieses Grades im entgegengesetzten Falle4.

Das ist doch genügend, um das klare, unwiderrufliche
Urteil des Apostolischen Stuhles über die Lehre des
engelgleichen Meisters kennen zu lernen. „Haec de ciarare,
spricht Pius X. mit gehobener Stimme, et praecipere
Apostolici officii duximus, ut in re maximi m o-

menti, quotquot sunt ex utroque Clero, saecu-
lari et regulari, mentem voluntatemque No-
stram et penitus perspectam habeant, et ea,
qua par est, alacritate diligentiaque efficiant5."

Gewiß, die Irrtumslosigkeit des philosophisch -
theologischen Lehrsystems des Aquinaten ist keine Entscheidung

ex cathedra, aber ebenso entschieden halten wir die

1 „Pascendi" (Herder), p. 104. Vgl. „Sacrorum Antistitum",
1. Sept. 1910, j±cta Ap. Sed. II, p. 658; S. Congr. Consist., a. a. 0.,
p. 741.

2 So in der Enzyklika „Pascendi" (Herder), p. 100; „Sacrorum
Antistitum", a. a. O., p. 656; „Praeclara", 24. Juni 1914, Acta Ap.
Sed. VI, p. 335.

3 „Nostra erga", 25. Nov. 1898, Acta Leonis XIII. VII, p. 204..
4 „Doctoris Angelici", Acta Ap. Sed. VI, p. 341.
5 A. a. O., p. 338.



'380 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Richtigkeit unserer These aufrecht, nämlich daß die Lehre
des hl. Thomas, als Ganzes gefaßt, ein locus theologicus
im eigentlichen Sinne des "Wortes ist, so daß ihr Inhalt
objektiv wahr und als eine sichere theologische Beweisquelle

zu betrachten ist. -Wir sind der Uberzeugung, daß
dieser unser Satz als eine propositio theologice
certa anzusehen ist.


	Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas

