
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Die Tätigkeit der Geschöpfe nach S. Thomas von Aquin

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tätigkeit der Geschöpfe 277

DIE TÄTIGKEIT DER GESCHÖPFE NACH S. THOMAS
VON AQUIN

Dargelegt von P. Mag. GUNDISALV FELDNER 0. P.

I. Die Theologie des hl. Thomas und seiner
Schule

1. Die theologische Lehre des Aquinaten und seiner
Schule hat im Laufe der Jahrhunderte ganz sonderbare
Urteile und Einschätzungen erfahren. Wir wollen und
können indessen hier nur insoweit darauf eingehen, als es

unserem besonderen Zwecke dienlich ist. Dieser Zweck
besteht nun darin, an einer besonders markanten Grundlehre

des hl. Thomas und seiner Schule den Nachweis zu
erbringen, daß dieselbe ganz genau mit der Anschauung
und dem Endurteil der höchsten Autorität, des Apostolischen

Stuhles, übereinstimmt.
2. Schon sehr bald, elf Jahre nach dem Hinscheiden

des englischen Lehrers, im Jahre 1285, hielt es ein
Professor der Theologie in Oxford für angezeigt, ja, für
dringend notwendig, und zwar im Namen des Glaubens,
gegen den Aquinaten in den Kampf zu ziehen. Gleichzeitig
mit. ihm vermeinte ein hoher Kirchenfürst, die römische
Kirche, also den Apostolischen Stuhl, aufmerksam machen
zu müssen, ja ein wachsames Auge über die Lehren des
Frater Thomas von Aquin zu halten, weil große Gefahren
daraus entstehen könnten.

3. Zwar nicht ganz so, aber doch sehr ähnlich, erging
es der Theologie und Schule des Aquinaten in den
späteren Zeiten. Es wurde allerdings nicht die gesamte
Theologie als völlig irrig und dem Glauben äußerst
gefährlich zurückgewiesen, wohl aber einige grundlegende
Teile derselben, mächtig ausgebaute Stützpunkte und
Verteidigungstürme mit aller Kraft und allem Eifer angegriffen.
Jedoch alle Liebesmühe war umsonst, der erhoffte Sieg
blieb aus. Das entscheidende Urteil lautete ganz anders,
als die Gegner erwarteten.

4. Die Verteidiger der Theologie des hl. Thomas und
seiner Schule erwiesen sich als viel zu tapfer und zu
mächtig. Es waren die römischen Päpste, eben die, welche
der früher erwähnte Kirchenfürst aufgefordert hatte, ja ein
wachsames Auge zu halten. So wie damals, so geschah es



278 Die Tätigkeit der Geschöpfe

auch später. Diese treuen Wächter Siems, die Bewahrer
und Verteidiger der Reinheit des heiligen Glaubens, haben
nie geschlafen und schlafen nie bis zum Ende der Welt. Sie
allein entscheiden endgültig im Namen des Glaubens.

Und diese Entscheidung über die Theologie des
hl. Thomas und seiner Schule ist durch alle Jahrhunderte
bis herauf zu dem glorreich regierenden Papst Benedikt XV.
für dieselbe überaus günstig ausgefallen.

II. Die Philosophie des hl. Thomas und seiner
Schule

5. Aus welchen Gründen fand man sich für berechtigt

oder sogar für verpflichtet, die theologische Lehre des

hl. Thomas und seiner Schüler zu verwerfen? Im Namen
der Wissenschaft, antwortet der Professor der Theologie

in Oxford. Der hohe Kirchenfürst hinwiederum führt
bittere Klage vor der römischen Kirche, daß der Frater
Thomas mit seiner Lehre fast ganz auf philosophische
Dogmen sich stütze, zuviel Philosophie in die Theologie

hineintrage.
6. Aus den späteren Zeiten hören wir die Behauptung

heraus, daß die Freiheit des Willens dadurch aufgehoben
werde. In unseren Tagen endlich will man herausgefunden
haben, daß die Philosophie des hl. Thomas und seiner
Schule an dem Niedergange der ganzen
Philosophie die Schuld trage. Die Methode, so sagt man,
und die Prinzipien der Scholastiker entsprechen nicht mehr
dem Bedürfnis und dem Fortschritte der Wissenschaften
unserer Zeit. Also wieder im Namen der Wissenschaft

wird nach dem Beispiel des Professors von
Oxford zum Generalsturm geblasen und der Vernichtungskrieg

kann beginnen.
7. Demgegenüber vernehmen wir ein ebenso lautes

wie eindringliches Signal, gegen die verkrachte, völlig
bankerotte Philosophie und Wissenschaft der
Gegenwart unsere strenge heilige Pflicht zu erfüllen
und zu der Philosophie des hl. Thomas und seiner Schule
zurückzukehren. Diese Aufforderung zur Pflicht stammt
von den römischen Päpsten unserer Tage. Die
Sicherstellung des Glaubens und seiner Vorzüge allen anderen
gegenüber, das Wohl aller, der Fortschritt in der wahren



nach S. Thomas von Aquin 279

Wissenschaft finden ihre mächtigste Stütze in der
richtigen Philosophie des englischen Lehrers und seiner
echten Ausleger. So erklärt Papst Leo XIII.: Die
Prinzipien des hl. Thomas bilden die Grundlagen, sind die
Grundmauern aller Wissenschaft. So Papst Pius X.
Nicht anders urteilt Papst Benedikt XV.

8. Eine dieser Grundlagen des großartigen Lehrgebäudes

des Aquinaten und seiner Schüler wollen wir
nun etwas genauer untersuchen, um festzustellen, welche
Stütze sie der wahren Wissenschaft und dem Glauben
bietet. Es ist die Lehre des hl. Thomas über die Tätigkeit

der Geschöpfe.

III. Tätigkeit der Geschöpfe, im allgemeinen
genommen

aj Der Name: Tätigkeit
9. Die Tätigkeit leitet ihren Namen in erster Linie

von der Bewegung oder Veränderung her. Da wir nämlich
alle unsere Erkenntnisse aus den sinnfälligen Dingen
schöpfen, können wir über die göttlichen und geistig
erkennbaren Dinge nur nach der Art und Weise der
sinnfälligen reden. Nun erkennen wir aber den Ursprung eines
Dinges aus einem anderen zu allererst aus der Bewegung
oder Veränderung. Denn wird ein Ding durch eine
Bewegung aus seinem Zustande, seiner früheren Verfassung
gerückt, so muß dies offenbar durch irgendeine Ursache
zustande gekommen sein. Daher besagt der Name oder das
Wort „Tätigkeit" in erster Bedeutung so viel als Ursprung
einer Bewegung. Gleichwie die Bewegung in dem von einem
andern Bewegten ein Leiden bedeutet, ebenso nennen wir den
Anfang der Bewegung selbst, insofern dieselbe von dem einen
beginnt und in dem Bewegten endet, eine Tätigkeit: Primo
oportet cognoscere originem alicuius ab alio ex motu. Quia
enim aliqua res ex sua dispositione removeatur per motum,
manifestum fit, hoc ab aliqua causa accidere. Et ideo
actio, secundum primam nominis impositionem, importât
originem motus. Sicut enim motus, prout est in mobili ab
aliquo, dicitur passio, ita origo ipsius motus, secundum
quod incipit ab alio et terminatur in id, quod movetur,
vocatur actio. Eemoto igitur motu actio nihil aliud
importât quam ordinem originis, secundum quod a causa aliqua



280 Die Tätigkeit der Geschöpfe

vel principio procedit in id, quod est a principio de
divinis et intelligibilibus rebus loqui non possumus nisi
secundum modum rerum sensibilium, a quibus cognitionem
accipimus (Summa theol. I. P., q. 41, a. 1).

10. Der hl. Thomas spricht hier, wie wir hören, von
der Art und Weise, wie wir auf Grund der Bewegung
oder Veränderung zu der Erkenntnis der Tätigkeit eines
Dinges gelangen, sie als Tätigkeit bezeichnen. Damit will
er folglich durchaus nicht sagen, daß die Bewegung oder
Veränderung ihrem innersten Wesen nach sachlich die
Tätigkeit selber sei. Wäre das der Sinn, so gäbe es in Gott
keinerlei Tätigkeit, weil jede Bewegung oder Veränderung
in und von Gott ferngehalten werden muß. Die Bewegung
oder Veränderung ist vielmehr nur die Begleiterscheinung
in den Tätigkeiten der Geschöpfe, aber für uns zuerst
erkennbar. Daher reden wir von einem lebendigen und einem
toten Wasser, vom „toten" Punkt bei den Zügen der
Eisenbahnen, von einer toten Gegend. Die Zeichen vom
vorhandenen Leben usw. bedeuten alle irgendeine Bewegung
oder Veränderung, durch die wir auf eine Tätigkeit schließen,
ohne die letztere mit der Bewegung selber im Wesen zu
verwechseln.

b) Das Wesen der Tätigkeit im allgemeinen
11. Die Tätigkeit ist also ihrem eigentlichen Wesen nach,

nicht identisch mit der Bewegung oder Veränderung, weil
ja Gott selber im höchsten Grade tätig ist, ohne irgendeine
Bewegung oder Veränderung zu erfahren. Darum bemerkt
S. Thomas an der oben angeführten Stelle : Remoto igitur
motu actio nihil aliud importât quam ordinem originis,
secundum quod a causa aliqua vel principio procedit in id,
quod est a principio. Unde cum in divinis non sit motus,
actio personalis producentis personam nihil aliud est quam
habitudo principii ad personam, quae est a principio. Das
eigentliche Wesen der Tätigkeit muß somit in anderer
Weise bestimmt werden. Der englische Lehrer bemerkt
darüber anderswo :

12. Die Tätigkeit der Geschöpfe ist etwas, was aus
dem Tätigen, verbunden mit einer Bewegung, herausfließt:
actio, secundum quod est in praedicamento, dicit aliquid
fluens ab agente et cum motu (I. Sentent, d. 8, q. 4, a. 3
ad 3). Nach dieser Erklärung des Aquinaten unterscheidet



nach S. Thomas von Aquin 281

sich zunächst die Tätigkeit sachlich vom tätigen Wesen
der Geschöpfe, weshalb diese Bestimmung auf Gott keine
Anwendung finden darf, indem in Gott Wesenheit und Tätigkeit
sachlich ein und dasselbe ausmachen: sed in Deo non
est aliquid medium secundum rem inter ipsum et opus suum,
et ideo non dicitur agens actione, quae est praedicamentum,
sed actio sua est substantia (a. a. 0.). — Fassen wir die
Tätigkeit im abstrakten Sinne auf, dann ist sie ein Ding,
res quaedam, und wir benennen sie mit einem Hauptwort,
z. B. Tätigkeit, Lauf, Leben usw. Wird sie dagegen im
formellen Sinne genommen, dann ist sie etwas, was aus
dem Wesen des Tätigen heraustritt und ihm als ihrem
Substrat anhaftet: Potest autem actio significari... per se
in abstracto, velut quaedam res, et sie significatur per nomen,
ut cum dicitur actio, passio, ambulatio, cursus et similia. Alio
modo per modum actionis, ut scilicet egrediensa substantia et
inhaerens ei ut subiecto (Peri Hermenias. lib. I, lectio 5, nr. 5).

13. Mit zwei Wahrheiten von größter Bedeutung macht
uns hier S. Thomas bekannt. Die eine lautet: Die Tätigkeit

der Geschöpfe ist ein dem Wesen Zufallendes, ein
Akzidens; die zweite: Wir machen auch in Gott unserer
Denkweise gemäß einen Unterschied zwischen der Wesenheit

und der Tätigkeit, obgleich beide sachlich, secundum

rem, ein und dasselbe sind. Welches Akzidens bildet
nun die Tätigkeit, da es deren zwei gibt: das accidens
proprium, zugleich mit der Wesenheit gegeben und
deshalb mit ihr als dem Prinzip ihres Daseins zugleich
gesetzt; oder aber das Akzidens per accidens, das auch vom
Wesen getrennt werden kann, daher bald vorhanden,
bald nicht vorhanden sein kann? Nach dem englischen
Lehrer gehört die Tätigkeit unter die sogenannten
Kategorien, ist somit ein Akzidens per accidens. Die Tätigkeit
Gottes bildet selbstverständlich ebensowenig eine Kategorie
wie seine Wesenheit, weil alle unsere Erkenntnisse und Be-
grifie nur analoge sind (vgl. I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 2, ad 1),

14. Die zweite Wahrheit, die uns S. Thomas lehrt,
führt zunächst zu der Untersuchung der notwendigen und
zu unserem besseren Verständnis unerläßlichen:

c) Vorbedingungen der Tätigkeit in den Geschöpfen
a) Die Wesenheit der Dinge und deren Existenz

15. Die allererste Vorbedingung einer jeden Tätigkeit
ist das Vorhandensein einer existenten Wesenheit, welche



282 Die Tätigkeit der Geschöpfe

eine Tätigkeit ausübt. Man hätte es nicht für möglich
gehalten, wäre es nicht tatsächlich geschehen, daß ein sonst
so reichbegabter und hochangesehener Gelehrter und
Professor an einer Universität in der neuesten Zeit allen Ernstes
die Behauptung aufstellen und verteidigen konnte, das
allererste sei die „Tat". Mit dieser ganz und gar
unbegreiflichen, in sich selber unmöglichen Ansicht gedachte
der Apologet noch dazu die Existenz Gottes zu
beweisen. Daß eine derartige Anschauung und
Beweisführung allen Denkgesetzen, jeder Logik und Philosophie
ein für allemal auf das Entschiedenste widerspricht, scheint der
phantasievolle Gelehrte gar nicht bemerkt zu haben,
Verfolgen wir diese Anschauung des Apologeten mit unserem
logisch durchaus richtigen Denken, so kommen wir zu dem
Schlüsse, daß die „Tat" als das allererste entweder ganz
und gar in der Luft hängt oder etwas für sich Bestehendes,
etwas Selbständiges ist. Das eine erweist sich so unmöglich

wie das andere. Hören wir von einer „Tat", so drängt
sich uns, gestützt auf die Denkgesetze, doch sofort die
Frage auf, wer oder was hat denn diese „Tata vollbracht?
Keinem Menschen wird es hoffentlich einfallen, zu
antworten, die „Tat" hat sich ganz von selbst vollzogen, hat
sich selber Wesen und Dasein verliehen. Dann kann sie
offenbar nie und nimmer etwas Selbständiges sein. Ist sie
es aber nicht, so folgt, daß sie ein Substrat haben muß,
gleichviel ob dieses Substrat mit der Tat sachlich ein
und dasselbe ausmacht oder sachlich vom Substrat
unterschieden ist. Auf jeden Fall ist die „Tat" nicht das
allererste.

16. Der hl. Thomas und seine Schule sagen, gestützt
auf die Denkgesetze, strenge Logik und echte Philosophie,
das allererste bei jeder Tätigkeit oder „Tat" ist die
Wesenheit, und zwar das existente Wesen eines
Dinges. Das existente Wesen ist die unerläßliche
Voraussetzung einer jeden „Tat". Diese zwingende Folgerung
ergibt sich schon aus dem Begriff und Wesen der Tat.
Denn ist sie etwas, was aus dem Tätigen erst heraustritt,
aliquid fluens ab agente, so muß offenbar das Agens die
Voraussetzung, also früher, sein Und die Grundlage, das
Substrat, bilden. Dies hebt ja S. Thomas ausdrücklich mit
den Worten hervor: et inhaerens ei ut subiecto. Darum
ist es ganz und gar ausgeschlossen und ein heller Wider-



nach S. Thomas von Aquin 28a

spruch, zu behaupten, die „Tat" verleihe erst dem Tätigen
Wesenheit und Existenz.

17. Erklärt man uns, diese Lehre des hl. Thomas sei
ohne Zweifel richtig, solange es sich um die „Tat" eines.
Geschöpfes handle, der vorhin erwähnte Apologet aber
spreche ausdrücklich von Gott: in Gott bilde die Wesenheit,

auch nach S. Thomas, sachlich ein und dasselbe,,
so ist damit der Sache nicht besser gedient. Wir unterscheiden
mit vollem Recht in unserem Denken Gottes Wesen von
seiner Wirksamkeit, richtiger gesagt, von seiner Tätigkeit
oder Tat, obgleich beide sachlich identisch sind. Allein
gerade bei dieser Unterscheidung müssen wir infolge
richtigen Denkens die Wesenheit als das Frühere der Natur
nach und als die Grundlage für die „Tat" auffassen, nicht
aber umgekehrt. Wir schöpfen doch alle unsere Erkenntnisse
aus den sinnfälligen Dingen. In den Kreaturen finden wir
nun nirgendwo und niemals, daß die „Tat" des Geschöpfes
die Wesenheit des Tätigen erst konstituiere und ihr die
Existenz verleihe. Wäre dieses Verhältnis in Gott ein ganz
und gar anderes, vollständig unähnliches, so gäbe es für
uns keine analoge Kenntnis mehr von Gott und seinen
Vollkommenheiten. Immerhin bliebe dann noch die Frage
offen, auf welchem Wege unser Apologet zu seiner Ansicht
über Gott gelangt ist.

18. Durchaus zutreffend erklärt einmal der englische
Lehrer, die Worte: aus, ex oder von, de, müsse man im
Gebrauche sorgfältig abwägen, denn sie bezeichneten
nicht eine formelle Ursache, sondern vielmehr eine wirksame

oder stoffliche. Diese zwei Ursachen seien aber
verschieden von den Dingen, .deren Ursachen sie bilden. Nichts
mache seinen eigenen Stoff aus, noch sei irgend etwas sein
eigenes aktives Prinzip, wohl aber, wie in den unstofflichen
Dingen, seine eigene Form : Haec propositio exvel de non
désignât habitudinem causae formalis, sed magis habitu-
dinem causae efficientis vel materialis. Quae quidem causae
in omnibus distinguuntur ab his, quorum sunt causae. Nihil
enim est sua materia, neque aliquid est suum principium
activu'm ; aliquid tarnen est sua forma, ut patet in omnibus
rebus immaterialibus (Summ, theol. I. P., q. 39, a. 2, ad 5). —
Damit ist der arge Widersprach aufgedeckt, der in der
Behauptung liegt, die „Tat" verleihe, verursache Gottes,
Wesen und Dasein.



284 Die Tätigkeit der Geschöpfe

19. Aber vielleicht hat der Apologet gerade die
formelle Ursache im Auge gehabt? Dann war aber seine
Beweisführung für die Existenz Gottes eine vollständig
verfehlte. Denn wir hören soeben von S. Thomas, daß alle
geistigen Wesen, also auch die geschaffenen, „suae formae"
sind, nicht Gott allein, und zwar ausschließlich. Indessen
wäre auch in diesem Falle die Schlußfolgerung eine
unrichtige. Nach unserem Denken und unserer analogen
Erkenntnis von Gott ist und bleibt die Reihenfolge bestehen :

Wesenheit, Dasein oder Existenz, endlich die „Tat". Daher
ist die Wesenheit oder auch Existenz Gottes, durch die
„Tat" erst konstituiert, abermals ein Ding der
Unmöglichkeit: Die Wesenheit und Existenz Gottes sind bereits
vorhanden, dann erfolgt erst die „Tat".

20. Ja schließen wir denn nicht gerade aus der „Tat",
aus der Bewegung der Geschöpfe, auf einen ersten
Beweger? Allerdings tun wir das: allein die Beweiskraft
beruht nicht auf dem ersten Beweger, sondern auf dem
ersten Unbewegten, Unveränderlichen. Damit ist
aber von den inneren Verhältnissen Gottes noch nichts
ausgesprochen. Wollten wir von der „Tat" Gottes den
Kreaturen gegenüber ohne weiteres auf die „Tat" Gottes
mit bezug auf seine Wesenheit und sein Dasein in seinem
eigenen Innern schließen, so wäre es durchaus verfehlt.
Das sind zwei ganz verschiedene Fragen und Angelegenheiten,

wo sich aus der Lösung der einen durchaus nicht
sofort die Lösung der anderen von selbst ergibt. S. Thomas
und seine Schule sind jedenfalls damit nicht einverstanden
und treten erst in zweiter Linie an die Untersuchung
heran, wie Gott in sich selber beschaffen sei, wie sich die
Wesenheit Gottes seiner „Tat" gegenüber verhalte. Die
Gottesbeweise tun zunächst die Existenz dar.

21. Wir glauben jedoch, in der Annahme nicht
irrezugehen, daß der Apologet mit seiner „Tat" tatsächlich die
wirksame Ursache, die causa efficiens, im Auge hatte,
denn er betont so auffallend, daß die „Tat" das allererste
und Gott die Ursache seiner selbst sei: Deus est causa
sui. Auf das Gefährliche dieser Ansicht hat schon der
englische Lehrer an obiger Stelle aufmerksam gemacht mit
dem Hinweise, daß die wirksame Ursache sich sachlich
von dem Bewirkten unterscheide. Anderswo bemerkt
S.Thomas, der Name Ursache scheint eine Verschieden-



nach S. Thomas von Aquin 285

heit der Substanz und eine Abhängigkeit des einen vom
•andern in sich zu schließen, denn in allen Grattungen von
Ursachen herrscht ein Abstand zwischen der Ursache und
dem Verursachten mit bezug auf die Vollkommenheit und
Kraft: Hoc nomen causa videtur importare diversitatem
•substantiae et dependentiam alicuius ab altero in omnibus

enim causae generibus invenitur distantia inter causam
•et id, cuius est causa, secundum aliquam perfectionem, aut
virtutem (Summ, theol. I. P., q. 33, a. 1, ad 1). Wie genau
und gewissenhaft immer und überall der englische Lehrer
in seiner Darlegung vorgeht, zeigt sich besonders auch an
dieser Stelle. Es handelt sich nämlich hier um die Frage,
ob Gott Vater das Prinzip oder aber die Ursache genannt
-werden solle. S. Thomas antwortet darauf: Die Griechen
machen diesbezüglich keinen Unterschied, gebrauchen bald
das Wort Ursache, bald bedienen sie sich des Ausdruckes
Prinzip. Wir Lateiner dagegen vermeiden das Wort
Ursache und sagen vielmehr Prinzip. Nun folgt der oben
angeführte Grund.

22. Wie aus diesen Worten klar hervorgeht, dürfen
wir in Gott nur dann von einer Ursache sprechen, wenn
•die „Tat" Gottes die Geschöpfe betrifft. In diesem Sinne
ist die Tat Gottes im ureigensten Sinne die wirksame
Ursache der Kreaturen mit allem, was wir sind und
wirken. Allein unser Apologet nimmt die Sache nicht in
•dieser Bedeutung, denn er redet davon, was Gott in sich
ist. Wir vernehmen ja, daß Gott seine eigene Ursache
sei, nicht die Ursache der Geschöpfe, die er gar nicht im
Auge hat: Deus est causa sui, betont er. Wie grundfalsch
•eine derartige Anschauung ist, sagt uns S. Thomas in den
eben angeführten Worten in der unzweideutigsten Weise.
Der Begriff Ursache besagt eine Verschiedenheit der
Substanz und eine Abhängigkeit von einem andern.
Und dieses andere ist vollkommener, kraftvoller.
Dürfen wir so etwas in Gott selber annehmen? Offenbar
nein. Denn die Wesenheit Gottes ist in nichts verschieden
von seiner Tat und die Tat ist nicht vollkommener als die
Wesenheit. Überdies hätten wir in diesem Falle eine sachliche

Zusammensetzung und, weil bei jeder Zusammensetzung

der eine Teil sich wie das Aufnehmende, wie die
potentia passiva, verhält, so wird dadurch der Begriff und
•das Wesen Gottes einfach zerstört. Das ist in der Wahr-

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 20



286 Die Tätigkeit der Geschöpfe

heit ein mehr als schlechter Gottesbeweis, der uns hier
geboten wird.

23. Fassen wir endlich den Satz : Gott ist seine eigene-
Ursache, Deus est causa sui, nicht im Sinne einer
Wirkursache, causa efficiens, sondern nur in der Bedeutung
eines Prinzips auf, wie der englische Lehrer mit bezug
auf die Vorgänge in der Trinität es tut, so kommen wir
aus der Schwierigkeit ebensowenig heraus. Denn nach
Thomas ist nicht die „Tat" das Prinzip der Wesenheit und
Existenz eines Dinges, sondern die existente Wesenheit
bildet das Prinzip der „Tat".

Im übrigen, um diese Angelegenheit ein für allemal

zum Abschluß zu bringen, bemerken wir kurz, daß
die Wesenheit Gottes für sich selber keinerlei
Prinzip kennt, weder ein sachliches noch eines gemäß
unserer Auffassung, wohl aber ist sie selber das Prinzip
ihrer Tätigkeit: Est autem de ratione operationis habere
principium, non de ratione essentiae. Unde licet essentia,
divina non habeat aliquod principium, neque re neque
ratione, tarnen operatio divina habet aliquod principium
secundum rationem (Quaest. disput. de potentia, q. 1, a. 1,.
ad 1).

24. Die Tätigkeit weist auf Grund ihres Begriffes und
Wesens auf ein Prinzip hin, hat uns S. Thomas soeben
erklärt. Damit kommen wir zu der Betrachtung dieses
Prinzips und zugleich zu der zweiten Vorbedingung einer
jeden Tätigkeit, nämlich zu der

ß) Tatenkraft, potentia operativa, der Geschöpfe

25. Etwas früher, bei der Begriffsbestimmung des
Wesens der Tätigkeit, hat uns der englische Lehrer gesagt,
die Tätigkeit sei etwas, was aus dem Tätigen herausfließt
und ihm als ein Zufallendes, als ein Akzidens, innewohne.
Danach scheint es, als habe das Tätige die einzige
Aufgabe, diesem Akzidens als Substrat zu dienen. Dem ist
aber nicht so. Zunächst fällt uns hier auf, daß S. Thomas
nicht von der Wesenheit, sondern vom Tätigen, vom Agens,
spricht. Das deutet schon darauf hin, daß nicht die Wesenheit

selber unmittelbar dieses Prinzip der Tätigkeit
abgibt, sondern das ganze Wesen des Geschöpfes. Die
Wesenheit selber bildet nur das Prinzip quo der Tätigkeit

: In creaturis actus sunt suppositorum. Et essentia non



nach S. Thomas von Aquin 287

agit, sed est principium actus in supposito. Non enim huma

nitas générât, sed Sortes in virtnte suae naturae. In
creaturis autem essentia realiter differt a supposito. Et ideo
nullus actus proprie de essentia praedicatur nisi causaliter
(I. Sent. dist. 5, q. 1, a. 1). — Egreditur ab essentia etiam
alius actus, qui est etiam actus habentis essentiam sicut
agentis, et essentiae sicut principii agendi. Et iste actus
est secundus, et dicitur operatio. Et inter essentiam et
talem operationem cadit virtus media, differens ab utroque,.
in creaturis etiam realiter, in Deo ratione tantum. Et talis
actus est generare. Et ideo secundum modum intelligendi
natura non est principium ipsius, nisi mediante potentia
(I. Sent. dist. 7, q. 1, a. 1, ad 2).

26. Der englische Lehrer macht uns hier mit zwei
Wahrheiten zugleich bekannt. Die eine ist, daß das Wesen
des Geschöpfes nicht allein Träger, Substrat, sondern auch
Prinzip, Ursache seiner Tätigkeit genannt werden muß.
Die zweite Wahrheit aber lautet: die Wesenheit der
Kreaturen bildet nicht das unmittelbare Prinzip, sondern
ist nur die ursprüngliche Ursache, principium radicale, einer
jeden Tätigkeit. Die unmittelbare Ursache bildet die
Tatenkraft, die potentia operativa.

.27. Die Wesenheit des Geschöpfes kann aus dem
Grunde Prinzip oder Ursache einer Tätigkeit bilden, weil
die innere Kraft der Wesenheit, von S. Thomas Form
genannt, in den aus Stoff und Kraft zusammengesetzten
Kreaturen dem Stoff, dem einen Wesensbestandteil, seine
letzte Vollendung gibt und so eine ganze einheitliche
Wesenheit verleiht ; bei den stoff losen Geschöpfen aber für
sich selber eine vollkommene Wesenheit ausmacht. Die
Wesenheit als solche eines Dinges ist gerade auf Grund
ihrer Vollkommenheit Prinzip oder Ursache der Tätigkeit
ohne ein Mittelding, wie uns die Wesenheit Gottes belehrt.
Die Wesenheit, das ganze Wesen der Kreatur ist dafür
geschaffen, um tätig zu sein, gleichwie die Wesenheit
Gottes uns ihre höchste Vollkommenheit in der Tätigkeit,
z. B. in den Vorgängen der Trinität offenbart: Natura vel
essentia comparatur ad duo : ad habentem essentiam, et ad
id cuius natura est principium. Inter essentiam igitur et
habentem essentiam non cadit aliqua potentia media
quantum ad actum ipsius essentiae in habentem, qui est
esse, sed ipsa essentia dat esse habenti. Et iste actus est quasi

20*



288 Die Tätigkeit der Geschöpfe

actus primus (I. Sent. dist. 7, q. 1, a. 1, ad 2). — Distinguenda
est duplex perfectio. Una est perfectio prima, quam scilicet
res habet secundum esse suum Alia est perfectio secunda,
quae est operatio rei, ut dicitur II. de anima (II. Sent,
dist. 15, q. 3, a. 1). — Ultimum autem cuiuslibet rei in
seipsa est ipsa rei operatio ; propter quam res est. Forma
enim est finis generationis, non ipsius generati. Unde res,
quae habet formam substantialem, per quam est, esse non
dicitur perfecta simpliciter, sed perfecta in esse, vel
perfecta perfectione prima (IY. Sent. dist. 8, q. 1, a. 1, qu. 1

ad 1).
28. Ein fernerer Beweis, daß die Wesenheit der

Geschöpfe selber in Wahrheit die Ursache der eigenen Tätigkeit

ist, liegt darin, daß deren unmittelbare Tatenkraft,
die potentia operativa, von der alsbald die Rede sein wird,
ein der Wesenheit Zufallendes, ein Akzidens, bildet, trotzdem

aber eine andere Wesenheit hervorzubringen
imstande ist. Das kann diese akzidentelle Kraft unmöglich
aus eigener Machtvollkommenheit, sondern nur beeinflußt
von der Wesenheit selber, leisten. Die Wesenheit
gebraucht diese ihre Potenz als Werkzeug und eben dieses
ist dann in der Kraft der Wesenheit tätig. Darum
die ständige Bemerkung des englischen Lehrers, daß die
potentia operativa nur in virtute formae substantialis wirke,
und zwar als deren Instrument : Quia enim agens naturale
in generatione agit transmutando materiam ad formam,
quod quidem fit secundum quod materia primo disponitur
ad formam, et tandem consequitur formam, secundum quod
generatio est terminus alterationis, necesse est, quod ex
parte agentis id, quod immediate agit, sit forma accidentalis,
correspondons dispositioni materiae. Sed oportet, ut forma
accidentalis agat in virtute formae substantialis, quasi in-
strumentum eius; alias non induceret agendo formam
substantialem. Et propter hoc in elementis non apparent aliqua
principia actionum, nisi qualitates activae et passivae, quae
tarnen agunt in virtute formarum substantialium. Et propter
hoc eorum actio non solum terminatur ad dispositiones
accidentaies, sed etiam ad formas substantiales (Quaest. de
anima a. 12).

29. Aus diesen Worten des hl. Thomas geht hervor,
daß die Ausdrucksweise: das accidens agit in virtute sub-
stantiae, nichts anderes besagt, als die Kraft selber der



nach S. Thomas von Aquin 289

Wesenheit ist eigentlich tätig. Denn das Akzidens wirkt
nicht in eigener Kraft, sondern in der Kraft der Substanz.
Die Kraft gehört demjenigen an, was tätig ist. Tätig
aber ist dasjenige, was ein Dasein, eine Existenz besitzt.
Nun aber gehört das Sein dem ganzen Wesen des Dinges
an, das durch die substantielle Form Bestand hat und
durch die akzidentelle Form, als seine Kraft eine Tätigkeit
ausübt.

30. Muß auch der Wahrheit gemäß, wie aus dem
soeben Dargelegten erhellt, zugegeben werden, daß die Wesenheit

der Geschöpfe ein wirkliches Prinzip, eine eigentliche
Ursache der Tätigkeit ist, so bildet sie doch nicht die
nächste, unmittelbare Ursache dieser Tätigkeit der Kreaturen.

Zu dem Zwecke einer Tätigkeit bedarf eine jede
Kreatur "vorhandener Tatenkräfte, die Potenzen genannt
werden. Diese Potenzen sind eingerichtet, sowohl um etwas
aufzunehmen, potentiäe passivae, wie auch, um etwas zu
tun, potentiäe activae. Und diese Potenzen unterscheiden
sich in den Geschöpfen sachlich von der Wesenheit
selber, indem sie in die Kategorie „Qualität" gehören.

31. Die Notwendigkeit dieser Potenzen neben der
Wesenheit in den Kreaturen ergibt sich aus dem Wesen
der Tätigkeit. Denn die eigentümliche und unmittelbare

Wirkung, und das ist eine jede Tätigkeit des
Geschöpfes, muß in einem entsprechenden Verhältnis zu ihrer
Ursache stehen. Bildet demnach die Substanz selber die
unmittelbare Ursache, so muß auch die Tätigkeit eine
Substanz sein. Das trifft aber nur in Gott und in ihm allein
zu. Bei sämtlichen Geschöpfen ist die Tätigkeit ein
Akzidens; folglich muß auch das nächste Prinzip derselben
ein Akzidens sein : Effectus proprius et immediatus oportet
quod proportionetur suae causae. Unde oportet quod in
omnibus illis, in quibus principium operationis proximum
est de genere substantiae, quod operatio sua sit substantia.
Et hoc solum in Deo est. Et ideo ipse solus est, qui non
agit per potentiam mediam differentem a sua substantia.
In omnibus autem aliis operatio est accidens. Et ideo
oportet, quod proximum principium operationis sit accidens
(I. Sent. dist. 3, q. 4, 2).

32. Hiemit bestätigt sich als der Wahrheit entsprechend

der Grundsatz : Was und wie ein Ding ist, das und
so wirkt es. Es muß das in der Wirklichkeit sein, das



290 Die Tätigkeit der Geschöpfe

tatsächlich in sich selber besitzen, was als Tat aus
ihm heraustritt. Darum wirkt auch jedes Ding ein sich
Ahnliches. Das Feuer z. B. erwärmt nicht, weil es in
Wirklichkeit in sich Licht enthält, sondern insofern es

tatsächlich warm ist. Daher können wir aus dem, was
es wirkt, auf die Ursache schließen oder das Prinzip
erkennen, wodurch es wirkt, beide nämlich müssen
einander angepaßt sein. Nun sehen wir in der Wirklichkeit,
daß die Wirkung nicht zu dem substantiellen Sein der
Geschöpfe gehört, folglich kann auch das Prinzip,
wodurch die Wirkung ausgeführt wird, nicht zu der Wesenheit

selber des Geschöpfes gehören. Findet sich jedoch
ein Wesen, das direkt und unmittelbar durch seine Tätigkeit

eine Substanz hervorbringt, wie Gott bei der
Erschaffung, so ist dieses Wesen unmittelbar durch seine
Wesenheit selber tätig. Darum unterscheidet sich in diesem
Wesen die aktive Potenz nicht von der Wesenheit : Unum-
quodque agit secundum quod actu est, illud scilicet, quod
agit. Ignis enim non calefacit, inquantum actu est lucidum, sed

inquantum est actu calidum. Et exinde est quod omne
agens agit sibi simile. Dnde oportet quod ex eo, quod agitur,
consideretur principium quo agitur. Oportet enim utrumque
esse conforme. Cum ergo id, quod agit, non pertinet ad
esse substantiale rei, impossibile est, quod principium quo
agit sit aliquid de essentia rei. Si vero est aliquod
agens, quod directe et immediate sua actione producat
substantiam, sicut nos dicimus de Deo, qui creando pro-
ducit rerum substantias huiusmodi agens agit per suam
essentiam. Et sic non erit in eo aliud potentia activa et
eius essentia (Quaest. de anima, a. 12).

33. Aber wozu denn so viele Kraftquellen, könnte
man fragen, und Anhäufung von Ursachen? Wäre es nicht
ein Leichtes für Gott, die Kreaturen so auszustatten, daß
sie einzig und allein durch die Wesenheit selber alle Tätigkeit

entfalteten? Die Antwort des englischen Lehrers darauf

lautet, daß etwas ganz Unmögliches selbst Gott nicht
möglich machen könne. Dem Geschöpfe mangelt, eben weil
es ein Geschöpf ist, die absolute Einfachheit. Selbst
das vollkommenste, der Engel, weist eine Zusammensetzung
auf, die ein jedes Geschöpf hat, haben muß. Diese
Zusammensetzung besteht aus der Wesenheit und dem
Sein oder Dasein, der Existenz. Daran kann auch Gott



nach S, Thomas von Aquin 291

selbst nichts ändern. In einem Artikel seiner theologischen
Summe stellt sich S. Thomas die Frage, ob das Denken
des Engels ein und dasselbe ausmache mit seiner Wesenheit.

Die Antwort fällt verneinend aus mit der Begründung:

Die Tätigkeit eines Dinges unterscheidet sich mehr
von seiner Substanz als dessen Dasein. Nun aber bildet in
Jkeiner Kreatur die Existenz ein und dasselbe mit der
Substanz, denn das ist Gott allein eigentümlich, wie früher
nachgewiesen worden ist. Daraus folgt, daß weder die
Tätigkeit des Engels noch irgendeines anderen Geschöpfes
mit der Substanz identisch ist: Plus differt actio rei a
substantia eius, quam ipsum esse eius. Sed nullius creati
esse est sua substantia; hoc enim solius Dei proprium est,
ut ex superioribus patet. Ergo neque angeli, neque alterius
creaturae actio est eius substantia (Summ, theol. I. P., q. 54,
a. 1 sed contra). — Der Beweis für den Unterschied zwischen
der Wesenheit und der Existenz in den Geschöpfen findet
sich im nämlichen Teile der Summe (q. 3, a. 4; q. 7, a. 1,
ad 3, a. 2 und q. 44, a. 1).

34. Im zweiten Artikel der obengenannten Quaestio
fragt S. Thomas, ob die Tätigkeit des Engels mit seinem
Dasein, seiner Existenz identisch sei? Der Aquinate
antwortet abermals mit nein, denn die Tätigkeit des Engels
ist mit einer Bewegung verbunden, die Existenz aber hat
mit der Bewegung nichts zu tun: intelligere angeli est
motus eius ; sed esse non est motus. Ergo esse angeli non
est intelligere eius. Im dritten Artikel, ob die potentia
operativa des Engels ein und dasselbe sei wie seine Wesenheit,

hören wir dieselbe Antwort: Das ist unmöglich.
Ebenso stützen sich alle drei Antworten auf die nämliche
Grundlage: Ein jedes Geschöpf ist zusammengesetzt, Gott
allein hingegen reine Wirklichkeit, actus purus. Nun liegt
es doch auf der Hand, daß Gott selber aus den Geschöpfen
nicht einen actus purus, einen zweiten Gott machen kann
(vgl. I. Sent. dist. 2, q. 1, a. 1, ad 2 ; II. Sent. dist. 1,
q. 1, a. 1).

35. Aber vielleicht ist diese Zusammensetzung der
Kreaturen, die hier erwähnt wird, nur eine solche nach
unserer Auffassung, gemäß unserem Denken Das ist keineswegs

der Fall, denn so oft es sich um eine derartige
Zusammensetzung handelt, macht der englische Lehrer eigens
-aufmerksam durch Redewendungen, wie : differt ratione,



292 Die Tätigkeit der Geschöpfe

differt secundum nostrum modum eoncipiendi, secundum;
nostram intentionem usw. Hier steht davon kein Wort, wie
jeder Leser sich überzeugen kann: Respondeo... quod
impossible est quod actio angeli, vel cuiuscumque alterius-
creaturae, sit eius substantia. Actio enim est proprie actua-
litas virtutis, sicut esse est actualitas substantiae vel essen-
tiae. Impossible est autem quod aliquid, quod non est

purus actus, sed aliquid habet de potentia admixtum,
sit sua actualitas, quia actualitas potentialitati répugnât.
Solus autem Deus est actus purus. Ergo in solo Deo
sua substantia est suum esse et suum agere. So im
Artikel 1. — Im Artikel 2 bemerkt der englische Lehrer:
actio angeli non est eius esse, neque actio alicuius créa-
turae esse autem cuiuslibet creaturae est determinatum ad
unum secundum genus et speciem. Esse autem solius Dei
est simpliciter infinitum, in se omnia comprehendens. Unde-
solum esse divinum est suum intelligere et suum velle. —
Artikel 3 beginnt: Nec in angelo, nec in aliqua creatura
virtus vel potentia operativa est idem quod sua essentia.
Quod sic patet. Cum enim potentia dicatur ad actum,,
oportet quod secundum diversitatem actuum sit diversitas
potentiarum ; propter quod dicitur, quod proprius actus
respondet propriae potentiae. In omni autem creato«
essentia differt ab eius esse, et comparatur ad ipsum
sicut potentia ad actum, ut ex supradictis patet (a. 1

und q. 44, a. 1). Actus autem, ad quem comparatur
potentia operativa, est operatio. In angelo autem non est
idem intelligere et esse, nec aliqua alia operatio, aut in
ipso, aut in quocunque alio creato est idem quod eius esse.
Unde essentia angeli non est eius potentia intellectiva, nec
alicuius creati essentia est eius operativa potentia.

36. Wer diese Sätze genau liest, dem muß es sofort
klar sein, daß hier nicht von einem Unterschied, den nur
wir in unserem Denken machen, secundum modum
eoncipiendi, die Rede sein kann. Dies um so weniger als der
Aquinate hier nicht nur so nebenbei diese Bemerkungen
macht, sondern damit starke Beweise vorbringen will, also-
ex professo spricht. Gesetzt den Fall, der englische Lehrer
meinte damit nicht einen sachlichen Unterschied in den
Kreaturen zwischen Wesenheit, Existenz und Tatenkraft,
so hängt seine ganze Beweisführung in der Luft. Einen
nichtsachlichen Unterschied zwischen der Wesenheit



nach S. Thomas von A quin 293

und dem Dasein machen wir ja auch in Gott. So fordert,
es unser Denken, weil es seine Kenntnisse über Gott den
Geschöpfen entnehmen muß: sed est sciendum, quod
intellects noster Deum exprimere nititur sicut aliquid per-
fectissimum. Et quia in eum devenire non potest, nisi ex.
effectuum similitudine, neque in creaturis invenit aliquid
summe perfectum, quod omnino imperfectione careat; idea
ex diversis perfectionibus in creaturis repertis ipsum nititur
designare, quamvis cuilibet illarum perfectionum aliquid
desit, ita tarnen, quod quidquid istarum perfectionum im-
perfectionis adiungitur, totum a Deo amoveatur. Yerbi
gratia, esse significat aliquid completum et simplex sed

non subsistons, substantia autem aliquid subsistons significat,

sed alii subiectum. Ponimus ergo in Deo substan-
tiam et esse, sed substantiam ratione subsistentiae,
non tarnen ratione substandi ; esse vero ratione simplici-
tatis et complementi, non ratione inhaerentiae, qua
alt er i inhaeret (Quaest. de potentia, q. 1, a. 1).

37. Mit aller wünschenswerten Deutlichkeit ist hier
betont, daß die Existenz, das Dasein, den Kreaturen in-
häriere, was bei sachlicher Identität der Wesenheit
mit der Existenz rein sinnlos wäre. Dies um so mehr als
dabei hervorgehoben wird, die Wesenheit oder Substanz
sei etwas Subsistentes, also Selbständiges, also das gerade
Gegenteil der Inhärenz. Einen solchen Widerspruch zu
lehren, ist gewiß nicht die Gepflogenheit eines hl. Thomas,
von Aquin, dieses scharfen und konsequenten Denkers. Es
darf aber auch nicht außer acht gelassen werden, daß bei
der sachlichen Einerleiheit der Wesenheit und des
Daseins der Kreaturen der s ach Ii ch e Unterschied zwischen
Gott und den Geschöpfen nicht mehr zu verteidigen ist,,
was gerade der englische Lehrer in diesen drei Artikeln
ex officio mit heller Begeisterung unternimmt. Darum ist.
es für S. Thomas eine ausgemachte Wahrheit: der eigentliche

und innerste Grund, daß die Geschöpfe als

nächste, unmittelbare Ursachen ihrer Tätigkeit einer
von der Wesenheit sachlich unterschiedenen Tatenkraft,
potentia operativa, bedürfen, ist und bleibt ihre Zusammensetzung

aus der Wesenheit und dem Dasein, der Existenz.
38. Noch eine Vorbedingung der Tätigkeit in den

Geschöpfen bleibt uns zu erörtern übrig. Es ist die durchaus

notwendige Kraftfülle der potentia operativa activa.



294 Die Tätigkeit der Geschöpfe

7). Die Kraftfülle des Tatenprinzips: complementum potentiae
operativae

39. Wie wir vorhin vernommen haben, nennt S. Thomas

das esse, die Existenz, die letzte oder Endvollkommenheit

eines Dinges. Endgültig vollkommen aber ist die
Tatenkraft der Geschöpfe offenbar dann, wenn aus ihr die
Tätigkeit herausfließt oder heraustritt. In diesem Augenblick

teilt die potentia operativa der Tätigkeit, als ihrer
Wirkung, ihrem Effekt, etwas von ihrer Fülle mit,
gemäß dem Grundsatz: omne agens agit sibi simile. Oder
auch, wie der englische Lehrer bemerkt, ein jedes Ding
sei dann tätig, wenn es sich selber in actu befindet. In
diesem Zustande verleiht die potentia in actu der Tätigkeit

die Form und das Dasein : Efficiens est ratio formae ;

quia enim agens agit sibi simile, oportet quod secundum
modum agentis sit etiam modus formae, quae ex actione
consequitur (Posterior. Analyt. lib. I., lect. 16, nr. 5). —
Oportet aliquid in actum reduci per id quod est actu (De
generat. et corruptione, lib. I, lect. 14, 2). — Oportet quod
saltern ab aliquo actu existente, sive ab actione alicuius
actu existentis aliquid generetur (a. a. 0., I. lib,, lect. 13, 4).

40. In actu, in der Wirklichkeit, befindet sich nun
ein jedes Ding dann, wenn es die ihm entsprechende
Vollkommenheit, die S. Thomas Form nennt, besitzt. Das gilt
ohne Zweifel auch von der Tatenkraft, von der potentia
operativa. Darum sagt der englische Lehrer einmal höchst
bedeutungsvoll, daß ein Ding in dem Augenblick die Tätigkeit
beginne, in welchem es die Form erhalte: ineodem instanti, in
quo forma acquiritur, incipit res operari secundum formam,
sicut ignis, statim cum est generatus, movetur sursum. Et
si motus eius esset instantaneus, in eodem instanti comple-
retur (Summ, theol. P. III, q. 113, a. 7, ad 4).

41. Unter dieser Form im Sinne des hl. Thomas darf
nicht etwa die Form der Wesenheit der Geschöpfe
verstanden werden, denn zunächst ist diese Form nur
entferntes, keineswegs nächstes Prinzip der Tätigkeit, wie
bereits früher nachgewiesen worden ist; sodann
vervollkommnet diese Form eigentlich nur die Wesenheit des
Dinges selber. Daher nennt sie der englische Lehrer
ausdrücklich substantielle Form, durchaus unterschieden
von der akzidentellen Form. Die substantielle Form
selber bildet für die Kreatur die Vollkommenheit des inneren

/



nach S. Thomas von Aquin 295

Wesens. Die Wesenheit als solche bedarf keiner weiteren
Vervollkommnung. Darüber belehrt uns der hl. Thomas
unter anderem mit bezug auf den Menschen mit den
Worten: Anima, inquantum est forma corporis secundum
suam essentiam, dat esse corpori, inquantum est forma sub-
stantialis ; et dat sibi huiusmodi esse quod est vivere,
inquantum est talis forma, scilicet anima; et dat ei huiusmodi

vivere, scilicet in intellectuali natura, inquantum est
talis anima, scilicet intellectiva (Quaest. de spiritual, creat.
-q. unie., a. 11, ad 14; vgl. Summ, theol. I. P., q. 77, a. 1).

42. Aus dem Gesagten geht hervor, daß es sich hier
um eine akzidentelle Form handelt, die eine von Natur
aus ebenso akzidentelle Potenz, die potentia operativa,
vervollkommnen muß, damit aus eben dieser eine Tätigkeit
heraustrete. Damit verstehen wir ohne Mühe die so oft
vorgetragene Lehre des hl. Thomas, ein Ding sei dann und
insofern tätig, als es sich in der Verwirklichung, in actu
befindet: Natura cuiuslibet actus est, quod seipsum com-
municet, quantum possibile est. Unde unumquodque agens
agit secundum quod in actu est. Agere vero nihil aliud
est, quam communicare illud, per quod agens est actu,
secundum quod est possibile (Quaest. de potentia, q. 2, a. 1).
— Diese Wahrheit leuchtet um so mehr ein, als die
Potenzen ihrem inneren Wesen nach nur Anlagen,
Fähigkeiten, Kräfte sind, um etwas in sich aufzunehmen, passive
Kräfte, Potenzen, oder etwas zu wirken, aktive Kräfte. In
diesem Zustande entspricht ihnen aber nur das „Können",
nicht die wirkliche Ausführung, nur das posse, nicht das

esse. Daraus ergibt sich für die operativen Potenzen die
Notwendigkeit einer weiteren Vervollkommnung, damit aus
ihnen die Tätigkeit hervorgehe.

43. Nun drängt sich uns die Frage auf, ob nicht Gott
den Kreaturen bei der Erschaffung selber diese Vollkommenheit

der Tatenkräfte, der operativen Potenzen mitgegeben
habe? Die Antwort darauf ist unschwer zu geben, wenn
wir uns an ;den Grundsatz des englischen Lehrers (oben
in Nr. 40) halten, der lautet: Ein jedes Ding beginnt seine
Tätigkeit in dem Augenblick, in welchem es die
Vollkommenheit seiner aktiven Potenzen empfangen hat. Es
erübrigt also, zu untersuchen und festzustellen, inwieweit
die Geschöpfe ohne Unterlaß, seit ihrem Eintritt in das
Dasein durch die Schöpfung, tätig sind. Die Naturdinge



296 Die Tätigkeit der Geschöpfe

können wir beiseite lassen, das Endergebnis ist ja dasselbe
wie bei den übrigen Geschöpfen. Uns interessieren
vielmehr die geistigen Wesen, vor allem der Mensch. In dieser
Beziehung erklärt nun der hl. Thomas, daß wir aus
Erfahrung wissen, die menschliche Seele entwickle nicht
immer Taten des Lebens. Darum laute auch die
Begriffsbestimmung über die Seele, sie sei die Verwirklichung,.
der Akt des Leibes, der auf Grund seiner Anlage, potentia,
Leben besitze, diese Potenz verdränge oder entferne aber
nicht die Seele. Dieser Lehrsatz des hl. Thomas ist zu:
wichtig, als daß wir ihn hier nicht wörtlich anführen
sollten, auch deshalb, weil er die oben dargelegte Wahrheit

bestätigt : es handle sich hier mit bezug auf die
erwähnte Vervollkommnung wirklich um die Potenz, die
Kraft, nicht um die Wesenheit der Geschöpfe. Für
die potentia operativa ist diese Vervollkommnung
notwendig : anima secundum suam essentiam est actus. Si ergo
ipsa essentia animae esset immediatum operationis princi-
pium, semper habens animam, actu haberet opera vitae,
sicut semper habens animam, actu est vivens. Non enim
inquantum est forma, est actus ordinatus ad ulteriorem
actum, sed est ultimus terminus generationis. Unde quod
sit in potentia adhuc ad alium actum, hoc non competit
ei secundum suam essentiam, inquantum est forma, sed
secundum suam potentiam. Et sic ipsa anima, secundum
quod subest suae potentiae, dicitur actus primus,
ordinatus ad actum secundum. — Invenitur autem habens
animam, non semper esse in actu operum vitae. Unde etiam
in definitione animae dicitur, quod est actus corporis
potentia vitam habentis, quae tarnen potentia non abiicit
animam (Summ, theol. I. p., q. 77, a. 1).

44. Die Worte des englischen Lehrers : sicut semper
habens animam, actu est vivens, beziehen sich offenbar auf
die vegetativen Lebensäußerungen im Menschen und
in dieser Beziehung gehört auch der Mensch unter die
Naturdinge. Es unterliegt gewiß nicht dem geringsten
Zweifel, daß der Mensch im Augenblick seiner Empfängnis
eine Lebenstätigkeit entfaltet und bis zu seinem Tode
ununterbrochen fortsetzt. Die Vollkommenheit dieser
Tatenkraft besitzt er ohne Frage zugleich mit seiner
Wesenheit und potentia operativa, aber auch von der
nämlichen Ursache herstammend wie bei den Naturdingen..



nach S. Thomas von Aquin 297

Was nun aber die Lebenstätigkeit des Menseben als
Menseben betrifft, die sinnfälligen und geistigen
Tätigkeiten angebt, stebt die ausgesprochene Wabrbeit des Aqui-
naten : invenitur autem babens animam, non semper esse
in actu operum vitae ein für allemal fest. In dieser
Beziehung ist der Mensch bald in Tätigkeit, bald aber nicht;
folglich mangelt ihm dann jene Vollkommenheit der Tatenkraft,

die erforderlich ist, damit die Tätigkeit selber herausfließe,

weil eben die Tatenkraft nur durch diese
Vollkommenheit in actu gesetzt wird. Dadurch hat die Potenz
neben dem posse auch das esse.

45. Nach der Trennung der menschlichen Seele vom
Leibe setzt diese, weil sie ein selbständiges Wesen bildet,
-ohne Frage irgendeine Lebenstätigkeit fort, so gut wie die
Engel. In diesem Sinne haben die Worte des hl. Thomas
volle Geltung : sicut semper habens animam, actu est vivens.
Insofern also ist ihre Tatenkraft ganz sicher: semper in
actu. Das hat die Seele aber nicht aus sich selber,
sondern von einer höheren Ursache. Und überdies befindet
sie sich auch in diesem Zustande in bezug auf viele
andere Äußerungen der Tätigkeitskraft in der Potenz und
besitzt nur das posse, nicht das esse, wenn wir vom
höheren Einfluß absehen.

46. Daraus ergibt sich die Wahrheit, daß die Schöpfung

als solche folgende Gegenstände umfaßt : die Wesen-
heit, Subsistenz und das Dasein dieser beiden. Dazu kommen
die Potenzen, nämlich die Anlagen oder Fähigkeiten mit
der Bestimmung, entweder etwas aufzunehmen, passive
Potenzen, oder etwas hervorzubringen, zu wirken, aktive
Potenzen. Alle diese Dinge sind untrennbar und unverlierbar
mit dem Geschöpfe, so lange es eben besteht, zu einem
Ganzen verbunden und schließen sozusagen die Vollkommenheit

des Geschöpfes als solches endgültig ab. Weil
jedoch die Dinge nicht erschaffen wurden, um einfach zu
existieren, sondern für einen viel vornehmeren Zweck, für
ein weit höheres Ziel, verleiht ihnen Gott auch die
Wirksamkeit, führt er ihre dazu veranlagten Potenzen, potentias
operativas, in den Akt über, so daß die Tätigkeit als ihre
Wirkung heraustritt. Ohne Tätigkeit aber würden sie ihr
Ziel niemals erreichen. Daher glauben wir, daß der Einfluß

Gottes auf die Tätigkeit der Geschöpfe nicht so
sehr eine Tat der Schöpfung als vielmehr eine solche der



298 Die Tätigkeit der Geschöpfe

Vorsehung, der Providenz, ist. Über die Providenz äußert
sich der hl. Thomas, indem er an dem Beispiel eines
Baumeisters die Sache anschaulich macht: Ista tria, dispositio,
scientia et providentia se habent per additionem unius ad
alterum. Cum enim Deus de rebus creatis scientiam quasi
practicam habeat, ad modum scientiae artificis eius scientia
consideranda est. Sciendum est ergo, quod artifex prae-
concipiendo artificiatum suum, considérât finem primo; et
deinde considérât ordinem rei, quam facere intendit ad
finem illum, et ordinem etiam partium ad invicem, sicut
quod fundamentum sit sub pariete, et paries sub tecto. Et
iste ordo partium ad invicem ordinatur ulterius ad finem
dömus. Tertio oportet quod consideret ea, quibus promo-
veatur ad consecutionem finis, et ut tollantur ea, quae
possunt impedire finem. Unde excogitat sustentamenta
domus per aliquas appendicias et fenestras et huiusmodi,
quibus domus sit apta ad habitationem. Ista ergo excogi-
tatio n:minatur nomine scientiae, ratione solius cognitionis,
et non ratione alicuius operationis. Unde est et finis et
eorum, quae sunt ad finem. Sed ratione ordinis excogi-
tati in re operanda vocatur nomine dispositionis, quia
dispositio ordinem quemdam significat. Unde dispositio dicitur
generationis ordinatio. Sed ratione eorum, quae promovent
in finem, dicitur providentia. Providus enim dicitur, qui
bene coniectat de conferentibus in finem, et de his, quae
impedire possunt. Unde etiam in Deo scientia dicitur,
secundum quod habet cognitionem et sui ipsius et eorum,
quae facit. Sed dispositio dicitur ratione duplicis ordinis,
quem ponit in rebus, scilicet rei ad rem, secundum quod
iuvant se invicem ad consequendum finem ultimum; et
iterum totius universi ad ipsum Deum, Providentia

autem dicitur, secundum quod rebus ita ordinatis
attribuit ea, quae ordinem conservant, et propellit omnium
in ordinationem (I. Sent. dist. 39, q. 2, a. 1).

47. Darum lesen wir so oft im Iii. Thomas die
Bemerkung, ein jedes Ding sei um seines Zieles willen tätig:
unumquoque agit propter finem (Analyt. Posterior., üb. II,
lect. 16, nr. 5; lib. II, lect. 7, nr. 2; lect. 8, nr. 3). Das
gilt ebenso von den Naturdingen wie von geistigen Wesen:
Omne agens agit propter finem, sive agat a natura, sive
agat ab intellectu (Physicor., üb. II, lect. 8, nr. 5 und oft). —
Ebenso kurz als trefflich behandelt der englische Lehrer



nach S. Thomas von Aquin 29»

diese "Wahrheit in der Summ, theol. I, II, q. 1, a. 2 und
an den dort angeführten Stellen, die nachzulesen sind.

48. Es ist demnach die Tätigkeit Gottes, die wir
Providenz nennen, die den Geschöpfen dazu verhilft, daß
sie ihr Ziel erreichen, und zwar durch ihre eigene Tätigkeit.

Diese Tätigkeit aber tritt erst dann aus der Tatenkraft,

aus der potentia operativa als Wirkung heraus, wenn
eben diese Potenz von Gott in die Wirklichkeit gesetzt ist
und damit nicht bloße Anlage, Fähigkeit für eine Tätigheit

bleibt, sondern auf Grund dieser von Gott ihr jedesmal

mitgeteilten Vollkommenheit wahre Ursache, causa
efficiens, ihrer eigenen Tätigkeit wird.

49. Danach kostet es geringe Mühe, uns einen
bestimmten und klaren Begriff zu verschaffen von der:

IV. Tätigkeit der Geschöpfe in philosophischer
Bedeutung

Die Tätigkeit der Geschöpfe ist ein von der
durch Gott der Tatenkraft, potentiae operati-
vae, bleibend oder auch nur vorübergehend
mitgeteilten Vollkommenheit, forma, gewirktes
zufallendes Akzidens, welches dem Wesen an¬

haftet
a) Die Tätigkeit der Geschöpfe ein Akzidens

50. Diese Tätigkeit bildet ein Akzidens, weil in Gott,
allein die Tätigkeit sachlich ein und dasselbe mit seinem
Wesen ausmacht: In Deo est omnino idem re essentia,
potentia et operatic, sed différant tantum ratione (I. Sent,
dist, 7, q. 1, a. 1, ad 1). — Operatio Dei est sua essentia.
Unde sicut essentia est una, ita operatio est una in re,
sed plurificatur per diversas rationes; sicut est etiam ex
parte essentiae, quae licet sit una, considerantur tarnen in ea
plures rationes attributorum (1. Sent. dist. 2, q. 1, a. 2, ad 2).

51. Was nun in Gott sachlich ein und dasselbe ist,
das muß sich in der Kreatur ebenso sachlich
unterscheiden, nicht allein nur gemäß unserer Auffassung, denn
andernfalls wäre der sachliche Unterschied zwischen
Gott und der Kreatur sehr schwer zu verteidigen. Das um
so mehr, als wir einen Unterschied in unserem Denken
zwischen Gottes Wesenheit und Tätigkeit ebenfalls machen:
Deus non agit operatione media, quae sit aliud ab essentia.



300 Die Tätigkeit der Geschöpfe

sua, sed suum esse est suum operari, et suum operari est
sua essentia. Nihilominus tarnen essentia significatur ut
principium essendi, et eadem ratione potest significari po-
tentia ut principium operandi, et praeter hoc ut principium
operati (I. Sent, dist., q. 42, a. 1, ad 4). — Deus non agit
per operationem mediam, sed sua operatio est sua essentia
(I. Sent. dist. 35, q. 1, a. 5, ad 3).

52. Ist denn damit vom englischen Lehrer auch schon
bewiesen, daß die Tätigkeit der Kreaturen ein Akzidens
sein müsse? Könnte man nicht ruhig zugeben, es sei ja
ganz richtig, daß die Tätigkeit der Kreaturen sachlich
durchaus unterschieden sei von der Wesenheit des
Geschöpfes zum Unterschied von der Tätigkeit Gottes? Allein
daraus folge noch keineswegs, daß die Geschöpfe
außerstande seien, ihre Tätigkeiten als Wesenheiten, nicht
als Akzidenzen hervorzubringen. Darauf ist zu sagen,
daß die Kreaturen überhaupt niemals eine Wesenheit
zu bewirken vermögen. Eine Wesenheit hervorbringen,
heißt dieselbe erschaffen, also schöpferisch tätig
sein. Erschaffen bedeutet nämlich, etwas seiner ganzen
Substanz nach in das Dasein setzen: hoc autem creare
dicimus, scilicet producere rem in esse secundum totam
suam substantiam (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 2).

53. Um schöpferisch etwas verursachen zu können,
ist erforderlich, daß das Tätige seiner Gänze nach
Wirklichkeit sei, weil ein jedes Ding tätig ist,
entsprechend dem Maße seiner Wirklichkeit. Besitzt es nur
teilweise Wirklichkeit, teilweise Möglichkeit, Anlage oder
Fähigkeit, so kann es auch nur einen Teil bewirken,
z. B. die Kraft oder Form aus dem Stoff. Die reine
Wirklichkeit ohne irgendeine Potenz fehlt aber sämtlichen
Kreaturen, sie haben nur einen Anteil an der Wirklichkeit.

Darum können sie auch keine ganze Wesenheit
hervorbringen: Omne agens agit secundum id, quod est in
actu. Sed quod est secundum aliquid sui in actu, et
secundum aliquid in potentia, efficit rem secundum aliquid
sui, scilicet inducendo formam in materiam (a. a. 0. arg.

praeterea). Somit trägt gerade der Mangel der
sachlichen Identität in denWesen derGeschöpfe die
eigentliche Schuld, daß die Kreaturen nie und nimmer eine
Wesenheit bewirken können. In Gott hingegen ist gerade
diese reale Identität der Grund, daß er es kann: hoc



-nach S. Thomas von Aquin 301

modo factum agitur, quo faciens agit. Agens autem agit
secundum quod actu est. Unde id solum se toto agit, quod
totum actu est. Quod non est, nisi actus infiniti, qui est
actus primus. Unde et rem agere secundum totam eius
substantiam solius infinitae virtutis est (Quaest. disput. de
patentia, q. 3, a. 4).

54. Die sachliche Einerleiheit in den Kreaturen,
auch in den vollkommensten, ist deshalb nicht vorhanden,
weil sie alle ohne Ausnahme wenigstens aus der Wesenheit
und dem Dasein sich zusammensetzen, die Wesenheit sich
daher wie die aufnehmende Potenz und das Dasein wie der
Akt verhält. Infolgedessen ist ihre Wesenheit nicht das
Dasein, sondern sie besitzen nur das Dasein, sie haben nur
Anteil an dem Dasein. Gottes Wesenheit hingegen ist
das Dasein selber: sed aliud est quod quid est homo,
et esse hominem. In solo enim primo essendi prineipio,
quod est essentialiter ens, ipsum esse et quidditas
eius est unum et idem. In omnibus autem aliis, quae sunt
entia per partieipationem, oportet quod sit aliud esse et
quidditas entis (Analyt. Posterior., lib. II, lect. 6, nr. 3).
Das Dasein, die Existenz, bildet nicht eine Substanz
ader Wesenheit in allen jenen Dingen, die in die Gattung
gehören, andernfalls müßte das Daseiende die Gattung
bilden. Die Gattung wird ja von einem Ding wesentlich
ausgesagt. Allein das Daseiende ist nicht eine Gattung,
wie im dritten Buch der Metaphysik nachgewiesen wird.
Darum steht auch Gott, der sein eigenes Dasein
ausmacht, nicht unter einer Gattung. Dazu kommt im
Falle, daß das Dasein ein und dasselbe wäre mit der
Substanz, daß jeder, der die Wesenheit des Dinges darlegte,
zugleich auch bewiese, diese Wesenheit existiere, was
durchaus unrichtig ist: hoc enim ipsum quod est esse,
non est substantia vel essentia alieuius rei in genere exsi-
stentis, Alioquin oporteret quod hoc, quod dico ens, esset

genus, quia genus est quod praedicatur de aliquo in eo

quod quid. Ens autem non est genus, ut probatum est in
III. Metaph. Et propter hoc etiam Deus, qui est suum
esse, non est in genere. Si autem quia est, esset
substantia alieuius rei, simul cum aliquis ostenderet quia
est, ostenderet quid est (a. a. 0., nr. 4).

55. Dieser Zusammensetzung aus der Wesenheit und
dem Dasein in den Kreaturen, die nur als Zusammensetzung

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 21



302 Die Tätigkeit der Geschöpfe

ans Potenz und Akt gedacht werden kann, steht auch
hindernd im Wege, daß die Wesenheit selber die
unmittelbare Ursache der Tätigkeit abgäbe: omne agens,
quod agit per essentiam suam, est agens primum, ut dicit
Ayicenna. Cuius ratio est, quia omne secundum agens agit,,
inquantum participât aliquid. Et ita agit per
aliquid additum essentiae. Sed anima non est primum agens.
Ergo non est agens per suam essentiam, sed per suam po-
tentiam (I. Sent. dist. 3, q. 4, a. 2).

b) Die Geschöpfe wahre Ursachen ihrer Tätigkeit
56. Einen Beweis dafür zu erbringen, daß die

Geschöpfe selber wirkliche Ursachen, causae efficientes, sindr
erscheint in der Tat mehr als überflüssig. Nichtsdestoweniger

hat es Menschen gegeben, die behaupteten, den
Kreaturen fehlten die eigenen Tätigkeiten. Der hl. Thomas

spricht von Autoren, die lehrten, außer Gott bewirke
überhaupt kein Ding etwas. Zwar ist dabei direkt die Rede
von einer äußeren Wirkung, operatum, nicht von der ope-
ratio, allein die Ausdrucksweise dieser Gelehrten läßt den
logisch richtigen Schluß zu, daß die Geschöpfe auch nicht
die wirkliche Ursache der eigenen Tätigkeit sind. So
bemerkt S. Thomas in dieser Frage folgendes : Eine Ansicht
geht dahin, daß Gott selber unmittelbar alles wirke, so
daß kein Ding die Ursache eines anderen sei, z. B. nicht
das Feuer erwärme, sondern Gott, nicht die Hand bewege
sich selber, sondern Gott verursache diese Bewegung usw.
Der englische Lehrer nun nennt diese Anschauung
töricht, weil sie die Ordnung des Universums aufhebe
und die eigene Tätigkeit der Dinge, das Urteil über
unsere Dinge unmöglich mache. Quarum una est (senten-
tiarum), quod Deus immediate operetur omnia, ita quod nihil
aliud est causa alicuius rei, adeo quod dicunt, quod ignis
non calefacit, sed Deus, nec manus movetur, sed Deus
causat eius motum et sie de aliis. Sed haec positio stulta
est, quia ordinem tollit universi, et propriam operationem a
rebus, et destruit iudicium sensus (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 4).

Um aber doch die eigene Tätigkeit der Dinge
zu retten, fährt S. Thomas fort, ist es einigen Philosophen
eingefallen, die Behauptung aufzustellen, Gott erschaffe nicht
alles unmittelbar, sondern nur eine erste oder oberste Kreatur
und diese bilde dann die Ursache aller anderen Ursachen.



nach S. Thomas von Aquin 303

Secunda positio est quorundam Philosophorum, qui,
ut proprias operationes rerum sustineant, Deum
immediate omnia creare negant, sed dicunt, quod immediate
est causa primi creati, et illud est .causa alterius et sie
deineeps (a. a. 0.).

57. Wie unvernünftig derartige Anschauungen sind,
läßt sich unschwer dartun. Zunächst wäre es ganz und gar
unverständlich, warum Gott die Geschöpfe mit so vielerlei
Anlagen, Fähigkeiten oder Tatenkräften ausgestattet hat. Eine
einzige von allen diesen verschi edenen Kräften müßte j a für Gott
mehr als ausreichend sein, um durch ihn, als die einzige
Ursache, alles Mögliche zu bewirken. Allein wir ersehen
doch, daß nicht jedes Gewirkte von dem Nächstbelieben
herstammt, also auch nicht von jeder beliebigen Tätigkeit
der Geschöpfe. Folgerichtig müssen die Kreaturen selber
als wirkliche Ursachen daran beteiligt sein : si Deus
immediate causaret omnia, una res non dependeret ab alia
sicut causatum a causa. Et sie res non magis fieret ab
uno quam ab alio. Sed videmus ad sensum, quod non fit
quodlibet ex quolibet, sed ex semine hominis semper generatur
homo. Ergo semen Patris est causa effectiva filii (II. Sent. dist. 1,

q. 1, a. 4). — Uberhaupt ist gar nicht einzusehen, wofür
Gott die Geschöpfe mit Fähigkeiten, Potenzen, für eine
Tätigkeit bestimmt, potentiis operativis ausgestattet hat,
wenn sie ja doch niemals eine selbständige Tätigkeit
entfalten, wirkliche Ursachen sind. Zu der
Vervollkommnung der Wesenheit als solcher gehören sie ja doch
nicht, sondern ihr Zweck im eigentlichen Sinne ist und
bleibt die Tätigkeit. Insofern vervollkommnen sie
allerdings in ihrer Weise auch die Wesenheit der Kreaturen
als Akzidenzen: hae autem potentiae fluunt ab essentia
ipsius animae, quaedam ut perfectiones partium corporis,
quarum operatio efficitur mediante corpore, ut sensus,
imaginatio et huiusmodi ; et quaedam ut existentes in ipsa
anima, quarum operatio non indiget corpore, ut intellectus
voluntas et huiusmodi (I. Sent. dist. 3, q. 4, a. 2). Das
nämliche gilt aber auch von den Naturdingen. Was aber
für uns Menschen das schlimmste ist, unsere Sinne
befänden sich in einer fortwährenden Täuschung, unsere
Urteile über die Vorgänge in der Welt und in uns selber
wären jedesmal falsch. Darum nennt der englische Lehrer
niit Kecht diese Ansicht eine positio stulta. Nein, die Ge-

21*



304 Die Tätigkeit der Geschöpfe

schöpfe sind im wahrsten Sinne wirkliche Ursachen ihrer
eigenen Tätigkeiten. Darum sind ihre Fähigkeiten,
Potenzen, keineswegs zwecklos, denn zwecklos ist das, was
niemals sein Ziel erreicht, in unserem Falle seine Bestimmung

als wirkliche Ursache nicht erfüllen kann : frustra est,
quod est ad aliquem finem, quem non potest attingere
(Quaest. disput. de potentia, q. 1, a. 2, ad 1).

c) Die von Gott den Geschöpfen als Ursachen mitgeteilte
Vollkommenheit

58. Ein in den verschiedenen "Werken des hl. Thomas

immer und immer wiederkehrender Grundsatz lautet:
Ein jedes Ding ist dann und insofern tätig, als es sich in
der Wirklichkeit befindet, nicht aber, insoweit es nur die
Fähigkeit dazu besitzt; unumquodque agit inquantum est
in actu, non secundum quod est in potentia. Diese Ansicht,
wie gesagt, äußert der englische Lehrer nicht nur einmal,
sondern oft und oft. Unter anderem bemerkt er auch
gelegentlich: Alles, was entsteht, muß herstammen von einem
Tätigen in der Wirklichkeit, das entweder derselben
Gattung oder derselben Form und Art angehört; oder es muß
wenigstens herkommen von einem wirklich Existenten, der
Tätigkeit eines in der Wirklichkeit Existenten, obgleich
dieses Tätige weder der Gattung noch der Art noch dem
Gewordenen ähnlich ist: oportet etiam quod id, quodgeneratur,
generetur ab aliquo agente actu aut homogeneos, id est
quod sit saltern unius generis, aut homoideos, id est quod
sit unius formae vel speciei ; aut oportet saltern ab
aliquo actu existente, sive ab actione alicuius actu existentis
aliquid generetur, etiam si generans simile non sit generato
in genere seu specie (Dégénérât, et corrupt., lib. 1, lect. 13.

nr. 4).
59. Es ist vollkommen richtig, daß S. Thomas hier

zunächst die Ähnlichkeit des Hervorgebrachten mit der
bewirkenden Ursache im Auge hat, gemäß dem Grundsatz,
daß jedes Gewirkte seiner Ursache in irgendeiner Weise
ähnlich sein müsse : omne agens agit sibi simile aliquo
modo ; allein ebenso gewiß ist es, daß er ausdrücklich von
einem Seienden in der Wirklichkeit, von einem enfce in
actu spricht. Was haben wir also unter dieser Ausdrucksweise

zu verstehen? Etwa, daß ein Ding überhaupt
existieren müsse, um tätig zu sein? Das ist eine so bekannte



nach S. Thomas von Aquin 305

Wahrheit, daß sie der englische Lehrer nicht so oft zu
predigen braucht. Daß ein Nichtexistentes keine Tätigkeit
ausübt, wissen wir bereits von frühester Jugend auf. Das
kann also der Sinn nicht sein, wenn gesagt wird, ein jedes
Ding sei tätig, insofern es in actu sich befinde. Eine andere
Auffassung dieser Worte wäre an sich noch leichter möglich,

nämlich die, daß die Tätigkeit selber das Wesen und
die wirkende Kraft, die potentia operativa, in die
Wirklichkeit versetze, ihnen das esse in actu verleihe. Und
richtig lesen wir einmal bei dem englischen Lehrer
folgende Stelle: „Die Tätigkeit ist eigentlich die Verwirklichung

der Kraft, gleichwie die Existenz die Verwirklichung

der Substanz oder Wesenheit ausmacht": actio enim
est proprie actualitas virtutis, sicut esse est actualitas sub-
stantiae, vel essentiae (Summ, theol. I. P., q. 54, a. 1).

60. Zu diesem Ausspruch des englischen Lehrers muß
bemerkt werden, daß S. Thomas damit vor allem den
sachlichen Unterschied zwischen der Tatenkraft, potentia,
und der Tätigkeit selber in den Geschöpfen dartun wollte.
Und darüber kann ein Zweifel nicht bestehen. Daß nun
aber Vergleiche nicht in allem und jedem stimmen, weiß
doch alle Welt. Durch das Dasein oder die Existenz wird
zwar das Wesen der Geschöpfe unmittelbar verwirklicht,

allein das Dasein bildet nicht die Wirkursache,
causa efficiens, für die Verwirklichung des Wesens der
Kreaturen. Das bedeutet einen großen Unterschied, denn
vor allem andern :

61. ist die Tatenkraft, potentia operativa, der Geschöpfe
im eigentlichsten Sinne Ursache, causa efficiens, der Tätigkeit

und diese letztere eine Wirkung, ein Effekt der
Ursache. Nun muß es aber als ein Diug der reinen Unmöglichkeit

bezeichnet werden, daß die Wirkung erst der Ursache die
Wirklichkeit verleihe, die Ursache in actu versetze. In
diesem Falle wäre die Wirkung früher, sei es der Zeit
oder wenigstens der Natur nach, als ihre eigene Ursache.
Überdies hätte die Wirkung eine Vollkommenheit in sich,
die sie der Ursache mitteilt, während sie doch, nach
logischem Denken, alle ihre Vollkommenheit aus der Ursache
schöpft. Nie und nimmer kann die Wirkung vollkommener
sein als die Ursache, ausgenommen bei Werkzeugsursachen,
causa instrumentalis : Non oportet agens esse simpliciter
praestantius patiente, sed secundum quid, scilicet i n-



306 Die Tätigkeit der Geschöpfe

quantum est agens (Quaest. de veritate, q. 26, a. 8,
ad 1). — Semper moyens et agens est melius moto et
passo (De coelo et mundo lib. I, lect. 21, nr. 12). — Agens
est nobilius facto (a. a. 0., lib. II, lect. 18, nr. 14). —
Demnach kann man zwar das Tätige nach der Tätigkeit
benennen, allein niemals vermag diese Tätigkeit das Tätige
als solches erst zu konstituieren, es zu einem agens in
actu zu machen: Sic igitur secundum quod aliquid de-
nominatur a causa agente, est praedicamentum passionis,
nam pati nihil est aliud, quam suscipere aliquid ab agente.
Secundum autem quod econverso denominatur causa agens
ab effectu, est praedicamentum actionis, nam actio est actus
ab agente in aliud, ut supra dictum est (Physicor. lib. III,
lect. 5, nr. IB).

62. Es bleibt somit zur Erklärung der vom englischen
Lehrer so häufig vorgetragenen Anschauung über das

Tätige in der Wirklichkeit, das agens in actu, nur die eine
Auflassung übrig, daß S. Thomas die Versetzung des
Geschöpfes in den Zustand der Wirklichkeit, in ordine ope-
rativo, einzig und allein der höheren Macht, nämlich Gott,
zuschreibt. Die Wesenheit als entfernte und die Tatkraft
als unmittelbare Ursache der Tätigkeit sind von Natur aus
auf Grund der Erschaffung noch nicht in ordine ope-
rativo, ohne weiteres in actu, in der Wirklichkeit. Durch
die Schöpfung haben sie nur die Fähigkeit, potentia, zu
einer Tätigkeit erhalten: Natura in operibus sex dierum
taliter instituta est, ut naturae principia tunc condita in
se subsistèrent, et quod ex eis alia propagari possent
per mutuam actionem et passionem. Et ideo oportuit eis
tunc esse conferri et virtutes activas et passivas, quas
Augustinus vocat rationes seminales, quibus ex eis effectua
conséquentes producerentur (II. Sent. dist. 13, q. 1, a. 1).
— Anderswo äußert sich S. Thomas über beide Vollkommenheiten

mit bezug auf das Dasein und die Tätigkeit der
Geschöpfe in treffender Weise: distinguenda est duplex
perfectio. Una est perfectio prima, quam scilicet res habet
secundum esse suum. Et haec perfectio mundi compléta
est sexta die, quia nulla pars mundi postmodum addita
est, quae in primis sex diebus non praeceserit aliquo modo.
Alia est perfectio secunda, quae est operatio rei, ut dicitur
in II. de anima; et talis perfectio mundi fuit in septima
die, quia ex tune cessante operatione, qua Deus naturam



nach S. Thomas von Aquin 307

instituit, incepit operatio propagationis in toto universo,
secundum quod ex naturis iam conditis res aliae produ-
cuntur. Quam operationem in rebus omnibus Deus usque
nunc facit (II. Sent. dist. 15, q. 3, a. 1).

63. Der englische Lehrer spricht hier von der
zweifachen Tätigkeit Gottes am Anfange der Schöpfung. Hat
•diese Tätigkeit, namentlich die zweite, aufgehört? Das ist
nicht der Fall, denn, wie S. Thomas am Schlüsse bemerkt,
sie dauert bis zum Ende der "Welt fort. Unter der
Vollendung aller "Werke ist nur eine gewisse den Geschöpfen
•mitgeteilte Vollkommenheit, die Tätigkeit selber, zu
verstehen, wodurch die Natur ihre Fortpflanzung findet. Diese
"Tätigkeit ist zugleich herzuleiten von Gott und der Kraft
des Geschöpfes. Insofern also kann man sagen, daß Gott
sein "Werk vollendet habe, als die Natur, von der Kraft
•Gottes b e w e g t, in eine Tätigkeit übergeht : consummatio
operum intelligitur secundum aliquid perfectionis ipsis
rebus collatum, quod est ipsa operatio, per quam natura
propagatur. Haec autem operatio est a Deo, et a virtute \
creaturae. Et ideo Deus dicitur consummasse opus, cuius
virtute creatura mota in operationem exit (a. a. 0.,
ad 2).

64. Die Kreatur, von der Kraft Gottes bewegt, geht
zu einer Tätigkeit über. Hier haben wir schon drei sehr
wichtige Grundsätze des Aquinaten: die Kreatur, die von
der Kraft Gottes bewegt wird und auf Grund dieser
Bewegung eine Tätigkeit entfaltet. Ausführlicher noch als
hier behandelt der englische Lehrer diesen Einfluß Gottes
an einer anderen Stelle. Nachdem er nachgewiesen, daß die
Kreaturen selber, nicht Gott allein, wahre Ursachen
sind und was die Geschöpfe nicht und was sie verursachen
^können — sie können z. B. nicht erschaffen, keinen Engel
oder eine menschliche Seele hervorbringen, auch nicht den
ersten Menschen, das erste Tier usw., wohl aber alles
andere, was der Bewegung oder "Wesensveränderung unterliegt

—, fährt S. Thomas fort: aber aller dieser Dinge ist
auch Gott die Ursache, indem er weit innerlicher in
ihnen tätig ist als die anderen Ursachen, denn Gott
verleiht allen Dingen das Dasein. Die anderen Ursachen
hingegen beschränken sozusagen das Dasein. Niemals kann das

ganze Dasein irgendeines Dinges von einem Geschöpfe
'verursacht sein, weil das Stoffliche von Gott allein her-



308 Die Tätigkeit der Geschöpfe

stammt. Nun ist aber das Dasein eines Dinges weit innerlicher

als das, wodurch das Dasein eingeengt wird. Infolgedessen

durchdringt die Tätigkeit des Schöpfers mehr da&
Innerste des Dinges als die Tätigkeit der anderen Ursachen.
"Wenn man also sagt, das Geschöpf bilde die Ursache eines:
anderen, so ist damit keineswegs ausgeschlossen, daß Gott
in den Geschöpfen unmittelbar tätig sei. Seine Kraft
ist eigentlich das Mittel, wodurch die Kraft jeder
zweiten Ursache mit ihrer "Wirkung in Verbin-
dung tritt. Denn keine geschaffene Kraft erreicht
ihre Wirkung, außer in der Kraft des Schöpfers,
von der sich alle Kraft, ihre Erhaltung und Hinordnung
zu der Wirkung herleitet. Daher hat jede Wirksamkeit der
zweiten Ursachen ihren Stützpunkt in der Wirksamkeit der
er s t en Ursache : Aliorum vero, quae per motum et genera-
tionem producuntur, creatura causa esse potest, vel ita
quod habeat causalitatem supra totam speciem vel ita quod
habeat causalitatem ad unum individuum speciei tantum
Horum tarnen causa etiam Deus est, magis intime in eis
operans, quam aliae causae moventes, quia ipse est dans
esse rebus; causae autem aliae sunt quasi déterminantes
illud esse. Nullius enim rei totum esse ab aliqua creatura
principium sumit, cum materia a Deo solum sit. Esse autem
est magis intimum cuilibet rei, quam ea, per quae esse
determinatur Unde operatio creatoris magis pertingit ad
intima rei, quam operatio causarum secundarum. Et ideo
hoc, quod creatum est causa alii creaturae, non excludit,
quin Deus immediate in rebus omnibus operetur, inquantum
virtus sua est sicut medium coniungens virtutem cuius-
libet causae secundae cum suo efifectu. Non enim virtus
alicuius creaturae posset in suum effectum, nisi per
virtutem creatoris, a quo est omnis virtus et virtutis conser-
vatio et ordo ad effectum, quia... causalitas causae secundae
firmatur per causalitatem causae primae (II. Sent. dist. 1,.

q. 1, a. 4).
65. Inwiefern stellt die Kraft Gottes das Mittel dar,,

um die zweite Ursache, das Geschöpf, mit seiner Kraft,
mit der Wirkung oder Tätigkeit zu vereinen? Dieses
Mittel ist eine Kraft oder Vollkommenheit, forma, die von
der Tatenkraft, potentia operativa, aufgenommen wird.
Durch eben diese forma wird die genannte Potenz in actu
versetzt, erhält sie die Wirklichkeit und jetzt tritt die



nach S. Thomas von Aquin 30&

Tätigkeit als Wirkung aus ihr heraus. Diese von Gott der
Potenz des Geschöpfes mitgeteilte Vollkommenheit oder
Form bildet das principium quo, die causa qua, aller
Tätigkeit, wie überhaupt die Form überall das principium
quo ist. S. Thomas hat doch vorhin (vgl. nr. 63) davon
gesprochen, daß die Geschöpfe, von der Kraft Gottes b e-
w e g t, zu einer Tätigkeit schreiten. Also muß er ihnen
doch etwas mitteilen, anders ist ein Bewegen und Be-
wegtwerden ja gar nicht möglich. Was kann er ihnen aber
mitteilen? Die Wesenheit, die verschiedenen Potenzen?
Diese besitzen sie schon auf Grund der Schöpfung. Folglich

muß es etwas anderes sein. Vielleicht die Tätigkeit?
Nein, denn bei der Tätigkeit sind die Potenzen selber
nicht mehr aufnehmendes, sondern gebendes Prinzip,
nicht mehr bloß mota, sondern zugleich moventia,
indem die Tätigkeit als Wirkung aus ihnen herausfließt,
Dann müssen sie also vorher bewegt worden sein, mit.
anderen Worten, eine Vollkommenheit, actum, empfangen
haben. Diese Vollkommenheit oder Form nennt nun
S. Thomas die Kraft, virtus, Gottes. Und eben diese Kraft.
Gottes, diese von Gott mitgeteilte Form ist es, welche mit
der dem Geschöpfe ursprünglich verliehenen Kraft, der
potentia operativa, eine Tätigkeit ausführt. Diese Form
bildet, wie schon früher bemerkt worden ist, das principium
quo oder die causa qua für die Verursachung der
Tätigkeit. Darum übt Gott mit bezug auf die Tätigkeit

selber nicht, wenn wir so sagen wollen, einen neuen
Einfluß aus, weil die causa qua zusammen mit der
potentia operativa vollkommen zu einer Tätigkeit ausreichen.
Allerdings darf man sich diese beiden nicht als
nebeneinander herlaufend und wirkend denken. In
diesem Falle könnte von seiten des Geschöpfes,
keinerlei Tätigkeit stattfinden. Nein, die Potenz muß die
Kraft Gottes innerlich in sich aufnehmen, muß von
ihr informiert werden, eben darum nennt sie S. Thomas
forma. Durch diese Form wird die Potenz in actu gesetzt,
ein Agens actu, oder ein ens in actu agens. Die Tätigkeit,
ist nur als Akzidens eine Vollkommenheit der Potenz.

d) Die bleibend oder auch vorübergehend von Gott mitgeteilte
Vollkommenheit

66. Wir wissen, daß nach Thomas Gott die Geschöpfe
ins Dasein gerufen hat, ausgerüstet mit vollkommenen.



310 Die Tätigkeit der Geschöpfe

"Wesenheiten, Fähigkeiten oder Potenzen; dasselbe gilt
auch jetzt noch von der menschlichen Seele, die ebenfalls
nur durch die Erschaffung ihr Dasein erhält. Überdies
war Gott der Herr nicht damit zufrieden, daß die
Geschöpfe einfach da seien, sondern er hat sie auch alle
für ihre eigene Tätigkeit bestimmt. Zu diesem Zwecke
hat Gott bei manchen Kreaturen ihre Fähigkeiten,
Potenzen, schon von Anbeginn mit der nötigen Y ollkomme n-
heit ausgestattet, in actu gesetzt, so daß aus ihnen
ununterbrochen die Tätigkeit heraustritt. Zu diesen gehören
die Naturdinge, bei den belebten Wesen die für die
Lebenstätigkeit bestimmten Potenzen. Diese Kraft Gottes oder
Form wirkt in den Naturdingen und den vorhin genannten
Geschöpfen weiter, ohne daß eine neue Mitteilung der
Form notwendig wäre. Darum wirkt Gott noch jetzt
ebenso wahrhaft und gewiß wie bei der Schöpfung. Wie
die Erhaltung im Dasein, ist auch die Erhaltung der
Potenz in actu und die Ausführung der Tätigkeit durch die
Geschöpfe in Gott selber eine einzige Tat. Aber auch mit
bezug auf diese Geschöpfe kann nicht von der Mitteilung
einer neuen Form die Rede sein, denn hinsichtlich der
ihnen für ihren Bestand unentbehrlichen Tätigkeit befinden
sie sich nicht mehr in der bloßen Potenz, sondern in
actu. Damit sie aber nicht wieder in den Zustand der
reinen Pctentialität zurückfallen, muß Gott fortwährend
die Vollkommenheit oder Form, wodurch sie in actu und
tätig sind, in ihrem Dasein erhalten und die Tätigkeit
ausführen. Daher wirkt Gott immerfort. Ohne seine ständige

Tat gibt es keine Tätigkeit, keine Form, kein
Dasein der Geschöpfe : virtus naturalis, quae est rebus na-
turalibus in sua institutione collata, inest eis ut quaedam
forma, habens esse ratum et firmatum in natura. Sed id
quod a Deo fit in re naturali, quo actualiter agat, est ut
intentio sola habens esse quoddam incompletum, per modum
quo colores sunt in aere et virtus artis in instrumento
artificis. Sicut ergo securi per artem dari potuit acumen,
ut esset forma in ea permanens, non autem dari ei potuit,
quod vis artis esset inea quasi quaedam forma
permanens, nisi haberet intellectum; ita rei naturali potuit
conferri virtus propria ut forma in ipsa permanens, non
-autem vis, qua agit ad esse ut instrumentum primae
causae; nisi daretur ei, quod esset universale essendi prin-



nach S. Thomas von Aquin 311

cipium. Nec iterum virtuti naturali conferri potuit, ut
moveret seipsam, nec ut conservaret se in esse. Unde,
sicut patet, quod instrumento artificis conferri non potuit,

.quod operaretur absque motu artificis, ita rei naturali
conferri non potuit, quod operaretur absque operatione
divina (Quaest. disp. de potentia, q. 3, a. 7, ad 7).

67. In kurzen markigen "Worten äußert hier der
englische Lehrer seine Anschauung über die Tätigkeit der
Geschöpfe. Der Schöpfer hat den Kreaturen das Dasein
verliehen, muß aber dieses Dasein selber erhalten, solange
das Geschöpf besteht. Er konnte keiner Kreatur die
Vollkommenheit, forma, mitgeben, durch die das Geschöpf sich
dann ohne weiteres Zutun oder Einwirken Gottes im
Dasein erhielte. Ebenso hat Gott als Schöpfer den Kreaturen
Tatenkräfte, virtutes operativas, beigegeben. Gott konnte
aber nicht diese Kräfte so ausstatten, daß sie sich selber,
ohne Gottes Tätigkeit, vervollkommneten, in actu
versetzten, ut virtus moveret seipsam. Daraus folgt mit
zwingender Notwendigkeit, daß Gott die Naturdinge,
beziehungsweise ihre Kräfte in actu versetzt hat und sie
ohne Unterbrechung durch seine Tätigkeit in diesem
Zustande erhalten muß, damit sie durch diese Vollkommenheit,

forma, ihre Tätigkeit fortführen.
68. Etwas verschieden verhält sich die Sache bei

jenen Geschöpfen, die manchmal tätig, manchmal aber
untätig sind. So oft sie untätig sind, befindet sich ihre Tatenkraft,

die potentia operativa, offenbar nicht in actu,
denn, bemerkt S. Thomas, in eodem instanti, in quo forma
acquiritur, incipit res operari secundum formam. In diesem
Zustande besitzt daher diese Tatenkraft nur die Fähigkeit

zu einer Tat, das posse. Sollte es wieder zu einer
Tätigkeit kommen, so muß Gott vorerst, und zwar
jedesmal, die Potens aktuieren, durch die Form in actu
versetzen : Deus non potuit conferre, ut virtus moveret
seipsam. Der Unterschied zwischen dem früher Dargelegten
beruht also nur auf dem Umstand : jedesmal, alles andere
trifft auch hier genau zu wie bei den Naturdingen und
Lebenstätigkeiten der anderen Geschöpfe.

69. Mit dieser Darlegung hoffen wir die Lehre des
hl. Thomas und seiner Schule über die praemotio physica
klargestellt zu haben. Worin liegt denn der Schwerpunkt
in der so viel umstrittenen Sache Die Antwort ist sehr



312 Die Tätigkeit der Geschöpfe

einfach : Der springende Punkt enthält die richtige Lösung
der Frage, wie die Geschöpfe, beziehungsweise ihre Taten-
kräfte, potentiae operativae, aus dem Zustand einer bloßen
Fähigkeit zu einer Tat, in einen Zustand versetzt,
werden, aus dem die wirkliche Tätigkeit sofort heraustritt

oder herausfließt, und sie selber als wahre
Ursachen dieser Tätigkeit gelten können und müssen.

70. S. Thomas und seine Schule bringen hierüber -

nachstehende Lösung vor: Auf vierfache Weise kann ein
Ding für die Tätigkeit eines anderen die Ursache abgeben.
Zunächst dadurch, daß es dem anderen die Kraft für eine
Tätigkeit mitteilt: z. B. der Beweger dem Bewegten. Dieser
Art ist der Einfluß Gottes auf alle Tätigkeiten der Natur,
indem er dieselbe mit allen Kräften versehen hat, durch
die sie tätig sein können. Des weiteren erhält Gott alle
diese Kräfte beständig in ihrem Dasein, was bei den
Geschöpfen nicht geschieht. Drittens gibt Gott den
Anstoß zu der Tätigkeit, was sich von den beiden
früheren Arten des Einflusses ganz und gar unterscheidet.
Endlich ist Gott auch die Ursache einer jeden Wirkung,
weil alle anderen Ursachen nur in der Kraft der
ersten Ursache tätig sind. In diesem Sinne sind alle
Geschöpfe Werkzeuge Gottes und Gott allein wirkt alles
aus eigener Kraft: Actionis alicuius rei res alia potest
dici causa multipliciter. Uno modo quia tribuit ei virtutem
operandi, sicut dicitur quod generans movet grave et leve,
inquantum dat virtutem, per quam consequitur talis motus.
Et hoc modo Deus agit omnes actiones naturae, quia,
dedit naturalibus rebus virtutes, per quas agere pos-
sunt, non solum sicut generans virtutem tribuit gravi
et levi et earn ulterius non conservât, sed sicut continue
tenens virtutem in esse, quia est causa virtutis collatae
non solum quantum ad fieri sicut generans, sed etiam
quantum ad esse, ut sic posset dici Deus causa actionis,
inquantum causât et conservât virtutem naturalem in
esse Sed quia nulla res per seipsam movet vel
agit, nisi sitmovens non motu m, tertio modo
dicitur una res esse causa actionis alterius, inquantum movet
earn ad agendum; in quo non intelligitur collatio aut
conservatio virtutis activae, sed applicatio virtutis ad
actionem, sicut homo est causa incisionis cultelli ex hoc ipso,,
quod applicat acumen cultelli ad incidendum m oven do



nach S. Thomas von Aquin 313

ipsum. Et- quia natura inferior agens non agit nisi
mo ta sequitur de necessitate, quod Deus sit causa
actionis cuiuslibet rei naturalis uf moyens et applicans
virtutem ad agendum. Sed ulterius invenimus, secundum
ordinem causarum esse ordinem effectuum. Quod nesse est
propter similitudinem effectus et causae. Nec causa secunda
potest in effectum causae primae per virtutem propriam,
quamvis sit instrumentum causae primae respectu illius
effectus Unde quarto modo unum est causa actionis
alterius, sicut principale agens est causa actionis instruments

Et hoc modo etiam oportet dicere, quod Deus est
causa omnis actionis rei naturalis Sic ergo Deus est
causa omnis actionis, prout quodlibet agens est instrumentum

divinae virtutis operantis (Quaest. disp. de potentia,
q. 3, a. 7).

71. In diesem Artikel ist alles enthalten, was der
englische Lehrer und seine Schule mit bezug auf den Einfluß

Gottes bei jeder Tätigkeit der Geschöpfe zu sagen
haben und in den "Worten: „physische Vorherbewegung,
praemotio physica" zum Ausdruck bringen. Dieser Einfluß
wird von ihnen ein physischer genannt zum Unterschied
vom moralischen, weil letzterer nur auf, nicht aber in
dem Geschöpf und dessen Tatenkraft sich äußert, da doch
ein solcher, wie zum Beispiel bei dem Werkzeug, durchaus für
die Tätigkeit des Geschöpfes notwendig ist. Dieser Einfluß

führt den Namen Bewegung, weil jede Tat Gottes
den Geschöpfen gegenüber eine Bewegung, Veränderung
bedeutet, sowie auch die Tätigkeit der Kreaturen Bewegung

genannt wird. So hat uns S. Thomas schon
hinsichtlich des Namens „Tätigkeit0 belehrt und gebraucht er
auch, wie wir soeben vernommen haben, beständig die
Bezeichnung „Bewegung". Die Tätigkeit selber besteht ihrem
inneren Wesen nach nicht in einer Bewegung, sondern
diese ist nur mit jener verbunden. Daher darf man die
Sache auch nicht gar so wörtlich verstehen : quia enim
nostris operationibus motus adiungitur, inde in usum venit,
tit omnis operatio motus dicatur, quamvis improprie
{II. Sent. dist. 15, q. 3, a. 2). — Nennen wir also meinetwegen

den Einfluß Gottes die wirkende Ursache einer
Veränderung in den Geschöpfen. Das stimmt auch mit einem
anderen Ausspruch des englischen Lehrers überein, wenn
<er sagt: „Wenn ein Ding aus seinem Zustande gerückt



314 Die Tätigkeit der Geschöpfe

wird durch eine Bewegung (Veränderung), so muß dies-,

durch irgendeine Ursache geschehen sein." Quia enim ali-
qua res ex sua dispositione removeatur per motum,
manifestum fit, hoc ab aliqua causa accidere (Summ, theol.,.
I. q. 41, a. 1, ad 2). — Vorherbewegung, Vorherveränderung
endlich heißt dieser Einfluß Gottes, weil die Tatenkralt,
die potentia operativa, des Geschöpfes vorher durch diesen
Einfluß verändert, verbessert werden muß. Die Tatenkraft
der Kreaturen ist von Natur aus in ordine operativo eine
potentia passiva. Sie enthält in diesem Zustand ihre
eigene Tätigkeit nur der Anlage, der Fähigkeit
nach, nicht in der "Wirklichkeit, actu. Ihre Tätigkeit

kann aus ihr herausfließen, tritt aber in der
Wirklichkeit nicht heraus, weil die Fähigkeit allein dazu
nicht genügt. Eine reine Fähigkeit kann unmöglich eine
Wirklichkeit verursachen, andernfalls wäre in der
Wirkung mehr enthalten als in der Ursache. Daher
unterscheidet S. Thomas sehr genau und scharf die virtus collata
activa vom weiteren Einfluß Gottes, weil eben diese Tatenkraft

für sich allein ganz und gar ungenügend ist. Die
virtus activa collata und conservata muß folglich
verbessert, vervollkommnet, durch die von Gott bleibend oder
vorübergehend mitgeteilte Form in actu versetzt werden,
dann erst tritt die Tätigkeit wirklich aus ihr heraus. Nur
die potentia in actu ist Ursache einer wirklichen Tätigkeit.

Durch diese Form oder Vollkommenheit, die Gott in
der Tatenkraft wirkt, applicat Deus virtutem activam ad
agendum, bringt Gott mit dieser potentia activa mota,
wie S. Thomas sagt, zugleich die Tätigkeit hervor. Die
Vorherbewegung bezieht sich somit auf die Überführung
der Tatenkraft aus dem Zustand der bloßen Potentialität
in jenen der Aktualität, so daß sie dann eine potentia activa,
mota bildet.

72. Demnach ist es nicht mehr sonderlich schwer, die
aufgeworfenen Schwierigkeiten in einfachster Weise zu
lösen.

e) Einwendungen gegen diese Lehre

Es wird behauptet, der Einfluß Gottes und die Tätigkeit
des Geschöpfes müßten zugleich sein, also Simultankonkurs,

nicht aber Praemotio. — Wir antworten kurz:
Ganz einverstanden. Weder der hl. Thomas noch seine
Schule haben je das Gegenteil gelehrt. Das vom englischen



nach S. Thomas von Aquin 315

•
Lehrer gebrauchte Beispiel vom geschärften Messer beweist
es am deutlichsten. Die dem Messer mitgeteilte Kraft
der Hand und das. scharfe Messer schneiden zugleich,
vollziehen eine und dieselbe Tätig k eit. Die dem
Messer verliehene Kraft und das Messer sind das quod
agit und die genannte Kraft das quo agit. Somit trifft
der Einwurf gar nicht die praemotio physica und die'Lehre
der Thomisten. In dieser Beziehung etwas anderes
verteidigen zu wollen, wäre auch ein gefährliches
Unternehmen. Denn erfolgt der Einfluß Gottes auf die Tätigkeit

der Geschöpfe früher, sei es der Natur, sei es der
Zeit nach früher, mit anderen "Worten, wirkt Gott diese
Tätigkeit selber früher, so bleibt der Kreatur nichts
mehr zu bewirken übrig. Folglich sind die Geschöpfe nicht
wahre Ursaohen ihrer eigenen Tätigkeit, sondern diese
Ursache bildet Gott allein. Eine derartige Ansicht wird
aber von S. Thomas und seiner Schule ausdrücklich
bekämpft. Dieser Einwurf geht also ganz und gar fehl.

73. Was die Thomisten bei dem Simultankonkurs ihrer
Gegner beanstanden müssen, und zwar gerade auf Grund
der praemotio physica, das ist die Erklärung dieses
Simultankonkurses. Denn gemäß dieser Deutlichmachung
wirken die beiden Ursachen eine Tätigkeit nicht in,
sondern neben einander. Auf der einen Seite Gott, auf
der anderen das Geschöpf; beide zusammen wirken eine
und dieselbe Tätigkeit, z. B. das Schiff, das von beiden in
Bewegung gesetzt wird. Nach dieser Anschauung erstreckt
sich also der Einfluß Gottes einzig und allein nur auf die
Tätigkeit selber. Da fragen nun die Thomisten: Ja, wieso
kommt denn die Kreatur überhaupt dazu, in Wirklichkeit

tätig zusein? Ihre Tatenkraft, potentia operativa, ist
von Natur aus eine potentia passiva in ordine operative.
Daher fordert S. Thomas neben der collatio et conser-
vatio potentiae activae durch Gott noch einen weiteren
Einfluß von Seiten Gottes. Diesen Einfluß verlangt der
englische Lehrer nicht allein für die Tätigkeit, sondern
für die potentia activa operativa. Die Potenz, die
in Wirklichkeit eine Tätigkeit ausübt, muß nach
S. Thomas eine durch Gottes Einfluß veränderte, eine
potentia mota, sein. Darüber nun gibt uns der Simultankonkurs

keinerlei Aufschluß, da er sich ja nur auf die
Tätigkeit selber bezieht. Bringt vielleicht das Geschöpf



316 Die Tätigkeit der Geschöpfe

selber diese Bewegung oder Veränderung hervor? Der
hl. Thomas antwortet mit nein: quia nulla res per
seipsam movet vel agit, nisi sit moyens non
mo tum: also Gott. Demnach muß zuerst diese Veränderung

der Tatenkraft vor sich gehen, dann folgt zugleich
die Tätigkeit. Die mitgeteilte Kraft Gottes ist das quo
agit und die Potenz des Geschöpfes von dieser Kraft
informiert, also innerlich vervollkommnet, das quod
agit. — Nicht besser steht es um die Erklärung des
Simultankonkurses durch das Beispiel vom Schiff: Gott
bewegt das Schiff im allgemeinen, die Kreatur aber gibt
ihm die bestimmte Richtung. Abgesehen davon, daß
eine Bewegung im allgemeinen, ohne bestimmte Richtung
*ein Ding der Unmöglichkeit ist, müßte von Seiten der
Thomisten wieder dieselbe Frage gestellt werden, wieso die
Kreatur die Tätigkeit besitze, um die Richtung zu
bestimmen. Doch davon genug. Der Fehler ist immer
derselbe. Anstatt den Einfluß Gottes vorerst in die Tatenkraft

selber zu verlegen und diese dadurch vervollkommnet
in actu gesetzt werden zu lassen, beschränkt sich dieser
Einfluß einzig und allein auf die Tätigkeit des
Geschöpfes. Mit einwandfreier, logischer Folgerichtigkeit ist
daher die Tatenkraft, die potentia operativa activa, der
Kreatur ein moyens non motu m, Gott selber. So
urteilt der hl. Thomas: Sed quia nulla res per seipsam
movet vel agit, nisi sit movens non motu m, tertio
modo dicitur una res esse causa actionis alterius, inquantum
movet earn ad agendum. In quo non intelligitur collatio
-aut conservatio virtutis activae, sed applicatio virtutis ad
agendum, sicut homo est causa incisionis cultelli ad inci-
dendum movendo ipsum. Et quia natura inferior agens
non agit, nisi mot a, eo quod huiusmodi corpora infe-
riora sunt alterantia altarata, coelum autem est alterans
mon alteratum, et tarnen non est movens, nisi
motu m. Et hoc non cessât, quousque pervenia-
tur ad Deum (Quaest. disp. de potentia, q. 3, a. 7).

74. Ein weiterer Einwurf gegen die Lehre des hl. Thomas

und seiner Schule über die praemotio physica lautet
dahin, daß dadurch die Freiheit der vernünftigen
Geschöpfe vernichtet erscheine. -— "Wer diese Lehre wirklich

kennt, der wird sich die Sache gründlich überlegen,
bevor er einen derartigen Vorwurf ausspricht. Man denke



nach. S. Thomas von Aquin 317

iauch das Sonderbare : der Mensch besitzt einen freien
Willen, der die Fähigkeit besitzt, eine freie Tätigkeit
-entfalten zu können. Mehr als „können" ist in der Fähigkeit

nicht enthalten. Darum heißt sie ja eben Fähigkeit.
Nun teilt Gott dieser freien, zu einer freien Tat fähigen
Potenz eine Vollkommenheit, eine Form, vorübergehend
mit, wodurch sie nicht allein eine freie Tätigkeit ausführen
»kann, sondern dieselbe in Wirklichkeit ausführt. Weil
nun Gott ihr dazu verhilft, soll dadurch die Freiheit
aufgehoben sein! Bis jetzt wurde noch nicht gehört, daß eine
von Gott verliehene Vollkommenheit dem Geschöpfe zum
Schaden gereiche. Kann denn dieser Einfluß Gottes, diese
Vollkommenheit, die Gott in der Potenz des freien
Geschöpfes wirkt, nicht ebenso gut ein freier sein? Das um
so mehr als er eine freie Potenz vervollkommnet. Wo
•ist denn der Beweis für das Gegenteil?

Der englische Lehrer behauptet vielmehr, daß die
nächste, unmittelbare Ursache selbst dann noch eine
freie Ursache bleibe, wenn die erste Ursache mit
Notwendigkeit einwirkt. Denn, erklärt S. Thomas, die
Wirkung der letzten Ursache folgt nicht der Notwendigkeit

oder Kontingenz der ersten Ursache, sondern der
unmittelbaren. Der Grund dafür liegt darin, daß die Kraft
der ersten Ursache in der zweiten nach der Art und Weise
-der zweiten Ursache aufgenommen wird. Die erste Ursache
bringt die Wirkung nur dadurch hervor, daß ihre Kraft
in der zweiten Ursache aufgenommen erscheint. Gott
wirkt also mittels der zweiten Ursache und ihrem
Verhältnisse entsprechend. Ist demnach die zweite Ursache
eine notwendig wirkende, dann erfolgt eine notwendige
Tätigkeit; wenn hingegen eine freie, so folgt eine freie:
Quandoque enim sunt causae multae ordinatae, effectus
ultimus non sequitur causam primam in necessitate et
contingenté, sed causam proximam ; quia virtus causae primae
recipitur in causa secunda secundum modum causae secun-
dae. Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi
secundum quod virtus causae primae recipitur in causa
secunda, ut patet in floritione arboris, cuius causa remota est
'înotus solis, proxima autem virtus generativa plantae.
Floritio autem potest impediri per impedimentum virtutis
-generativae, quamvis motus solis invariabilis sit. Similiter

etiam scientia Dei est invariabilis causa omnium, sed

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XX XI.) 22



318 Die Tätigkeit der Geschöpfe

effectua producuntur ab ipso per operationes secundarum
causarum. Et ideo mediantibus causis secundis necessariis;
producit effectus necessarios, ut motum solis et huiusmodi;
sed mediantibus causis secundis contingentibus producit
effectus contingentes (I. Sent. dist. 38, q. 1, a. 5).

Auch hier fordert S. Thomas die Kraft Gottes in,,
nicht neben der Kraft des Geschöpfes. Die Kraft Gottes^,
diese vorübergehende Bewegung durch Gott, diese
Vollkommenheit der Tatenkraft muß von und in der zweiten
Ursache, dem freien Willen, aufgenommen sein,
selbstverständlich früher aufgenommen sein, als die Tätigkeit

in Wirklichkeit erfolgt. Die Tätigkeit des Willens
z. B. würde, so erklärt uns hier der englische Lehrer
ausdrücklich, was das Einwirken Gottes in dieser
Beziehung angeht, gar nicht erfolgen, stellte es sich
heraus, daß seine Bewegung gar nicht in der zweiten
Ursache, also i m freien Willen aufgenommen worden sei :

Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi secundum
quod virtus causae primae recipitur in causa secunda. Das
ist doch bündig und klar gesagt. Und trotz dieser
Aufnahme der Kraft Gottes im freien Willen bleibt dieser
frei und entwickelt eine durchaus freie Tätigkeit, weil
die zweite Ursache, die unmittelbare, hierin die
Entscheidung trifft.

75. Mit noch einer anderen Wahrheit macht uns in
dieser Stelle der englische Lehrer bekannt. Wird nämlich
die Ansicht verteidigt, daß der Einfluß Gottes mit bezug
auf die Tätigkeit der Geschöpfe nur ein
nebenherlaufender, ein mitwirkender sei, dieser Einfluß also
nicht früher in der Tatenkraft der Geschöpfe
aufgenommen werde, so muß Gott bei eben dieser Tätigkeit
der Kreaturen einfach erklären, daß er nicht mittue:
effectus ille non procedit a causa prima. Die Folgerungen
daraus liegen auf der Hand.

76. Übrigens vermag Gott durch seinen Einfluß die
Freiheit der Geschöpfe zu zerstören, so ist es auch um den
Simultankonkurs geschehen. Diesem gemäß bewirkt
Gottes Einfluß und das Geschöpf ein und dieselbe individuelle

Tätigkeit zugleich oder zusammen. Gesetzt nun den
Fall, Gottes Einfluß wirkt mit Zwang, die Kreatur
hingegen mit Freiheit, wie sieht dann die eine individuelle

Tätigkeit aus? Halb Zwang, halb Freiheit! Wer



nach S. Thomas von Aquin 319

kann sich das ausdenken? Man kann doch nicht behaupten,
daß Grottes Einfluß eben nur bei der Vor herb ewegung,
nicht aber bei der zugleichen Tätigkeit diesen Zwang
ausüben könne. Warum denn nicht auch bei der Tätigkeit
selber? Wo sind die Beweisgründe? Demnach kommen wir,
logisch richtig durchgedacht, bei dem Simultankonkurs
immer zu dem gleichen Endergebnis wie früher: „Bei der
freien Tätigkeit der Geschöpfe hat Gott nichts dreinzureden,"

denn sie sind moventes non moti, sie sind
Gott. Die Widerlegung dieser unserer Behauptung, dem
hl. Thomas entnommen, warten wir mit aller Ruhe ab. —
Mit bezug auf die Vernichtung der Freiheit in der Tätigkeit

des Willens müssen wir zum Schlüsse doch noch
einmal den englischen Lehrer hören. Gott kann den Willen
der vernünftigen Geschöpfe umändern, ohne den Willen
zu zwingen. Umändern kann Gott den Willen
deshalb, weil Gott im Willen selber sowie in der Natur tätig
ist. So wie nämlich eine jede natürliche Tätigkeit von Gott
stammt, insofern sie eben Tätigkeit ist, ebenso
auch alle Tätigkeit des Willens, als Tätigkeit, stammt nicht
allein vom Willen als unmittelbar Tätigem, sondern von
Gott als dem zuerst Tätigen, denn Gott wirkt am
allerinnerlichsten. Gleichwie nun der Wille selber seine Tätigkeit

ändern kann, so um so mehr Gott : Potest autem Deus
voluntatem immutare ex hoc, quod ipse in voluntate ope-
ratur sicut in natura. Unde sicut omnis actio naturalis est
a Deo, ita omnis actio voluntatis, inquantum est actio,
non solum est a voluntate ut immediate agente, sed a Deo,
ut a primo agente, qui vehementius imprimit. Unde sicut
voluntas potest immutare actum suum in aliud ita et
naulto amplius Deus (Quaest. disp. de veritate, q. 22, a. 8).

77. Mit dieser Lehre des hl. Thomas sind wir noch
nicht auf dem Richtigen, denn die Gegner der praemotio
physica behaupten nicht allein, daß dadurch die Willensfreiheit

umgeändert, sondern vielmehr vernichtet
Vierde. Darum müssen wir den soeben genannten Artikel
des hl. Thomas noch einmal heranziehen. Die Überschrift
lautet: „ob Gott den Willen zwingen könne": utrum
Deus voluntatem cogere possit. Der englische Lehrer
verneint es und erklärt, Gott könne den Willen zwar
umändern, aber nicht zwingen. Der Grund dafür liegt klar
auf der Hand. Das Wollen selber ist nichts anderes als

22*



320 Die Tätigkeit der Geschöpfe

eine Neigung zu etwas. Der Zwang hingegen und die
Gewalt besagen eine entgegengesetzte Neigung dessen, was
Gewalt erleidet. Ändert also Gott den "Willen um, so
bewirkt Gott, daß der früheren Neigung eine andere folgt.
Dadurch hört die erste auf und die zweite tritt an ihre
Stelle. Infolgedessen ist das, was jetzt den Willen anregt,
durchaus nicht gegen die gegenwärtige Neigung,
sondern nur gegen die frühere. Daher herrscht
diesbezüglich weder eine Gewalt noch ein Zwang: Deus potest
immutare voluntatem de necessitate, non tarnen potest earn
cogéré. Quantumque enim voluntas immutatur in aliquid,
non dicitur cogi in illud. Cuius ratio est, quia ipsum velle
aliquid est inclinari in illud. Coactio autem vel violentia
est contraria inclinationi illius rei, quae cogitur. Cum igitur
Deus voluntatem immutat, facit, ut praecedenti inclinationi
succédât alia inclinatio, et ita quod prima aufertur et
secunda manet. Unde illud, ad quod inducit voluntatem,
non est contrarium inclinationi iam existenti, sed inclinationi,

quae prius inerat. Unde non est violentia nec coactio
(a. a. 0.). Die Gegner der praemotio physica scheinen also
die Werke des hl. Thomas nicht einmal gelesen zu haben.
Denn wie könnten sie sonst den Vorwurf erheben, die
Vorherbewegung des Willens durch Gott vernichte die Freiheit
des Willens? Denn Zwang allein zerstört die Freiheit.
Daß nun die praemotio physica diesen Zwang mit sich
bringe, haben die Gegner zwar behauptet, aber noch nie
bewiesen. Wir können somit diesen Beweis in aller Gemütsruhe

abwarten und indessen an der Lehre von der
praemotio physica festhalten, weil gerade durch diese Lehre
die freie Tat der Geschöpfe auf das Entschiedenste
verteidigt wird. Die praemotio physica fügt zu der freien
Tatenkraft, der potentia operativa activa, die innerlich für
sich nur das posse, das „Können" der freien Handlung
besitzt, noch das esse, die freie Tat selbst. Durch die
mitgeteilte Kraft oder Bewegung Gottes als das principium
quo vollzieht der freie Wille die ebenso freie Handlung.
Alle Geschöpfe ohne Ausnahme sind Werkzeuge in
der Hand Gottes, des unbeweglichen Bewegers.

V. Endergebnis
78. Wir sind mit unserer Aufgabe zu Ende. Diese

bestand darin, nachzuweisen, daß die Lehre des hl. Thomas



nach S. Thomas yon Aquin 321

und seiner Schule, weit entfernt, der wahren Wissenschaft

und dem Glauben irgendwie Schaden zu bringen,
dieselben vielmehr beschützt und auf das heldenmütigste
verteidigt hat. Zu diesem Zwecke wurde ein einziger
Lehrsatz des Aquinaten aus dem Ganzen herausgehoben
und genauestens untersucht. In diesem einen Vortrage über
die Tätigkeit der Geschöpfe zeigt es sich schon, mit welcher
Geschlossenheit der Beweise der englische Lehrer seine
Sache verteidigt. S. Thomas gibt darin Gott, was Gottes
ist, aber auch den Geschöpfen wird ihr Recht im gehörigen
Ausmaße unverkürzt zuteil. Jedem das Seine und in
richtiger Ordnung, das ist der unerschütterliche Grundsatz
des Fürsten der Scholastik. Und seine Schüler haben keinerlei
Grund, ihren Meister zu verlassen und andere Wege
einzuschlagen, denn sie wissen, wen sie an einem Thomas von
Aquin haben.

79. Die Methode allerdings, für die unsere modernen
Wissenschaften so übermäßig schwärmen, war nicht
nach dem Geschmacke des hl. Thomas. Für die ewig
wechselnden inneren Erlebnisse, bei denen jedermann
jedesmal ein anderes inneres Erlebnis mit sich herumträgt,
bis er endlich durch Zufall Gott selber erlebt, war
der Aquinate ein für allemal unzugänglich. Er hatte einen
viel zu scharfen Verstand, war ein viel zu großer Denker
und strenger Logiker, als daß er sich hätte mit
Gefühlsduseleien, inneren Erlebnissen abgeben können. Der englische
Lehrer hat lieber den sicheren, königlichen Weg der Wahrheit

betreten. Aufsteigend, nicht von sich, von den inneren
Erlebnissen, sondern von den sinnenfälligen Dingen, e

rebus sensibilibus, hat er die höchste Spitze, die in den
Himmel hineinragt und Daseiendes krönt, den actus purus,
den unbeweglichen Beweger erkennend, erreicht und von
dort aus die ganze Welt überschaut. Darum ist seine Lehre
zwar nicht Wissenschaft im gewöhnlichen Sinne,
sondern sie ist weit mehr als das, nämlich Weisheit.
Seine Lehre über die Tätigkeit der Geschöpfe legt Zeugnis
davon ab.


	Die Tätigkeit der Geschöpfe nach S. Thomas von Aquin

