Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Die Tatigkeit der Geschopfe nach S. Thomas von Aquin
Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Tatigkeit der Geschopfe 207

DIE TATIGKEIT DER GESCHOPFE NACH S. THOMAS
VON AQUIN

Dargelegt von P. Mag. GUNDISALV FELDNER O, P.

I. Die Theologie des hl. Thomas und seiner
Schule

1. Die theologische Lehre des Aquinaten und seiner
Schule hat im Laufe der Jahrhunderte ganz sonderbare
Urteile und Einschitzungen erfahren. Wir wollen und
konnen indessen hier nur insoweit darauf eingehen, als es
unserem besonderen Zwecke dienlich ist. Dieser Zweck
besteht nun darin, an einer besonders markanten Grund-
lehre des hl. Thomas und seiner Schule den Nachweis zu
erbringen, dafl dieselbe ganz genau mit der Anschauung
und dem Endurteil der hochsten Autoritdt, des Aposto-
lischen Stuhles, iibereinstimmt,

2. Schon sehr bald, elf Jahre nach dem Hinscheiden
des englischen Lehrers, im Jahre 1285, hielt es ein Pro-
fessor der Theologie in Oxford fiir angezeigt, je fiir drin-
gend notwendig, und zwar im Namen des Glaunbens,
gegen den Aquinaten in den Kampf zu ziehen. Gleichzeitig
mit. 1thm vermeinte ein hoher Kirchenfiirst, die rémische
Kirche, also den Apostolischen Stuhl, aufmerksam machen
zu miissen, ja ein wachsames Auge iiber die Lehren des
Frater Thomas von Aquin zu halten, weil grofle Gefahren
daraus entstehen konnten,

3. Zwar nicht ganz so, aber doch sehr dhnlich, erging:
es der Theologie und Schule des Aquinaten in den spi-
teren Zeiten. Is wurde allerdings nicht die gesamte
Theologie als vollig irrig und dem Glauben &“uflerst ge-
fahrlich zuriickgewiesen, wohl aber einige grundlegende
Teile derselben, michtig ausgebaute Stiitzpunkte und Ver-
teidigungstiirme mit aller Kraft und allem Kifer angegriffen.
Jedoch alle Liebesmithe war umsonst, der erhoffte Sieg
blieb aus. Das entscheidende Urteil lautete ganz anders,
als die Gegner erwarteten,

4. Die Verteidiger der Theologie des hl. Thomas und
seiner Schule erwiesen sich als viel zu tapfer und zu
michtig. Es waren die rémischen Pépste, eben die, welche
der frither erwihnte Kirchenfiirst aufgefordert hatte, ja ein
wachsames Auge zu halten. So wie damals, so geschah es



278 Die Titigkeit der Geschopfe

auch spiter, Diese treuen Wichter Sions, die Bewahrer
und Verteidiger der Reinheit des heiligen Glaubens, haben
nie geschlafen und schlafen nie bis zum Ende der Welt. Sie
allein entscheiden endgiiltig im Namen des Glau-
bens. Und diese Entscheidung tiber die Theologie des
hl. Thomas und seiner Schule ist durch alle Jahrhunderte
‘bis herauf zu dem glorreich regierenden Papst Benedikt XV.
fur dieselbe tiberaus giinstig ausgefallen.

II. Die Philosophie des hl. Thomas und seiner
* Schule

b. Aus welchen Griinden fand man sich fiir berech-
tigt oder sogar fiir verpflichtet, die theologische Lehre des
hl. Thomas und seiner Schiiler zu verwerfen? Im Namen
der Wissenschaft, antwortet der Professor der Theo-
logie in Oxford. Der hohe Kirchenfiirst hinwiederum fiihrt
bittere Klage vor der romischen Kirche, dafi der Frater
Thomas mit seiner Liehre fast ganz auf philosophische
Dogmen sich stiitze, zuviel Philosophie in die Theo-
logie hineintrage. |

6. Aus den spiiteren Zeiten héren wir die Behauptung
heraus, dafl die Freiheit des Willens dadurch aufgehoben
‘werde. In unseren Tagen endlich will man herausgefunden
haben, dafl die Philosophie des hl. Thomas und seiner
Schule an dem Niedergange der ganzen Philo-
sophie die Schuld trage. Die Methode, so sagt man,
und die Prinzipien der Scholastiker entsprechen nicht mehr
dem Bediirfnis und dem Fortschritte der Wissenschaften
unserer Zeit. Also wieder 1im Namen der Wissen-
schaft wird nach dem Beispiel des Professors von Ox-
ford zum Generalsturm geblasen und der Vernichtungs-
krieg kann beginnen.

7. Demgegeniiber vernehmen wir ein ebenso lautes
wie eindringliches Signal, gegen die verkrachte, vdllig
bankerotte Philosophie wund Wissenschaft der
‘Gegenwart unsere strenge heilige Pflicht zu erfiillen
und zu der Philosophie des hl. Thomas und seiner Schule
zuriickzukehren. Diese Aufforderung zur Pflicht stammt
von den romischen Pipsten unserer Tage. Die Sicher-
stellung des Glaubens und seiner Vorziige allen anderen
-gegeniiber, das Wohl aller, der Fortschritt in der wahren



nach S. Thomas von Aquin 279

Wissenschaft finden ihre méchtigste Stiitze in der rich-
tigen Philosophie des englischen Lehrers wund seiner
echten Ausleger. So erkliart Papst Leo XIII.: Die Prin-
zipien des hl. Thomas bilden die Grundlagen, sind die
Grundmauern aller Wissenschaft. So Papst Pius X.
Nicht anders urteilt Papst Benedikt XV.

8. Eine dieser Grundlagen des groflartigen Lehrge-
biudes des Aquinaten und seiner Schiiler wollen wir
nun etwas genauer untersuchen, um festzustellen, welche
Stiitze sie der wahren Wissenschaft und dem Glauben
bietet, Hs ist die Lehre des hl. Thomas iiber die Tatig-
keit der Geschopfe.

ITII. Tatigkeit der Geschiopfe, im allgemeinen
genommen

a) Der Name: Titigkeit

9. Die Tatigkeit leitet ihren Namen in erster Linie
von der Bewegung oder Veréinderung her. Da wir némlich
alle unsere Erkenntnisse aus den sinnfilligen Dingen
schOpfen, konnen wir iiber die géttlichen und geistig er-
kennbaren Dinge nur nach der Art und Weise der sinn-
falligen reden. Nun erkennen wir aber den Ursprung eines
Dinges aus einem anderen zu allererst aus der Bewegung
oder Verédnderung. Denn wird ein Ding durch eine Be-
wegung aus seinem Zustande, seiner fritheren Verfassung
geriickt, so mufl dies offenbar durch irgendeine Ursache
zustande gekommen sein. Daher besagt der Name oder das
Wort ,Tétigkeit“ in erster Bedeutung so. viel als Ursprung
elner Bewegung Gleichwie die Bewegung in dem von einem
andern Bewegten ein Leiden bedeutet, ebenso nennen wir den
Anfang der Bewegung selbst, insofern dieselbe von dem einen
beginnt und in dem Bewegten endet, eine Tatigkeit: Primo
oportet cognoscere originem ahcmus ab alio ex motu., Quia
enim aliqua res ex sua dispositione removeatur per motum,
manifestum fit, hoc ab aliqua causa accidere. It ideo
actio, secundum primam nominig impositionem, importat
originem motus, Sicut enim motus, prout est in mobili ab
aliquo, dicitur passio, ita origo 1p31us motus, secundum
quod incipit ab alio et terminatur in id, quod movetur,
vocatur actio. Remoto lgltur motu actlo nihil aliud im-
portat quam ordinem originis, secundum quod a causa aliqua



280 Die Titigkeit der Geschopfe

vel principio procedit in id, quod est a principio... de-
divinis et intelligibilibus rebus loqui non possumus nisi
secundum modum rerum sensibilium, a quibus cognitionem
accipimus (Summa theol. I. P., q. 41, a. 1).

10. Der hl. Thomas spricht hier, wie wir héren, von
der Art und Weise, wie wir auf Grund der Bewegung:
oder Verénderung zu der Erkenntnis der Tatigkeit eines.
Dinges gelangen, sie als Tatigkeit bezeichnen. Damit will
er folglich durchaus nicht sagen, dafl die Bewegung oder
Veréinderung ihrem innersten Wesen nach sachlich die-
Tatigkeit selber sei. Wire das der Sinn, so gibe es in Gott.
keineriei Téatigkeit, weil jede Bewegung oder Verinderung-
in und von Gott ferngehalten werden mufi. Die Bewegung
oder Verdnderung ist vielmehr nur die Begleiterscheinung
in den Tatigkeiten der Geschopfe, aber fiir uns zuerst.
erkennbar. Daher reden wir von einem lebendigen und einem
toten Wasser, vom ,toten“ Punkt bel den Ziigen der Eisen-
bahnen, von einer toten Gegend. Die Zeichen vom vor-
handenen Leben usw. bedeuten alle irgendeine Bewegung
oder Verdnderung, durch die wir auf eine Tétigkeit schlieflen,
ohne die letztere mit der Bewegung selber im Wesen zu
verwechseln.

b) Das Wesen der Titigkeit im allgemeinen

11. Die Téatigkeit ist also ihrem eigentlichen Wesen nach.
nicht identisch mit der Bewegung oder Veridnderung, weil
ja Gott selber im hochsten Grade tiitig ist, ohne irgendeine-
Bewegung oder Verénderung zu erfahren. Darum bemerkt.
S. Thomas an der oben angefiihrten Stelle: Remoto igitur
motu actio nihil aliud importat quam ordinem originis, se-
cundum quod a causa aliqua vel principio procedit in id,
quod est a principio. Unde cum in divinis non sit motus,.
actio personalis producentis personam nihil aliud est quam
habitudo principii ad personam, quae est a principio. Das
eigentliche Wesen der Tatigkeit mufl somit in anderer
Weise bestimmt werden. Der englische Lehrer bemerks.
dariiber anderswo:

- 12, Die Tatigkeit der Geschopfe ist etwas, was aus
den;l Tatigen, verbunden mit einer Bewegung, herausfliefit:
actlo, secundum quod est in praedicamento, dicit aliquid
fluens ab agente et cum motu (I. Sentent. d. 8, q. 4, a. 3
ad 3). Nach dieser Erklirung des Aquinaten unterscheidet



nach S. Thomas von Aquin 981

sich zunichst die Tétigkeit sachlich vom titigen Wesen
der Greschépfe, weshalb diese Bestimmung auf Gott keine An-
wendung finden darf, indem in Gott Wesenheit und Tatigkeit
sachlich ein und dasselbe ausmachen: sed in Deo non
est aliquid medium secundum rem inter ipsum et opus suum,
et ideo non dicitur agens actione, quae est praedicamentum,
sed actio sua est substantia (a. a. 0.). — Iassen wir die
Tatigkeilt im abstrakten Sinne auf, dann ist sie ein Ding,
res quaedam, und wir benennen sie mit einem Hauptwort,
z. B. Titigkeit, Lauf, Leben usw. Wird sie dagegen im
formellen Sinne genommen, dann ist sie etwas, was aus
dem Wesen des Tatigen heraustritt und 1hm als ibhrem
Substrat anhaftet: Potest autem actio significari... per se
in abstracto, velut quaedam res, et sic significatur per nomen,
ut cum dicitur actio, passio, ambulatio, cursus et similia. Alio
modo per modum actionis, ut scilicet egrediens a substantia et
inhaerens el ut subiecto (Peri Hermenias. lib. I, lectio b, nr.5).

13. Mit zwel Wahrheiten von grifiter Bedeutung macht
uns hier S. Thomas bekannt. Die eine lautet: Die Titig-
keit der Geschopfe ist ein dem Wesen Zufallendes, ein
Akzidens; die zweite: Wir machen auch in Gott unserer
Denkweise gemifl einen Unterschied zwischen der Wesen-
heit und der Titigkeit, obgleich beide sachlich, secun-
dum rem, ein und dasselbe sind. Welches Akzidens bildet
nun die Tétigkeit, da es deren zwei gibt: das accidens
proprium, zugleich mit der Wesenheit gegeben und des-
halb mit ihr als dem Prinzip ihres Daseins zugleich ge-
setzt; oder aber das Akzidens per accidens, das auch vom
Wesen getrennt werden kann, daher bald vorhanden,
bald nicht vorhanden sein kann? Nach dem englischen
Lehrer gehort die Tatigkeit unter die sogenannten Kate-
gorien, ist somit ein Akzidens per acoidens. Die Tatigkeit,
Gottes bildet selbstverstindlich ebensowenig eine Kategorie
wie seine Wesenheit, weil alle unsere Erkenntnisse und Be-
grifte nur analoge sind (vgl. I. Sent. dist. 8, q. 4, a. 2, ad 1),

14. Die zweite Wahrheit, die uns S. Thomas lehrt,
fiihrt zunéchst zu der Untersuchung der notwendigen und
zu unserem besseren Verstéindnis unerldfllichen:

¢) Vorbedingungen der Titigkeit in den Geschopfen
a) Die Wesenheit der Dinge und deren Existenz

15. Die allererste Vorbedlngung elner jeden Tatigkeit
1st das Vorhandensein einer existenten Wesenheit, Welche



282 Die Titigkeit der Geschépfe

eine Tatigkeit ausiibt. Man hétte es nicht fiir moglich ge-
halten, wire es nicht tatsichlich geschehen, daf} ein sonst
so reichbegabter und hochangesebener Gelehrter und Pro-
fessor an einer Universitét in der neuesten Zeit allen Ernstes
die Behauptung aufstellen und verteidigen konnte, das
allererste sei die ,Tat% Mit dieser ganz und gar un-
begreiflichen, in sich selber unmdoglichen Ansicht gedachte
der Apologet noch dazu die Existenz Gottes zu be-
weisen, Dafl eine derartige Anschauung und Beweis-
fihrung allen Denkgesetzen, jeder Logik und Philosophie
ein fiir allemal auf das Entschiedenste widerspricht, scheint der
phantasievolle Gelehrte gar nicht bemerkt zu haben. Ver-
folgen wir diese Anschauung des Apologeten mit unserem
logisch durchaus richtigen Denken, so kommen wir zu dem
Schlusse, daf} die ,Tat* als das allererste entweder ganz
und gar in der Luft hingt oder etwas fiir sich Bestehendes,
etwas Selbstdndiges ist. Das eine erweist sich so unmég-
lich wie das andere. Horen wir von einer ,Tat“, so dringt
sich uns, gestiitat auf die Denkgesetze, doch sofort die
Frage suf, wer oder was hat denn diese ,Tat* vollbracht?
Keinem Menschen wird es hoffentlich einfallen, zu ant-
worten, die ,Tat“ hat sich ganz von selbst vollzogen, hat
sich selber Wesen und Dasein verliehen. Dann kann sie
offenbar nie und nimmer etwas Selbstindiges sein. Ist sie
es aber nicht, so folgt, dafl sie ein Substrat haben muf,
gleichviel ob dieses Substrat mit der Tat sachlich ein
und dasselbe ausmacht oder sachlich vom Substrat
unterschieden ist. Auf jeden Fall ist die ,Tat“ nicht das
allererste.

16. Der hl. Thomas und seine Schule sagen, gestiitzt
auf die Denkgesetze, strenge Logik und echte Philosophie,
das allererste bei jeder Tatigkeit oder ,Tat“ ist die
Wesenheit, und zwar das existente Wesen eines
Dinges. Das existente Wesen ist die unerlidfiliche Voraus-
setzung einer jeden ,Tat“. Diese zwingende Folgerung
ergibt sich schon aus dem Begriff und Wesen der Tat.
Denn ist sie etwas, was aus dem Titigen erst heraustrite,
aliquid fluens ab agente, so mufl offenbar das Agens die
Voraussetzung, also frither, sein und die Grundlage, das
Substrat, bilden. Dies hebt ja S, Thomas ausdriicklich mit
den Worten hervor: et inhaerens ei ut subiecto. Darum
ist es ganz und gar ausgeschlossen und ein heller Wider-



nach S, Thomas von Aquin 283

spruch zu behaupten, die ,Tat“ verlelhe erst dem Tétigen
Wesenheit und Existenz,

17. Erkléart man uns, diese Lehre des hl. Thomas sei
ohne Zweifel richtig, solange es sich um die ,Tat“ eines.
Geschopfes handle, der vorhin erwahnte Apologet aber
spreche ausdriicklich von Gott: in Gott bilde die Wesen-
heit, auch nach S. Thomas, sachlich ein und dasselbe,
so ist damit der Sache nicht besser gedient. Wir unterscheiden
mit vollem Recht in unserem Denken Gottes Wesen von
seiner Wirksamkeit, richtiger gesagt, von seiner Tétigkeit
oder Tat, obgleich beide sachlich identisch sind. Allein
gerade bei dieser Unterscheidung miissen wir infolge rich-
tigen Denkens die Wesenheit als das Friithere der Natur
nach und als die Grundlage fiir die ,Tat* auffassen, nicht
aber umgekehrt. Wir schépfen doch alle unsere Erkenntnisse
aus den sinnfilligen Dingen. In den Kreaturen finden wir
nun nirgendwo und niemals, dafl die ,Tat* des Geschépfes
die Wesenheit des Tdtigen erst konstituiere und ihr die
Existenz verleihe, Wire dieses Verhiltnis in Gott ein ganz
und gar anderes, vollstdndig wundhnliches, so gibe es fiir
uns keine analoge Kenntnis mehr von Gott und seinen
Vollkommenheiten. Immerhin bliebe dann noch die Frage
offen, auf welchem Wege unser Apologet zu seiner Ansicht.
tiber Gott gelangt ist.

18. Durchaus zutreffend erkldrt einmal der englische
Lehrer, die Worte: aus, ex oder von, de, miisse man im
(Gebrauche sorgfiltig abwidgen, denn sie bezeichneten
nicht eine formelle Ursache, sondern vielmehr eine wirk-
same oder stoffliche. Diese zwei Ursachen seien aber ver-
schieden von den Dingen,.deren Ursachen sie bilden. Nichts
mache seinen eigenen Stoff aus, noch sei irgend etwas sein
eigenes aktives Prinzip, wohl aber, wie in den unstofflichen
Dingen, seine eigene Form : Haec propositio ex vel de non
designat habitudinem causae formalis, sed magis habitu-
dinem causae efficientis vel materialis. Q,uae quidem causae
in omnibus distinguuntur ab his, quorum sunt causae. Nihil
enim est sua materia, neque aliquid est suum principium
activum ; aliquid tamen est sua forma, ut patet in omnibus
rebus 1mmater1ahbus (Summ. thecl. I. P., q. 39, a. 2, ad 5)
Damit ist der arge Widersprach aufgedeckt der in der
Behauptung liegt, die ,Tat* verleihe, verursache Gottes

esen und Dasein.



284 Die Tatigkeit der Geschopfe

19. Aber vielleicht hat der Apologet gerade die for-
melle Ursache im Auge gehabt? Dann war aber seine Be-
weisfithrung fiir die Existenz Gottes eine vollstindig ver-
fehlte. Denn wir horen soeben von S. Thomas, dafi alle
geistigen Wesen, also auch die geschaffenen, ,suae formae“
sind, nicht Gott allein, und zwar ausschliefilich. Indessen
wire auch in diesem Kalle die Schluf3folgerung eine un-
richtige. Nach unserem Denken und unserer analogen Er-
kenntnis von Gott ist und bleibt die Reihenfolge bestehen:
Wesenheit, Dasein vder Existenz, endlich die ,Tat“. Daher
ist die Wesenheit oder auch Existenz Gottes, durch die
,lat* erst konstituiert, abermals ein Ding der Unmdog-
lichkeit: Die Wesenheit und Existenz Gottes sind bereits
vorhand=n, dann erfolgt erst die ,Tat”.

20. Ja schlieflen wir denn nicht gerade aus der ,Tat,
aus der Bewegung der Geschopfe, auf einen ersten Be-
weger? Allerdings tun wir das: allein die Beweiskraft be-
ruht nicht auf dem ersten Beweger, sondern auf dem
ersten Unbewegten, Unverdnderlichen. Damit ist
aber von den inneren Verhéltnissen Gottes noch nichts
ausgesprochen, Wollten wir von der ,Tat“ Gottes den
Kreaturen gegeniiber ohne weiteres auf die ,Tat“ Gottes
mit bezug auf seine Wesenheit und sein Dasein in seinem
eigenen Innern schliefen, so wire es durchaus verfehlt.
Das sind zwei ganz verschiedene Fragen und Angelegen-
heiten, wo sich aus der Losung der einen durchaus nicht
sofort die Liosung der anderen von selbst ergibt. S. Thomas
und seine Schule sind jedenfalls damit nicht einverstanden
und treten erst in zweiter Linie an die Untersuchung
heran, wie Gott in sich selber beschaffen sei, wie sich die
Wesenheit Gottes seiner ,Tat® gegeniiber verhalte, Die
Gottesbeweise tun zunichst die Existenz dar.

_ 21. Wir glauben jedoch, in der Annahme nicht irre-
zugehen, dafl der Apologet mit seiner ,Tat“ tatsichlich die
wirksame Ursache, die causa efficiens, im Auge hatte,
denn er betont so auffallend, dafy die ,Tat“ das allererste
und Gott die Ursache seiner selbst sei: Deus est causa
sui., Auf das Gefihrliche dieser Ansicht hat schon der eng-
lische Lehrer an obiger Stelle aufmerksam gemacht mib
dem Hinweise, daf} die wirksame Ursache sich sachlich
von dem Bewirkten unterscheide. Anderswo bemerkt
S. Thomas, der Name Ursache scheint eine Verschieden-



nach S, Thomas von Aquin 28b

heit der Substanz und eine Abhingigkeit des einen vom
andern in sich zu schlieflen, denn in allen Gattungen von
Ursachen herrscht ein Abstand zwischen der Ursache und
dem Verursachten mit bezug auf die Vollkommenheit und
Kraft: Hoc nomen causa videtur importare diversitatem
substantiae et dependentiam alicuius ab altero ... in omni-
bus enim causae generibus invenitur distantia inter causam
et id, cuius est causa, secundum aliquam perfectionem, aut
virtutem (Summ. theol. I. P., q. 33, a. 1, ad 1). Wie genau
und gewissenhaft immer und iiberall der englische Lehrer
in seiner Darlegung vorgeht, zeigt sich besonders auch an
dieser Stelle. Es handelt sich ndmlich hier um die Frage,
ob Gott Vater das Prinzip oder aber die Ursache genannt
werden solle. S. Thomas antwortet darauf: Die Griechen
machen diesbeziiglich keinen Unterschied, gebrauchen bald
-das Wort Ursache, bald bedienen sie sich des Ausdruckes
Prinzip. Wir Lateiner dagegen vermeiden das Wort Ur-
sache und sagen vielmehr Prinzip. Nun folgt der oben an-
gefithrte Grund.

22. Wie aus diesen Worten klar hervorgeht, diirfen
wir in Gott nur dann von einer Ursache sprechen, wenn
die ,Tat* Gottes die Geschopfe betrifft. In diesem Sinne
ist die Tat Gottes im ureigensten Sinne die wirksame
Ursache der Kreaturen mit allem, was wir sind und
wirken. Allein unser Apologet nimmt die Sache nicht in
dieser Bedeutung, denn er redet davon, was Gott in sich
1st. Wir vernehmen ja, dafl Gott seine eigene Ursache
sei, nicht die Ursache der Geschépfe, die er gar nicht im
Auge hat: Deus est causa sui, betont er. Wie grundfalsch
eine derartige Anschauung ist, sagt uns S. Thomas in den
eben angefiihrten Worten in der unzweideutigsten Weise.
Der Begriff Ursache besagt eine Verschiedenheit der
Substanz und eine Abhéingigkeit von einem andern.
Und dieses andere ist vollkommener, kraftvoller,
Diirfen wir so etwas in Gott selber annehmen? Offenbar
nein. Denn die Wesenheit Gottes ist in nichts verschieden
von seiner Tat und die Tat ist nicht vollkommener als die
‘Wesenheit. Uberdies hitten wir in diesem Falle eine sach-
liche Zusammensetzung und, weil bei jeder Zusammen-
setzung der eine Teil sich wie das Aufnehmende, wie die
potentia passiva, verhdlt, so wird dadurch der Begriff und
das Wesen Gottes einfach zerstért. Das ist in der Wahr-

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXI.) 20



286 Die Titigkeit der Geschopfe

heit ein mehr als schlechter Gottesbewels, der uns hier
geboten wird.

23. Fassen wir endlich den Satz: Gott ist seine eigene
Ursache, Deus est causa sui, nicht im Sinne einer Wirk-
ursache, causa efficiens, sondern nur in der Bedeutung
eines Prinzips auf, wie der englische Lehrer mit bezug
auf die Vorgéinge in der Trinitdt es tut, so kommen wir
aus der Schwierigkeit ebensowenig heraus. Denn nach
Thomas 1st nicht die ,Tat“ das Prinzip der Wesenheit und
Existenz eines Dinges, sondern die existente Wesenheit
bildet das Prinzip der ,Tat.

Im iibrigen, um diese Angelegenheit ein fiir alle-
mal zum Abschlufd zu bringen, bemerken wir kurz, dafl
die Wesenheit Gottes fiir sich selber keinerlei
Prinzip kennt, weder ein sachliches noch eines gemifd
unserer Auffassung, wohl aber ist sie selber das Prinzip
threr Tatigkeit: KEst autem de ratione operationis habere
principium, non de ratione essentiae. Unde licet essentia.
divina non habeat aliquod principium, neque re neque ra-
tione, tamen operatio divina habet aliquod principium se-
cundum rationem (Quaest. disput. de potentia, q. 1, a. 1,
ad 1).

24. Die Titigkeit weist auf Grund ihres Begriffes und
Wesens auf ein Prinzip hin, hat uns S. Thomas soeben
erklirt. Damit kommen wir zu der Betrachtung dieses
Prinzips und zugleich zu der zweiten Vorbedingung einer
jeden Titigkeit, ndmlich zu der

B) Tatenkraft, potentia operativa, der Gesch&pfe

25. Etwas frither, bei der Begriffsbestimmung des
Wesens der Tétigkeit, hat uns der englische Lehrer gesagt,
die Tatigkeit sei etwas, was aus dem Tatigen herausfliefdt
und ihm als ein Zufallendes, als ein Akzidens, innewohne.
Danach scheint es, als habe das Tiatige die einzige Auf-
gabe, diesem Akzidens als Substrat zu dienen. Dem ist
aber nicht so, Zun#chst fallt uns hier auf, dafd S. Thomas.
nicht von der Wesenheit, sondern vom Titigen, vom Agens,
spricht, Das deutet schon darauf hin, dafd nicht die Wesen-
heit selber unmittelbar dieses Prinzip der Tétigkeit
abgibt, sondern das ganze Wesen des Geschopfes, Die
Wesenheit selber bildet nur das Prinzip quo der Titig-
keit: In creaturis actus sunt suppositorum. Ef essentia non



nach S. Thomas von Aquin 987

agit, sed est principium actus in supposito. Non enim hu-
manitas generat, sed Sortes in virtute suae naturae. In
creaturis antem essentia realiter differt a supposito. Et ideo
nullus actus proprie de essentia praedicatur nisi causaliter
(I. Sent. dist. 5, q. 1, a. 1). — Egreditur ab essentia etiam
alius actus, qui est etiam actus habentis essentiam sicut
agentis, et essentiae sicut principii agendi. Kt iste actus
est secundus, et dicitur operatio. Et inter essentiam et
talem operationem cadit virtus media, differens ab utroque,
in creaturis etiam realiter, in Deo ratione tantum. Kt talis
actus est generare. It ideo secundum modum intelligendi
natura non est principium ipsius, nisi mediante potentia
(I. Sent. dist. 7, q. 1, a. 1, ad 2).

26. Der englische Lehrer macht uns hier mit zwei
Wahrheiten zugleich bekannt. Die eine ist, dafy das Wesen
des Geschopfes mnicht allein Tridger, Substrat, sondern auch
Prinzip, Ursache seiner Tiatigkeit genannt werden muf3.
Die zweite Wahrheit aber lautet: die Wesenheit der
Kreaturen bildet nicht das unmittelbare Prinzip, sondern
ist nur die urspriingliche Ursache, principium radicale, einer
jeden Tiatigkeit, Die unmittelbare Ursache bildet die
Tatenkraft, die potentia operativa,

.27, Die Wesenheit des Geschopfes kann aus dem
Grunde Prinzip oder Ursache einer Tatigkeit bilden, weil
die innere Kraft der Wesenheit, von S. Thomas Form ge-
nannt, in den aus Stoff und Kraft zusammengesetzten
Kreaturen dem Stoff, dem einen Wesensbestandteil, seine
letzte Vollendung gibt und so eine ganze einheitliche
Wesenheit verleiht; bei den stofflosen Geschopfen aber fiir
sich selber eine vollkommene Wesenheit ausmacht. Die
Wesenheit als solche eines Dinges ist gerade auf Grund
ihrer Vollkommenheit Prinzip oder Ursache der Titigkeit
ohne ein Mittelding, wie uns die Wesenheit Gottes belehrt.
Die Wesenheit, das ganze Wesen der Kreatur ist dafiir
geschaffen, um tdtig zu sein, gleichwie die Wesenheit
Gottes uns ihre hochste Vollkommenheit in der Tatigkeit,
z. B, in den Vorgingen der Trinitdt offenbart: Natura vel
essentia comparatur ad duo: ad habentem essentiam, et ad
1d cuius natura est principium. Inter essentiam igitur et
habentem essentiam non cadit aliqua potentia media
qQuantum ad actum ipsius essentiae in habentem, qui est
esse, sed ipsa essentia dat esse habenti, Kt iste actus est quasi

207



288 Die Titigkeit der Geschopfe

actus primus (I. Sent. dist. 7, q. 1, a. 1, ad 2). — Distinguenda
est duplex perfectio. Una est perfectio prima, quam scilicet
res habet secundum esse suum . . . Alia est perfectio secunda,
quae est operatio rei, ut dicitur IL. de anima (IL. Sent.
dist. 15, q. 3, a, 1). — Ultimum autem cuiuslibet rei in
se1psa est ipsa rei operatio; propter quam res est. Forma
enim est finis generationis, non ipsius generati... Unde res,
quae habet formam substantialem, per quam est esse non
dicitur perfecta sn:npllclter, sed perfecta in esse, vel per-
tecta perfectione prima (IV. Sent. dist. 8, q. 1, a. 1, qu. 1
ad 1).

28. Ein fernerer Beweis, dal} die Wesenheit der Ge-
schopfe selber in Wahrheit die Ursache der eigenen Tétig-
keit ist, liegt darin, dafl deren unmittelbare Tatenkraft,
die potentia operativa, von der alsbald die Rede sein wird,
ein der Wesenheit Zufallendes, ein Akzidens, bildet, trotz-
dem aber eine andere Wesenheit hervorzubringen im-
stande ist. Das kann diese akzidentelle Kraft unmoglich
aus eigener Machtvollkommenheit, sondern nur beeinflufit
von der Wesenheit selber, leisten. Die Wesenheit ge-
braucht diese ihre Potenz als Werkzeug und eben dieses
ist dann in der Kraft der Wesenheit tdtig. Darum
die stindige Bemerkung des englischen Lehrers, daf} die
potentia operativa nur in virtute formae substantialis wirke,
und zwar als deren Instrument: Quia enim agens naturale
in generatione agit transmutando materiam ad formam,
quod quidem fit secundum quod materia primo dlsponltur
ad formam, et tandem consequitur fornam, secundum quod
generatio est terminus alterationis, necesse est, quod ex
parte agentis id, quod immediate agit, sit forma accidentalis,
correspondens dispositioni materiae. Sed oportet, ut forma
accidentalis agat in virtute formae substantialis, quasi in-
strumentum eius; alias non induceret agendo formam sub-
stantialem. Et propter hoc in elementis non apparent aliqua
principia actionum, nisi qualitates activae et passivae, quae
tamen agunt in v1rtute formarum substantialium. Et propter
hoc eorum actio non solum terminatur ad dispositiones
accidentales, sed etiam ad formas substantiales (Quaest. de
anima a. 12).

29, Aus diesen Worten des hl. Thomas geht hervor,
dafi die Ausdrucksweise: das accidens agit in virtute sub-
stantiae, nichts anderes besagt, als die Kraft selber der



nach S. Thomas von Aquin 289

Wesenheit ist eigentlich tétig. Denn das Akzidens wirkt
nicht in eigener Kraft, sondern in der Kraft der Substanz.
Die Kratt gehort demjenigen an, was téatig ist. Tatig
aber ist dasjenige, was ein Dasein, eine Kxistenz besitzt,
Nun aber gehort das Sein dem ganzen Wesen des Dinges
an, das durch die substantielle Form Bestand hat wund
durch die akzidentelle Form, als seine Kraft eine Tatigkeit
ausiibt. ‘

30. MuB auch der Wahrheit gemifll, wie aus dem so-
eben Dargelegten erhellt, zugegeben werden, dafi die Wesen-
heit der Geschépfe ein wirkliches Prinzip, eine eigentliche
Ursache der Tatigkeit ist, so bildet sie doch nicht die
néchste, unmittelbare Ursache dieser Titigkeit der Krea-
turen. Zu dem Zwecke einer Titigkeit bedarf eine jede
Kreatur vorhandener Tatenkrifte, die Potenzen genannt
werden. Diese Potenzen sind eingerichtet, sowohl um etwas
aufzunehmen, potentiae passivae, wie auch, um etwas zu
tun, potentiae activae. Und diese Potenzen unterscheiden
sich in den Geschépfen sachlich von der Wesenheit
selber, indem sie in die Kategorie ,Qualitit* gehoren.

31. Die Notwendigkeit dieser Potenzen neben der
Wesenheit in den Kreaturen ergibt sich aus dem Wesen
der Tatigkeit, Denn die eigentiimliche und unmittel-
bare Wirkung, und das ist eine jede Titigkeit des Ge-
schopfes, muf} in einem entsprechenden Verhiltnis zu ihrer
Ursache stehen, Bildet demnach die Substanz selber die
‘unmittelbare Ursache, so mufi auch die Tatigkeit eine Sub-
stanz sein. Das trifft aber nur in Gott und in ihm allein
zu. Bei simtlichen Geschépfen ist die Tétigkeit ein Ak-
zidens; folglich mufl auch das n#chste Prinzip derselben
ein Akzidens sein: Effectus proprius et immediatus oportet
quod proportionetur suae causae. Unde oportet quod in
omnibus illis, in quibus principium operationis proximum
est de genere substantiae, quod operatio sua sit substantia.
Et hoc solum in Deo est. Et ideo ipse solus est, qui non
agit per potentiam mediam differentem a sua substantia.
In omnibus autem aliis operatio est accidens. Kt ideo
oportet, quod proximum principium operationis sit accideng
(I. Sent. dist. 3, q. 4, 2).

32. Hiemit bestitigt sich als der Wahrheit entspre-
chend der Grundsatz: Was und wie ein Ding ist, das und
S0 wirkt es. Es mufl das in der Wirklichkeit sein, das



290 Die Tatigkeit der Geschopfe

tatsdchlich in sich selber besitzen, was als Tat aus
ihm heraustritt. Darum wirkt auch jedes Ding ein sich
Ahnliches. Das Feuer z. B. erwirmt nicht, weil es in
Wirklichkeit in sich Licht enthiilt, sondern insofern es
tatsdchlich warm ist. Daher kénnen wir aus dem, was
es wirkt, auf die Ursache schlieffen oder das Prinzip er-
kennen, wodurch es wirkt, beide nidmlich miissen ein-
ander angepaf’t sein. Nun sehen wir in der Wirklichkeit,
dafl die Wirkung mnicht zu dem substantiellen Sein der
Gteschopfe gehort, folglich kann auch das Prinzip, wo-
durch die Wirkung ausgefithrt wird, nicht zu der Wesen-
heit selber des Geschopfes gehoren. Findet sich jedoch
ein Wesen, das direkt und unmittelbar durch seine Tatig-
keit eine Substanz hervorbringt, wie Gott bei der Er-
schaffung, so i1st dieses Wesen unmittelbar durch seine
‘Wesenheit selber tétig. Darum unterscheidet sich in diesem
Wesen die aktive Potenz nicht von der Wesenheit: Unum-
quodque agit secundum quod actu est, illud secilicet, quod
agit. Ignis enim non calefacit, inquantum actu est lucidum, sed
inquantum est actu calidum. It exinde est quod omne
agens agit sibi simile. Unde oportet quod ex eo, quod agitur,
consideretur principium quo agitur. Oportet enim utrumque
esse conforme. ... Cum ergo id, quod agit, non pertinet ad
esse substantlale rei, 1mposs1b1le est, quod principium quo
agit sit aliquid de essentia rel, ... Si vero est aliquod
agens, quod directe et immediate sua actione producat
substantiam, sicut nos dicimus de Deo, qui creando pro-
ducit rerum substantias ..., huiusmodi agens agit per suam
essentiam. Kt sic non er1t in eo aliud potentia activa et
eius essentia (Quaest. de anima, a. 12).

33. Aber wozu denn s0 vielo Kraftquellen, konnte
man fragen, und Anh#ufung von Ursachen? Wire es nicht
ein Leichtes fiir Gott, die Kreaturen so auszustatten, daf}
sie einzig und allein durch die Wesenheit selber alle Tétig-
keit entfalteten? Die Antwort des englischen Lehrers dar-
auf lautet, dafl etwas ganz Unmogliches selbst Gott nicht
woglich machen konne. Dem Geschdpfe mangelt, eben weil
es ein Geschopf ist, die absolute Einfachheit. Selbst
‘das vollkommenste, der Dngel weilst eine Zusammensetzung
auf, die ein Jedes Geschopf hat, haben mufl. Diese
Zusammensetzunﬂ besteht aus der Wesenheit und dem
Sein oder Dasem der Existenz. Daran kann auch Gott



nach S, Thomas von Aquin _ 9291

selbst nichts #ndern. In einem Artikel seiner theologischen
Summe stellt sich S. Thomas die Frage, ob das Denken
des Engels ein und dasselbe ausmache mit seiner Wesen-
heit. Die Antwort fillt verneinend aus mit der Begriin-
dung: Die Tatigkeit eines Dinges unterscheidet sich mehr
von seiner Substanz als dessen Dasein. Nun aber bildet in
keiner Kreatur die Existenz ein und dasselbe mit der
Substanz, denn das ist Gott allein eigentiimlich, wie friither
nachgewiesen worden ist. Daraus folgt, dafl weder die
Tatigkeit des Engels noch irgendeines anderen Geschépfes
mit der Substanz identisch ist: Plus differt actio rei a sub-
stantia eius, quam ipsum esse eius. Sed nullius creati
esse est sua substantia; hoc enim solius Del proprium est,
ut ex superioribus patet. Ergo neque angeli, neque alterius
creaturae actio est eius substantia (Summ. theol. I. P., q. 54,
a. 1 sed contra). — Der Beweis fiir den Unterschied zwischen
der Wesenheit und der Existenz in den Geschopfen findet
sich im némlichen Teile der Summe (q. 3, a.4; q. 7, a. 1,
ad 3, a. 2 und q. 44, a. 1).

34. Im zweiten Artikel der obengenannten Quaestio
tragt S. Thomas, ob die Tatigkeit des Engels mit seinem
Dasein, seiner Existenz identisch sei? Der Aquinate ant-
wortet abermals mit nein, denn die T#tigkeit des Engels
ist mit einer Bewegung verbunden, die Existenz aber hat
mit der Bewegung nichts zu tun: intelligere angeli est
motus eius; sed esse non est motus. Ergo esse angeli non
est intelligere eius. Im dritten Artikel, ob die potentia
operativa des Engels ein und dasselbe sei wie seine Wesen-
heit, horen wir dieselbe Antwort: Das ist unmdéglich,
Ebenso stiitzen sich alle drei Antworten auf die ndmliche
Grundlage: Ein jedes Geschopf ist zusammengesetzt, Gott
allein hingegen reine Wirklichkeit, actus purus. Nun liegt
es doch auf der Hand, dafl Gott selber aus den Geschdpfen
nicht einen actus purus, einen zweiten Gott machen kann
(vgl. I. Sent. dist. 2, q. 1, a. 1, ad 2; II. Sent. dist. I,
q. 1, a. 1), ‘ '

35. Aber vielleicht ist diese Zusammensetzung der
Kreaturen, die hier erwdhnt wird, nur eine solche nach
unserer Auffassung, gemifll unserem Denken ? Das ist keines-
‘wegs der Fall, denn so oft es sich um eine derartige Zu-
sammensetzung handelt, macht der englische Lehrer eigens
aufmerksam durch Redewendungen, wie: differt ratione,



. 299 Die- Téatigkeit der Geschépfe

differt secundum nostrum modum eoncipiendi, secundum
nostram intentionem usw. Hier steht davon kein Wort, wie
jeder Leser sich iiberzeugen kann: Respondeo... quod im-
possibile est quod actio angeli, vel cuiuscumque alterius
creaturae, sit eius substantia. Actio enim est proprie actua-
litas virtutis, sicut esse est actualitas substantiae vel essen-
tiae, lmpossibile est autem quod aliquid, quod non est
purus actus, sed aliquid habet de potentia admixtum,
sit sua actualitas, quia actualitas potentialitati repugnat.
Solus autem Deus est actus purus. Ergo in solo Deo
sua substantia est suum esse et suum agere. So im Ar-

tikel 1. — Im Artikel 2 bemerkt der englische Lehrer:
actio angell non est eius esse, neque actio alicuius crea-
turae . . . esse autem cuiuslibet creaturae est determinatum ad

unum secundum genus et speciem. Ksse autem solius Det
est simpliciter infinitum, in se omnia comprehendens. Unde
solum esse divinum est suum intelligere et suum velle, —
Artikel 3 beginnt: Nec in angelo, nec in aliqua creatura
virtus vel potentia operativa est idem quod sua essentia.
Quod sic patet. Cum enim potentia dicatur ad actum,
oportet quod secundum diversitatem actuum sit diversitas
potentiarum; propter quod dicitur, quod proprius actus
respondet propriae potentiae. In omni autem creato
essentia differt ab eius esse, et comparatur ad ipsum
sicut potentia ad actum, ut ex supradictis patet (a. 1
und q. 44, a. 1). Actus autem, ad quem comparatur
potentia operativa, est operatio. In angelo autem non est
idem intelligere et esse, nec aliqua alia operatio, aut in
ipso, aut in quocunque alio creato est idem quod eius esse.
Unde essentia angeli non est eius potentia intellectiva, nec:
alicuius creati essentia est eius operativa potentia,

36. Wer diese Sitze genau liest, dem mufl es sofort.
klar sein, daf} hier nicht von einem Unterschied, den nur
wir in unserem Denken machen, secundum modum conci-
piendi, die Rede sein kann. Dies um so weniger als der
Aquinate hier nicht nur so nebenbei diese Bemerkungen
macht, sondern damit starke Beweise vorbringen will, also
ex professo spricht. Gesetzt den Fall, der englische Lehrer
meinte damit nicht einen sachlichen Unterschied in den
Kreaturen zwischen Wesenheit, Existenz und Tatenkraft,
80 héngt seine ganze Beweisfithrung in der Luft. Einen
nichtsachlichen Unterschied zwischen der Wesenheit



nach S. Thomas von Aquin 293

und dem ‘Dasein machen wir ja auch in Gott. So fordert
es unser Denken, weil es seine Kenntnisse iiber Gott den
Geschopfen entnehmen mufi: sed est sciendum, quod intel-
lectus noster Deum exprimere nititur sicut aliquid per-
fectissimum. Kt quia in eum devenire non potest, nisi ex
effectuum similitudine, neque in creaturis invenit aliquid
summe perfectum, quod omnino imperfectione careat; ideo
ex diversis perfectionibus in creaturis repertis ipsum nititur
designare, quamvis cuilibet illarum perfectionum aliquid
desit, ita tamen, quod quidquid istarum perfectionum im-
perfectionis adiungitur, totum a Deo amoveatur. Verbi
gratia, esse significat aliquid completum et simplex sed
non subsistens, substantia autem aliquid subsistens signi-
ficat, sed alii subiectum. Ponimus ergo in Deo substan-
tiam et esse, sed substantiam ratione subsistentiae,
non tamen ratione substandi; esse vero ratione simplici-
tatis et complementi, non ratione inhaerentiae, qua
alteri inhaeret (Quaest. de potentia, q. 1, a. 1).

37. Mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit ist hier
betont, dafl die Existenz, das Dasein, den Kreaturen in-
héariere, was bel sachlicher Identitit der Wesenheit
mit der Existenz rein sinnlos wire. Dies um so mehr als
dabel hervorgehoben wird, die Wesenheit oder Substanz
sel etwas Subsistentes, also Selbstéindiges, also das gerade
Gegenteil der Inhirenz. Einen solchen Widerspruch zu
lehren, ist gewil nicht die Gepflogenheit eines hl. Thomas.
von Aquin, dieses scharfen und konsequenten Denkers. Es.
darf aber auch nicht aufier acht gelassen werden, daf} bei
der sachlichen Einerleiheit der Wesenheit und des Da-
seins der Kreaturen der sachliche Unterschied zwischen
Gott und den Geschépfen nicht mehr zu verteidigen ist,
was gerade der englische Lehrer in diesen drei Artikeln
ex officio mit heller Begeisterung unternimmt. Darum ist.
es fiir 8. Thomas eine ausgemachte Wahrheit: der eigent-
liche und innerste Grund, dafl die Geschopfe als
nichste, unmittelbare Ursachen ihrer Tétigkeit einer
von der Wesenheit sachlich unterschiedenen Tatenkraft,
potentia operativa, bediirfen, ist und bleibt ihre Zusammen-
setzung aus der Wesenheit und dem Dasein, der Existenz,

38. Noch eine Vorbedingung der Tatigkeit in den
Geschépfen bleibt uns zu erdrtern tibrig. Es ist die durch-
aus notwendige Kraftfiille der potentia operativa activa.



994 Die Titigkeit der Geschopfe

) Die Kraftfulle des Tatenprinzips: complementum potentiae
opsrativae

39. Wie wir vorhin vernommen haben, nennt S. Tho-
mas das esse, die Existenz, die letzte oder Endvollkom-
menheit eines Dinges. Endgiiltig vollkommen aber ist die
Tatenkraft der Geschépfe -offenbar dann, wenn aus ihr die
Tatigkeit herausflieBt oder heraustritt. In diesem Augen-
blick teilt die potentia operativa der Tétigkeit, als 1hrer
Wirkung, ihrem Effekt, etwas von ihrer Fiille mit,
geméfd dem Grundsatz: omne agens agit sibi simile. Oder
auch, wie der englische Lehrer bemerkt, ein jedes Ding
seli dann tétig, wenn es sich selber in actu befindet. In
diesem Zustande verleiht die potentia in actu der Tatig-
keit die Form und das Dasein: Efficiens est ratio formae;
quia enim agens agit sibi simile, oportet quod secundum
modum agentis sit etiam modus formae, quae ex actione
consequitur (Posterior. Analyt. lib. I, lect. 16, nr. 5). —
Oportet aliquid in actum reduci per id quod est actu (De
generat, et corruptione, lib. I, lect. 14, 2). — Oportet quod
saltem ab aliquo actu existente, sive ab actione alicuius
actu existentis aliquid generetur (a.a.O., L lib., lect. 13, 4).

40. In actu, in der Wirklichkeit, befindet sich nun
ein jedes Ding dann, wenn es die ihm entsprechende Voll-
kommenheit, die S. Thomas Form nennt, besitzt. Das gilt
ohne Zweifel auch von der Tatenkraft, von der potentia
operativa, Darum sagt der englische Lehrer einmal hochst
bedeutungsvoll daf} ein Ding in dem Augenbhck die Tatigkeit
beginne, in welchem es die Form erhalte: in eodem instanti, in
quo forma acquiritur, incipit res operari secundum formam,
sicut ignis, statim cum est generatus, movetur sursum. Et
sl motus eius esset instantaneus, in eodem instanti comple-
retur (Summ. theol. P. III, q. 113, a. 7, ad 4).

41. Unter dieser Form i1m Sinne des hl. Thomas darf
nicht etwa die Form der Wesenheit der Geschopfe ver-
standen werden, denn zundchst ist diese Form nur ent-
ferntes, keineswegs nichstes Prinzip der Tatigkeit, wie
bereits frither nachgewiesen worden ist; sodann vervoll-
kommnet diese Form eigentlich nur die Wesenheit des
Dinges selber. Daher nennt sie der englische Lehrer aus-
driicklich substantielle Form, durchaus unterschieden
von der akzidentellen Form. Die substantielle Form
‘selbe,r bildet fiir die Kreatur die Vollkommenheit des inneren



[
Me)
ot

nach S. Thomas von Aquin

‘Wesens. Die Wesenheit als solche bedarf keiner weiteren
Vervollkommnung. Dariiber belehrt uns der hl. Thomas
unter anderem mit bezug auf den Menschen mit den
Worten: Anima, inquantum est forma corporis secundum
suam essentiam, dat esse corpori, inquantum est forma sub-
stantialis; et dat sibi huiusmodi esse quod est vivere, in-
quantum est talis forma., scilicet anima; et dat ei huius-
modi vivere, scilicet in intellectuali natura, Inquantum est
talis anima, scilicet intellectiva (Quaest. de spiritual. creat.
q. unic., a. 11, ad 14; vgl. Summ. theol. I. P., q. 77, a. 1).

42, Aus dem Gesagten geht hervor, dafl es sich hier
um eine akzidentelle Form handelt, die eine von Natur
aus ebenso akzidentelle Potenz, die potentia operativa, ver-
vollkommnen mufl, damit aus eben dieser eine Tatigkeit
heraustrete. Damit verstehen wir ohne Miihe die so oft
vorgetragene Lehre des hl. Thomas, ein Ding sei dann und
insofern titig, als es sich in der Verwirklichung, in actu
befindet: Natura cuiuslibet actus est, quod seipsum com-
municet, quantum possibile est. Unde unumquodque agens
agit secundum quod in actu est. Agere vero nihil aliud
est, quam communicare illud, per quod agens est actu, se-
cundum quod est possibile (Quaest. de potentia, q. 2, a. 1).
— Diese Wahrheit leuchtet um so mehr ein, als die Po-
tenzen ihrem Inneren Wesen nach nur Anlagen, Fihig-
keiten, Krifte sind, um etwas in sich aufzunehmen, passive
Krafte, Potenzen, ode1 etwas zu wirken, aktive Krifte. In
diesem Zustande entspricht ihnen aber nur das ,Koénnen®,
nicht die wirkliche Ausfiihrung, nur das posse, nicht das
esse. Daraus ergibt sich fiir die operativen Potenzen die
Notwendigkeit einer weiteren Vervollkommnung, damlt aus
ithnen die Tatigkeit hervorgehe.

43, Nun dringt sich uns die Frage auf, ob nicht Gott
den Kreaturen bei der Erschaffung selber diese Vollkommen-
heit der Tatenkréifte, der operativen Potenzen mitgegeben
habe? Die Antwort darauf ist unschwer zu geben, wenn
wir uns an /den Grundsatz des englischen Lehrers (oben
in Nr. 40) halten, der lautet: Ein jedes Ding beginnt seine
Tatigkeit in dem Augenblick, in welchem es die Voll-
kommenheit seiner aktiven Potenzen empfangen hat. Es
eriibrigt also, zu untersuchen und festzustellen, inwieweit
die Geschopfe ohne Unterlafl, seit ihrem Eintritt in das
Dasein durch die Schépfung, titig sind. Die Naturdinge



296 Die Titigkeit der Geschdpfe

kénnen wir beiseite lassen, das Endergebnis ist ja dasselbe
wie bei den tiibrigen Geschopfen. Uns interessieren viel-
mehr die geistigen Wesen, vor allem der Mensch. In dieser-
Beziehung erkléart nun der hl, Thomas, daff wir aus Er-
fahrung wissen, die menschliche Seele entwickle nicht
immer Taten des Lebens. Darum laute auch die Be--
griffsbestimmung iiber die Seele, sie sei die Verwirklichung,
der Akt des Leibes, der auf Grund seiner Anlage, potentia,
Leben besitze, diese Potenz verdringe oder entferne aber
nicht die Seele. Dieser Lehrsatz des hl. Thomas ist zu:
wichtig, als daf wir ihn hier nicht wortlich anfiithren
sollten, auch deshalb, weil er die oben dargelegte Wahr-
heit bestitigt: es handle sich hier mit bezug auf die er-
wihnte Vervollkommnung wirklich um die Potenz, die-
Kraft, nicht um die Wesenheit der Geschopfe. Fir
die potentia operativa ist diese Vervollkommnung not--
wendig: anima secundum suam essentiam est actus. Si ergo
ipsa essentia animae esset immediatum operationis princi-
pium, semper habens animam, actu haberet opera vitae,
sicut semper habens animam, actu est vivens. Non enim.
inquantum est forma, est actus ordinatus ad ulteriorem
actum, sed est ultimus terminus generationis. Unde quod
sit in potentia adhuc ad alium actum, hoc non competit.
el secundum suam essentiam, inquantum est forma, sed
secundum suam potentiam., Kt sic ipsa anima, secundum
quod subest suae potentiae, dicitur actus primus, ordi--
natus ad actum secundum. — Invenitur autem habens
animam, non semper esse in actu operum vitae. Unde etiam.
in definitione animae dicitur, quod est actus corporis po-
tentia vitam habentis, quae tamen potentia non abiicit
animam (Summ. theol. I. p., q. 77, a. 1).

44. Die Worte des englischen Lehrers: sicut semper
habens animam, actu est vivens, beziehen sich offenbar auf
die vegetativen Lebensiduferungen im Menschen und
i dieser Beziehung gehort auch der Mensch unter die-
Naturdinge. Es unterliegt gewifi nicht dem geringsten
Zweifel, dafd der Mensch im Augenblick seiner Empféingnis.
eine Lebenstétigkeit entfaltet und bis zu seinem Tode-
ununterbrochen fortsetzt. Die Vollkommenheit dieser
Tatenkrafs besitzt er ohne Frage zugleich mit seiner
Wesenheit und potentia operativa, aber auch von der nim--
lichen TUrsache herstammend wie bei den Naturdingen..



nach S. Thomas von Aquin 297

Was nun aber die Lebenstitigkeit des Menschen als
Menschen betrifit, die sinnfilligen und geistigen Titig-
keiten angeht, steht die ausgesprochene Wahrheit des Aqui-
naten: invenitur autem habens animam, non semper esse
in actu operum vitae ein fiir allemal fest. In dieser Be-
ziehung ist der Mensch bald in Tatigkeit, bald aber nicht;
folglich mangelt ihm dann jene Vollkommenheit der Taten-
kraft, die erforderlich ist, damit die Tatigkeit selber heraus-
fliele, weil eben die Tatenkraft nur durch diese Voll-
kommenheit in actu gesetzt wird. Dadurch hat die Potenz
neben dem posse auch das esse,

45. Nach der Trennung der menschlichen Seele vom
Leibe setzt diese, weil sie ein selbstindiges Wesen bildet,
ohne Frage irgendeine Lebenstitigkeit fort, so gut wie die
Engel. In diesem Sinne haben die Worte des hl. Thomas
volle Geltung : sicut semper habens animam, actu est vivens.
Insofern also ist ihre Tatenkraft ganz sicher: semper in
actu. Das hat die Seele aber nicht aus sich selber,
sondern von einer hoheren Ursache. Und iiberdies befindet
sie sich auch in diesem Zustande in bezug auf viele
andere Auflerungen der Tétigkeitskraft in der Potenz und
besitzt nur das posse, nicht das esse, wenn wir vom
hoheren HEinflufy absehen.

46. Daraus ergibt sich die Wahrheit, daf die Schop-
fung als solche folgende Gegenstinde umfafit: die Wesen-
heit, Subsistenz und das Dasein dieser beiden. Dazu kommen
die Potenzen, némlich die Anlagen oder Fahigkeiten mit
der Bestimmung, entweder etwas aufzunehmen, passive Po-
tenzen, oder etwas hervorzubringen, zu wirken, aktive Po-
tenzen. Alle diese Dinge sind untrennbar und unverlierbar
mit dem Geschdpfe, so lange es eben besteht, zu einem
Ganzen verbunden und schliefflen sozusagen die Vollkommen-
heit des Gteschopfes als solches endgiiltig ab. Weil je-
doch die Dinge nicht erschaffen wurden, um einfach zu
existieren, sondern fiir einen viel vornehmeren Zweck, fiir
ein weit hoheres Ziel, verleiht ihnen Gott auch die Wirk-
samkeit, fiilhrt er ihre dazu veranlagten Potenzen, potentias
operativas, in den Akt iiber, so dafl die Tétigkeit als ihre
Wirkung heraustritt. Ohne Téatigkeit aber wiirden sie ihr
Ziel niemals erreichen. Daher glauben wir, daf} der Ein-
flul Gottes auf die Tatigkeit der Geschipfe nicht so
Sehr eine Tat der Schépfung als vielmehr eine solche der



298 Die Titigkeit der Geschopfe

Vorsehung, der Providenz, ist. Uber die Providenz &uflert
sich der hl. Thomas, indem er an dem Beispiel eines Bau-
meisters die Sache anschaulich macht: Ista tria, dispositio,
scientia et providentia se habent per additionem unius ad
alterum. Cum enim Deus de rebus creatis scientiam quasi
practicam habeat, ad modum scientiae artificis eius scientia
consideranda est. Sciendum est ergo, quod artifex prae-
concipiendo artificiatum suum, considerat finem primo; et
deinde considerat ordinem rei, quam facere intendit ad
finem illum, et ordinem etiam partium ad invicem, sicut
quod fundamentum sit sub pariete, et paries sub tecto. Et
iste ordo partium ad invicem ordinatur ulterius ad finem
domus. Tertio oportet quod consideret ea, quibus promo-
veatur ad consecutionem finis, et ut tollantur ea, quae
possunt impedire finem. Unde excogitat sustentamenta
domus per aliquas appendicias et fenestras et huiusmodsi,
quibus domus sit apta ad habitationem. Ista ergo excogi-
tatio n-minatur nomine scientiae, ratione solius cognitionis,
ot non ratione alicuius operationis. Unde est et finis et
eorum, quae sunt ad finem. Sed ratione ordinis excogi-
tati in re operanda vocatur nomine dispositionis, quia dis-
positio ordinem quemdam significat. Unde dispositio dicitur
generationis ordinatio. Sed ratione eorum, quae promovent
in finem, dicitur providentia. Providus enim dicitur, qui
bene coniectat de conferentibus in finem, et de his, quae
impedire possunt, Unde etiam in Deo scientia dicitur, se-
cundum quod habet cognitionem et sui ipsius et eorum,
quae facit. Sed dispositio dicitur ratione duplicis ordinis,
quem ponit in rebus, scilicet rei ad rem, secundum quod
iuvant se invicem ad consequendum finem ultimum; et
iterum totius universi ad ipsum Deum.... Provi-
dentia autem dicitur, secundum quod rebus ita ordinatis
attribuit ea, quae ordinem conservant, et propellit omniuny
in ordinationem (I. Sent. dist. 39, q. 2, a. 1).

47. Darum lesen wir so oft im hl. Thomas die Be-
merkung, ein jedes Ding sei um seines Zieles willen titig:
unumquoque agit propter finem (Analyt. Posterior.,, lib. I1I,
lect. 16, nr. b; lib. II, lect. 7, nr. 2; lect. 8, nr. 3). Das
gilt ebenso von den Naturdingen wie von geistigen Wesen:
Omne agens agit propter finem, sive agat a natura, sive
agat ab intellectu (Physicor., lib. II, lect. 8, nr. 5 und oft). —
Ebenso kurz als trefflich behandelt der englische Lehrer



nach S. Thomas von Aquin 299

diese Wahrheit in der Summ. theol. I, II, q. 1, a. 2 und
an den dort angefithrten Stellen, die nachzulesen sind.

48. Es ist demnach die Titigkeit Gottes, die wir
Providenz nennen, die den Geschipfen dazu verhilft, dafl
sie 1ihr Ziel erreichen, und zwar durch ihre eigene Titig-
keit. Diese Titigkeit aber tritt erst dann aus der Taten-
kraft, aus der potentia operativa als Wirkung heraus, wenn
eben diese Potenz von Gott in die Wirklichkeit gesetzt ist
und damit nicht blofle Anlage, Fiahigkeit fiir eine Tatig-
heit bleibt, sondern auf Grund dieser von Gott ihr jedes-
mal mltgetellten Vollkommenheit wahre Ursache, causa
efficiens, ihrer eigenen Titigkeit wird.

49. Danach kostet es geringe Miihe, uns einen be-
stimmten und klaren Begriff zu verschaffen von der:

IV.Tatigkeit der Geschopfe in philosophischer
Bedeutung

Die Tatigkeit der Geschépfe ist ein von der

durch Gott der Ta.tenkra,ft, potentiae operati-

vae, bleibend oder auch nur voriibergehend mi t-

geteilten Vollkommenheit, forma, gewirktes

zufallendes Akzidens, welches dem Wesen an-
haftet

a) Die Titigkeit der Geschipfe ein Akzidens

B0. Diese Tatigkeit bildet ein Akzidens, weil in Gott.
allein die Tétigkeit sachlich ein und dasselbe mit seinem
Wesen ausmacht: In Deo est omnino idem re essentia,
potentia et operatic, sed differunt tantum ratione (I. Sent.
dist. 7, q. 1, a. 1, ad 1). — Operatio Dei est sua essentia.
Unde sicut essentia est una, ita operatio est una in re,
sed plurificatur per diversas rationes; sicut est etiam ex
parte essentiae, quae licet sit una, considerantur tamen in ea
plures rationes attributorum (I. Sent, dist. 2, q. 1, a. 2, ad 2).

51. Was nun in Gott sachlich ein und dasselbe ist,
das mufy sich in der Kreatur ebenso sachlich unter-
scheiden, nicht allein nur gem#fd unserer Auffassung, denn
andernfalls wire der sachliche Unterschied zwischen
Gott und der Kreatur sehr schwer zu verteidigen. Das um
so mehr, als wir einen Unterschied in unserem Denken
zwischen Gottes Wesenheit und Tétigkeit ebenfalls machen:
Deus non agit operatione media, quae sit aliud ab essentia



300 Die Titigkeit der Geschopfe

sua, sed suum esse est suum operari, et suum operari est
sua essentia. Nihilominus tamen essentia significatur ut
principium essendi, et eadem ratione potest significari po-
tentia ut principium operandi, et praeter hoc ut principium
operati (I. Sent. dist., q. 42, a. 1, ad 4). — Deus non agit
per operationem mediam, sed sua operatio est sua essentia
(1. Sent. dist. 35, q. 1, a. b, ad 3).

| 52. Ist denn damit vom englischen Lehrer auch schon
bewiesen, dafl die Tatigkeit der Kreaturen ein Akzidens
sein miisse? Konnte man nicht ruhig zugeben, es sei ja
ganz richtig, dafl die Tiatigkeit der Kreaturen sachlich
durchaus unterschieden sei von der Wesenheit des Ge-
schopfes zum Unterschied von der Tétigkeit Gottes? Allein
daraus folge noch keineswegs, dafl die Geschipfe aufler-
stande seilen, ihre Tétigkeiten als Wesenheiten, nicht
als Akzidenzen hervorzubringen. Darauf ist zu sagen,
dafl die Kreaturen wberhaupt niemals eine Wesenheit
zu bewirken vermdgen. Kine Wesenheit hervorbringen,
heift dieselbe erschaffen, also schopferisch titig
sein. Erschaffen bedeutet ndmlich, etwas seiner ganzen
Substanz nach in das Dasein setzen: hoc autem creare
dicimus, scilicet producere rem in esse secundum totam
suam substantiam (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 2).

53. Um schopferisch etwas verursachen zu konnen,
ist erforderlich, dafi das Titige seiner Ganze nach
Wirklichkeit sei, weil ein jedes Ding tiitig ist, ent-
sprechend dem Mafle seiner Wirklichkeit. Besitzt es nur
‘teilweise Wirklichkeit, teilweise Moglichkeit, Anlage oder
Fahigkeit, so kann es auch nur einen Teil bewirken,
z. B. die Kraft oder Form aus dem Stoff. Die reine Wirk-
lichkeit ohne irgendeine Potenz fehlt aber simtlichen
Kreaturen, sie haben nur einen Anteil an der Wirklich-
keit. Darum koénnen sie auch keine ganze Wesenheit
hervorbringen: Omne agens agit secundum id, quod est in
actu, Sed quod est secundum aliquid sui in actu, et se-
cundum aliquid in potentia, efficit rem secundum aliquid
sui, scilicet inducendo formam in materiam (a. a. O. arg.
praeterea). Somit trigt gerade der Mangel der sach-
lichen Identitit in den Wesen der Geschopfe die
eigentliche Schuld, dafl die Kreaturen nie und nimmer eine
Wesenheit bewirken kénnen. In Gott hingegen ist gerade
diese reale Identitat der Grund, dall er es kann: hoc



nach S. Thomas von Aquin 301

modo factum agitur, quo faciens agit. Agens autem agit
secundum quod actu est. Unde id solum se toto agit, quod
totum actu est. ‘Quod non est, nisi actus infiniti, qui est
actus primus. Unde et rem agere secundum totam eius
substantiam solius infinitae virtutis est (Quaest. disput. de
potentia, q. 3, a. 4).

54. Die sachliche Einerleiheit in den Kreaturen,
auch in den vollkommensten, ist deshalb nicht vorhanden,
weil sie alle ohne Ausnahme wenigstens aus der Wesenheit
und dem Dasein sich zusammensetzen, die Wesenheit sich
daher wie die aufnehmende Potenz und das Dasein wie der
Akt verhilt. Infolgedessen ist ihre Wesenheit nicht das
Dasein, sondern sie besitzen nur das Dasein, sie haben nur
Anteil an dem Dasein. Gottes Wesenheit hingegen 1ist
das Dasein selber: sed aliud est quod quid est homo,
et esse hominem. In solo enim primo essendl principio,
quod est essentialiter ens, ipsum esse et quidditas
eius est unum et idem. In omnibus autem aliis, quae sunt
entia per participationem, oportet quod sit aliud esse et
quidditas entis (Analyt. Posterior., lib. II, lect. 6, nr. 3).
Das Dasein, die Existenz, bildet nicht eine Substanz
oder Wesenheit in allen jenen Dingen, die in die Gattung
gehoren, andernfalls miiite das Daseiende die Gattung
bilden. Die Gattung wird ja von einem Ding wesentlich
ausgesagt. Allein das Daseiende ist nicht eine Gattung,
wie im driften Buch der Metaphysik nachgewiesen wird.
Darum steht auch Gott, der sein eigenes Dasein
ausmacht, nicht unter einer Gattung. Dazu kommt im
Falle, daf} das Dasein ein und dasselbe wire mit der Sub-
stanz, dafl jeder, der die Wesenheit des Dinges darlegte,
zugleich auch bewiese, diese Wesenheit existiere, was
durchaus unrichtig ist: hoc enim ipsum quod est esse,
non est substantia vel essentia alicuius rel in genere exsi-
stentis. Ahoqum oporteret quod hoe, quod dico ens, esset
genus, quia genus est quod praedicatur de aliquo in eo
quod quid, Ens autem non est genus, ut probatum est in
IIT. Metaph. Et propter hoc etiam Deus, qui est suum
esse, non est in genere. Si autem quia est, esset sub-
stantia alicuius rei, simul cum aliquis ostenderet quia
est, ostenderet quid est (a. a. O., nr. 4),

55. Dieser Zusammensetzung aus der Wesenheit und
dem Dasein in den Kreaturen, die nur als Zusammensetzung

Divus Thomas IV, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXI.) 21



302 Die Titigkeit der Geschopfe

aus Potenz und Akt gedacht werden kann, steht auch
hindernd im Wege, dafl die Wesenheit selber die un-
mittelbare Ursache der Titigkeit abgibe: omne agens,
quod agit per essentiam suam, est agens primum, ut dicit
Avicenna. Cuius ratio est, quia omne secundum agens agit,.
inquantum participat aliquid. Et ita agit per ali-
quid additum essentiae. Sed anima non est primum agens.
Ergo non est agens per suam essentiam, sed per suam po-
tentiam (I. Sent. dist. 3, q. 4, a. 2).

b) Die Geschopfe wahre Ursachen ihrer Titigkeit

56. Einen Beweis dafiir zu erbringen, dafl die Ge-
schopfe selber wirkliche Ursachen, causae efficientes, sind,
erscheint in der Tat mehr als iiberfliissig. Nichtsdesto-
weniger hat es Menschen gegeben, die behaupteten, den
Kreaturen fehlten die eigenen Tétigkeiten. Der hl. Tho-
mas spricht von Autoren, die lehrten, aufler Gott bewirke
fiberhaupt kein Ding etwas. Zwar ist 'dabei direkt die Rede-
von einer #ufleren Wirkung, operatum, nicht von der ope-
ratio, allein die Ausdrucksweise dieser Gelehrten lifit den
logisch richtigen Schlufl zu, dafl die Geschépfe auch nicht.
die wirkliche Ursache der eigenen Titigkeit sind. So be-
merkt S. Thomas in dieser Frage folgendes: Eine Ansicht
geht dahin, dafl Gott selber unmittelbar alles wirke, so.
daff kein Ding die Ursache eines anderen sei, z. B. nicht
das Feuer erwirme, sondern Gott, nicht die Hand bewege
sich selber, sondern Gott verursache diese Bewegung usw.
Der enghsche Lehrer nun nennt diese Anschauung
toricht, weil sie die Ordnung des Universums aufhebe
und die eigene Téatigkeit der Dinge, das Urteil iiber
unsere Dinge unmdéglich mache. Quarum una est (senten-
tiarum), quod Deus immediate operetur omnia, ita quod nihil
aliud est causa alicuius rei, adeo quod dicunt, quod ignis
non calefacit, sed Deus, nec manus movetur, sed Deus
causat eius motum et sic de aliis. Sed haec positio stulta
est, quia ordinem tollit universi, et propriam operationem a
rebus, et destruit iudicium sensus (II. Sent. dist. 1, q. 1, a. 4).

Um aber doch die eigene Tiatigkeit der Dinge
zu retten, fihrt S. Thomas fort, ist es einigen Philosophen
emgefallen die Behauptung aufzustellen Grott erschaffe nicht
alles unmittelbar, sondern nur eine erste oder oberste Kreatur
und diese bilde dann die Ursache aller anderen Ursachen.



nach S. Thomas von Aquin 303

Secunda positio est quorundam Philosophorum, qui,
ut proprias operationes rerum sustinean’, Deum
immediate omnia creare negant, sed dicunt, quod immediate
est causa primi creati, et illud est .causa alterius et sic
deinceps (a. a. O.).

b7. Wie unverniinftig derartige Anschauungen sind,
laBt sich unschwer dartun. Zunéchst wére es ganz und gar
unverstindlich, warum Gott die Geschépfe mit so vielerlei
Anlagen, Fiahigkeiten oder Tatenkriften ausgestattet hat. Eine
einzigevonallen diesen verschiedenen Kriften miifdteja fur Gott
mehr als ausreichend sein, um durch ihn, als die einzige
Ursache, alles Mogliche zu bewirken. Allein wir ersehen
doch, dafl nicht jedes Gewirkte von dem Néchstbelieben
herstammt, also auch nicht von jeder beliebigen Tatigkeit
der Gteschipfe. Folgerichtig miissen die Kreaturen selber
als wirkliche Ursachen daran beteiligt sein: si Deus
immediate causaret omnia, una res non dependeret ab alia
sicut causatum a causa. Kt sic res non magis fieret ab
uno quam ab alio. Sed videmus ad sensum, quod non fit
quodlibet ex quolibet, sed ex semine hominis semper generatur
homo. Ergo semen Patris est causa effectivafilii (II. Sent. dist. 1,
q- 1, a. 4). — Uberhaupt ist gar nicht einzusehen, wofiir
Gott die Geschopfe mit Fahigkeiten, Potenzen, fir eine
Tatigkeit bestimmt, potentiis operativis ausgestattet hat,
wenn sie ja doch niemals eine selbstdndige Tatigkeit
entfalten, wirkliche Ursachen sind. Zu der Vervoll-
kommnung der Wesenheit als solcher gehoren sie ja doch
nicht, sondern ihr Zweck im eigentlichen Sinne ist und
bleibt die Titigkeit. Insofern vervollkommnen sie aller-
dings in ihrer Weise auch die Wesenheit der Kreaturen
als Akzidenzen: hae autem potentiae fluunt ab essentia
ipsius animae, quaedam ut perfectiones partium corporis,
quarum 0perat10 efficitur mediante corpore, ut sensus,
1mag1nat10 et huiusmodi; et quaedam ut existentes in ipsa
anima, quarum operatio non indiget corpore, ut intellectus
Voluntas et huiusmodi (I. Sent. dist. 3, q. 4, a. 2). Das
namliche gilt aber auch von den Naturdmgen Wasg aber
fiir uns Menschen das schlimmste ist, unsere Sinne be-
fanden sich in einer fortwéhrenden Tausehung, unsere Ur-
teile iiber die Vorginge in der Welt und in wuns selber
wiren jedesmal falsch. Darum nennt der englische Lehrer
mit Recht diese Ansicht eine positio stulta. Nein, die Ge-

21*



304 Die Tiatigkeit der Geschopfe

schopfe sind im wahrsten Sinne wirkliche Ursachen ihrer
eigenen Tatigkeiten. Darum sind ihre Fahigkeiten, Po-
tenzen, keineswegs zwecklos, denn zwecklos ist das, was
niemals sein Ziel erreicht, in unserem Falle seine Bestim-
mung als wirkliche Ursache nicht erfiillen kann: frustra est,
quod est ad aliquem finem, quem non potest attingere
(Quaest. disput. de potentia, q. 1, a. 2, ad 1).

¢) Die von Gott den Geschiopfen als Ursach en mitgeteilte
Vollkommenheit

58. Ein in den verschiedenen Werken des hl. Tho-
mas immer und immer wiederkehrender Grundsatz lautet :
Ein jedes Ding ist dann und insofern téitig, als es sich in
der Wirklichkeit befindet, nicht aber, insoweit es nur die
Fiahigkeit dazu besitzt; unumquodque agit inquantum est
in actu, non secundum quod est in potentia. Diese Ansicht,
wie gesagt, duflert der englische Lehrer nicht nur einmal,
sondern oft und oft. Unter anderem bemerkt er auch ge-
legentlich: Alles, was entsteht, muf} herstammen von einem
Tatigen in der Wirklichkeit, das entweder derselben Gat-
tung oder derselben Form und Art angehort; oder es mufd
wenigstens herkommen von einem wirklich Existenten, der
Tatigkeit eines in der Wirklichkeit Existenten, obgleich
dieses Titige weder der Gattung noch der Art noch dem
Gewordenen dhnlich ist: oportet etiam quod id, quod generatur,
generetur ab aliquo agente actu aut homogeneos, id est
quod sit saltem unius generis, aut homoideos, id est quod
sit unius formae vel speciei;... aut oportet saltem ab ali-
quo actu existente, sive ab actione alicuius actu existentis
aliquid generetur, etiam si generans simile non sit generato
in genere seu specie (De generat. et corrupt., lib. 1, lect. 13,
nr, 4).

59. Es ist vollkommen richtig, daffi S. Thomas hier
zunichst die Ahnlichkeit des Hervorgebrachten mit der
bewirkenden Ursache im Auge hat, gemédfl dem Grundsatz,
dafy jedes Gewirkte seiner Ursache in irgendeiner Welse
ahnhch sein miisse: omne agens agit sibi simile aliquo
modo; allein ebenso gewifl ist es, dafll er ausdriicklich von
einem Seienden in der Wirklichkeit, von einem ente in
actu spricht. Was haben wir also unter dieser Ausdrucks-
welse zu verstehen? KEtwa, dal ein Ding tiberhaupt exi-
stieren miisse, um titig zu sem‘? Das 1st eine so bekannte



nach S. Thomas von Aquin - 305

Wahrheit, dafl sie der englische Lehrer nicht so oft zu
predigen braucht. Daff ein Nichtexistentes keine Titigkeit
ausiibt, wissen wir bereits von frithester Jugend auf. Das
kann also der Sinn nicht sein, wenn gesagt wird, ein jedes
Ding sei tétig, insofern es in actu sich befinde. Eine andere
Auffassung dieser Worte wire an sich noch leichter mog-
lich, ndmlich die, daf} die Tatigkeit selber das Wesen und
die wirkende Kraft, die potentia operativa, in die Wirk-
lichkeit versetze, ihnen das esse in actu verleihe. Und
richtig lesen wir einmal bei dem englischen Lehrer fol-
gende Stelle: ,Die Téatigkeit ist eigentlich die Verwirk-
lichung der Kraft, gleichwie die Existenz die Verwirkli-
chung der Substanz oder Wesenheit ausmacht“: actio enim
est proprie actualitas virtutis, sicut esse est actualitas sub-
stantiae, vel essentiae (Summ, theol. I. P., q. 54, a. 1).

60. Zu diesem Ausspruch des englischen Lehrers muf}
bemerkt werden, dafl S. Thomas damit vor allem den
sachlichen Unterschied zwischen der Tatenkraft, potentia,
und der Tatigkeit selber in den Geschopfen dartun wollte.
Und dartiber kann ein Zweifel nicht bestehen. Dafi nun
aber Vergleiche nicht in allem und jedem stimmen, weif3
doch alle Welt, Durch das Dasein oder die Existenz wird
zwar das Wesen der Geschopfe unmittelbar verwirk-
licht, allein das Dasein bildet nicht die Wirkursache,
causa efficiens, fiir die Verwirklichung des Wesens der
Kreaturen. Das bedeutet einen grofien Unterschied, denn
vor allem andern: ,

61. ist die Tatenkraft, potentia operativa, der Geschdpfe
im eigentlichsten Sinne Ursache, causa efficiens, der Tétig-
keit und diese letztere eine Wirkung, ein Effekt der
Ursache. Nun muf} es aber als ein Ding der reinen Unmdglich-
keit bezeichnet werden, dal die Wirkung er st der Ursache die
Wirklichkeit verleihe, die Ursache in actu versetze. In
diesem Falle wire die Wirkung frither, sei es der Zeit
oder wenigstens der Natur nach, als ihre eigene Ursache.
Uberdies hitte die Wirkung eine Vollkommenheit in sich,
die sie der Ursache mitteilt, wahrend sie doch, mnach lo-
gischem Denken, alle ihre Vollkommenheit aus der Ursache
schopft Nie und nimmer kann die Wirkung vollkommener
sein als die Ursache, ausgenommen beil Werkzeugsursachen,
causa instrumentalis: Non oportet agens esse simpliciter
praestantius patiente, sed secundum quid, scilicet in-



306 Die Tétigkeit der Geschopfe

quantum est agens (Quaest. de veritate, q. 26, a. 8,
ad 1), — Semper movens et agens est melius moto et
passo (De coelo et mundo lib. I, lect. 21, nr. 12), — Agens
est nobilius facto (a. a. O., lib. II, lect. 18, nr. 14), —
Demnach kann man zwar das Tétige nach der Téatigkeit
benennen, allein niemals vermag diese Tatigkeit das Titige
als solches erst zu kcnstituieren, es zu einem agens in
actu zu machen: Sic igitur secundum quod aliquid de-
nominatur & causa agente, est praedicamentum passionis,
nam pati nihil est aliud, quam suscipere aliquid ab agente.
Secundum autem quod econverso denominatur causa agens
ab effectu, est praedicamentum actionis, nam actio est actus
ab agente in aliud, ut supra dictum est (Physicor. lib. 1II,
lect. b, nr. 1b).

62. Es bleibt somit zur Erklarung der vom englischen
Lehrer so héufig vorgetragenen Anschauung iiber das
Tatige in der Wirklichkeit, das agens in actu, nur die eine
Auftassung iibrig, dafl S. Thomas die Versetzung des Ge-
schopfes in den Zustand der Wirklichkeit, in ordine ope-
rativo, einzig und allein der héheren Macht, ndmlich Gott,
zuschreibt. Die Wesenheit als entfernte und die Tatkraft
als unmittelbare Ursache der Tdtigkeit sind von Natur aus
auf Grund der Erschaffung noch nicht in ordine ope-
rativo, ohne weiteres in actu, in der Wirklichkeit, Durch
die Schopfung haben sie nur die Fahigkeit, potentia, zu
einer Tatigkeit erhalten: Natura in operibus sex dierum
taliter instituta est, ut naturae principia tunc condita in
se subsisterent, et quod ex eis alia propagari possent
per mutuam actionem et passionem. Kt ideo oportuit eis
tunc esse conferri et virtutes activas et passivas, quas
Augustinus vocat rationes seminales, quibus ex eis effectus
consequentes producerentur (II. Sent. dist. 13, q. 1, a. 1).
— Anderswo duflert sich S. Thomas iiber beide Vollkommen-
heiten mit bezug auf das Dasein und die Tatigkeit der
Geschopfe in treffender Weise: distinguenda est duplex
perfectio. Una est perfectio prima, quam scilicet res habet
secundum esse suum. Kt haec perfectio mundi completa
est sexta die, quia nulla pars mundi postmodum addita
est, quae in primis sex diebus non praeceserit aliquo modo.
Alia est perfectlo secunda, quae est operatio rei, ut dicitur
in II. de anima; et talis perfectio mundi fuit in septima
die, quia ex tunc cessante operatione, qua Deus naturam



nach S, Thomas von Aquin 307

instituit, incepit operatio propagatloms in toto universo,
secundum quod ex naturis lam conditis res aliae produ-
cuntur. Quam operationem in rebus omnibus Deus usque
munc facit (IL. Sent. dist. 15, q. 3, a. 1).

63. Der englische Lehrer spricht hier von der zwei-
fachen Titigkeit Gottes am Anfange der Schépfung. Hat
-diese Tatigkeit, namentlich die zweite, aufgehort? Das ist
mnicht der Fall, denn, wie S, Thomas am Schlusse bemerkt;
sie dauert bis zum Ende der Welt fort. Unter der Voll-
endung aller Werke ist nur eine gewisse den Geschépfen
mitgeteilte Vollkommenheit, die Titigkeit selber, zu ver-
stehen, wodurch die Natur ihre Fortpflanzung findet. Diese
‘Tatigkeit ist zugleich herzuleiten von Gott und der Kraft
des Geschopfes. Insofern also kann man sagen, dafl Gott
sein Werk vollendet habe, als die Natur, von der Kraft
‘Gottes bewegt, in eine Tétigkeit iibergeht: consummatio
operum intelligitur secundum aliquid perfectionis ipsis
rebus collatum, quod est ipsa operatio, per quam natura
propagatur., Haec autem operatio est a Deo, et a virtute
-creaturae. Et ideo Deus dicitur consummasse opus, cuius
virtute creatura mota in operationem exit (a. a. O,
ad 2).

64. Die Kreatur, von der Kraft Gottes bewegt, geht
zu einer Tatigkeit iber. Hier haben wir schon drei sehr
wichtige Grundsétze des Aquinaten: die Kreatur, die von
der Kraft Gottes bewegt wird und auf Grund dieser Be-
wegung eine Tiatigkeit entfaltet. Ausfiihrlicher noch als
hier behandelt der englische Lehrer diesen Einflufl Gottes
-an einer anderen Stelle. Nachdem er nachgewiesen, daf’ die
Kreaturen selber, nicht Gott allein, wahre Ursachen
sind und was die Geschtpfe nicht und was sie verursachen
konnen — sie konnen z. B. nicht erschaffen, keinen Kngel
oder eine menschliche Seele hervorbringen, auch nicht den
ersten Menschen, das erste Tier usw., wohl aber alles
andere, was der Bewegung oder Wesensveranderung unter-
liegt —, fahrt S. Thomas fort: aber aller dieser Dinge ist
auch G‘rott die Ursache, indem er weit innerlicher in
ihnen titig ist als die anderen Ursachen, denn Gott ver-
leiht allen Dingen das Dasein. Die anderen Ursachen hin-
gegen beschrinken sozusagen das Dasein. Niemals kann das
ganze Dasein irgendeines Dinges von einem Geschopfe
wverursacht sein, weil das Stoffliche von Gott allein her-



308 Die Tatigkeit der Geschépfe

stammt, Nun ist aber das Dasein eines Dinges weit inner=
licher als das, wodurch das Dasein eingeengt wird. Infolge-
dessen durchdringt die Tatigkeit des Schépfers mehr das
Innerste des Dinges als die Tétigkeit der anderen Ursachen.
‘Wenn man also sagt, das Geschopf bilde die Ursache eines.
anderen, so ist damit keineswegs ausgeschlossen, dafl Gott
in den Geschopfen unmittelbar tédtig sei. Seine Kraft.
ist eigentlich das Mittel, wodurch die Kraft jeder
zweiten Ursache mit ihrer Wirkung in Verbin-
dung tritt., Denn keine geschaffene Kraft erreicht
ihre Wirkung, aufer in der Kraft des Schépfers,
von der sich alle Kraft, ihre Erhaltung und Hinordnung
zu der Wirkung herleitet. Daher hat jede Wirksamkeit der
zweiten Ursachen ihren Stiitzpunkt in der Wirksamkeit der
ersten Ursache: Aliorum vero, quae per motum et genera-
tionem producuntur, creatura causa esse potest, vel ita
quod habeat causalitatem supra totam speciem . . . vel ita quod
habeat causalitatem ad unum individuum speeiei tantum ...
Horum tamen causa etiam Deus est, magis intime in eis
operans, quam aliae causae moventes, quia ipse est dans
esse rebus; causae autem aliae sunt quasi determinantes
illud esse. Nullius enim rei totum esse ab aliqua creatura
principium sumit, cum materia a Deo solum sit. Esse autem
est magis intimum cuilibet rei, quam ea, per quae esse
determinatur ... Unde operatio creatoris magis pertingit ad
intima rei, quam operatio causarum secundarum. Et ideo
hoe, quod creatum est causa alii creaturae, non excludit,
quin Deus immediate in rebus omnibus operetur, inquantum
virtus sua est sicut medium coniungens virtutem cuius-
libet causae secundae cum suo effectu. Non enim virtus
alicuius creaturae posset in suum effectum, nisi per vir-
tutem creatoris, a quo est omnis virtus et virtutis conser-
vatio et ordo ad effectum, quia... causalitas causae secundae
firmatur per causalitatem causae primae (II. Sent. dist. 1,
q. 1, a. 4).

65. Inwiefern stellt die Kraft Gottes das Mittel dar,
um die zweite Ursache, das Geschdpf, mit seiner Kraft,
mit der Wirkung oder Tétigkeit zu vereinen? Dieses
Mittel ist eine Kraft oder Vollkommenheit, forma, die von
der Tatenkraft, potentia operativa, aufgenommen wird.
Durch eben diese forma wird die genannte Potenz in actu
versetzt, erhilt sie die Wirklichkeit und jetzt tritt die



nach S, Thomas von Aquin 309

Tatigkeit als Wirkung aus ihr heraus. Diese von Gott der
Potenz des Geschopfes mitgeteilte Vollkommenheit oder
Form bildet das principium quo, die causa qua, aller
Tatigkeit, wie iiberhaupt die Form iiberall das principium
quo ist. S. Thomas hat doch vorhin (vgl. nr. 63) davon
gesprochen, dafl die Geschipfe, von der Kraft Gottes b e-
wegt, zu einer Titigkeit schreiten, Also mufd er ihnen
doch etwas mitteilen, anders ist ein Bewegen und Be-
wegtwerden ja gar nicht méglich, Was kann er ihnen aber
mitteilen? Die Wesenheit, die verschiedenen Potenzen ?
Diese besitzen sie schon auf Grund der Schopfung. Folg-
lich mufl es etwas anderes sein. Vielleicht die Tatigkeit?
Nein, denn bei der Tatigkeit sind die Potenzen selber
nicht mehr aufnehmendes, sondern gebendes Priuzip,
nicht mehr blofl mota, sondern zugleich moventia,
indem die Tétigkeit als Wirkung aus ihnen herausflieit,
Dann miissen sie also vorher bewegt worden sein, mit
anderen Worten, eine Vollkommenheit, actum, empf&ngen
haben. Diese Vollkommenhelt oder Form mnennt nun
S. Thomas die Kraft, virtus, Gottes. Und eben diese Kraft
Gottes, diese von Grott mitgeteilte Form ist es, welche mit
der dem Geschdpfe urspriinglich verliehenen Kraft, der
potentia operativa, eine Titigkeit ausfithrt. Diese Form
bildet, wie schon frither bemerkt worden ist, das principium
quo oder die causa qua fir die Verursachung der
Tatigkeit. Darum iibt Gott mit bezug auf die Téatig-
keit selber nicht, wenn wir so sagen wollen, einen neuen
Einfluf} aus, weil die causa qua zusammen mit der po-
tentia operatlva vollkommen zu einer Tétigkeit ausreichen.
Allerdings darf man sich diese beiden nicht als neben-
einander herlaufend und wirkend denken. In
diesem Falle konnte von seiten des Geschopfes
keinerlei Titigkeit stattfinden. Nein, die Potenz mufd die
Kraft Gottes innerlich in sich aufnehmen, mufl von
ihr informiert werden, eben darum nennt sie S. Thomas
forma, Durch diese Form wird die Potenz in actu gesetzt,
ein Agens actu, oder ein ens in actu agens. Die Tatigkeit
ist nur als Akzidens eine Vollkommenheit der Potenz.

d) Die bleibend oder auch voriibergehend von Gott mltgetellte
Vollkommenhelt

66. Wir wissen, dafi nach Thomas Gott die Geschipfe
ins Dasein gerufen hat, ausgeriistet mit vollkommenen



310 _ Die Titigkeit der Geschopfe

Wesenheiten, Fihigkeiten oder Potenzen; dasselbe gilt
auch jetzt noch von der menschlichen Seele, die ebenfalls
nur durch die Erschaffung ihr Dasein erhilt. Uberdies
war Gott der Herr nicht damit zufrieden, dafl die Ge-
schopfe einfach da seien, sondern er hat sie auch alle
fiir ihre eigene Tatigkeit bestimmt. Zu diesem Zwecke
hat Gott bei manchen Kreaturen ihre Féhigkeiten, Po-
tenzen, schon von Anbeginn mit der nétigen Vollkomm e n-
heit ausgestattet, in actu gesetzt, so dafd aus ihnen un-
unterbrochen die Titigkeit heraustritt. Zu diesen gehdren
die Naturdinge, bei den belebten Wesen die fiir die Liebens-
tatigkeit bestimmten Potenzen. Diese Kraft Gottes oder
Form wirkt in den Naturdingen und den vorhin genannten
Geschopfen weiter, ohne dafl eine neune Mitteilung der
Form notwendig wire. Darum wirkt Gott noch jetzt
ebenso wahrhaft und gewif wie bei der Schépfung. Wie
die Erhaltung im Dasein, ist auch die Erhaltung der Po-
tenz in actu und die Ausfuhrung der Titigkeit durch die
‘Geschopfe in Gott selber eine einzige T at. Aber auch mit
bezug auf diese Geschopfe kann nicht von der Mitteilung
einer neuen Form die Rede sein, denn hinsichtlich der
ithnen fiir ihren Bestand unentbehrlichen Téatigkeit befinden
sie sich nicht mehr in der bloflen Potenz, sondern in
actu, Damit sie aber nicht wieder in den Zustand der
reinen Potentialitdat zuriickfallen, mufl Gott fortwahrend
die Vollkommenheit oder Form, wodurch sie in actu und
tatig sind, in ihrem Dasein erhalten und die Tatigkeit
ausfithren. Daher wirkt Gott immerfort., Ohne seine sté#n-
dige Tat gibt es keine Titigkeit, keine Form, kein Da-
sein der Gesohopfa virtus naturalis, quae est rebus na-
turalibus in sua institutione collata, inest eis u quaedam
forma, habens esse ratum et firmatum in natura. Sed id
-quod a Deo fit in re naturali, quo actualiter agat, est ut
inteutio sola habens esse quoddam incompletum, per modum
quo colores sunt in aere et virtus artis in instrumento
artificis. Sicut ergo securi per artem dari potuit acumen,
ut esset forma in ea permanens, non autem dari el potuit,
‘quod vis artis esset in ea quasi quaedam forma per-
manens, nisi haberet intellectum; ita rei naturali potuit
conferri virtus propria ut forma in ipsa permanens, non
autem vis, qua agit ad esse ut instrumentum primae
-causae; nisi daretur ei, quod esset universale essendi prin-



nach S. Thomas von Aquin 311

cipium, Nec iterum virtuti naturali conferri potuit, ut
moveret seipsam, nec ut conservaret se in esse. Unde,
sicut patet, quod instrumento artificis conferri non potuit,
.quod operaretur absque motu artificis, ita rei naturali
conferri non potuit, quod operaretur absque operatione
divina (Quaest. disp. de potentia, q. 3, a. 7, ad 7).

67. In kurzen markigen Worten #uflert hier der eng-
lische Lehrer seine Anschauung iiber die Tatigkeit der
Geschépfe. Der Schopfer hat den Kreaturen das Dasein
verliehen, mufl aber dieses Dasein selber erhalten, solange
das Geschopf besteht. Er konnte keiner Kreatur die Voll-
kommenheit, forma, mitgeben, durch die das Geschopf sich
dann ohne weiteres Zutun oder Einwirken Gottes im Da-
sein erhielte. Ebenso hat Gott als Schopfer den Kreaturen
Tatenkriifte, virtutes operativas, beigegeben. Gott konnte
aber nicht diese Krifte so ausstatten, dafi sie sich selber,
ohne Gottes Titigkeit, vervollkommneten, in actu ver-
setzten, ut virtus moveret seipsam. Daraus folgt mit
zwingender Notwendigkeit, dafl Gott die Naturdinge, be-
ziehungsweise 1hre Krdfte in actu versetzt hat und sie
ohne Unterbrechung durch seine Titigkeit in diesem Zu-
stande erhalten mufl, damit sie durch diese Vollkommen-
heit, forma, ihre Tiatigkeit fortfiihren.

68. Etwas verschieden verhilt sich die Sache bei
Jenen Geschopfen, die manchmal tiétig, manchmal aber un-
titig sind. So oft sie untiitig sind, befindet sich ihre Taten-
kraft, die potentia operativa, offenbar nicht in actu,,
denn, bemerkt S.Thomas, in eodem instanti, in quo forma
acquiritur, incipit res operari secundum formam. In diesem
Zustande besitzt daher diese Tatenkraft nur die Fahig-
keit zu einer Tat, das posse, Sollte es wieder zu einer
Tatigkeit kommen, so mufl Gott vorerst, und zwar
jedesmal, die Potens aktuieren, durch die Form in actu
versetzen: Deus non potuit conferre, ut virtus moveret
seipsam. Der Unterschied zwischen dem frither Dargelegten
beruht also nur auf dem Umstand: jedesmal, alles andere
trifft auch hier genau zu wie bei den Naturdingen und
Lebenstitigkeiten der anderen Geschopfe.

69. Mit dieser Darlegung hoffen wir die Lehre des
hl, Thomas und seiner Schule iiber die praemotio physica
klargestellt zu haben., Worin liegt denn der Schwerpunkt
in der so viel umstrittenen Sache? Die Antwort ist sehr



312 Die Titigkeit der Geschdpfe

einfach: Der springende Punkt enthélt die richtige Losung
der Frage, wie die Geschopfe, beziehungsweise ihre Taten-
krifte, potentiae operativae, aus dem Zustand einer blofien:
Fihigkeit zu einer Tat, in einen Zustand versetat.
werden, aus dem die wirkliche Tatigkeit sofort heraus-
tritt oder herausflieft, und sie selber als wahre Ur.
sachen dieser Tatigkeit gelten konnen und miissen.

70. S. Thomas und seine Schule bringen hieriiber-
nachstehende Losung vor: Auf vierfache Weise kann ein
Ding fiir die Téatigkeit eines anderen die Ursache abgeben.
Zunichst dadurch, dafl es dem anderen die Kraft fiir eine
Tatigkeit mitteilt: z. B, der Beweger dem Bewegten. Dieser-
Art ist der Einflufl Gottes auf alle Tétigkeiten der Natur,
indem er dieselbe mit allen Kréften versehen hat, durch
die sie tétig sein konnen, Des weiteren erhilt Gott alle-
diese Krifte bestindig in ihrem Dasein, was bei den Ge-
schopfen nicht geschieht. Drittens gibt Gott den
Anstofl zu der Titigkeit, was sich von den beiden
fritheren Arten des Einflusses ganz und gar unterscheidet,.
Endlich ist Gott auch die Ursache einer jeden Wirkung,
weil alle anderen Ursachen nur in der Kraft der
ersten Ursache tdtig sind. In diesem Sinne sind alle
Geschopfe 'Werkzeuge Gottes und Gott allein wirkt alles.
aus eigener Kraft: Actionis alicuius rei res alia potest
dici causa multipliciter. Uno modo quia tribuit ei virtutem.
operandi, sicut dicitur quod generans movet grave et leve,
inquantum dat virtutem, per quam consequitur talis motus.
Et hoc modo Deus agit omnes actiones naturae, quia
dedit naturalibus rebus virtutes, per quas agere pos-
sunt, non solum sicut generans virtutem tribuit gravi
et levi et eam ulterius non conservat, sed sicut continue-
tenens virtutem in esse, quia est causa virtutis collatae-
non solum quantum ad fieri sicut generans, sed etiam
quantum ad esse, ut sic posset dici Deus causa actionis,
inquantum causat et conservat virtutem naturalem in
esse ... Sed quia nulla res per seipsam movet vel
agit, nisi sit movens non motum, tertio modo di-
citur una res esse causa actionis alterius, inquantum movet.
eam ad agendum; in quo non intelligitur collatio aut
conservatio virtutis activae, sed applicatio virtutis ad ac-
tionem, sicut homo est causa incisionis cultelli ex hoc ipso,.
quod applicat acumen cultelli ad incidendum movendo



nach S. Thomas von Aquin 313

ipsum. Et quia natura inferior agens non agit nisi
mota ... sequittr de necessitate, quod Deus sit causa
actionis cuiuslibet rei naturalis ut movens et apphcans
virtutem ad agendum. Sed ulterius invenimus, secundum
ordinem causarum esse ordinem effectuum, Quod nesse est
propter similitudinem effectus et causae. Nec causa secunda
potest in effectum causae primae per virtutem propriam,
quamvis sit instrumentum causae primae respectu illius
effectus . .. Unde quarto modo unum est causa actionis
alterius, sicut principale agens est causa actionis instru-
menti., Et hoc modo etiam oportet dicere, quod Deus est
causa omnis actionis rei naturalis... Sic ergo Deus est
causa omnis actionis, prout quodhbet agens est instrumen-
tum divinae virtutis operantis (Quaest. disp. de potentia,
q. 3, a. 7).

71. In diesem Artikel ist alles enthalten, was der
englische Lehrer und seine Schule mit bezug auf den Ein-
Hull Gottes bei jeder Tatigkeit der Geschopfe zu sagen
haben und in den Worten: ,physische Vorherbewegung,
praemotio physica“ zum Ausdruck bringen. Dieser Einflufl
wird von 1hrnen ein physischer genannt zum Unterschied
vom moralischen, weil letzterer nur auf, nicht aber in
dem Greschopf und dessen Tatenkraft sich auﬁert da doch
ein solcher, wie zum Beispiel bei dem Werkzeug, durchaus fiir
die Ta.t1gke1t des Geschopfes notwendig ist. Dieser HKin-
flul fithrt den Namen Bewegung, weil jede T at Gottes
den Geschopfen gegeniiber eine Bewegung, Verénderung
bedeutet, sowie auch die Tatigkeit der Kreaturen Bewe-
gung genannt wird. So hat uns S. Thomas schon hin-
sichtlich des Namens ,Tatigkeit® belehrt und gebraucht er
auch, wie wir soeben vernommen haben, besténdig die Be-
zeichnung ,Bewegung, Die Titigkeit selber besteht ihrem
inneren Wesen nach nicht in einer Bewegung, sondern
diese ist nur mit jener verbunden. Daher darf man die
Sache auch nicht gar so wortlich verstehen: quia enim
nostris 0perat10n1bus motus adiungitur, inde in usum venit,
ut omnis operatio motus dicatur, quamvis 1mproprle
(II. Sent. dist. 15, q. 3, a. 2). — Nennen wir also meinet-
Wegen den Emﬂuﬁ Gottes die wirkende Ursache einer Ver-
dnderung in den Geschopfen. Das stimmt auch mit einem
anderen Ausspruch des englischen Lehrers iiberein, wenn
er sagt: ,Wenn ein Ding aus seinem Zustande geriickt



314 Die Tatigkeit der Geschdpfe

wird durch eine Bewegung (Veranderung), so mufl dies
durch irgendeine Ursache geschehen sein.* Quia enim ali-
qua res ex sua dispositione removeatur per motum, mani-
festum fit, hoc ab aliqua causa accidere (Summ. theol,
I. q. 41, a. 1, ad 2). — Vorherbewegung, Vorherverinderung
endlich heiflt dieser Einflu Gottes, weil die Tatenkratt,
die potentia operativa, des Geschopfes vorher durch diesen
Einflufd verdndert, verbessert werden mufd. Die Tatenkraft
der Kreaturen ist von Natur aus in ordine operativo eine
potentia passiva. Sie enthélt in diesem Zustand ihre
eigene Ta.tlgkelt nur der Anlage, der Fahigkeit
nach, nicht in der Wirklichkeit, actu. Ihre Titig-
keit ka.nn aus ihr herausflief3en, tritt aber in der Wirk-
lichkeit nicht heraus, weil die Féhigkeit allein dazu
nicht geniigt. Eine reine Fihigkeit kann unmoglich eine
Wirklichkeit verursachen, andernfalls wire in der
Wirkung mehr enthalten als in der Ursache. Daher unter-
scheidet S. Thomas sehr genau und scharf die virtus collata
activa vom weiteren Einflull Gottes, weil eben diese Taten-
kraft fiir sich allein ganz und gar ungeniigend ist. Die
virtus activa collata und conservata mufl folglich ver-
bessert, vervollkommnet, durch die von Gott bleibend oder
voriibergehend mitgeteilte Form in actu versetzt werden,
dann erst tritt die Tatigkeit wirklich aus ihr heraus. Nur
die potentia in actu ist Ursache einer wirklichen Tatig-
keit. Durch diese Form oder Vollkommenheit, die Gott in
der Tatenkraft wirkt, applicat Deus virtutem activam ad
agendum, bringt Gott mit dieser potentia activa mota,
wie S. Thomas sagt, zugleich die Tatigkeit hervor. Die
Vorherbewegung bezieht sich somit auf die Uberfithrung
der Tatenkraft aus dem Zustand der blcfisn Potentialitit
in jenen der Aktualitiét, so dafl sie dann eine potentia activa.
mota bildet.

72. Demnach ist es nicht mehr sonderlich schwer, die
aufgeworfenen Schwierigkeiten in einfachster Weise zu
e ¢) Einwendungen gegen diese Lehre
Es wird behauptet, der Einflufd Gottes und die Titig-
keit des Geschdpfes miifiten zugleich sein, also Simultan-
konkurs, nicht aber Praemotio. — Wir a.ntworten kurz:
Ganz einverstanden. Weder der hl. Thomas noch seine
Schule haben je das Gegenteil gelehrt. Das vom englischen



nach S. Thomas von Aquin 315

Lehrer gebrauchte Beispiel vom geschirften Messer beweist
es am deutlichsten. Die dem Messer mitgeteilte Kraft
der Hand und das scharfe Messer schneiden zugleich,
vollziehen eine und dieselbe Tatigkeit. Die dem
Messer verliehene Kraft und das Messer sind das quod
aglt und die genannte Kraft das quo agit. Somit trifft
der Einwurf gar nicht die praemotio physica und die Lehre
der Thomisten. In dieser Beziehung etwas anderes ver-
teidigen zu wollen, wire auch ein gefihrliches Unter-
nehmen. Denn erfolgt der Einflul Gottes auf die Téatig-
keit der Geschopfe friiher, sei es der Natur, sei es der
Zeit nach frither, mit anderen Worten, wirkt Gott diese
Tatigkeit selber friither, so bleibt der Kreatur nichts
mehr zu bewirken ibrig. Folglich sind die Gieschépfe nicht
wahre Ursachen ihrer eigenen Titigkeit, sondern diese
Ursache bildet Gott allein. Eine derartige Ansicht wird
aber von S. Thomas und seiner Schule ausdriicklich be-
kimpft. Dieser Einwurf geht also ganz und gar fehl.

73. Was die Thomisten bei dem Simultankonkurs ithrer
(regner beanstanden miissen, und zwar gerade auf Grund
der praemotio physica, das ist die Erklirung dieses Si-
multankonkurses. Denn gemifl dieser Deutlichmachung
wirken die beiden Ursachen eine Tatigkeit nicht in,
sondern neben einander. Auf der einen Seite Gott, auf
der anderen das Geschopf; beide zusammen wirken eine
und dieselbe Tatigkeit, z. B. das Schiff, das von beiden in
Bewegung gesetzt wird. Nach dieser Anschauung erstreckt.
sich also der Einflul Gottes eirzig und allein nur auf die
Tétigkeit selber. Da fragen nun die Thomisten: Ja, wieso
kommt denn die Kreatur iiberhaupt dazu, in Wirklich.
keit tétig zu sein? Thre Tatenkraft, potentia operativa, ist
von Natur aus eine potentia passiva in ordine operativo.
Daher fordert S. Thomas neben der collatio et conser-
vatio potentiae activae durch Gott noch einen weiteren
Einfluff von seiten Gottes. Diesen Einflufl verlangt der
englische Lehrer nicht allein fiir die Téatigkeit, sondern
fir die potentia activa operativa. Die Potenz, die
In Wirklichkeit eine Tatigkeit ausiibt, mufl nach
S. Thomas eine durch Gottes Einflufl verianderte, eine
Potentia mota, sein. Daritber nun gibt uns'der Simultan-
konkurs keinerlei Aufschlufl, da er sich ja nur auf die
Tatigkeit selber bezieht. Bringt vielleicht das Geschopf



316 Die Titigkeit der Geschopfe

selber diese Bewegung oder Verinderung hervor? Der
hl., Thomas antwortet mit nein: quia nulla res per
seipsam movet vel agit, nisi sit movens non
motum: also Gott. Demnach mufl zuerst diese Verénde-
rung der Tatenkraft vor sich gehen, dann folgt zugleich
die Tatigkeit. Die mitgeteilte Kraft Gottes ist das quo
agit und die Potenz des Geschipfes von dieser Kraft in-
formiert,alsoinnerlich vervollkommnet,das quod
agit, — Nicht besser steht es um die Erklirung des Si-
multankonkurses durch das Beispiel vom Schiff: Gott be-
wegt das Schiff im allgemeinen, die Kreatur aber gibt
ihm die bestimmte Richtung. Abgesehen davon, daf}
eine Bewegung im allgemeinen, ohne bestimmte Richtung
ein Ding der Unmoéglichkeit ist, miifite von seiten der
Thomisten wieder dieselbe Frage gestellt werden, wieso die
Kreatur die Tatigkeit besitze, um die Richtung zu be-
stimmen. Doch davon genug. Der Fehler ist immer der-
selbe. Anstatt den Einflul Gottes vorerst in die Taten-
kraft selber zu verlegen und diese dadurch vervollkommnst
in actu gesetzt werden zu lassen, beschrinkt sich dieser
Einfluff einzig und allein auf die Tatigkeit des Ge-
schopfes. Mit einwandfreier, logischer Folgerichtigkeit ist
-daher die Tatenkraft, die potentia operativa activa, der
Kreatur ein movens non motum, Gott selber. So
urteilt der hl. Thomas: Sed quia nulla res per seipsam
movet vel agit, nisi sit movens non motum, tertio
modo dicitur una res esse causa actionis alterius, inquantum
movet eam ad agendum. In quo non intelligitur collatio
-aut conservatio virtutis aclivae, sed applicatio virtutis ad
agendum, sicut homo est causa incisionis cultelli ad inci-
dendum movendo ipsum. Et quia natura inferior agens
non agit, nisi mota, eo quod huiusmodi corpora infe-
riora sunt alterantia altarata, coelum autem est alterans
mon alteratum, et tamen non est movens, nisi
motum. Et hoc non cessat, qguousque pervenia-
tur ad Deum (Quaest. disp. de potentia, q. 3, a. 7).

74. Ein weiterer Einwurf gegen die Lehre des hl. Tho-
mas und seiner Schule iiber die praemotio physica lautet
dahin, daf dadurch die Freiheit der verniinftigen Ge-
schopfe vernichtet erscheine. — Wer diese Lehre wirk-
lich kennt, der wird sich die Sache griindlich tiberlegen,
bevor er einen derartigen Vorwurf ausspricht. Man denke



mach S. Thomas von Aquin 317

auch das Sonderbare: der Mensch besitzt einen freien
Willen, der die Fahigkeit besitzt, eine freie Titigkeit
entfalten zu kénnen. Mehr als ,konnen“ ist in der Fahig-
keit nicht enthalten. Darum heifit sie ja eben Fahigkeit.
Nun teilt ‘Gott dieser freien, zu einer freien Tat fahigen
Potenz eine Vollkommeaheit, eine Form, voriibergehend
mit, wodurch sie nicht allein eine freie Tétigkelt ausfiihren
kann, sondern dieselbe in Wirklichkeit ausfithrt. Weil
nun Gott ihr dazu verhilft, soll dadurch die Freiheit auf-
gehoben sein! Bis jetzt wurde noch nicht gehort, dafl eine
von Gott verliehene Vollkommenheit dem Geschopfe zum
Schaden gereiche. Kann denn dieser Einfluf} Gottes, diese
Vollkommenheit, die Gott in der Potenz des freien Ge-
schopfes wirkt, nicht ebenso gut ein freier sein? Das um
80 mehr als er eine freie Potenz vervollkommnet. Wo
ist denn der Beweis fiir das Gegenteil?

Der englische Lehrer behauptet wielmehr, dafl die
méchste, unmittelbare Ursache selbst dann noch eine
freie Ursache bleibe, wenn die erste Ursache mit No t-
wendigkeit einwirkt. Denn, erklart S, Thomas, die
Wirkung der letzten Ursache folgt nicht der Notwendig-
keit oder Kontingenz der ersten Ursache, sondern der un-
mittelbaren. Der Grund dafiir liegt darin, daft die Kraft
der ersten Ursache in der zweiten nach der Art und Weise
der zweiten Ursache aufgenommen wird. Die erste Ursache
bringt die Wirkung nur dadurch hervor, daf} ihre Kraft
in der zweiten Ursache aufgenommen erscheint. Gott
wirkt also mittels der zweiten Ursache und ihrem Ver-
hiéltnisse entsprechend. Ist demnach die zweite Ursache
eine notwendig wirkende, dann erfolgt eine notwendige
Tatigkeit; wenn hingegen eine freie, so folgt eine freie:
Quandoque enim sunt causae multae ordinatae, effectus
ultimus non sequitur causam primam in necessitate et con-
tingentia, sed causam proximam; quia virtus causae primae
recipitur in causa secunda secundum modum causae secun-
dae. Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi
secundum quod virtus causae primae recipitur in causa se-
cunda, ut patet in floritione arboris, cuius causa remota est
Wotus solis, proxima autem virtus generativa plantae,
Floritio autem potest impediri per impedimentum virtutis
generativae, quamvis motus solis invariabilis sit. Simi-
liter etiam scientia Dei est invariabilis causa omnium, sed

Divus ThomasIV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX X1.) 22



318 Die Tatigkeit der Geschopfe

effectus producuntur ab ipso per operationes secundarum
causarum, Kt ideo mediantibus causis secundis necessariis
producit effectus necessarios, ut motum solis et huiusmodi;
sed mediantibus causis secundis eontingentibus producit
effectus contingentes (I. Sent. dist. 38, q. 1, a. b).

Auch hier fordert S. Thomas die Kraft Gottes 1n
nicht neben der Kraft des: Geschopfes. Die Kraft Gottes
diese voriibergehende Bewegung durch Gott, diese Voll-
kommenheit der Tatenkraft muf von und in der zweiten
Ursache, dem freien Willen, aufgenommen sein, selbst-
verstindlich friher aufgenommen sein, als die Tétig-
keit in Wirklichkeit erfolgt. Die Tatigkeit des Willens:
z. B. wiirde, so erkldrt uns hier der englische Lehrer aus-
driicklich, was das Einwirken Gottes in dieser Be-
ziehung angeht, gar nicht erfolgen, stellte es sich
heraus, dafl seine Bewegung gar nicht in der zweiten Ur-
sache, also im freien Willen aufgenommen worden sei:
Effectus enim ille non procedit a causa prima, nisi secundum
quod virtus causae primae recipitur in causa secunda. Das
ist doch biindig und klar gesagt. Und trotz dieser Auf-
nahme der Kraft Gottes im freien Willen bleibt dieser
frei und entwickelt eine durchaus freie Tatigkeit, weil
die zweite Ursache, die unmittelbare, hierin die Ent-
scheidung trifft.

756. Mit noch einer anderen Wahrheit macht uns in
dieser Stelle der englische Lehrer bekannt, Wird némlich
die Ansicht verteidigt, dafl der Einflufl Gottes mit bezug
auf die Titigkeit der Geschépfe nur ein nebenher-
laufender, ein mitwirkender sei, dieser Einflul} also
nicht friither in der Tatenkraft der Geschépfe auf-
genommen werde, so muf Gott bei eben dieser Titigkeit
der Kreaturen einfach erkldren, dafl er nicht mittue:
effectus ille non procedit a causa prima. Die Folgerungen
daraus liegen auf der Hand.

76. Ubrigens vermag Gott durch seinen Einfluf} die
Freiheit der Geschopfe zu zerstoren, so ist es auch um den
Simultankonkurs geschehen. Diesem geméfl bewirkt
Gottes Einflul und das Geschopf ein und dieselbe indivi-
duelle Tatigkeit zugleich oder zusammen. Gesetzt nun den
Fall, Gottes Einflufl wirkt mit Zwang, die Kreatur hin-
gegen mit Freiheit, wie sieht dann die eine indivi-
duelle Tatigkeit aus? Halb Zwang, halb Freiheit! Wer



nach S. Thomas von Aquin 319

kann sich das ausdenken? Man kann doch nicht behaupten,
dafl Gottes Einfluff eben nur bei der Vorherbewegung,
nicht aber bei der zugleichen Tatigkeit diesen Zwang
ausitben kénne. Warum denn nicht auch bei der Titigkeit
selber? Wo sind die Beweisgriinde ? Demnach kommen wir,
logisch richtig durchgedacht, bei dem Simultankonkurs
immer zu dem gleichen Xndergebnis wie frither: ,Bei der
freien Tatigkeit der Geschdpfe hat Gott nichts "dreinzu-
reden,“ denn sie sind moventes non moti, sie sind
Gott. Die Widerlegung dieser unserer Behauptung, dem
hl. Thomas entnommen, warten wir mit aller Ruhe ab. —
Mit bezug auf die Vernichtung der Freiheit in der Téitig-
keit des Willens miissen wir zum Schlusse doch noch ein-
mal den englischen Lehrer héren. Gott kann den Willen
der verniinftigen Geschépfe uméndern, ohne den Willen
zu zwingen. Umédndern kann Gott den Willen des-
halb, weil Gott im Willen selber sowie in der Natur tétig
ist, So wie nimlich eine jede natiirliche Titigkeit von Gott
stammt, insofern sie eben Tatigkeit ist, ebenso
auch alle Tatigkeit des Willens, als Tatigkeit, stammt nicht
allein vom Willen als unmittelbar Tédtigem, sondern von
Gott als dem zuerst Tatigen, denn Gott wirkt am aller-
innerlichsten. Gleichwie nun der Wille selber seine Titig-
keit #ndern kann, so um so mehr Gott: Potest autem Deus
voluntatem immutare ex hoe, quod ipse in voluntate ope-
ratur sicut in natura. Unde sicut omnis actio naturalis est
a Deo, ita omnis actio voluntatis, inquantum est actio,
non solum est a voluntate ut immediate agente, sed a Deo,
ut a primo agente, qui vehementius imprimit. Unde sicut
voluntas potest immutare actum suum in aliud... ita et
multo amplius Deus (Quaest. disp. de veritate, q. 22 a. 8).

77. Mit dieser Lehre des hl. Thomas sind wir noch
nicht auf dem Richtigen, denn die Gegner der praemotio
Physica behaupten nicht allein, daffi dadurch die Willens-
freiheit umgeandert sondern vielmehr vermnichtet
werde. Darum miissen wir den soeben genannten Artikel
des hl. Thomas noch einmal heranziehen. Die Uberschrlft
lautet: ,ob Gott den Willen zwingen konne“: utrum
Deus voluntatem cogere possit. Der englische Lehrer ver-
teint es und erklirt, Gott konne den Willen zwar um-
dndern, aber nicht zwingen. Der Grund dafir liegt klar
auf der Hand, Das Wollen selber ist nichts anderes als

22%



320 Die Tiatigkeit der Geschopfe

eine Neigung zu etwas. Der Zwang hingegen und die Ge-
walt besagen eine entgegengesetzte Neigung dessen, was
Gewalt erleidet. Andert also Gott den Willen um, so be-
wirkt Gott, dafl der fritheren Neigung eine andere folgt.
Dadurch hort die erste auf und die zweite tritt an ihre
Stelle. Infolgedessen ist das, was jetzt den Willen anregt,
durchaus nicht gegen die gegenwiartige Neigung,
sondern nur gegen die friithere, Daher herrscht diesbe-
ziiglich weder eine Gewalt noch ein Zwang: Deus potest
immutare voluntatem de necessitate, non tamen potest eam
cogere. Quantumque enim voluntas immutatur in aliquid,
non dicitur cogl in illud. Cuius ratio est, quia ipsum velle
aliquid est inclinari in illud. Coactio autem vel violentia
est contraria inclinationi illius rei, quae cogitur. Cum igitur
Deus voluntatem immutat, facit, ut praecedenti inclinationi
succedat alia inclinatio, et ita quod prima aufertur et
secunda manet. Unde illud, ad quod inducit voluntatem,
non est contrarium inclinationi iam existenti, sed inclina-
tioni, quae prius inerat. Unde non est violentia nec coactio
(a. a. 0.). Die Gegner der praemotio physica scheinen also
die Werke des hl. Thomas nicht einmal gelesen zu haben,
Denn wie konnten sie sonst den Vorwurf erheben, die Vor-
herbewegung des Willens durch Gott vernichte die Freiheit
des Willens? Denn Zwang allein zerstért die Freiheit.
Dafl nun die praemotio physica diesen Zwang mit sich
bringe, haben die Gegner zwar behauptet, aber noch nie
bewiesen. Wir konnen somit diesen Beweis in aller Gemiits-
ruhe abwarten und indessen an der Lehre von der prae-
motio physica festhalten, weil gerade durch diese Lehre
die freie Tat der Geschépfe auf das Entschiedenste ver-
teidigt wird. Die praemotio physica fiigt zu der freien
Tatenkraft, der potentia operativa activa, die innerlich fiir
sich nur das posse, das ,Konnen“ der freien Handlung
besitzt, noch das esse, die freie Tat selbst. Durch die
m1tgetellte Kraft oder Bewegung Gottes als das principium
quo vollzieht der freie Wille die ebenso freie Handlung.
Alle Geschépfe ohne Ausnahme sind Werkzeuge in
der Hand G‘rottes, des unbeweglichen Bewegers.

V. Endergebnis

78. Wir sind mit unserer Aufgabe zu Ende. Diese
bestand darin, nachzuweisen, daf die Lehre des hl. Thomas



nach S. Thomas von Aquin 321

und seiner Schule, weit entfernt, der wahren Wissen-
schaft und dem Gla.uben 1rgendw1e Schaden zu bringen,
dieselben vielmehr beschiitzt und auf das heldenmiitigste
verteidigt hat. Zu diesem Zwecke wurde ein einziger
Lehrsatz des Aquinaten aus dem Ganzen herausgehoben
und genauestens untersucht. In diesem einen Vortrage iiber
die Tatigkeit der Geschopfe zeigt es sich schon, mit welcher
Geschlossenheit der Bewelse der englische Lehrer seine
Sache verteidigt. S. Thomas gibt darin Gott, was Gottes
ist, aber auch den Geschépfen wird ihr Recht im gehorlgen
AusmaBe unverkiirzt zuteil. Jedem das Seine und in rich-
tiger Ordnung, das ist der unerschiitterliche Grundsatz
des Fiirsten der Scholastik., Und seine Schiiler haben keinerlei
Grund, ihren Meister zu verlassen und andere Wege ein-
zuschlagen, denn sie wissen, wen sie an einem Thomas von
Aquin haben.

79. Die Methode allerdings, fiir die unsere modernen
Wissenschaften so ibermiflig schwérmen, war nicht
nach dem Geschmacke des hl. Thomas. Fiir die ewig
wechselnden inneren Erlebnisse, bei denen jedermann
Jjedesmal ein anderes inneres Erlebnis mit sich herumtrigt,
bis er endlich durch Zufall Gott selber erlebt, war
der Aquinate ein fiir allemal unzugénglich. Er hatte einen
viel zu scharfen Verstand, war ein viel zu grofler Denker
und strenger Logiker, als daB er sich hitte mit Grefithls-
duseleien, inneren Erlebnissen abgeben konnen. Der englische
Lehrer hat lieber den sicheren, kéniglichen Weg der Wahr-
heit betreten. Aufsteigend, nicht von sich, von den inneren
Erlebnissen, sondern von den sxnnenfa.lhgen Dlngea e
rebus sensibilibus, hat er die hochste Spitze, die in den
Himmel hineinragt und Daseiendes kront, den actus purus,
den unbeweglichen Beweger erkennend, erreicht und von
dort aus die ganze Welt iiberschaut. Da.rum ist seine Liehre
zwar nicht Wissenschaft im gewdhnlichen Sinne,
sondern sie ist weit mehr als das, némlich Welshelt
Seine Lehre iiber die Tatigkeit der Geschopfe legt Zeugnis
davon ab.

—




	Die Tätigkeit der Geschöpfe nach S. Thomas von Aquin

