
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Die Politik des Aristoteles

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE POLITIK DES ARISTOTELES
Von Dr. EUGEN ROLFES

Unsere Darstellung will weitere Kreise auf das
aristotelische Werk über Politik1 aufmerksam machen, aber auch,
und besonders, an der Hand des alten Denkers und Lehrers
einige Grundsätze des Rechtes und einige Regeln der
Staatsweisheit in Erinnerung bringen, um womöglich
diejenigen, die an den öffentlichen Dingen Anteil haben oder
doch Interesse nehmen, zu einer Vergleichung ihrer eigenen
Bestrebungen und Anschauungen mit der aristotelischen
Doktrin anzuregen. Wir können noch jetzt von der
Staatskunst des Mannes von Stagira lernen. „Wie weit
auch," schreibt der Engländer Grant, „die aristotelischen
Gedanken hinter den Bedürfnissen neuerer Zeiten
zurückbleiben, immer wird das Studium der aristotelischen Politik
für den von Wert sein, der einmal Anteil zu haben
gedenk^ an den öffentlichen Angelegenheiten seines Landes2."

Wir beginnen mit einer Übersicht der aristotelischen
•Schrift.

Von den acht Büchern des ganzen Werkes, die wir
noch haben, sind die beiden ersten einleitend und
grundlegend. Das erste behandelt die materiellen Grundlagen des
•Staates, den Besitz und Erwerb. Es führt sich mit einigen
allgemeinen Betrachtungen ein. Der Staat ist jene
vollkommene menschliche Gesellschaft, die sich selbst zu einem
befriedigenden und menschenwürdigen Dasein genügt
(K. 2). Der Mensch ist von Natur ein staatliches Wesen,
auf seinesgleichen zur Erreichung seiner Vollendung
gewiesen. Ihm ist die Rede gegeben, um anzuzeigen, was
•nützlich und schädlich, recht und unrecht ist. Denn das
hat der Mensch vor den Tieren voraus, daß er Sinn hat

1 „Aristoteles' Politik." Neu übersetzt und mit einer Einleitung
•und erklärenden Anmerkungen versehen von Dr. theol. Eugen Rolfes
(Philos. Bibliothek, Bd. VII, Leipzig, Meiner).

2 Aristoteles, deutsch von Imelmann, Berlin 1878, p. 109.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 18



254 Die Politik des Aristoteles

für Gut und Bös, Recht und Unrecht; die Gemeinschaft
dieser Ideen aber begründet die Familie und den Staat
(ebenda). Darum ist denn auch der Staat der Natur nacL
früher als die Familie und der Einzelne, weil das Ganze
der Idee nach früher ist als der Teil. Wie der Mensch in
seiner Vollendung das beste unter den Geschöpfen ist, so
ist er auch ohne Gesetz und Recht das schlechteste von
allen. Die bewaffnete Ungerechtigkeit ist am ärgsten und
der Mensch tritt ausgestattet mit den Waffen seiner
intellektuellen und moralischen Anlagen ins Dasein — Waffen,,
die, wie sonst keine, ganz entgegengesetzt gebraucht werden
können. Deshalb ist er ohne Moral das ruchloseste und roheste
und der gemeinsten Geschlechts- und Gaumenlust
unterworfene Wesen. Dagegen ist die Gerechtigkeit, der Inbegriff

aller Moral, ein staatliches Ding, denn die Rechtspflege

ist die Ordnung der staatlichen Gemeinschaft und
sie entscheidet über das Gerechte, d. i. das Recht (ebenda).

Da die Familie der kleinste Teil des Staates ist, mußte
nach den Forderungen der analytischen Methode zuerst
von ihr gehandelt werden. Und da sie aus Herr und Sklave,,
Mann und Frau, Eltern und Kindern besteht, so bekommen
wir als dreifachen Gegenstand der Erörterung die Lehre
vom Herrenrecht, Eherecht und elterlichen Recht. Da; aber
das Verhältnis von Mann und Frau und von Eltern und
Kindern nach der jeweiligen Staatsverfassung verschieden
ist und sich die Erziehung der Frauen und der Kinder
nach den Staatsformen richten muß, so wird davon passend
erst nach der Staatsverfassung gehandelt und es bleibt für
den Anfang allein das Herrenrecht übrig, da der Sklave
ein lebendiges Besitztum ist. Es kommt angemessenerweise
im Zusammenhange mit der übrigen Besitz- und Erwerbslehre

zur Darstellung. Vom Besitze des Hauses muß aber
offenbar in der Ökonomik zuerst geredet werden; denn
ohne das Notwendige kann man weder befriedigend leben
noch überhaupt leben (K. 3 f.).

Sonach folgt in drei Kapiteln (5 bis 7) das Herrenrecht.

Daran schließt sich in vier Kapiteln (8 bis 11) die
Lehre vom Besitz und Erwerb in Haus und Staat
überhaupt. In Kapitel 9 wird noch besonders das Geldgewerbe,
die Chrematistik, behandelt. Sie ist keine natürliche
Erwerbsweise; sie ist auch schuld, daß man meint, es gebe
für Reichtum und Besitz keine Grenze (K. 9).



Die Politik des Aristoteles 255

Da in die Haushalfcslehre oder Ökonomik außer der
Erwerbskunde oder Ktetik immerhin auch das väterliche
und eheherrliche Verhältnis gehört, so folgen in den beiden
letzten Kapiteln des ersten Buches wenigstens einige "Winke
über die Aufgabe des HausVorstandes als Gatte und Vater.
Seine Herrschaft über das Weib, die ihm vod Natur
zusteht, gleicht der des Hauptes eines Freistaates, die über
die Kinder gleicht der königlichen Herrschaft (K. 12).
Seine Sorge gelte mehr den Menschen als dem toten Gut,
mehr der Tugend der Hausgenossen als der Mehrung des
Reichtums, mehr den Freien als den Sklaven. Doch auch
bei diesen achte er darauf, daß sie die Tugend erwerben,
die ihrem Stande gemäß ist (K. 13).

Das erste Buch schließt mit folgenden Sätzen: „Auf
das Verhältnis von Mann und Weib und von Vater und
Kind und die einem jeden der Genannten eigentümliche
Tugend, auf ihren Verkehr untereinander und das, was hier
schön und nicht schön ist, und wie man hier das Gute
anzustreben und das Schlechte zu meiden hat, auf all das
müssen wir in den Untersuchungen über die Staatsverfassungen

ausführlicher zu sprechen kommen. Da nämlich jede
Familie ein Teil des Staates ist, wie die genannten
Personen Teile der Familie sind, und da man die Tugend des
Teiles im Hinblick auf die Tugend oder den besten Stand des
Ganzen bestimmen muß, so ist es notwendig, Kinder wie
Frauen immer mit Rücksicht auf die bestehende Staatsform

zu erziehen, wenn es anders für die Tüchtigkeit eines
Staates einen Unterschied macht, ob die Kinder und Frauen
tüchtig und tugendhaft sind oder nicht. Und freilich muß
es einen Unterschied machen. Denn die Frauen sind die
Hälfte der Freien und aus den Knaben werden die Männer,
die einst an der Staatsverwaltung teilnehmen sollen."

„Da wir also das eine erörtert haben und das andere in
©inem anderen Zusammenhange besprechen müssen, so wollen
^ir die bisherigen Untersuchungen für erledigt ansehen und
*üit der Rede einen neuen Anfang machen, indem wir zu-
erst auf diejenigen, die von der besten Staatsverfassung
gehandelt haben, unser Augenmerk richten."

Entsprechend dieser Ankündigung gibt das zweite
Buch von verschiedenen Staatstheorien und Staatsformen
Bericht, um so das Bedürfnis einer besseren Theorie dem
Urteile nahezulegen. Die ersten sechs Kapitel kritisieren

18*



256 Die Politik des Aristoteles

Piatos Schrift vom Staate und die von den Gesetzen, die
letzten sechs unterziehen von den praktisch, gewordenen
Verfassungen besonders die von Sparta, Kreta, Karthago
und Athen einer kritischen Durchsicht.

Die systematische Entwicklung der eigenen Theorie
des Aristoteles setzt mit dem dritten Buche ein.

Zuerst wird die Frage beantwortet: Wer ist ein
Staatsbürger, und was ist ein Staat, oder wer bildet den Staat?
Antwort: Ein Staatsbürger ist, wer an dem Gerichte und
der Regierung teilnimmt, oder genauer: wem es zusteht,
an der beratenden oder richterlichen Gewalt teilzunehmen,
und Staat ist die Gesamtheit der Genannten, die hinreicht,
um sich selbst zum Leben zu genügen (K. 1).

Nach einigen hiermit zusammenhängenden Aporien
steht die weitere Frage : Was macht den guten Bürger aus
oder welches ist seine Tugend und wann fällt sie mit der
des Mannes oder der menschlichen Tugend überhaupt
zusammen? (K. 4). Diese auf den ersten Blick befremdliche
Frage entscheidet darüber, ob die Erziehung zur Staats-
kunst gehört oder Staatsaufgabe ist (vgl. Ethik V, 5). Sie
kann das nur in einem Idealstaate sein mit größtmöglicher
Freiheit und Selbstbetätigung der Bürger; denn die staatliche

Tugend als solche besteht nur darin, daß man dem
Staatswohle dient, das sich nach der im Staate herrschenden
Ordnung oder seiner Verfassung jeweilig verschieden
gestaltet; und so ist denn auch die bürgerliche Tugend je
und je verschieden und läuft in manchen Gemeinwesen
darauf hinaus, daß man gut gehorchen kann. Aber auch in
den besten Staaten deckt sie sich mit Tugend überhaupt
nur bei den eigentlichen Bürgern, die an der Verwaltung
der öffentlichen Angelegenheiten teilnehmen dürfen (K. 5).

Die Verfassung ist die Ordnung des Staates in bezug
auf die Ämter oder Gewalten überhaupt und die Regierungsgewalt

insbesondere. Ob eine Verfassung gut oder schlecht
ist, richtet sich nach dem Grade, in dem sie geeignet ist,
den vornehmsten Zweck des Staates zu erfüllen, der darin
liegt, daß alle zusammen und jeder für sich allein glücklich

und tugendhaft im Staate leben können. Alle
Verfassungen, die auf das gemeine Beste abzielen, sind, am
Maßstabe des Rechtes gemessen, richtig, dagegen sind alle,
die auf den eigenen Vorteil der Regierenden abzielen, fehlerhaft

und Entartungen der richtigen; sie sind despotischer



Die Politik des Aristoteles 257

Art, der Staat ist aber eine Gemeinschaft freier Leute
(K. 6).

Es gibt drei gute und drei schlechte Verfassungen.
Die drei guten sind Monarchie, Aristokratie und Republik,
die drei schlechten Tyrannis, Oligarchie und Demokratie.
Die Tyrannis ist eine Monarchie zum Nutzen des
Monarchen, die Oligarchie verfolgt den Vorteil der Reichen
und die Demokratie den Vorteil der Armen, aber dem
Gesamtwohle dient keine von ihnen (K. 7).

Die [Freiheit, das Vermögen und die Tugend oder
Tüchtigkeit sind die einzigen Vorzüge, die einen direkten
Anspruch auf die Staatsämter begründen (K. 12). In der
besten Verfassung geht die Tugend vor, nicht ohne gleichzeitige

Berücksichtigung des Vermögens und der Freiheit.
"Wo ein einzelner oder mehrere die staatsmännische Tugend
in heroischem Maße besäßen, da müßten sie herrschen, ohne
an Gesetze gebunden zu sein (K. 13). Wo es sich nicht um
einen Idealkönig handelt, ist das absolute Königtum nicht
gut und herrschen besser die Gesetze. Auch ist es dann
besser, daß nicht einer allein, sondern die besten Männer
mit ihm regieren. So würde die beste, eine wahrhaft
aristokratische Verfassung gewonnen (K. 15).

Das wäre in den Grundzügen die Theorie der besten
Verfassung und des besten Staates, dessen wirkliche
Herstellung und Erhaltung die Aufgabe der praktischen Staatskunst

ist. Der Weg seiner Herstellung begegnet sich,,
wenn auch natürlich nicht ausschließlich, mit den Mitteln
zur Erziehung tugendhafter Männer und Menschen, da der
beste Staat auf das beste Ziel angelegt ist und so in ihm
Menschentugend und Bürgertugend zusammenfallen (K. 18).
Da aber oft im Leben, und so auch im Staate, zwischen
Idee und Wirklichkeit eine Spannung besteht, so zieht
Aristoteles mit praktischem Blicke es vor, nicht sofort von
der Instandsetzung des absolut besten Staates zu reden,,
sondern vorher, in Weise einer Digression, in drei Büchern
den relativ, d. h. nach den gegebenen Verhältnissen, besten
Staat und die Weise seiner Gründung und Einrichtung
sowie auch die Ursachen des Sturzes und der Erhaltung
der Verfassungen zu betrachten. Diese Anordnung
entspricht dem Plane, den er bereits am Ende seiner mit der
Politik zu einem Ganzen verbundenen Ethik in großen
Strichen entworfen hatte. Er erklärt da X, 10: „Zuerst



258 Die Politik des Aristoteles

wollen wir versuchen, darzulegen, was die Früheren hin
und wieder Zutreffendes zu unserem Thema vorgebracht
haben, und dann suchen wir auf Grund einer Zusammenstellung

von Verfassungen auszumachen, was die Staaten
und was die einzelnen Staatsformen erhält und was sie
zerstört und aus welchen Ursachen einige Gemeinwesen
gut, dagegen andere schlecht eingerichtet sind und
verwaltet werden. Denn nach Erledigung dieser Untersuchung
kann es keine Schwierigkeit mehr bieten, sich ein klares
Urteil darüber zu bilden, welche Verfassung die beste ist
und wie sie, um das zu sein, geordnet werden und was für
Gesetze und Sitten sie haben muß."

"Wenn wir hier die Ansichten der Vorgänger nennen
hören, so weist das besonders auf die erste Hälfte des
zweiten Buches der Politik, wo Piatos Theorie vorgelegt
und berichtigt wird. Was aber von der Zusammenstellung
oder Sammlung der Verfassungen und den Ursachen ihrer
Erhaltung und ihres Sturzes verlautet, geht unverkennbar
auf das dritte bis einschließlich sechste Buch. Dort wird
im dritten Buche von Kapitel 14 an von der besten
Verfassung der Monarchie, beziehungsweise Aristokratie, aber
mehr mit Bezug auf den Machtumfang der herrschenden
Steilen gehandelt; dann im vierten Buche von den Arten
der Demokratie, Oligarchie, Aristokratie und Bepublik und
von der Tyrannis ; im fünften Buche von den Ursachen
des Sturzes und der Erhaltung der Verfassungen und im
sechsten von der Errichtung der Demokratie und Oligarchie.

Vom siebenten Buche an wird die Herstellung und
Einrichtung des schlechthin besten Staates erörtert, wo es
sich aber nicht bloß um die Begierungsform handelt, die
aristokratische, habe sie nun eine monarchische Spitze oder
nicht, sondern vor allem um die sonstigen staatlichen
Einrichtungen, Gesetze und Sitten.

Der beste Staat zeigt sich in der Verfolgung des
besten Zweckes. Der beste Zweck liegt in dem besten
Leben. Das beste Leben ist das Leben nach der Tugend,
die der äußeren Mittel genug besitzt, um sich entsprechend
betätigen zu können. Das gilt, wie für den einzelnen
Menschen, ebenso für den Staat (K. 1). Höchster Staatszweck

ist also nicht die Gewinnung und Behauptung
meines militärischen Übergewichtes über die Nachbarstaaten
(K. 2). Liegt auch der höchste Daseinszweck für die Ge-



Die Politik des Aristoteles 259

samtheit und den Einzelnen in tugendgemäßer Tätigkeit,
so braucht diese Tätigkeit doch nicht nach außen zu gehen,
weder von Staat zu Staat noch von Person zu Person
(K. 3). Das 4. Kapitel beginnt die äußeren Bedingungen
zur Herstellung des besten Staates zu erörtern. Die Zahl
der Bürger, der Bevorrechteten oder Vollbürger im besten
Staat, nicht der Sklaven und Handwerker, ist durch die
•staatliche Aufgabe bestimmt. Die meisten meinen, ein glücklicher

Staat müsse groß sein. Aber nach Ausweis der
Erfahrung ist es schwer, daß ein allzu volkreicher Staat sich
guter gesetzlicher Einrichtungen erfreut. Die beste Definition

für die zulässige Größe eines Staates ist: das höchste
Bevölkerungsmaß, bei dem noch ein selbstgenügsames
Leben gewährleistet ist und die Verhältnisse sich
übersehen lassen (K. 4). Das 5. und 6. Kapitel handeln von der
Elächenausdehnung des Landes und der Lage der Stadt,
das 7. bis 10. von der Geistesart der Bürger und den
notwendigen Ständen im Staat, das 11. und 12. noch einmal
von der Lage der Stadt, soweit sie z. B. klimatisch
günstig sein muß, der Straßenanlage und den öffentlichen
Gebäuden.

Mit dem 13. Kapitel werden die grundsätzlichen
Erörterungen wieder aufgenommen.

Das Glück des Daseins besteht in der Übung der
Tugend. Die Tugend hängt ab von Natur, Gewöhnung und
Vernunft. Gewöhnung und Vernunftbildung ist Sache der
Erziehung (K. 13). Die Erziehung ist im besten Staate
für alle gleich und nimmt auf die Bildung des Geistes ihr
höchstes Absehen. Die Erziehung bei den Spartanern, die
alles auf Krieg und Sieg stellen, ist falsch (K. 14).

Die sittlichen Tugenden sind die notwendige
Voraussetzung der höchsten Verstandestugend, der "Weisheit. Sie
•ist es allein, die uns im Verein mit den sittlichen Tugenden
ein Leben würdiger Muße führen läßt. Darnach richtet sich
auch der folgende Erziehungsplan: Die Kultur des Strebe-
vermögens muß der Verstandeskultur und die Sorge für
den Leib der Sorge für die Seele vorangehen, jedoch allezeit

in der Art, daß das Strebevermögen um der Vernunft
Und der Leib um der Seele willen in Pflege genommen
"wird. „Denn wie der Leib seiner Entstehung nach früher
ist als die Seele (was freilich die moderne Physiologie und
Biologie grundlos bestreitet), so ist auch der unvernünftige



260 Die Politik des Aristoteles

Teil der Seele (seiner Entwicklung nach) früher als der
vernunftbegabte, wie ebenfalls am Tage liegt. Denn die
kleinen Kinder haben gleich von ihrer Geburt an Zornes-
und Eiferaffekte, Willensregungen und Begierden, während
Verstand und Vernunft ihnen naturgemäß erst mit
fortschreitender Entwicklung kommen (K. 15).

Da der Gesetzgeber vor allem sorgen muß, daß die
Leiber der aufzuziehenden Individuen eine möglichst gute-
Beschafifenheit erhalten, so hat er sein erstes Augenmerk
auf die Ehe zu richten und zu bestimmen, was für
Personen und wann sie die Ehe miteinander eingehen sollen.
Demgemäß folgen Lehren und Weisungen für die staatliche

Ehegesetzgebung (K. 16).
Das 17. Kapitel, das letzte des siebenten Buches,

behandelt die Aufzucht der Kinder, ihre Spiele, die Sorge
für ihre sittliche Reinheit, ihre Anwesenheit beim Unter- #

rieht der Großen.
Das achte und letzte Buch in der uns erhaltenen

Politik des Aristoteles verbreitet sich eingehender über die-
Erziehung.

Die Erziehung ist im besten Staate eine öffentliche
Sache und sollte gemeinsam sein (K. 1). Die Jugend soll
nur die sogenannten freien Künste lernen, aber auch von
ihnen einige nur bis zu einem gewissen Grade (K. 2). Das
3. Kapitel ergeht sich über Musik, Grammatik und Zeichnen.
Grammatik, d. h. Lesen und Schreiben, ist nicht bloß des
unmittelbaren Gebrauches dieser Fähigkeiten wegen zu
lernen, sondern auch, weil man sich durch sie manche
Wissenszweige aneignen kann. Das Zeichnen soll auch den
Sinn für Schönheit bilden.

Das 4. Kapitel handelt von der gymnastischen
Ausbildung. „Gegenwärtig," meint unser Staatsphilosoph, „sind
einige von den Gemeinwesen, die den Ruf haben, am
meisten für die Erziehung zu tun, darauf bedacht, den
jungen Leuten die Beschaffenheit von Athleten zu geben,
und schaden dadurch der Gestalt und dem Wachstum der
Körper in gleichem Maße. Die Spartaner dagegen haben
diesen Fehler zwar vermieden, machen dafür aber die
jungen Leute durch harte Anstrengungen fast zu Tieren,
als ob das der beste Weg zur Tapferkeit wäre. Und doch
soll, wie wir schon des öfteren hervorgehoben haben, die
Sorge des Erziehers auf diese Tugend der Tapferkeit weder



Die Politik des Aristoteles 26t

allein noch zuerst gerichtet sein. Und wollte man selbst-
das Gegenteil einräumen und sich auf den Standpunkt der
Spartaner stellen, so erreichen sie doch tatsächlich ihren
Zweck nicht. Man sieht weder bei den Tieren noch bei
den Völkern, daß die Tapferkeit den wildesten am meisten,
eigen ist, sondern vielmehr denen mit einem gezähmteren
und löwenartigen Charakter. So falle denn dem sittlich

Schönen, nicht dem tierisch Wilden, die erste Rolle
zu. Nicht der Wolf oder sonst ein reißendes Tier mag
einen schönen Kampf bestehen, sondern vielmehr der brave
Mann. "

Es folgen drei Kapitel über Musikunterricht
insbesondere. Hier bricht das Werk ab.

Hiermit ist der Hauptinhalt der aristotelischen Politik
angegeben. Suchen wir jetzt einigermaßen ihren Geist zu
erfassen, indem wir ihre leitenden Ideen hervorheben.

Da begegnet uns vor allem die Auffassung des höchsten

Staatszweckes. Aristoteles bestimmt ihn in
Ubereinstimmung mit der allgemeinen Lehre und dem bekannten
Axiom: suprema lex publica salus, als das Wohl oder das
Beste der Gesamtheit. Das Eigentümliche seiner Lehre
aber ist, daß dieses Beste in der Übung der Tugend liegen
soll, woran er die fast paradoxe Folgerung knüpft, daß die
Aufgabe des Staates die Erziehung der Bürger zur Tugend
ist. „Zweck des Staates ist," so erklärt er, „daß man gut
lebe, und alle Vereine innerhalb des Staates sind Mittel
zur Erreichung dieses Zweckes. Staat aber ist die Gemeinschaft

von Geschlechtern und Ortschaften in einem
vollkommenen und sich selbst genügenden Dasein. Dieses aber
besteht, wie wir behaupten, in einem glücklichen und
tugendhaften Leben. Und mithin gilt der Satz, daß die
staatliche Gemeinschaft der tugendhaften Handlungen
wegen da ist und nicht des bloßen Zusammenlebens wegen"
(Pol. III, 9).

Diese Aufstellung ist unverkennbar im Ganzen der
aristotelischen Philosophie tief begründet. Wie nach der
Ethik X, 4, jedes geschaffene Wesen nicht schon durch
seine Natur vollkommen ist, sondern erst durch seine
Tätigkeit, die seine Anlage zur Entfaltung bringt, so
besteht auch die Vollendung und damit die Glückseligkeit
des Menschen in der Tätigkeit, und zwar jener, die ihm
als Mensch eigen ist (K. 5) und von seiner höchsten und



-262 Die Politik des Aristoteles

edelsten Kraft ausgeht. Das ist aber die Betätigung der
höchsten und vornehmsten Tugend, der Weisheit, mit der
•sich die sittlichen Tugenden verbinden (K. 6 — 8). Da also
die Tugend das Glück des Menschen und dieses das Ziel
•des Staates ist, muß die logische Folge sein, daß Staatsziel
und Bürgertugend in eins zusammenfallen (ebenda, K. 10).

Daraus ergibt sich von selbst auch die weitere Folgerung,

daß die Erziehung der Bürger zur Tugend dem
Staate als oberste Aufgabe zufällt. Wem irgendein Ziel
als Aufgabe gewiesen ist, der muß auch über die Mittel
und Wege zum Ziele verfügen können. Man wird aber
tugendhaft durch Erziehung.

Nun will Aristoteles freilich, wie wir gesehen haben,
•den Staat nicht unbedingt als Erzieher: nur der beste
•Staat, in dem Bürgertugend und Menschentugend eins
sind, soll es sein. Aber der beste Staat ist eben der, der
seinem Berufe am vollkommensten entspricht, und wenn es
darum für das Erziehungsrecht des Staates Bedingungen
und Schranken gibt, so nur insofern, als er seiner
Bestimmung und Aufgabe nicht ganz gerecht wird. An sich
gehört Erziehung und Lehre zu seiner Zuständigkeit und
ist sogar seine Hauptaufgabe.

Diese Auffassung ist tatsächlich falsch. Aber wenn
der Staat eine vollkommene Gesellschaft ist, die in ihrer
Art nichts Höheres zuläßt, ist sie vom heidnischen
Standpunkte aus einwandfrei. Erziehung und Lehre bedingen
als Bildungsmittel das menschliche Glück, dessen höchster
Garant der Staat ist. Religion und Kultus waren im Heidentum

auch Staatssache. Es kannte keine Kirche als Lehrerin,
Auslegerin und Hüterin einer höheren Wahrheit. Der
heidnische Priester war nicht Lehrer, seine Aufgabe war der
Kultus, Opfer und Gebet. Das Verlangen, das Kaiser Julian
-der Abtrünnige an die heidnischen Priester stellte, daß sie
auch predigen sollten, war bis dahin unerhört (vgl. Hergen-
röther, Kgscht. I, 314). Das Glück, das der Staat durch
die Erziehung seiner Bürger schaffen soll, ist irdisch ; es
gehört nur diesem Leben an (man vergleiche Ethik X, 7
und in der Übers, von Rolfes Anm. X, 17). Die Kirche
fordert, daß das zeitliche Glück in Unterordnung unter das
ewige erstrebt wird. Sofern sie aber die Trennung von
Staat und Kirche grundsätzlich verwirft und bei der
Uösung ihrer Aufgabe auf die Hilfe des Staates Wert legt,



Die Politik des Aristoteles 263

ist damit anerkannt, daß der Staat selbst am ewigen Heile
der Untertanen, wenn auch nur in Unterordnung unter die
höhere Gewalt, mitzuwirken hat.

Gleich ideal wie die Anschauung vom Staate als
Erzieher zur Tugend, aber richtiger als sie ist eine andere,
die uns bei Aristoteles entgegentritt, daß der Staat der
Hüter des Hechtes sei, selbst als Staat zur Beobachtung
der Gerechtigkeit vor allen Einzelpersonen verpflichtet und
gebunden an eine ewig gültige und von allen menschlichen
Satzungen unabhängige Moral, die in nichts von der
privaten Moral verschieden ist.

Buch 3, Kapitel 18 der Politik lesen wir: „Da
gezeigt worden ist, daß die Tugend eines Mannes und eines
Bürgers in dem besten Staate notwendig dieselbe ist, so
-erhellt, daß es dieselbe Weise und dieselben Mittel sind,
durch die man ein tugendhafter Mann wird und durch die
man einen Staat mit aristokratischer oder königlicher
Regierung einrichten kann, und so werden es denn auch so
ziemlich dieselbe Erziehung und dieselben Gewohnheiten
sein, die den tugendhaften Mann bilden und den Mann,
der das Haupt eines Freistaates oder ein König werden soll."

Noch bestimmter aber lauten die Sätze, denen man
im 1. Kapitel des siebenten Buches begegnet: „So sei denn
•ausgemacht, daß jedem von der Glückseligkeit nur so viel
zufällt, als ihm Tugend und Verstand mit entsprechender
Tätigkeit beschieden ist. Hieran aber schließt sich der
&uf denselben Gründen ruhende Satz, daß auch der beste
Staat der ist, der glücklich ist und dem es wohl ergeht.
Gut gehen kann es aber niemandem, der nicht das Gute
tut. Eine gute Tat aber gibt es weder bei dem Einzelnen
noch beim Staate ohne Tugend, Verstand und Klugheit.
Starkmut aber und Gerechtigkeit und Klugheit haben beim
Staate dieselbe Bedeutung und dasselbe Aussehen, wie
sie bei dem einzelnen Menschen vorhanden sein müssen,
"wenn er es wert sein soll, gerecht, klug und besonnen zu
heißen."

Wir sehen, diese Gedanken enthalten die Summe
christlicher Politik, die das bekannte Axiom ausspricht:
iustitia est fundamentum regnorum. Daß aber die Norm
der Gerechtigkeit, das Recht, auf der Natur beruht, menschlicher

Willkür entrückt und überall und immer dasselbe
ist, sagt uns Aristoteles in der Ethik.



264 Die Politik des Aristoteles

Zu Anfang der Ethik I, 1, hat er in seinerWeise da&
Problem, ob die höchsten Grundsätze der Sitten- und
Rechtslehre positiv oder natürlich sind, dialektisch vorgelegt:

„Das sittlich Gute und das Recht (Aristoteles sagt:
das Schöne und das Gerechte), das die Staatswissenschaft
untersucht, zeigt solche Gegensätze und solche Unbeständigkeit,

daß es scheinen könnte, als ob es nur auf dem
Gesetze und nicht auf der Natur beruht." Eine deutliche
Antwort auf diese Frage gibt er im 10. Kapitel des fünften
Buches. Dort lesen wir: „Das politische Recht (jenes, das
im Staate gilt, nicht jenes, das vom Staate kommt) zerfällt
in das natürliche und das gesetzliche. Natürlich ist jenes,
das überall dieselbe Geltung hat, unabhängig davon, ob es
den Menschen gut scheint oder nicht ; gesetzlich jenes, das
ursprünglich gleichgültig ist, aber, einmal zum Gesetz
erhoben, aufhört, gleichgültig zu sein, z. B. die Bestimmung,
daß das Lösegeld für einen Kriegsgefangenen eine Mine
betragen oder daß man eine Ziege, keine zwei Schafe
opfern soll, ferner gesetzliche Bestimmungen, die für
einzelne Fälle getroffen werden, wie das Gebot, dem Brasidas
zu opfern, oder solches, was den Charakter von
Volksbeschlüssen trägt."

„Manche meinen aber, alles Recht sei von dieser Art,
also positives Recht, weil alles Natürliche unbeweglich ist
und überall seine Geltung behauptet — wie z. B. das Feuer
bei uns so gut brennt wie bei den Persern —, während man
das Recht der Bewegung und dem Wandel unterworfen
sieht. Allein so liegt die Sache doch nicht ; oder doch nur
in gewissem Sinne darf man so sagen. Bei den Göttern
freilich ist sicher die Bewegung ausgeschlossen; bei uns
Menschen gibt es dagegen wohl auch solches, was von Natur
ist, aber dem Gesetze der Bewegung untersteht gleichwohl
alles. Und doch bleibt der Unterschied zwischen dem, was
von Natur ist, und dem, was nicht von Natur ist,
bestehen. Welches Recht aber in den Dingen, die auch anders
sein können, natürlich ist und welches es nicht ist, sondern
nur auf Gesetz und Übereinkunft beruht, obschon beides
gleichmäßig der Veränderung unterliegt, ist von selbst
einleuchtend. Diese Unterscheidung gilt ja auch sonst. Die
rechte Hand ist z.B. von Natur stärker und doch mag es
Menschen geben, die beide Hände gleich gut gebrauchen können.
Mit denjenigen Rechtsbestimmungen aber, die auf der Über-



Die Politik des Aristoteles 265

einkunft und dem Nutzen beruhen,. verhält es sich ähnlich
wie mit den Maßen. Die Maße für Öl und Getreide sind
nicht überall gleich, sondern da, wo diese Erzeugnisse
gekauft werden, sind sie (wegen des größeren Vorrates) größer,
wo sie dagegen wieder verkauft werden, kleiner. Ebenso
sind die nicht natürlichen, sondern vom menschlichen
"Willen getroffenen Rechtsbestimmungen nicht allerorts
dieselben, geradeso wie es auch die Staatsverfassungen nicht
sind, und doch ist eine allein von Natur die beste, sie mag
sich finden, wo sie will."

Mit dem Grundsatze, daß der höchste Staatszweck in
dem Besten der Gesamtheit liegt, ist für Aristoteles eine
gesunde Mittelstandspolitik gegeben. Er spricht sich
darüber in einer Weise aus, die ganz modern anmutet. Es
geschieht dies besonders im vierten Buche der Politik.

Man liest dort im 11. Kapitel: „Welches die beste
Verfassung und das beste Leben für die meisten Staaten
und die meisten Menschen ist, kann nach keiner Tugend
entschieden werden, die über die Kräfte des gewöhnlichen
Mannes geht, noch nach einer Bildung, die solche
Naturanlagen und Mittel fordert, wie sie nur das Glück
gewähren kann, und ebensowenig nach einer Verfassung, die
man sich nach seinen Wünschen ausmalt; man muß hier
vielmehr ein Leben zum Maßstabe nehmen, das für die
Mehrzahl erreichbar, und eine Verfassung, die für die
meisten Staaten anwendbar ist. Wenn unser in der
Ethik VII, 14, aufgestellter Grundsatz richtig ist, daß das

glückliche Leben in der Tugend gefunden wird, der sich
keine wesentlichen Hindernisse entgegenstellen, und daß
die Tugend selbst in der Mitte liegt (ebenda, Ii, 5), so muß
das mittlere Leben das beste sein, d. h. ein Leben in einer
für jeden erreichbaren Mitte. Und diese Bestimmungen
müssen wie für den Staat, so auch für die Verfassung
gelten, die gleichsam sein Leben ist."

„Es gibt nun in allen Staaten drei Klassen von
Bürgern: sehr reiche, sehr arme und solche, die zwischen
beiden in der Mitte stehen. Da also die Voraussetzung gilt,
daß das Gemäßigte und das Mittlere das Beste ist, so
sieht man, daß auch in bezug auf die Vermögensverhält-
nisse der mittlere Besitz von allen der beste ist (vgl. das
Schriftwort : Mendicitatem et divitias ne dederis mihi :

tribue tantum victui meo necessaria, ne forte satiatus illi-



266 Die Politik des Aristoteles

cear ad negandum, et dicam : Quis est Dominus aut ege-
state compulsus furer, et periurem nomen Dei mei. Prov. 30r
8 sq.); ein solcher Vermögensstand gehorcht am leichtesten
der Vernunft. Dagegen fällt es dem übermäßig Schönen
oder dem übermäßig Starken oder dem Manne von sehr
hoher Geburt oder dem übermäßig Reichen und denen, die
das Gegenteil davon sind, dem übermäßig Armen oder
übermäßig Schwachen oder dem sehr Niedrigen und
Verachteten, schwer, der Vernunft zu folgen. Jene werden
übermütig und schlecht im großen, diese tückisch und
schlecht im kleinen und Übermut auf der einen und Tücke
auf der anderen Seite sind es ja, woraus alle ungerechten
Handlungen entspringen."

„Ferner sind sie im Gemeindekollegium und im Senat
die schlechtesten Mitglieder, was beides die Staaten in
Schaden bringt."

„Zudem besitzen diejenigen, die sich eines Übermaßes
von Glücksgütern, von Macht, Reichtum, Anhang u. dgl.
erfreuen, weder Neigung noch Einsicht genug, um anderen
zu gehorchen — und das haftet ihnen schon von Haus aus
als Kindern an ; denn verzärtelt, wie sie sind, können sie
sich nicht einmal in der Schule an Folgsamkeit gewöhnen *

umgekehrt sind diejenigen, die an diesen Dingen
übermäßigen Mangel leiden, übertrieben unterwürfig. Und so
können die einen nicht befehlen und nur in sklavischer
"Weise gehorchen und die anderen können keiner Art von
Befehl gehorchen und selbst nur in despotischer "Weise-
befehlen. Und das gibt dann einen Staat von Knechten
und Herren, aber kein Gemeinwesen von freien Männern,,
gibt einen Staat, wo die einen Neider, die anderen
Verächter sind, und so einen Zustand, der von Freundschaft
und staatlicher Gemeinschaft das gerade Gegenteil ist.
Gemeinschaft ist Freundschaft, mit Feinden mag man nicht
einmal über dieselbe Straße gehen."

„Nun will aber ein Staat möglichst gleiche und
gleichgestellte Bürger haben und das findet sich am meisten bei
dem Mittelstande. Der Staat aber, dessen Zusammensetzung
man für eine natürliche erklären kann, muß am besten
regiert sein."

„Auch ist in den Staaten die Existenz dieser Art
Bürger am meisten gesichert. Sie begehren weder selbst
nach fremdem Gute wie die Armen, noch begehren andere



Die Politik des Aristoteles 26

nach ihrem Besitze wie die Armen nach dem der Reichen.
Und so bringen sie, weil sie weder den anderen nachstellen
noch andere ihnen, ohne Fahrnis ihre Tage zu. Darum
hatte Phokylides wohl recht, zu sagen und zu wünschen

Viel Gutes hat der Mittelstand,
Zu ihm möcht' ich im Staat gehören."

„Es liegt mithin am Tage, daß auch die Gemeinschaft,,
die auf dem Mittelstande fußt, die beste ist, und daß solcho
Staaten sich in der Möglichkeit befinden, eine gute
Verfassung zu haben, in denen der Mittelstand stark vertreten
ist und die beiden anderen Klassen oder doch eine von
ihnen womöglich an Stärke übertrifft. Denn er gibt nach
der Seite, auf die er sich stellt, den Ausschlag und
verhindert den Aufstieg der Extreme. Daher ist es das größte
Glück, wenn in einem Staate die Bürger ein mittleres und
ausreichendes Vermögen haben, weil da, wo die einen sehr
viel und die anderen nichts besitzen, entweder die
extremste Demokratie einreißt oder reine Oligarchie oder
Tyrannis."

„Nur ein Staat aus solchen mittleren Existenzen wird
von keinem Aufruhr heimgesucht oder ist doch der Gefahr
von Aufständen und Zwisten unter den Bürgern am
wenigsten ausgesetzt. Eben deshalb haben auch die großen
Staaten, die einen zahlreichen Mittelstand besitzen, weniger
von Aufständen zu leiden. In den kleinen Staaten geschieht
es leicht, daß die ganze Bevölkerung in zwei Klassen
zerfällt, so daß keine Mitte bleibt, sondern sozusagen alle
entweder arm oder reich sind. Der Mittelstand ist es auch,
dem es die Demokratien zu verdanken haben, daß sie fester
und dauerhafter sind als die Oligarchien. In ihnen ist dieser
Stand zahlreicher und in größerem Umfang an den besseren
Ämtern beteiligt, und wo er fehlt und das Proletariat
überwiegt, gibt es Unglück und gehen die Staaten schnell
zugrunde."

„Es muß auch als ein Zeichen für die Richtigkeit
unserer Auffassung gelten, daß die besten Gesetzgeber aus
dem bürgerlichen Mittelstande waren (deren Sympathie für
diesen Stand ihre Gesetzgebung beeinflussen mußte). Zu
ihm gehörte Solon, wie seine Dichtung verrät, und Lykurg,
der kein König war, und Charondas und fast alle anderem
Hieraus erklärt es sich auch, weshalb die meisten Staaten.



•268 Die Politik des Aristoteles

Demokratien und Oligarchien sind. Weil der Mittelstand in
ihnen oft wenig zahlreich ist, so wird es, mögen nun die
großen Vermögen oder das Volk das Ubergewicht haben,
jedesmal der auß3rhalb der Mitte stehende Teil sein, der
die Regierung an sich bringt, so daß sie entweder dem
Demos, dem großen Haufen, oder wenigen potenten Männern
zufällt. Zudem ist es eine natürliche Folge der inneren
Stürme und Kämpfe zwischen dem Volke und den Reichen,
daß diejenige von beiden Parteien, der es glückt, über die
andere Herr zu werden, keine Verfassung einführt, die auf
Gemeinschaftlichkeit und Gleichheit beruht, sondern
vielmehr das Übergewicht im Staate als eine Art Siegespreis
für sich selbst in Anspruch nimmt und hier einen Volksstaat,

dort eine Oligarchie errichtet. Auch haben die beiden
Staaten (Sparta und Athen), die die Hegemonie über
Griechenland behaupteten, in den anderen Staaten mit
Rücksicht auf ihre eigene Verfassung Demokratien oder
Oligarchien eingeführt, indem sie nicht den Nutzen dieser
Staaten, sondern ihren eigenen verfolgten."

„Aus diesen Ursachen ist die mittlere Verfassung
entweder niemals oder selten und nur in wenigen Gemeinwesen

verwirklicht worden. Ja, es ist bei den Staatsangehörigen

bereits Sitte geworden, die Gleichheit nicht einmal
mehr zu wollen, sondern entweder nach der Herrschaft zu
trachten oder sich ihr geduldig zu unterwerfen."

Diese Ausführungen über den Mittelstand schließt
Aristoteles in einer Weise, daß man sieht, wie auch die
mittlere Verfassung, d. h. jene, wo die Regierung möglichst
beim Mittelstande liegt, ihm als die beste und als die
wahre Aristokratie gilt. Der Schluß des 11. Kapitels lautet
nämlich folgendermaßen :

„Hieraus erhellt, welches die beste Verfassung und
warum sie es ist. Was aber die anderen Verfassungen
angeht, die mancherlei Demokratien und Oligarchien, so ist
die Frage, welche als erste und welche als zweite, dritte
usw. gelten soll, nach der Beschreibung der besten
Verfassung unschwer zu beantworten. Es muß diejenige
notwendig besser sein, die ihr am nächsten, und diejenige
schlechter, die weiter von der Mitte steht, es sei denn, daß
man die Frage nach den besonderen Umständen zu
entscheiden hätte. Denn oft liegen die Dinge so, daß, wo eine
•andere Verfassung an sich zwar den Vorzug verdiente?



Die Politik des Aristoteles 269

•dennoch, das betreffende Gemeinwesen minder gut mit ihr
beraten wäre."

Aristoteles stimmt also für die Mitte, die aurea medio-
critas, nicht bloß im ökonomischen Sinne, sofern ein
möglichst großer Prozentsatz der Staatsbürger ein mittleres
Vermögen besitzen sollte, sondern auch im politischen
Sinne, sofern am besten weder eine kleine Zahl Reiche
•noch eine große Zahl Arme, sondern der Mittelstand
regiert. Er räumt also der Forderung : gleiches Recht für
alle, so viel ein, als möglich ist. Ein absolut gleiches Recht
für alle lehnt er ab und will statt dessen gleiches Recht
für Gleiche. In der Ethik, da, wo er von der Gerechtigkeit

handelt, spricht er sich hierüber in folgender Weise
aus : „Sind die Personen sich nicht gleich, so steht ihnen
auch nicht Gleiches zu. Gerade daher kommen Streit und
Anschuldigungen, wenn entweder Gleiche nicht Gleiches
oder nicht Gleiche Gleiches erlangen und genießen. Das
ergibt sich auch aus dem Moment der Würdigkeit. Denn darin,
daß eine gewisse Würdigkeit das Richtmaß der distributiven

Gerechtigkeit sein muß, herrscht allgemeine
Übereinstimmung. Nur versteht nicht jeder unter Würdigkeit
das nämliche, sondern die Demokraten finden sie in der
persönlichen Freiheit, die oligarchisch Gesinnten im Besitz
oder im Adel, die Aristokraten dagegen in der Tugend
oder Tüchtigkeit" (V, 6).

Auf die Seite der letztgenannten, der Aristokraten,
•tritt mit Recht, unbeschadet seiner freiheitlichen und
volksfreundlichen Gesinnung und unbeschadet der Vorzüge, die
-er dem Adel und Reichtume zuerkennt, auch Aristoteles.

„Die Verfassung", schreibt er in der Politik IV, 7,
„die wir in den ersten Erörterungen (im dritten Buche der
Politik) behandelt haben, heiße mit Recht Aristokratie. Nur
die Staatsform, wo die Obrigkeit aus den tugendhaftesten
und somit schlechthin besten Männern besteht, nicht aus
solchen, die nur beziehungsweise gut sind, verdient
gerechterweise diesen Namen. Nur in der Aristokratie ist
guter Mensch und guter Bürger schlechthin eins, während
die Männer, die in anderen Staaten als gut gelten, das nur
im Verhältnis zu deren jeweiliger Verfassung sind. Gleichwohl

gibt es noch einige Formen, die sowohl von der
Oligarchie als auch von der sogenannten Republik, dem
Freistaate, verschieden sind und Aristokratien heißen. Man

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 19



270 Die Politik des Aristoteles

wählt da die Staatspersonen nicht nur mit Rücksicht auf
Reichtum, sondern auch auf Tugend. Und diese Staatsform
mag mit Recht von beiden unterschieden werden und
aristokratisch heißen. Denn auch in den Staaten, die nicht
gemeinsam oder von Staats wegen für die Tugend der
Bürger Sorge tragen, gibt es doch immer Männer, die
geachtet und als tugendhaft bekannt sind. Wo nun die
Verfassung in den Bestimmungen über die Wahl der Magistrate

auf den Reichtum, die Tugend und das Volk Rücksicht
nimmt, wie in Karthago, ist sie aristokratisch. Und wo sie,
wie die Verfassung der Lazedämonier, nur auf Zweierlei,
die Tugend und das Volk, sieht, da ist auch eine Mischung
dieser beiden gegeben, der Demokratie und der Tugend. •'

Gehen wir jetzt von der Frage der Verfassung zu der
anderen von der Größe des besten Staates über.

Schon vorhin hörten wir den Philosophen sagen, daß.
ein staatliches Gemeinwesen für eine breite Schicht mittlerer

Existenzen Raum lassen müsse und deshalb nicht zu
klein sein dürfe, aber noch früher vernahmen wir, daß es
mit Rücksicht auf seine Aufgabe auch nicht zu groß und
volkreich sein dürfe.

In dem kleinen Griechenland hatte es bis dahin eine
große Zahl von Staaten gegeben und erst die mazedonische
Herrschaft unter Philipp und Alexander ließ ihnen vielfach
nur noch einen Schein ihrer Selbständigkeit. Athen hat
trotz seines winzigen staatlichen Umfanges vorübergehend
die Stelle der ersten Großmacht behauptet; jedenfalls hat
es der Welt für immer den Stempel seines Geistes
aufgedrückt und Europa die höhere Kultur gegeben.

Die Griechen kannten kein Nationalitätsprinzip und
gaben mit Recht denSatz: eine Nation ein Staat, nicht zu.
Darüber kam freilich ihre Widerstandskraft nach außen,
wenn auch nicht nach innerer Notwendigkeit, so doch
tatsächlich zu kurz. Nur einer besonderen Fügung ist es zu
danken, daß sie in den Perserkriegen ihres Haders und
ihrer Rivalität so weit vergaßen, um sich gemeinsam zur
Wehr zu setzen, und erst nach anderthalb Jahrhunderten
wurden sie durch eine auswärtige Macht, Mazedonien, zum
Angriff gegen die asiatische Unkultur zusammengeschlossen.

So lange der Pazifismus noch nicht allgemein
durchgedrungen und der Weltfriede durch solidarisch verbindliche

Verträge der Völker und Mächte gewährleistet ist,



Die Politik des Aristoteles 271

werden die Völker einer und derselben Nation vielleicht
am besten, auf wahrhaft föderalistischer Grundlage, unter
einen gemeinsamen kriegerischen Oberbefehl gestellt.

In unserer deutschen Geschichte haben wir durch
tausend Jahre ein einiges Königtum gehabt. Aber abgesehen

davon, daß es auf der "Wahl der Kurfürsten als
Vertreter der Stämme beruhte, ließ es diesen Stämmen, auch
im weitesten Umfange ihre Selbständigkeit unter
angestammten Herzogen und ihre Eigenart. In bezug auf die
Gewalt im Kriege stand es hinter dem Haupte des neuen
Deutschen Reiches zurück, das, laut der Verfassung, bei
drohender Invasion, selbst ohne den Bundesrat das Volk
zu den Waffen ruft.

Hiernach wollen wir einiges über die Stellung
desAristoteles zu dem Militarismus seiner Zeit vernehmen,
den er scharf verurteilt:

„Mancherorts", schreibt er Pol. VII, 2, „läuft die ganze
Einrichtung des Gemeinwesens darauf hinaus, die Nachbarn-
zu knechten. Wenn man darum auch sagen muß, daß in
den meisten Staaten die Mehrzahl der gesetzlichen
Anordnungen bunt durcheinander gewürfelt ist, so lassen sie-

doch, wo sie einmal einen einheitlichen Zweck verfolgen,
nnmer die Absicht der Unterjochung gegenüber den Nachbarn

erkennen. So ist in Lazedämon und auf Kreta
sozusagen die ganze Erziehung und Gesetzgebung auf den
Krieg eingestellt. Auch steht bei allen Völkern der
Barbarenwelt, die es verstehen, kriegerische Vorteile über
ändere zu erringen, diese Kunst in hohen Ehren. So ist es
z- B. bei den Szythen, Persern, Thraziern und Kelten der
Fall. In einigen Staaten gibt es sogar bestimmte Gesetze,
dje zu dieser Tugend anfeuern sollen. So hört man, daß in
Karthago die waffenfähigen Männer mit so vielen Ringen
dekoriert werden, als sie Feldzüge mitgemacht haben. Früher
Sab es auch in Megara ein Gesetz, wonach jeder Mann, dor
üoch keinen Feind getötet hatte, eine Halfter tragen
^ußfce. Bei den Szythen durfte bei einem bestimmten Feste-
niemand, der noch keinen Feind erschlagen hatte, aus dem
^kreisenden Becher trinken, und bei dem kriegerischen
^olke der Iberier setzte man einem Verstorbenen so viele
Obelisken um sein Grab, als er Gegner im Felde erlegt
b^tte. Und so ist noch manches von dieser Art hier und
dort in Bräuchen und Gesetzen erhalten."

19*



272 Die Politik des Aristoteles

„Und doch wird jeder, der sehen will, es für die ärgste
Ungereimtheit halten, wenn ein Staatsmann die Aufgabe
haben sollte, sich mit möglichstem Raffinement zum Herrn
und Gebieter seiner Nachbarn zu machen, mögen sie wollen
oder nicht. Denn wie könnte etwas Obliegenheit eines
Staatsmannes oder Gesetzgebers sein, was nicht einmal
gesetzlich ist? Und es ist nicht gesetzlich, wenn man nicht
rein nach der Richtschnur der Gerechtigkeit handelt,
sondern daneben auch von der Herrschaft und Gewalt einen
ungerechten Gebrauch macht; aber die Oberhand gewinnen
kann man auch, ohne das Recht auf seiner Seite zu haben.
Aber man greift ja auch bei keinen anderen Berufen zur
rohen Gewalt. Kein Arzt und kein Steuermann hält es für
seine Aufgabe, die Patienten oder die Passagiere zu
überlisten oder zu vergewaltigen. Allein die meisten Menschen
halten, scheint's, Despotismus für Staatsweisheit und schämen
sich nicht, gegen andere ein Verfahren in Anwendung zu
bringen, das man sich selbst gegenüber nicht gerecht und
nicht nützlich finden würde. Wo es um sie selber geht,
soll gerechtes Regiment walten, aber wo es andere betrifft,
fragen sie nach keiner Gerechtigkeit."

„Und gewiß dürfte doch auch ein Staat für sich allein,
selbstverständlich mit guter Verfassung, glücklich sein
können, dessen Einrichtungen auf keinen Krieg und keine
Eroberungen eingestellt sind."

„So sieht man denn, daß zwar alle auf den Krieg
berechneten öffentlichen Einrichtungen und Vorkehrungen
recht und gut sind, aber sie dürfen nicht Selbstzweck sein,
sondern nur Mittel zum Zweck. Der rechte Gesetzgeber wird
sein Absehen darauf richten, wie Staat und Bürger einen
möglichst hohen Grad von Tugend und Glück erreichen."

Auf den Militarismus ist Aristoteles als echter Philosoph

äußerst schlecht zu sprechen, und darum richtet er
wider ihn immer wieder von neuem die scharfen Pfeile seiner
Kritik. Im 14. Kapitel des siebenten Buches schickt er sich an,
von der staatlichen Erziehung zu reden, und hier sucht er
seinen antimilitaristischen Standpunkt aus den letzten
Gründen zu rechtfertigen. Die psychologische Orientierung
lehrt uns, daß im Menschen der Verstand das Höchste ist:
so muß denn auch die Tätigkeit nach dem Verstände, das
Geistesleben und das geistige Schaffen, seine vornehmste
Aufgabe sein, in deren Dienst auch der Staat sich stellen muß.



Die Politik des Aristoteles 273

„Ein jedermann," sagt er, „der strebt und sich
bemüht, stellt allezeit dasjenige obenan, dessen Erreichung
dem höchsten seiner Vermögen zukommt. Das ganze Leben
teilt sich in Arbeit und Muße, in Krieg und Frieden,
gerade so wie die einzelnen Tätigkeiten in solche, die
notwendig und nützlich, und in solche, die schön und in sich
wertvoll sind, zerfallen. Hier muß dieselbe Schätzung gelten
wie bei den Seelenvermögen und ihren Tätigkeiten: man
wählt also den Krieg um des Friedens willen, die Arbeit
um der Muße willen und das Notwendige und Nützliche
um des sittlich Schönen willen."

„Der Staatsmann hat mithin bei der Gesetzgebung
zwar alles ins Auge zu fassen und sowohl die
Seelenvermögen wie ihre Verrichtungen zu berücksichtigen, aber
vor allem muß er doch auf das Bessere und die Ziele sein
Absehen nehmen. Ebenso hat er es mit den Lebensweisen
und der Anordnung der verschiedenen Tätigkeiten zu halten.
Denn man muß zwar arbeiten und Krieg führen können,
aber noch mehr in Frieden zu leben und edler Muße zu
pflegen verstehen und die Bürger müssen zwar auch das
Notwendige und Nützliche tun können, aber noch viel
mehr alles, was sittlich schön ist. Das sind denn auch die
leitenden Gesichtspunkte, nach denen sowohl die Kinder
erzogen werden müssen wie auch die übrigen Lebensalter,
soweit sie noch der Erziehung benötigen."

„Im Gegensatze hierzu kann man sehen, wie die
Staaten in Griechenland, die zur Zeit den Ruf genießen,
die beste Verfassung zu besitzen, und die Urheber dieser
Verfassungen weder ihre Verfassungsbestimmungen auf das
beste Ziel bezogen noch ihre Gesetze und ihre Erziehungsmethode

auf die Erwerbung aller Tugenden insgesamt
gerichtet haben. Sie sind ungeschickt genug nach Seite der
Tugenden entgleist, die opportun erscheinen und unmittelbar

praktische Vorteile versprechen. Und wie die Gesetzgeber

haben es auch einige spätere Schriftsteller gemacht :

sie erheben die Verfassung der Spartaner mit Lob und
bewundern den Gesetzgeber, der bei seinen Verordnungen
immer das Ziel im Auge behalte und alles auf die Macht
und den Krieg berechne."

„Und doch lassen diese Einrichtungen sich auf
begrifflichem "Wege mit Leichtigkeit als verfehlt erweisen
nnd ebenso hat die jüngste Erfahrung sie desavouiert. So



274 Die Politik des Aristoteles

wie die meisten Menschen über die Menge herrschen wollen t
um einen größeren Aufwand machen zu können, scheint auch
Thibron mit allen anderen, die über dieVerfassung der Spartaner
schreiben, ein Bewunderer ihres Gesetzgebers zu sein, weil
sie sich gegen Gefahren im voraus geübt und damit eine
ausgebreitete Herrschaft erworben haben. Dennoch ist klar,
daß die Spartaner, da es jetzt mit ihrer Herrschaft vorbei
ist, nicht glücklich sind und ihr Gesetzgeber nicht gut
war. Es wäre aber auch lächerlich, daß sie seine Gesetze
behalten hätten und dann doch, obwohl sie nichts an ihrer
Befolgung hinderte, des sittlich schönen Lebens verlustig
gegangen wären."

„Auch über die Herrschaft, die der Gesetzgeber
bevorzugen soll, haben sie keine richtige Vorstellung, Freien
Männern zu befehlen, ist schöner und erfordert mehr
Tugend, als über Sklaven ein Herrenregiment zu führen."

„Man darf auch einen Staat nicht darum für wahrhaft

glücklich halten und seinen Gesetzgeber loben, weil
er die Bürger darin geübt hat, die Nachbarstaaten zu
bezwingen und zu unterjochen. Offenbar muß ja dann auch
jeder Bürger, der in der Lage dazu ist, versuchen, sich
zum Herrn über sein eigenes Vaterland aufzuwerfen. Das
ist es ja, was die Spartaner dem König Pausanias so
verargen, der doch in so hohen Ehren stand."

„So sind denn solche Ideen und solche Gesetze alle
zusammen weder staatsklug noch nützlich noch recht. Der
Gesetzgeber muß den Seelen der Menschen nur die
Gesinnungen einpflanzen, die dem Privatmann und dem Staate
zum besten dienen."

„Auch soll man auf die Übung in Waffen nicht
deshalb Bedacht nehmen, um andere, die es nicht verdienen,
zu knechten, sondern der Zweck soll erstlich sein, nicht
selbst von anderen geknechtet zu werden, sodann zweitens
die Hegemonie zum Besten der Beherrschten, nicht behufs
allgemeiner Knechtung zu erlangen, endlich drittens ein
Herrenregiment über die zu gewinnen, die es verdienen,
Sklaven zu sein."

„Vernunft und Erfahrung bezeugen gemeinsam, daß
der Gesetzgeber sich bestreben soll, die Kriegs- wie die
sonstige Gesetzgebung ganz und gar den Interessen des
Friedens und der Muße dienstbar zu machen. Die Staaten
mit ausgesprochener militaristischer Richtung bleiben



Die Politik des Aristoteles 275

meistens, solange sie Krieg führen, wohlbehalten, gehen
«iber nach Erlangung der Herrschaft zugrunde. Sie
verlieren im Frieden wie das Eisen ihre Stählung löid daran
ist der Gesetzgeber schuld, der sie nicht zu der Fähigkeit
erzogen hat, edler Muße zu leben." —

Die großen, stehenden Heere oder, was dasselbe ist,
den bewaffneten Frieden kannte die Vorzeit und kennt
also auch die Politik des Aristoteles nicht. Diese Einrichtung

ist erst die Errungenschaft, der letzten anderthalb
Jahrhunderte. Dagegen ist freilich wahr, daß er für
die allgemeine Wehrpflicht eintritt, allgemein, sofern
sie alle wirklichen Staatsbürger umfaßt. Nicht bloß die
Sklaven scheiden aus, sondern auch die Handwerker,
Händler und Bauern, die keine Vollbürger waren. Aristoteles
weiß also von keinen drei Ständen : Lehrstand, Wehrstand
und Nährstand, sondern nur von einem, dem Wehrstand.
Doch hören wir ihn darüber zum Schlüsse wieder selbst.
Nachdem er VIT, 8 der Politik zwischen förmlichen Teilen
•des Staates und bloßen Stücken, ohne die er nicht
bestehen kann, unterschieden hat, bestimmt er die Zahl dieser
letzteren, um in ihnen und aus ihnen auch die sogenannten
Teile oder Stände zu finden. Die Stücke, ohne die kein
Staat bestehen kann, richten sich nach seinen Aufgaben.
„Diese Aufgaben," schreibt er, „beziehen sich auf folgende
unentbehrliche Dinge: 1. Unterhalt, 2. Künste und
Handwerke, 8. Wehr und Waffen — denn die Glieder einer
Gemeinschaft bedürfen ihrer nach innen zur Behauptung der
Auktorität gegen unbotmäßige Untertanen und nach außen
zur Abwehr ungerechter Angriffe, 4. ein bestimmtes
Maß finanzieller Aussteuer für die Bedürfnisse im Innern
und die Kosten vorkommender Kriege, 5. oder eigentlich
•erstens die Besorgung des Gottesdienstes, des sogenannten
Kultus, endlich 6., was das notwendigste von allem ist,
Behörden zur Entscheidung über das, was das Staatswohl
erheischt, und über die Rechtsstreitigkeiten der Bürger"
(K- 7)'

Hiernach entscheidet er im 8. Kapitel die Frage über
das, was er die Teile des Staates nennt. Im besten Staate
dürfen die Bürger keine Handwerker, Bauern oder Händler
sein. „Da aber", heißt es weiter wörtlich (wie die Obliegenheiten

der genannten Klassen, ebenso), „auch der Waffendienst,

die Beratung des gemeinen Wohles und die Recht-



276 Die Politik des Aristoteles

sprechung unter die Staatsaufgaben fallen, ja vorzüglich
als Teile des Staates anzusehen sind, soll man da auch sie
trennen qder sie denselben Händen anvertrauen? Zweifellos
müssen sie in einer Weise denselben Personen zugeteilt
werden und in andererWeise verschiedenen Personen :

verschiedenen, sofern beide Funktionen — auf der einen Seite
der Waffendienst, auf der anderen die Rats- und
Gerichtsgeschäfte — je eine andere Reife erfordern, denselben,
sofern Leute, die imstande sind, Gewalt zu gebrauchen und
Widerstand zu leisten, sich nicht dazu verstehen werden,
immer nur zu gehorchen. Die Herren der Waffen sind auch
Herren über Bestand und Nichtbestand der Verfassung. So
bleibt denn nur übrig, diese Funktionen den nämlichen
Händen anzuvertrauen, jedoch nicht gleichzeitig, sondern
da sich naturgemäß die Kraft bei den jüngeren und die
Klugheit bei den älteren Leuten findet, so empfiehlt es
sich und ist es ersprießlich, wenn die gedachten Obliegenheiten

auch entsprechend unter beide verteilt sind und es-

so förmliches Recht ist. Auch der Grundbesitz muß
selbstverständlich in ihren Händen sein. Denn die Bürger müssen
wohlhabend sein und sie sind die Bürger. ,u

„Nun ist von den aufgezählten Klassen noch die der
Priester übrig. Auch über ihre Stellung im Staate kann
kein Zweifel sein. Es geziemt sich, daß die Götter ihre
Verehrung von den Bürgern empfangen. Da aber die
Bürgerschaft in zwei Abteilungen zerfällt, die bewaffnete
Macht und die Berater des Staates, und angemessenerweise,
die den Gottesdienst versehen und so mit Ehren zur Ruhe-
gesetzt werden, die wegen ihres Alters von den öffentlichen
Geschäften zurückgetreten sind, so werden sie es sein
müssen, die man für die heiligen Dienste bestellt."


	Die Politik des Aristoteles

