Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Die Politik des Aristoteles

Autor: Rolfes, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE POLITIK DES ARISTOTELES
Von Dr. EUGEN ROLFES

Unsere Darstellung will weitere Kreise auf das ariste-
‘telische Werk iiber Politik? aufmerksam machen, aber auch,
und besonders, an der Hand des alten Denkers und Lehrers
einige Grundsiéitze des Rechtes und einige Regeln der
Staatsweisheit in Erinnerung bringen, um womdglich die-
Jjenigen, die an den dffentlichen Dingen Anteil haben oder
«doch Interesse nehmen, zu einer Vergleichung ihrer eigenen
Bestrebungen und Anschauungen mit der aristotelischen
Doktrin anzuregen. ‘Wir kénnen noch jetzt von der
Staatskunst des Mannes von Stagira lernen. ,Wie weit
auch,“ schreibt der Englinder Grant, ,die aristotelischen
‘Gedanken hinter den Bediirfnissen neuerer Zeiten zuriick-
bleiben, immer wird das Studium der aristotelischen Politik
fir den von Wert sein, der einmal Anteil zu haben ge-
deniy an den offentlichen Angelegenheiten seines Landes?2.“

Wir beginnen mit einer Ubersicht der aristotelischen

Schrift.

Von den acht Biichern des ganzen Werkes, die wir
noch haben, sind die beiden ersten einleitend und grund-
legend. Das erste behandelt die materiellen Grundlagen des
Staates, den Besitz und Erwerb. Es fithrt sich mit einigen
allgemeinen Betrachtungen ein, Der Staat ist jene voll-
kommene menschliche Gesellschaft, die sich selbst zu einem
befriedigenden und menschenwiirdigen Dasein geniigt
(K. 2), Der Mensch ist von Natur ein staatliches Wesen,
auf seinesgleichen zur Erreichung seiner Vollendung ge-
wiesen. Ihm ist die Rede gegeben, um anzuzeigen, was
niitzlich und schédlich, recht und unrecht ist. Denn das
hat der Mensch vor den Tieren voraus, dafl er Sinn hat

' ,Aristoteles’ Politik,“ Neu tibersetzt und mit einer Einleitung
und erklirenden Anmerkungen versehen von Dr. theol. Eugen Rolfes
(Philos. Bibliothek, Bd. VII, Leipzig, Meiner).

* Aristoteles, deutsch von Imelmann, Berlin 1878, p, 109.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX X1I.) 18



254 Die Politik des Aristoteles

fir Gut und Bds, Recht und Unrecht; die Gemeinschaft.
dieser Ideen aber begriindet die Familie und den Staat
(ebenda). Darum ist denn auch der Staat der Natur nach
frither als die Familie und der Einzelne, weil das Ganze
der Idee nach frither ist als der Teil. Wie der Mensch in
seiner Vollendung das beste unter den Geschopfen ist, so
1st er auch ohne Gesetz und Recht das sehlechteste von
allen, Die bewaffnete Ungerechtigkeit ist am &rgsten und
der Mensch tritt ausgestattet mit den Waffen seiner intel-
lektuellen und moralischen Anlagen ins Dasein — Waffen,
die, wie sonst keine, ganz entgegengesetzt gebraucht werden
kénnen. Deshalbist er ohne Moral das ruchloseste und roheste
und der gemeinsten Gteschlechts- und Gaumenlust unter-
worfene Wesen. Dagegen ist die Gerechtigkeit, der Inbe-
griff aller Moral, ein staatliches Ding, denn die Rechts-
pflege 1ist die Ordnung der staatlichen Gremeinschaft und
sie entscheidet iiber das Gerechte, d.i. das Recht (ebenda).

Da die Familie der kleinste Teil des Staates ist, mufite
nach den Forderungen der analytischen Methode zuerst
von ihr gehandelt werden. Und da sie aus Herr und Sklave,
Mann und Frau, Eltern und Kindern besteht, so bekommen
wir als drelfachen Gegenstand der Erorteruno' die Lehre
vom Herrenrecht, Eherecht und elterlichen Recht. Da: aber
das Verhiltnis von Mann und Frau und von Eltern und
Kindern nach der jeweiligen Staatsverfassung verschieden
ist und sich die Krziehung der Frauen und der Kinder
nach den Staatsformen richten mufi, so wird davon passend
erst nach der Staatsverfassung gehandelt und es bleibt fiir
den Anfang allein das Herrenrecht tbrig, da der Sklave
ein lebendiges Besitztum ist. Es kommt angemessenerweise
im Zusammenhange mit der {ibrigen Besitz- und Hrwerbs-
lehre zur Darstellung. Vom Besitze des Hauses mufd aber
offenbar in der Okonomik zuerst geredet werden; denn
ohne das Notwendige kann man weder befriedigend leben
noch tiberhaupt leben (K. 3f.).

Sonach folgt in drei Kapiteln (5 bis 7) das Herren-
recht. Daran schlieBt sich in vier Kapiteln (8 bis 11) die
Lehre vom Besitz und Erwerb in Haus und Staat iiber-
haupt. In Kapitel 9 wird noch besonders das Geldgewerbe,
die Chrematistik, behandelt, Sie ist keine natiirliche Er-
werbsweise; sie 1st auch schuld, dafl man meint, es gebe
fir Reichtum und Besitz keine Grrenze (K. 9).



Die Politik des Aristoteles 25b

Da in die Haushaltslehre oder Okonomik aufier der
Erwerbskunde oder Ktetik immerhin auch das viiterliche
und eheherrliche Verhiltnis gehort, so folgen in den beiden
letzten Kapiteln des ersten Buches wenigstens einige Winke
iiber die Aufgabe des Hausvorstandes als Gatte und Vater.
Seine Herrschaft iiber das Weib, die ihm von Natur zu-
steht, gleicht der des Hauptes eines Freistaates, die iiber
die Kinder gleicht der Lkoniglichen Herrschaft (K. 12).
Seine Sorge gelte mehr den Menschen als dem toten Gut,
mehr der Tugend der Hausgenossen als der Mehrung des
Reichtums, mehr den Freien als den Sklaven. Doch auch
bei diesen achte er darauf, dafl sie die Tugend erwerben,
die ithrem Stande gemifl ist (K. 13).

Das erste Buch schliefit mit folgenden Sitzen: ,Auf
das Verhdltnis von Mann und Weib und von Vater und
Kind und die einem jeden der Genannten eigentiimliche
Tugend, auf ihren Verkehr untereinander und das, was hier
schén und nicht schén ist, und wie man hier das Gute an-
zustreben und das Schlechte zu meiden hat, auf all das
miissen wir in den Untersuchungen tiber die Staatsverfas-
sungen ausfiithrlicher zu sprechen kommen. Da n#émlich jede
Familie ein Teil des Staates ist, wie die genannten Per-
sonen Teile der Familie sind, und da man die Tugend des
Teiles im Hinblick auf die Tugend oder den besten Stand des
Ganzen bestimmen muf}, so ist es notwendig, Kinder wie
Frauen immer mit Riicksicht auf die bestehende Staats-
form zu erziehen, wenn es anders fiir die Tiichtigkeit eines
Staates einen Unterschied macht, ob die Kinder und Frauen
tiichtig und tugendhafs sind oder nicht. Und freilich muf}
es einen Unterschied machen. Denn die Frauen sind die
Hilfte der Freien und aus den Knaben werden die Minner,
die einst an der Staatsverwaltung teilnehmen sollen.*

,Da wir also das eine erortert haben und das andere in
einem anderen Zusammenhange besprechen miissen, so wollen
Wwir die bisherigen Untersuchungen fiir erledigt ansehen und
mit der Rede einen neuen Anfang machen, indem wir zu-
erst auf diejenigen, die von der besten Staatsverfassung
gehandelt haben, unser Augenmerk richten,“

Entsprechend dieser Ankiindigung gibt das zweite
Buch von verschiedenen Staatstheorien und Staatsformen
Bericht, um so das Bediirfnis einer besseren Theorie dem
Urteile nahezulegen. Die ersten sechs Kapitel kritisieren

18*



956 Die Politik des Aristoteles

Platos Schrift vom Staate und die von den Gesetzen, die
letzten sechs unterziehen von den praktisch gewordenen
Verfassungen besonders die von Sparta, Kreta, Karthago
und Athen einer kritischen Durchsicht.

Die systematische Entwicklung der eigenen Theorie
des Aristoteles setzt mit dem dritten Buche ein,

Zuerst wird die Frage beantwortet: Wer ist ein Staats-
biirger, und was ist ein Staat, oder wer bildet den Staat?
Antwort: Ein Staatsbiirger ist, wer an dem Gerichte und
der Regierung teilnimmt, oder genauer: wem es zusteht,
an der beratenden oder richterlichen Gewalt teilzunehmen,
und Staat ist die Gesamtheit der Genannten, die hinreicht,
um sich selbst zum Leben zu geniigen (K. 1).

Nach einigen hiermit zusammenhéngenden Aporien
steht die weitere Frage: Was macht den guten Biirger aus
oder welches ist seine Tugend und wann fillt sie mit der
des Mannes oder der menschlichen Tugend {iberhaupt zu-
sammen? (K. 4). Diese auf den ersten Blick befremdliche
Frage entscheidet dariiber, ob die Erziehung zur Staats-
kunst gehort oder Staatsaufgabe ist (vgl. Ethik V, 5). Sie
kann das nur in einem ldealstaate sein mit grofitmoglicher
Freiheit und Selbstbetitigung der Biirger; denn die staat-
liche Tugend als solche besteht nur darin, dafl man dem
Staatswohle dient, das sich nach der im Staate herrschenden
Ordnung oder seiner Verfassung jeweilig verschieden ge-
staltet; und so ist denn auch die biirgerliche Tugend je
und je verschieden und lduft in manchen Gemeinwesen
darauf hinaus, dafl man gut gehorchen kann, Aber auch in
den besten Staaten deckt sie sich mit Tugend iiberhaupt
nur bei den eigentlichen Biirgern, die an der Verwaltung
der offentlichen Angelegenheiten teilnehmen dtirfen (K. b).

Die Verfassung ist die Ordnung des Staates in bezug
auf die Amter oder Gewalten tiberhaupt und die Regierungs-
gewalt insbesondere. Ob eine Verfassung gut oder schlecht
ist, richtet sich nach dem Grade, in dem sie geeignet ist,
den vornehmsten Zweck des Staates zu erfiillen, der darin
liegt, daf} alle zusammen und'jeder fiir sich allein gliick-
lich und tugendhaft im Staate leben kénnen. Alle Ver-
fassungen, die auf das gemeine Beste abzielen, sind, am
Mafistabe des Rechtes gemessen, richtig, dagegen sind alle,
die auf den eigenen Vorteil der Regierenden abzielen, fehler-
haft und Entartungen der richtigen:; sie sind despotischer



Die Politik des Aristoteles Y

Art, der Staat 1ist aber eine Gemeinschaft freier Leute
(KB).

Hs gibt drer gute und drei schlechte Verfassungen.
Die drei guten sind Monarchie, Aristokratie und Republik,
die drei schlechten Tyrannis, Oligarchie und Demokratie.
Die Tyrannis ist eine Monarchie zum Nutzen des Mon-
archen, die Oligarchie verfolgt den Vorteil der Reichen
und die Demokratie den Vorteil der Armen, aber dem Ge-
samtwohle dient keine von ihmen (K. 7).

Die |Freiheit, das Vermdgen und die Tugend oder
Tichtigkeit sind die einzigen Vorziige, die einen direkten
Anspruch auf die Staatsimter begriinden (K. 12). In der
besten Verfassung geht die Tugend vor, nicht ohne gleich-
zeitige Beriicksichtigung des Vermogens und der Freiheit.
Wo ein einzelner oder mehrere die staatsménnische Tugend
in heroischem Mafle beséflen, da miifiten sie herrschen, ohne
an Gesetze gebunden zu sein (K. 13). Wo es sich nicht um
einen Idealkdnig handelt, ist das absolute Koénigtum nicht
gut und herrschen besser die Gesetze. Auch ist es dann
besser, daf} nicht einer allein, sondern die besten Minner
mit ihm regieren. So wiirde die beste, eine wahrhaft ari-
stokratische Verfassung gewonnen (K. 15).

Das wire in- den Grundziigen die Theorie der besten
Verfassung und des besten Staates, dessen wirkliche Her-
stellung und HErhaltung die Aufgabe der praktischen Staats-
kunst ist. Der Weg seiner Herstellung begegnet sich,
wenn auch natiirlich nicht ausschlieSlich, mit den Mitteln
zur Erziehung tugendhafter Manner und Menschen, da der
beste Staat auf das beste Ziel angelegt ist und so in ihm
Menschentugend und Biirgertugend zusammenfallen (K. 18).
Da aber oft im Leben, und so auch im Staate, zwischen
ldee und Wirklichkeit eine Spannung besteht, so zieht
Aristoteles mit praktischem Blicke es vor, nicht sofort von
der Instandsetzung des absolut besten Staates zu reden,
sondern vorher, in Weise einer Digression, in drei Biichern
den relativ, d. h. nach den gegebenen Verhéltnissen, besten
Staat und die Weise seiner Griindung und Kinrichtung
sowie auch die Ursachen des Sturzes und der Krhaltung
der Verfassungen zu betrachten, Diese Anordnung ent-
spricht dem Plane, den er bereits am Ende seiner mit der
Politik zu einem Ganzen verbundenen. Kthik in grofien
Strichen entworfen hatte. Er erklirt da X, 10: ,Zuerst



268 Die Politik des Aristoteles

wollen wir versuchen, darzulegen, was die Friiheren hin
und wieder Zutreffendes zu unserem Thema vorgebracht
haben, und dann suchen wir auf Grund einer Zusammen-
stellung von Verfassungen auszumachen, was die Staaten
und was die einzelnen Staatsformen erhdlt und was sie
zerstért und aus welchen Ursachen einige Gremeinwesen
gut, dagegen andere schlecht eingerichtet sind und ver-
waltet werden, Denn nach Erledigung dieser Untersuchung
kann es keine Schwierigkeit mehr bieten, sich ein klares
Urteil dariiber zu bilden, welche Verfassung die beste ist
und wie sie, um das zu sein, geordnet werden und was fiir
Gesetze und Sitten sie haben muf.“

Wenn wir hier die Ansichten der Vorginger nennen
horen, so weist das besonders auf die erste Hilfte des
zweiten Buches der Politik, wo Platos Theorie vorgelegt
und berichtigt wird. Was aber von der Zusammenstellung
oder Sammlung der Verfassungen und den Ursachen ihrer
Erhaltung und ihres Sturzes verlautet, geht unverkennbar
auf das dritte bis einschliefilich sechste Buch. Dort wird
im dritten Buche von Kapitel 14 an von der besten Ver-
fassung der Monarchie, beziehungsweise Aristokratie, aber
mehr mit Bezug auf den Machtumfang der herrschenden
Stellen gehandelt; dann im vierten Buche von den Arten
der Demokratie, Oligarchie, Aristokratie und Republik und
von der Tyrannis; im fiinften Buche von den Ursachen
des Sturzes und der Erhaltung der Verfassungen und im
sechsten von der Errichtung der Demokratie und Oligarchie.

Vom siebenten Buche an wird die Herstellung und
Einrichtung des schlechthin besten Staates erdrtert, wo es
sich aber nicht blofl um die Regierungsform handelt, die
aristokratische, habe sie nun eine monarchische Spitze oder
nicht, sondern vor allem um die sonstigen staatlichen Ein-
:rlchtungen, Gesetze und Sitten.

Der beste Staat zeigt sich in der Verfolgung des
besten Zweckes, Der beste Zweck liegt in dem besten
Leben, Das beste Leben ist das Leben nach der Tugend,
die der #ufleren Mittel genug besitzt, um sich entsprechend
betitigen zu konnen, Das gilt, wie fiir den einzelnen
Menschen, ebenso fiir den Staat (K. 1). Hochster Staats-
zweck ist also nicht die Gewinnung und Behauptung
eines militirischen Ubergewichtes iiber die Nachbarstaaten
(K. 2). Liegt auch der hochste Daseinszweck fiir die Ge-



Die Politik des Aristoteles 209

samtheit und den Einzelnen in tugendgemifier Titigkeit,
so braucht diese Téatigkeit doch nicht nach auflen zu gehen,
weder von Staal zu Staat noch von Person zu Person
(K. 3). Das 4. Kapitel beginnt die &ufleren Bedingungen
zur Herstellung des besten Staates zu ertrtern. Die Zahl
der Biirger, der Bevorrechteten oder Vollbiirger im besten
Staat, nicht der Sklaven und Handwerker, ist durch die
staatliche Aufgabe bestimmt, Die meisten meinen, ein gliick-
licher Staat miisse grofi sein. Aber nach Ausweis der Er-
fahrung ist es schwer, daf ein allzu volkreicher Staat sich
guter gesetzlicher Einrichtungen erfreut. Die beste Defini-
tion fiir die zuldssige Gréfe eines Staates ist: das hdchste
Bevolkerungsmafl, bei dem mnoch ein selbstgeniigsames
Leben gewihrleistet ist und die Verhéltnisse sich iiber-
sehen lassen (K. 4). Das 6. und 6. Kapitel handeln von der
Fléchenausdehnung des Landes und der Lage der Stadt,
das 7. bis 10. von der eistesart der Biirger und den not-
wendigen Stdnden im Staat, das 11. und 12. noch einmal
von der Lage der Stadt, soweit sie z. B. klimatisch
giinstig sein mufl, der Straflenanlage und den &ffentlichen
Gebéuden.

Mit dem 13. Kapitel werden die grundsitzlichen Er-
drterungen wieder aufgenommen, -~

Das Gliick des Daseins besteht in der Ubung der
Tugend. Die Tugend héngt ab von Natur, Gewshnung und
Vernunft. Gewdhnung und Vernunftbildung ist Sache der
Erziehung (K. 18). Die Erziehung ist im besten Staate
fiir alle gleich und nimmt auf die Bildung des Geistes ihr
hichstes Absehen. Die Erziehung bei den Spartanern, die
alles auf Krieg und Sieg stellen, ist falsch (K. 14).

Die sittlichen Tugenden sind die notwendige Voraus-
setzung der hdchsten Verstandestugend, der Weisheit. Sie
ist es allein, die uns im Verein mit den sittlichen Tugenden
ein Leben wiirdiger Mufle fithren 1ift. Darnach richtet sich
auch der folgende Erziehungsplan: Die Kultur des Strebe-
vermégens mufd der Verstandeskultur und die Sorge fiir
den Leib der Sorge fiir die Seele vorangehen, jedoch alle-
zeit in der Art, daf} das Strebevermdgen um der Vernunft
und der Leib um der Seele willen in Pflege genommen
wird. ,Denn wie der Leib seiner Entstehung nach friiher
1st als die Seele (was freilich die moderne Physiologie und
Biologie grundlos bestreitet), so ist auch der unverniinftige



260 Die Politik des Aristoteles

Teil der Seele (seiner Entwicklung nach) frither als der
vernunftbegabte, wie ebenfalls am Tage liegt. Denn die
kleinen Kinder haben gleich von ihrer Geburt an Zornes-
und Eiferaffekte, Willensregungen und Begierden, wihrend
Verstand und Vernunft ihnen naturgemiffi erst mit fort--
schreitender Entwicklung kommen (K. 15).

Da der Gesetzgeber vor allem sorgen mufl, dafd die

Leiber der aufzuziehenden Individuen eine mdglichst gute:-
Beschaffenheit erhalten, so hat er sein erstes Augenmerk
auf die Ehe zu richten und zu' bestimmen, was fiir Per-
sonen und wann sie die Ehe miteinander eingehen sollen.
Demgem#fi folgen Lehren und Weisungen fiir die staat--
liche Ehegesetzgebung (K. 16).
- Das 17. Kapitel, das letzte des siebenten Buches, be-
handelt die Aufzucht der Kinder, ihre Spiele, die Sorge-
fur ihre sittliche Reinheit, ihre Anwesenheit beim Unter-
richt der Groflen.

Das achte und letzte Buch in der uns erhaltenen
Politik des Aristoteles verbreitet sich eingehender iiber die-
Erziehung.

Die Erziehung ist im besten Staate eine oGffentliche
Sache und sollte gemeinsam sein (K. 1). Die Jugend soll
nur die sogenannten freien Kiinste lernen, aber auch von
ihnen einige nur bis zu einem gewissen Grade (K. 2). Das
3. Kapitel ergeht sich iiber Musik, Grammatik und Zeichnen.
Grammatik, d. h, Lesen und Schreiben, ist nicht blof3 des
unmittelbaren Gebrauches dieser Fihigkeiten wegen zu
lernen, sondern auch, weil man sich durch sie manche
Wissenszweige aneignen kann., Das Zeichnen soll auch den
Sinn fiir Schonheit bilden.

Das 4. Kapitel handelt von der gymnastischen Aus-
bildung. ,Gegenwirtig,“ meint unser Staatsphilosoph, ,sind
einige. von den Gemeinwesen, die den Ruf haben, am
meisten fiir die Erziehung zu tun, darauf bedacht, den
jungen Leuten die Beschaffenheit von Athleten zu geben,
und schaden dadurch der Gestalt und dem Wachstum der
Korper in gleichem Mafle. Die Spartaner dagegen haben
diesen Fehler zwar vermieden, machen dafiir aber die
jungen Leute durch harte Anstrengungen fast zu Tieren,
als ob das der beste Weg zur Tapferkeit wire. Und doch
soll, wie wir schon des ofteren hervorgehoben haben, die
Sorge des Erziehers auf diese Tugend der Tapferkeit weder



Die Politik des Aristoteles Y61

allein noch zuerst gerichtet sein. Und wollte man selbst
das Gegenteil einrdumen und sich auf den Standpunkt der-
Spartaner stellen, so erreichen sie doch tatséichlich ihren
Zweck nicht. Man sieht weder bei den Tieren noch bei
den Volkern, dafl die Tapferkeit den wildesten am meisten
eigen ist, sondern vielmehr denen mit einem gezdhmteren
und lowenartigen Charakter.... So falle denn dem sitt-
lich Schénen, nicht dem tierisch Wilden, die erste Rolle.
zu. Nicht der Wolf oder sonst ein reiflendes Tier mag-
einen schénen Kampf bestehen, sondern vielmehr der brave-
Mann,“

Es folgen drei Kapitel -iiber Musikunterricht insbe-.
sondere. Hier bricht das Werk ab.

Hiermit ist der Hauptinhalt der aristotelischen Politik.
angegeben. Suchen wir jetzt einigermaflen ihren Geist zu
erfassen, indem wir ihre leitenden Ideen hervorheben.

Da begegnet uns vor allem die Auffassung des hoch-
sten Staatszweckes. Aristoteles bestimmt ihn in Uberein--
stimmung mit der allgemeinen Lehre und dem bekannten
Axiom: suprema lex publica salus, als das Wohl oder das.
Beste der Gresamtheit. Das Elgentumhche semner Lehre-
aber ist, daf} dieses Beste in der Ubung der Tugend liegen
soll, woran er die fast paradoxe Folgerung kniipft, daf} die.
Aufgabe des Staates die Erziehung der Biirger zur Tugend
ist. ,Zweck des Staates ist,* so erklirt er, ,dafl man gut.
lebe, und alle Vereine innerhalb des Staates sind Mittel
zur Erreichung dieses Zweckes. Staat aber ist die Gemein-
schaft von Geschlechtern und Ortschaften in einem voll-
kommenen und sich selbst gentigenden Dasein. Dieses aber:
besteht, wie wir behaupten, in einem gliicklichen wund
tugendha.ften Leben. Und mithin gilt der Satz, daf} die.
staatliche Gemeinschaft der tugendhaften Handlungen_
wegen da ist und nicht des blofen Zusammenlebens wegen“:
(Pol. III, 9).

Dlese Aufstellung ist unverkennbar im Ganzen der
aristotelischen Philosophie tief begriindet. Wie nach der
Ethik X, 4, jedes geschaffene Wesen nicht schon durch
selne Natur vollkommen ist, sondern erst durch seine
Tatigkeit, die seine Anlage zur Entfaltung bringt, so be-
steht auch die Vollendung und damit die Glucksehgkelt
des Menschen in der Tatigkeit, und zwar jener, die ihm
als Mensch eigen ist (K. ) und von seiner héchsten und.



262 Die Politik des Aristoteles

edelsten Kraft ausgeht. Das ist aber die Betitigung der
hochsten und vornehmsten Tugend, der Weisheit, mit der
sich die sittlichen Tugenden verbinden (K. 6—8). Da also
die Tugend das Glick des Menschen und dieses das Ziel
des Staates ist, muf} die logische Folge sein, dafd Staatsziel
und Biirgertugend in eins zusammenfallen (ebenda, K. 10).

Daraus ergibt sich von selbst auch die weitere Folge-
rung, dafl die Erziehung der Biirger zur Tugend dem
Staate als oberste Aufgabe zufallt, Wem irgendein Ziel
als Aufgabe gewiesen 1st, der mufl auch iiber die Mittel
und Wege zum Ziele verfiigen konnen. Man wird aber
tugendhaft durch Erziehung.

Nun will Aristoteles freilich, wie wir gesehen haben,
den Staat nicht unbedingt als Erzieher: nur der beste
Staat, in dem Biirgertugend und Menschentugend eins
sind, soll es sein. Aber der beste Staat ist eben der, der
seinem Berufe am vollkommensten entspricht, und wenn es
darum fiir das Erziehungsrecht des Staates Bedingungen
und Schranken gibt, so nur insofern, als er seiner Be-
stimmung und Aufgabe nicht ganz gerecht wird., An sich
.gehort Erziehung und Lehre zu seiner Zustéandigkeit und
1st sogar seine Hauptaufgabe.

Diese Auffassung ist tatsiichlich falsch. Aber wenn
der Staat eine vollkommene Gesellschaft ist, die in ihrer
Art nichts Hoheres zuldfit, ist sie vom heidnischen Stand-
punkte aus einwandfrel. Erziehung und Lehre bedingen
als Bildungsmittel das menschliche Gliick, dessen hochster
Garant der Staat ist. Religion und Kultus waren im Heiden-
tum auch Staatssache. Es kannte keine Kirche als Lehrerin,
Auslegerin und Hiiterin einer héheren Wahrheit. Der heid-
nische Priester war nicht Lehrer, seine Aufgabe war der
Kultus, Opfer und Gebet. Das Verlangen, das Kaiser Julian
der Abtriinnige an die heidnischen Priester stellte, daf} sie
auch predigen sollten, war bis dahin unerhért (vgl. Hergen-
rother, Kgscht, I, 314). Das Glick, das der Staat durch
die Erziehung seiner Biirger schaffen soll, ist irdisch; es
gehdrt nur diesem Leben an (man vergleiche Ethik X, 7
und in der Ubers. von Rolfes Anm. X, 17). Die Kirche
fordert, dafl das zeitliche Gliick in Unterordnung unter das
‘ewige erstrebt wird. Sofern sie aber die Trennung von
‘Staat und Kirche grundsitzlich verwirft und bei der
Losung ihrer Aufgabe auf die Hilfe des Staates Wert legt,



Die Politik des Aristoteles 263

ist damit anerkannt, dafl der Staat selbst am ewigen Heile
der Untertanen, wenn auch nur in Unterordnung unter die
héhere Gewalt, mitzuwirken hat,

Gleich ideal wie die Anschauung vom Staate als Er-
zieher zur Tugend, aber richtiger als sie ist eine andere,
die uns bei Aristoteles entgegentritt, dald der Staat der
Hiiter des Rechtes sei, selbst als Staat zur Beobachtung
der (rerechtigkeit vor allen Einzelpersonen verpflichtet und
gebunden an eine ewig giiltige und von allen menschlichen
Satzungen unabhiéngige Moral, die in nichts von der pri-
vaten Moral verschieden ist.

Buch 3, Kapitel 18 der Politik lesen wir: ,Da ge-
zeigt worden ist, daf’ die Tugend eines Mannes und eines
Biirgers in dem besten Staate notwendig dieselbe ist, so
erhellt, dafl es dieselbe Weise und dieselben Mittel sind,
durch die man ein tugendhafter Mann wird und durch die
man einen Staat mit aristokratischer oder koniglicher Re-
gierung einrichten kann, und so werden es denn auch so
ziemlich dieselbe Erziehung und dieselben Gewohnheiten
sein, die den tugendhaften Mann bilden und den Mann,
der das Haupt eines Freistaates oder ein K6nig werden soll.*

Noch bestimmter aber lauten die Sitze, denen man
im 1. Kapitel des siebenten Buches begegnet: ,So sei denn
ausgemacht, dafl jedem von der Gliickseligkeit nur so viel
zuféllt, als ihm Tugend und Verstand mit entsprechender
Téatigkeit beschieden ist. ... Hieran aber schlief3t sich der
auf denselben Griinden ruhende Satz, dafl auch der beste
Staat der ist, der gliicklich ist und dem es wohl ergeht.
Gut gehen kann es aber niemandem, der nicht das Gute
tut. Wine gute Tat aber gibt es weder bei dem Kinzelnen
noch beim Staate ohne Tugend, Verstand und Klugheit.
Starkmut aber und Gérechtigkeit und Klugheit haben beim
Staate dieselbe Bedeutung und dasselbe Aussehen, wie
sie bei dem einzelnen Menschen vorhanden sein miissen,
wenn er es wert sein soll, gerecht, klug und besonnen zu
‘heiflen,“

Wir sehen, diese Gedanken enthalten die Summe
christlicher Politik, die das bekannte Axiom  ausspricht:
iustitia est fundamentum regnorum, Dafi aber die Norm
‘der Grerechtigkeit, das Recht, auf der Natur beruht, mensch-
.!icher Willkiir entriickt und iiberall und immer dasselbe
1st, sagt uns Aristoteles in der KEthik,



264 Die Politik des Aristoteles

Zu Anfang der Ethik I, 1, hat er in seiner Weise das
Problem, ob die héchsten Grundsédtze der Sitten- und
Rechtslehre positiv oder natiirlich sind, dialektisch vorge-
legt: ,Das sittlich Gute und das Recht (Aristoteles sagt :
das Schéne und das Gerechte), das die Staatswissenschaft
untersucht, zeigt solche Gegensitze und solche Unbesténdig -
keit, dafd es scheinen konnte, als ob es nur auf dem Ge-
setze und nicht auf der Natur beruht.“ Eine deutliche
Antwort auf diese Frage gibt er im 10. Kapitel des finften
Buches. Dort lesen wir: ,Das politische Recht (jenes, das
im Staate gilt, nicht jenes, das vom Staate kommt) zerfallt
in das natiirliche und das gesetzliche. Natiirlich ist jenes,
das iiberall dieselbe Geltung hat, unabhingig davon, ob es
den Menschen gut scheint oder nicht; gesetzlich jenes, das
urspriinglich gleichgiiltig ist, aber, einmal zum Gesetz er-
hoben, aufhort, gleichgiiltig zu sein, z. B. die Bestimmung,
dafi das Losegeld fir einen Kriegsgefangenen eine Mine
betragen oder dafl man eine Ziege, keine zwei Schafe
opfern soll, ferner gesetzliche Bestimmungen, die fir ein-
zelne Fille getroffen werden, wie das Giebot, dem Brasidas
zu opfern, oder solches, was den Charakter von Volksbe-
schliissen triagt.“ -

»Manche meinen aber, alles Recht sei von dieser Art,
also positives Recht, weil alles Natiirliche unbeweglich ist.
und iiberall seine Geltung behauptet — wie z. B. das Feuer
bei uns so gut brennt wie bei den Persern —, wihrend man
das Recht der Bewegung und dem Wandel unterworfen
sieht. Allein so liegt die Sache doch nicht; oder doch nur
in gewissem Sinne darf man so sagen. Bei den Gottern
freilich ist sicher die Bewegung ausgeschlossen; bei uns
Menschen gibt es dagegen wohl auch solches, was von Natur
ist, aber dem Gesetze der Bewegung untersteht gleichwohl
alles. Und doch bleibt der Unterschied zwischen dem, was
von Natur ist, und dem; was nicht von Natur ist, be-
stehen. Welches Recht aber in den Dingen, die auch anders
sein konnen, natiirlich ist und welches es nicht ist, sondern
nur auf Gesetz und Ubereinkunft beruht, obschon beides
gleichmiflig der Verdnderung unterliegt, ist von selbst ein-
leuchtend. Diese Unterscheidung gilt ja auch sonst. Die
rechte Hand ist z. B, von Natur stirker und doch mag es Men-
schen geben, die beide Hénde gleich gut gebrauchen kénnen.
Mit denjenigen Rechtsbestimmungen aber, die auf der Uber-



Die Politik des Aristoteles 265

einkunft und dem Nutzen beruhen,.verhilt es sich ahnlich
wie mit den MaBen. Die Mafle fiir Ol und Getreide sind
nicht iiberall gleich, sondern da, wo diese Erzeugnisse ge-
kauft werden, sind sie (wegen des grofleren Vorrates) grofier,
wo sie dagegen wieder verkauft werden, kleiner. Ebenso
sind die nicht natiirlichen, sondern vom menschlichen
Willen getroffenen Rechtsbestimmungen nicht allerorts die-
gelben, geradeso wie es auch die Staatsverfassungen nicht
sind, und doch ist eine allein von Natur die beste, sie mag
sich finden, wo sie will.“

Mit dem Grundsatze, dafl der hochste Staatszweck in
dem Besten der Gesamtheit liegt, ist fiir Aristoteles eine
gesunde Mittelstandspolitik gegeben. Er spricht sich dar-
iiber in einer Weise aus, die ganz modern anmutet. KEs
geschieht dies besonders im vierten Buche der Politik.

Man liest dort im 11. Kapitel: , Welches die beste
Verfassung und das beste Leben fiir die meisten Staaten
und die meisten Menschen ist, kann nach keiner Tugend
entschieden werden, die iiber die Krifte des gewohnlichen
Mannes geht, noch nach einer Bildung, die solche Natur-
anlagen und Mittel fordert, wie sie nur das Glick ge-
wahren kann, und ebensowenig nach einer Verfassung, die
man sich nach seinen Wiinschen ausmalt; man muf3 hier
vielmehr ein Leben zum Maflstabe nehmen, das fiir die
Mehrzahl erreichbar, und eine Verfassung, die fiir. die
meisten Staaten anwendbar ist.... Wenn unser in der
Ethik VII, 14, aufgestellter Grundsatz richtig ist, dafd das
gluckhche Leben in der Tugend gefunden wird, der sich
keine wesentlichen Hindernisse entgegenstellen, und dafl
die Tugend selbst in der Mitte hegt (ebenda, 1I, 5), so muf
das mittlere Leben das beste sein, d.h. ein Leben in einer
fiir jeden erreichbaren Mitte. Und diese Bestimmungen
miissen wie fiir den Staat, so auch fir die Verfassung
gelten, die gleichsam sein Leben ist.

,HEs gibt nun in allen Staaten drei: Klassen von
Burgern sehr reiche, sehr arme und solche, die zwischen
beiden in der Mitte stehen, Da also die Voraussetzung gilt,
daf das Gemifigte und das Mittlere das Beste ist, so
sieht man, dafl auch in bezug auf die Vermogensverhalt—
nisse der mittlere Besitz von allen der beste ist (vgl. das
Schriftwort: Mendicitatem et divitias ne dederis mihi:
tribue tantum victui meo necessaria, ne forte satiatus illi-



266 Die Politik des Aristoteles

cear ad negandum, et dicam: Quis est Dominus? aut ege-
state compulsus furer, et periurem nomen Dei mei. Prov. 30,
8 5q.); ein solcher Vermogensstand gehorcht am leichtesten
der Vernunft. Dagegen fillt es dem iiberméflig Schénen
oder dem iiberméfiig Starken oder dem Manne von sehr
hoher Geburt oder dem tiberméfig Reichen und denen, die
das Gegenteil davon sind, dem iiberméfiig Armen oder
iiberméfig Schwachen oder dem sehr Niedrigen und Ver-
achteten, schwer, der Vernunft zu folgen. Jene werden
tibermiitig und schlecht im groflen, diese tiickisch wund
schlecht im kleinen und Ubermut auf der einen und Ticke
auf der anderen Seite sind es ja, woraus alle ungerechten
Handlungen entspringen.“

pTerner sind sie im Gremeindekollegium und im Senat
die schlechtesten Mitglieder, was beides die Staaten in
Schaden bringt.“ .

n,Zudem besitzen diejeniger, die sich eines Ubermafies
von Glicksgiitern, von Macht, Reichtum, Anhang u. dgl
erfreuen, weder Neigung noch Einsicht genug, um anderen
zu gehorchen — und das haftet ihnen schon von Haus aus
als Kindern an; denn verzirtelt, wie sie sind, koénnen sie
sich nicht einmal in der Schule an Folgsamkeit gewéhnen;
umgekehrt sind diejenigen, die an diesen Dingen iiber-
méfigen Mangel leiden, iibertrieben unterwiirfig. TUnd so
kénnen die einen nicht befehlen und nur in sklavischer
Weise gehorchen und die anderen kénnen keiner Art von
Befehl gehorchen wund selbst nur in despotischer Weise
befehlen. Und das gibt dann einen Staat von Knechten
und Herren, aber kein Gemeinwesen von freien Ménnern,
gibt einen Staat, wo die einen Neider, die anderen Ver-
dchter sind, und so einen Zustand, der von Freundschaft
und staatlicher Gemeinschaft das gerade Gegenteil ist.
Gemeinschaft ist Freundschaft, mit Feinden mag man nicht
einmal iiber dieselbe Strafle gehen.“

,Nun will aber ein Staat moglichst gleiche und gleich-
gestellte Biirger haben und das findet sich am meisten bei
dem Mittelstande. Der Staat aber, dessen Zusammensetzung
man fiir eine natiirliche erkliren kann, mufd am besten
regiert sein.%

oAuch ist in den Staaten die Existenz dieser Art
Biirger am meisten gesichert. Sie begehren weder selbst
nach fremdem Gute wie die Armen, noch begehren andere



Die Politik des Aristoteles 267

nach ihrem Besitze wie die Armen nach dem der Reichen.
Und so bringen sie, weil sie weder den anderen nachstellen
noch andere ihnen, ohne Fahrnis ihre Tage zu. Darum
hatte Phokylides wohl recht, zu sagen und zu wtinschen:

Viel Gutes hat der Mittelstand,
Zu ihm mocht’ ich im Staat gehoren.

,HEs liegt mithin am Tage, dafl auch die Gremeinschaft,
die auf dem Mittelstande fufit, die beste ist, und dafd solche
Staaten sich in der Moglichkeit befinden, eine gute Ver-
fassung zu haben, in denen der Mittelstand stark vertreten
ist und die beiden anderen Klassen oder doch eine von
ithnen womdglich an Stérke iibertrifft. Denn er gibt nach
der Seite, auf die er sich stellt, demn Awusschlag und ver-
hindert den Aufstieg der Extreme. Daher ist es das grofite
Gliick, wenn in einem Staate die Biirger ein mittleres und
ausreichendes Vermdgen haben, weil da, wo die einen sehr
viel und die anderen nichts besitzen, entweder die ex-
tremste Demokratie einreift oder reine Oligarchie oder
Tyrannis,“

y,Nur ein Staat aus solchen mittleren Existenzen wird
von keinem Aufruhr heimgesucht oder ist doch der Getfahr
von Aufstinden wund Zwisten unter den Biirgern am
wenigsten ausgesetzt. Eben deshalb haben auch die grofien
Staaten, die einen zahlreichen Mittelstand besitzen, weniger
von Aufstinden zu leiden. In den kleinen Staaten geschieht
es leicht, dafl die ganze Bevolkerung in zwei Klassen zer-
fillt, so daB keine Mitte bleibt, sondern sozusagen alle-
entweder arm oder reich sind. Der Mittelstand 1st es auch,
dem es die Demokratien zu verdanken haben, dafl sie fester
und dauerhafter sind als die Oligarchien. In ihnen ist dieser
Stand zahlreicher und in gréflerem Umfang an den besseren
Amtern beteiligt, und wo er fehlt und das Proletariat
iberwiegt, gibt es Ungliick und gehen die Staaten schnell
zugrunde.“ :

,HBs mufl auch als ein Zeichen fiir die Richtigkeit.
unserer Auffassung gelten, dafl die besten Gesetzgeber aus
dem biirgerlichen Mittelstande waren (deren Sympathie fiir
diesen Stand ihre Gesetzgebung beeinflussen mufite). Zu
lhm gehorte Solon, wie seine Dichtung verrat, und Lykurg,
der kein Kénig war, und Charondas und fast alle anderen.
Hieraus erklirt es sich auch, weshalb die meisten Staaten



268 Die Politik des Aristoteles

Demokratien und Oligarchien sind. Weil der Mittelstand in
ihnen oft wenig zahlreich ist, so wird es, mdgen nun die
groflen Vermdgen oder das Volk das Ubergewicht haben,
jedesmal der aufisrhalb der Mitte stehende Teil sein, der
die Regierung an sich bringt, so dafl sie entweder dem
Demos, dem grofden Haufen, oder wenigen potenten Minnern
zufdllt. Zudem ist es eine natiirliche Folge der inneren
Stiirme und Kimpfe zwischen dem Volke und den Reichen,
dafl diejenige von beiden Parteien, der es gliickt, iiber die
andere Herr zu werden, keine Verfassung einfiihrt, die auf
‘Gemeinschaftlichkeit und Gleichheit beruht, sondern viel-
mehr das Ubergewicht im Staate als eine Art Siegespreis
fiir sich selbst in Anspruch nimmt und hier einen Volks-
staat, dort eine Oligarchie errichtet. Auch haben die beiden
Staaten (Sparta und Athen), die die Hegemonie iiber
Griechenland behaupteten, in den anderen Staaten mit
Riicksicht auf ihre eigene Verfassung Demokratien oder
Oligarchien eingefiihrt, indem sie nicht den Nutzen dieser
Staaten, sondern ihren eigenen verfolgten.*

,Aus diesen Ursachen ist die mittlere Verfassung
entweder niemals oder selten und nur in wenigen Gtemein-
‘wesen verwirklicht worden. Ja, es ist bei den Staatsange-
horigen bereits Sitte geworden, die Gleichheit nicht einmal
mehr zu wollen, sondern entweder nach der Herrschaft zu
trachten oder sich ihr geduldig zu unterwerfen.“

Diese Ausfiihrungen tiiber den Mittelstand schliefdt
Aristoteles in einer Weise, dafl man sieht, wie auch die
mittlere Verfassung, d. h. jene, wo die Regierung méglichst
beirn Mittelstande liegt, ihm als die beste und als die
‘wahre Aristokratie gilt. Der Schlufd des 11. Kapitels lautet
nédmlich folgendermafien : _

»Hieraus erhellt, welches die beste Verfassung und
‘warum sie es ist. Was aber die anderen Verfassungen an-
geht, die mancherlei Demokratien und Oligarchien, so ist
die Frage, welche als erste und welche als zweite, dritte
usw, gelten soll, nach der Beschreibung der besten Ver-
fassung unschwer zu beantworten., Es mufl diejenige not-
wendig besser sein, die ihr am nichsten, und diejenige
schlechter, die weiter von der Mitte steht, es sei denn, daf
man die Frage nach den besonderen Umstinden zu ent-
scheiden hitte. Denn oft liegen die Dinge so, dafl, wo eine
andere Verfassung an sich zwar den Vorzug verdiente,



Die Politik des Aristoteles 269

dennoch das betreffende Gemeinwesen minder gut mit ihr
beraten wiire.*

Aristoteles stimmt also fiir die Mitte, die aurea medio-
critas, nicht blof im 6konomischen Sinne, sofern ein mdog-
lichst grofler Prozentsatz der Staatsbiirger ein mittleres
Vermdégen besitzen sollte, sondern auch im politischen
Sinne, sofern am besten weder eine kleine Zahl Reiche
noch eine grofe Zahl Arme, sondern der Mittelstand re-
giert. KEr rdumt also der Forderung: gleiches Recht fiir
alle, so viel ein, als moglich ist, Ein absolut gleiches Recht
fiir alle lehnt er ab und will statt dessen gleiches Recht
fiir Gleiche. In der Ethik, da, wo er von der Gerechtig-
keit handelt, spricht er sich hieriiber in folgender Weise
aus: ,Sind die Personen sich nicht gleich, so steht ihnen
auch nicht Gleiches zu. Gerade daher kommen Streit und
Anschuldigungen, wenn entweder Gleiche nicht Gleiches
oder nicht Gleiche Gleiches erlangen und genieflen. Das
ergibt sich auch aus dem Moment der Wiirdigkeit. Denn darin,
dal eine gewisse Wiirdigkeit das Richtmafl der distribu-
tiven Gerechtigkeit sein mufl, herrscht allgemeine Uber-
einstimmung. Nur versteht nicht jeder unter Wirdigkeit
das namliche, sondern die Demokraten finden sie in. der
persdnlichen Freiheit, die oligarchisch Gesinnten im Besitz
oder im Adel, die Aristokraten dagegen in der Tugend
oder Tiichtigkeit“ (V, 6).

Auf die Seite der letztgenannten, der Aristokraten,
tritt mit Recht, unbeschadet seiner freiheitlichen und volks-
freundlichen Gesinnung und unbeschadet der Vorziige, die
er dem Adel und Reichtume zuerkennt, auch Aristoteles.

,Die Verfassung“ schreibt er in der Politik IV, 7,
,die wir in den ersten Erdrterungen (im dritten Buche der
Politik) behandelt haben, heifle mit Recht Aristokratie. Nur
die Staatsform, wo die Obrigkeit aus den tugendhaftesten
und somit schlechthin besten Minnern besteht, nicht aus
solchen, die nur beziehungsweise gut sind, verdient ge-
rechterweise diesen' Namen., Nur in der Aristokratie ist
guter Mensch und guter Biirger schlechthin eins, wihrend
die Minner, die in anderen Staaten als gut gelten, das nur
im Verhiltnis zu deren jeweiliger Verfassung sind. Gleich-
wohl gibt es noch einige Formen, die sowohl von der
Oligarchie als auch von der sogenannten Republik, dem
Freistaate, verschieden sind und Aristokratien heiflen. Man

Divus Thomas IV, (Jahrbuch fiir Philosophie ete, XX XI.) 19



270 Die Politik des Aristoteles

wihlt da die Staatspersonen nicht nur mit Riicksicht auf
Reichtum, sondern auch auf Tugend. Und diese Staatsform
mag mit Recht von beiden unterschieden werden und ari-
stokratisch heifSfen. Denn auch in den Staaten, die nicht
gemeinsam oder von Staats wegen fiir die Tugend der
Biirger Sorge tragen, gibt es doch immer Minner, die ge-
achtet und als tugendhaft bekannt sind. Wo nun die Ver-
fassung in den Bestimmungen tiiber die Wahl der Magi-
strate auf den Reichtum, die Tugend und das Volk Riicksicht
nimmt, wie in Karthago, ist sie aristokratisch. Und wo sie,
wie die Verfassung der Lazeddmonier, nur auf Zweierlei,
die Tugend und das Volk, sieht, da ist auch eine Mischung
dieser beiden gegeben der Demokratie und der Tugend.*

Gehen wir jetzt von der Frage der Verfassung zu der
anderen von der Grofle des besten Staates iiber.

Schon vorhin hérten wir den Philosophen sagen, daf’
ein staatliches Gremeinwesen fiir eine breite Schicht mitt-
lerer Existenzen Raum lassen miisse und deshalb nicht zu
klein sein diirfe, aber noch frither vernahmen wir, dafi es
mit Riicksicht auf seine Aufgabe auch nicht zu grofl und
volkreich sein dirfe.

In dem kleinen Griechenland hatte es bis dahin eine

rcBe Zahl von Staaten gegeben und erst die mazedonische

Herrschaft unter Philipp und Alexander lief3 ihnen vielfach
nur noch einen Schein ihrer Selbsténdigkeit. Athen hat
trotz seines winzigen staatlichen Umfanges voriibergehend
die Stelle der ersten Grolimacht behauptet; jedenfalls hat
es der Welt fiir immer den Stempel seines Geistes aufge-
driickt und Europa die hohere Kultur gegeben.

Die Griechen kannten kein Nationalititsprinzip und

gaben mit Recht den Satz: eine Nation ein Staat, nicht zu.
Darubel kam freilich ihre Widerstandskraft nach aufen,
wenn auch nicht nach innerer Notwendigkeit, so doch bat-
sichlich zu kurz. Nur einer besonderen Figung ist es zu
danken, dafl sie in den Perserkriegen ihres Haders und
ihrer Rlvahtat so weit vergafien, um sich gemeinsam zur
Wehr zu setzen, und erst nach anderthalb Jahrhunderten
wurden sie durch eine auswirtige Macht, Mazedonien, zum
Angriff gegen die asiatische Unkultur Ausammengeschlossen

So lange der Pazifismus noch nicht aligemein durch-
gedrungen und der Weltfriede durch solidarisch verbind--
liche Vertrige der Volker und Michte gewihrleistet ist,



Die Politik des Aristoteles 271

werden die Volker einer und derselben Nation vielleicht
am besten, aut wahrhaft foderalistischer Grundlage, unter
einen gemeinsamen kriegerischen Oberbefehl gestellt.

In wunserer deutschen Geschichte haben wir durch
tausend Jahre ein einiges Konigtum gehabt. Aber abge-
sehen davon, dafl es auf der Wahl der Kurfiirsten als Ver-
treter der Stimme beruhte, lief} es diesen Stimmen, auch
Im weitesten Umfange ihre Selbstindigkeit unter ange-
stammten Herzogen und ihre Eigenart. In bezug auf die
Gewalt im Kriege stand es hinter dem Haupte des neuen
Deutschen Reiches zuriick, das, laut der Verfassung, bei
drohender Invasion, selbst ohne den Bundesrat das Volk
zu den Waffen ruft.

Hiernach wollen wir einiges iiber die Stellung des
Aristoteles zu dem Militarismus seiner Zeit vernehmen,
den er scharf verurteilt: |
_ -Mancherorts“, schreibt er Pol. VII, 2, ,lauft die ganze
Einrichtung des Gemeinwesens darauf hinaus, die Nachbarn
zu knechten. Wenn man darum auch sagen mufl, dafl in
den meisten Staaten die Mehrzahl der gesetzlichen Amnord-
lungen bunt durcheinander gewiirfelt ist, so lassen sie
doch, wo sie einmal einen einheitlichen Zweck verfolgen,
lmmer die Absicht der Unterjochung gegeniiber den Nach-
barn erkennen. So ist in Lazedimon und auf Kreta sozu-
Sagen die ganze KErziehung und Gesetzgebung auf den
Krieg eingestellt. Auch steht bei allen Volkern der Bar-
b&renwelt, die es verstehen, kriegerische Vorteile fiiber
&ndere zu erringen, diese Kunst in hohen Ehren. So ist es
Z. B. bei den Szythen, Persern, Thraziern und Kelten der
F.all. In einigen Staaten gibt es sogar bestimmte Gesetze,
d}e zu dieser Tugend anfeuern sollen. So hort man, daf in
had‘thago die waffenfihigen Minner mit so vielen Ringen de-
koriers werden, als sie Feldziige mitgemacht haben. Friiher
gab es auch in Megara ein Gresetz, wonach jeder Mann, der
Noch keinen Feind getdtet hatte, eine Halfter tragen
Mufite, Bei den Szythen durfte bei einem bestimmten Feste
"lemand, der noch keinen Feind erschlagen hatte, aus dem
Umkreisenden Becher trinken, und bei dem Kkriegerischen

olke der Iberier setzte man einem Verstorbenen so viele

belisken um sein Grab, als er Gegner im Felde erlegt
}atte. Und so ist noch manches von dieser Art hier und
@0rt in Bréuchen und (esetzen erhalten.®

19*



272 Die Politik des Aristoteles

»,Und doch wird jeder, der sehen will, es fiir die drgste
Ungereimtheit halten, wenn ein Staatsmann die Aufgabe
haben sollte, sich mit méglichstem Raffinement zum Herrn
und Gebieter seiner Nachbarn zu machen, mdgen sie wollen
oder mnicht, Denn wie konnte etwas Obliegenheit eines
Staatsmannes oder Gesetzgebers sein, was nicht einmal
gesetzlich ist? Und es ist nicht gesetzlich, wenn man nicht
rein nach der Richtschnur der Gerechtigkeit handelt,
sondern daneben auch von der Herrschaft und Gewalt einen
ungerechten Gebrauch macht; aber die Oberhand gewinnen
kann man auch, ohne das Recht auf seiner Seite zu haben.
Aber man greift ja auch bei keinen anderen Berufen zur
rohen Gewalt. Kein Arzt und kein Steuermann hilt es fir
seine Aufgabe, die Patienten oder die Passaglere zu tiber-
listen oder zu vergewaltigen. Allein die meisten Menschen
halten, scheint’s, Despotismus fiir Staatsweisheit und schiimen
sich nicht, gegen andere ein Verfahren in Anwendung zu
bringen, das man sich selbst gegeniiber nicht gerecht und
nicht niitzlich finden wiirde. Wo es um sie selber geht,
soll gerechtes Regiment walten, aber wo es andere betrifft,
fragen sie nach keiner Gerechtigkeit.*

»Und gewifd diirfte doch auch ein Staat fir sich allein,
selbstverstandlich mit guter Verfassung, gliicklich sein
kénnen, dessen Hinrichtungen auf keinen Krieg und keine
Eroberungen eingestellt sind.“

,50 sieht man denn, daf} zwar alle auf den Krieg be-
rechneten oOffentlichen Einrichtungen und Vorkehrungen
recht und gut sind, aber sie diirfen nicht Selbstzweck sein,
sondern nur Mittel zum Zweck. Der rechte Gesetzgeber wird
sein Absehen darauf richten, wie Staat und Biirger einen
moglichst hohen Grad von Tugend und Gliick erreichen.“

Auf den Militarismus ist Aristoteles als echter Philo-
soph #duflerst schlecht zu sprechen, und darum richtet er
wider ihn immer wieder von neuem die scharfen Pfeile seiner
Kritik, Im 14. Kapitel des siebenten Buches schickt er sich an,
von der staatlichen Erziehung zu reden, und hier sucht er
selnen antimilitaristischen Standpunkt aus den letzten
Griinden zu rechtfertigen., Die psychologische Orientierung
lehrt uns, daff im Menschen der Verstand das Hochste ist:
80 mufl denn auch die Tétigkeit nach dem Verstande, das
Geistesleben und das geistige Schaffen, seine vornehmste
Aufgabe sein, in deren Dienst auch der Staat sich stellen muf,



- Die Politik des Aristoteles 9273

,in jedermann,“ sagt er, ,der strebt und sich be-
miiht, stellt allezeit dasjenige obenan, dessen Erreichung
dem hdochsten seiner Vermdgen zukommt. Das ganze Leben
teilt sich in Arbeit und Mufle, in Krieg und Frieden,
gerade so wie die einzelnen Tétigkeiten in solche, die not-
wendig und niitzlich, und in solche, die schén und in sich
wertvoll sind, zerfallen. Hier muf} dieselbe Schétzung gelten
wie bei den Seelenvermogen und ihren Tétigkeiten: man
wihlt also den Krieg um des Friedens willen, die Arbeit
um der Mufle willen und das Notwendige und Niitzliche
um des sittlich Schoénen willen.“

y,Der Staatsmann hat mithin bei der Gesetzgebung
zwar alles ins Auge zu fassen und sowohl die Seelen-
vermOgen wie ihre Verrichtungen zu beriicksichtigen, aber
vor allem mufl er doch auf das Bessere und die Ziele sein
Absehen nehmen. Ebenso hat er es mit den Lebensweisen
und der Anordnung der verschiedenen Tétigkeiten zu halten.
Denn man muf zwar arbeiten und Krieg fithren konnen,
aber noch mehr in Frieden zu leben und edler Mufle zu
pflegen verstehen und die Biirger miissen zwar auch das
Notwendige und Niitzliche tun konnen, aber noch viel
mehr alles, was sittlich schén ist. Das sind denn auch die
leitenden Gresichtspunkte, nach denen sowohl die Kinder
erzogen werden miissen wie auch die iibrigen Lebensalter,
soweit sie noch der Erziehung bendtigen.“

,Im Gegensatze hierzu kann man sehen, wie die
Staaten in Griechenland, die zur Zeit den Ruf geniefien,
die beste Verfassung zu besitzen, und die Urheber dieser
Verfassungen weder ihre Verfassungsbestimmungen auf das
beste Ziel bezogen noch ihre Gesetze und ihre Krziehungs-
methode auf die Erwerbung aller Tugenden insgesamt ge-
richtet haben. Sie sind ungeschickt genug nach Seite der
Tugenden entgleist, die opportun erscheinen und unmittel-
bar praktische Vorteile versprechen. Und wie die Gesetz-
geber haben es auch einige spitere Schriftsteller gemacht :
sie erheben die Verfassung der Spartaner mit Lob und be-
wundern den Gesetzgeber, der bei seinen Verordnungen
immer das Ziel im Auge behalte und alles auf die Macht
und den Krieg berechne.“

,Und doch lassen diese Einrichtungen sich auf be-
grifflichem Wege mit Leichtigkeit als verfehlt erweisen
und ebenso hat die jiingste Erfahrung sie desavouiert. So



974 Die Politik des Aristoteles

wie die meisten Menschen iiber die Menge herrschen wollen,
um einen gréfleren Aufwand machen zu kénnen, scheint auch
Thibronmitallenanderen, dieiiberdieVerfassung der Spartaner
schreiben, ein Bewunderer ihres Gresetzgebers zu sein, weil
sie sich gegen Gefahren im voraus geubt und damlt eine
ausgebreitete Herrschaft erworben haben. Dennoch ist klar,
dafd die Spartaner, da es jetzt mit ihrer Herrschaft vorbei
18t, nicht gliicklich sind und 1hr Gesetzgeber nicht gut
war. Ks wire aber auch ldcherlich, dafl sie seine Gesetze
behalten hiitten und dann doch, obwohl sie nichts an ihrer
Befolgung hinderte, des sittlich schonen Lebens verlustig
gegangen wiren. “

»Auch iiber die Herrschaft, die der Gesetzgeber be-
vorzugen soll, haben sie keine richtige Vorstellung, Freien
Ménnern zu befehlen, ist schoner und erfordert mehr
Tugend, als iber Sklaven ein Herrenregiment zu fithren.*

,Man darf auch einen Staat nicht darum fir wahr-
haft gluckhch halten und seinen (resetzgeber loben, weil
er die Biirger darin getibt hat, die Nachbarstaaten zu be-
zwingen und zu unterjochen. Offenbar mufl ja dann auch
jeder Biirger, der in der Liage dazu ist, versuchen, sich
zum Herrn iiber sein eigenes Vaterland aufzuwerfen. Das
ist es ja, was die Spartaner dem Konig Pausanias so ver-
argen, der doch in so hohen Ehren stand.“

,50 sind denn solche Ideen und solche Gesetze alle
zusammen weder staatsklug noch niitzlich noch recht. Der
Gesetzgeber mufl den Seelen der Menschen nur die Ge-
sinnungen einpflanzen, die dem Privatmann und dem Staate
zum besten dienen.“ i

,Auch soll man auf die Ubung in Waffen nicht des-
halb Bedacht nehmen, um andere, die es nicht verdienen,
zu knechten, sondern der Zweck soll erstlich sein, nicht
selbst von anderen geknechtet zu werden, sodann zweitens
die Hegemonie zum Besten der Beherrschten, nicht behufs
allgemeiner Knechtung zu erlangen, endlich drittens ein
Herrenregiment iiber die zu gewinnen, die es verdienen,
Sklaven zu sein.“

,Vernunft und Erfahrung bezeugen gemeinsam, dsf
der Gesetzgeber sich bestreben soll, die Kriegs- wie die
sonstige Gresetzgebung ganz und gar den Interessen des
Friedens und der Mufie dienstbar zu machen. Die Staaten
mit ausgesprochener militaristischer Richtung bleiben



Die Politik des Aristoteles 97h

meistens, solange sie Krieg fiihren, wohlbehalten, gehen
aber nach Erlangung der Herrschaft zugrunde. Sie ver-
lieren im Frieden wie das Eisen ihre Stahlung und daran
ist der Gesetzgeber schuld, der sie mnicht zu der Fihigkeit
erzogen hat, edler Mufle zu leben. —

Die grofien, stehenden Heere oder, was dasselbe ist,
den bewaffneten Frieden kannte die Vorzeit und kennt
also auch die Politik des Aristoteles nicht. Diese Einrich-
tung ist erst die Errungenschaft der letzten anderthalb
Jabrhunderte. Dagegen ist freilich wahr, dafl er fir
die allgemeine Wehrpflicht eintritt, allgemein, sofern
sie alle wirklichen Staatsbiirger umfaf}t. Nicht blof} die
Sklaven scheiden aus, sondern- auch die Handwerker,
Héndler und Bauern, die keine Vollbiirger waren, Aristoteles
weily also von keinen drei Stinden: Lehrstand, Wehrstand
und N#hrstand, sondern nur ven einem, dem Wehrstand.
Doch horen wir ihn dariiber zum Schlusse wieder selbst.
Nachdem er VII, 8 der Politik zwischen formlichen Teilen
des Staates und bloflen Stiicken, ohne die er nicht be-
stehen kann, unterschieden hat, bestimmt er die Zahl dieser
letzteren, um in ihnen und aus ihnen auch die sogenannten
Teile oder Stinde zu finden. Die Stiicke, ohne die kein
Staat bestehen kann, richten sich nach seinen Aufgaben.
nDiese Aufgaben,“ schreibt er, ,beziehen sich auf folgende
unentbehrliche Dinge: 1. Unterhalt, 2. Kiinste und Hand-
werke, 3. Wehr und Waffen — denn die Glieder einer GGe-
meinschaft bediirfen ihrer nach innen zur Behauptung der
Auktoritit gegen unbotmifige Untertanen und nach aufen
zur Abwehr ungerechter Angriffe, 4. ein bestimmtes
Maf} finanzieller Aussteuer fiir die Bediirfnisse im Innern
und die Kosten vorkommender Kriege, 5. oder eigentlich
erstens die Besorgung des Gottesdienstes, des sogenannten
Kultus, endlich 6., was das notwendigste von allem ist,
Behorden zur Entscheidung iiber das, was das Staatswohl
erheischt, und iiber die Rechtsstreitigkeiten der Biirger“
(K. 7).

)Hiernach entscheidet- er im 8. Kapitel die Frage iiber
das, was er die Teile des Staates mennt. Im besten Staate
diirfen die Biirger keine Handwerker, Bauern oder H#ndler
sein, ,Da aber“, heifit es weiter wortlich (wie die Obliegen-
heiten der genannten Klassen, ebenso), ,auch der Waffen-
dienst, die Beratung des gemeinen Wohles und die Recht-



276 Die Politik des Aristoteles

sprechung unter die Staatsaufgaben fallen, ja vorziiglich
als Teile des Staates anzusehen sind, soll man da auch sie
trennen qder sie denselben Hénden anvertrauen? Zweifellos
miissen sie in einer Weise denselben Personen zugeteilt
werden und in anderer Weise verschiedenen Personen: ver-

schiedenen, sofern beide Funktionen — auf der einen Seite
der Watfendienst, auf der anderen die Rats- und Gerichts-
geschéfte — je eine andere Reife erfordern, denselben,

sofern Leute, die imstande sind, Gewalt zu gebrauchen und
Widerstand zu leisten, sich nicht dazu verstehen werden,
immer nur zu gehorchen. Die Herren der Waffen sind auch
Herren tiber Bestand und Nichtbestand der Verfassung. So
bleibt denn nur iibrig, diese Funktionen den nédmlichen
Hénden anzuvertrauen, jedoch nicht gleichzeitig, sondern
da sich naturgemdfl die Kraft bei den jiingeren und die
Klugheit bei den é&lteren Leuten findet, so empfiehlt es
sich und ist es erspriefilich, wenn die gedachten Obliegen-
heiten auch entsprechend unter beide verteilt sind und es
so formliches Recht ist. Auch der Grundbesitz mufl selbst-
versténdlich in ihren Hénden sein. Denn die Biirger miissen
wohlhabend sein und sie sind die Biirger. .. .“

pNun i1st von den aufgezihlten Klassen noch die der
Priester iibrig. Awuch iiber ihre Stellung im Staate kann
kein Zweifel sein. HEs geziemt sich, daf} die Gotter ihre
Verehrung von den Biirgern empfangen. Da aber die
Biirgerschaft in zwei Abteilungen zerfillt, die bewaffnete
Macht und die Berater des Staates, und angemessenerweise,
die den Gottesdienst versehen und so mit Ehren zur Ruhe
gesetzt werden, die wegen ihres Alters von den o6ffentlichen
Geschiiften zuriickgetreten sind, so werden sie es sein
miissen, die man fiir die heiligen Dienste bestellt.“




	Die Politik des Aristoteles

