Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Die Motio divina

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

244 " Die Motio divina

DIE MOTIO DIVINA

DER NATURLICHEN UND UBERNATURLICHEN TﬁGENDEN
UND DER GABEN DES HL. GEISTES

Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM O. S. B.

Der Tugendhabitus der natiirlichen Tugenden ist nicht
schlechthin notwendig zur Setzung jenes Aktes, der
auf das vernunftgemifie Gute geht. Die entgegengesetzte
Annahme wiirde ja die gréfiten Irrttiimer im Gefolge haben:
den, daf die Habitus (Fertigkeiten) dem Menschen aner-
schaffen werden miifiten, was sich als nicht verwirklicht
leicht aus der Erfahrung nachweisen lifit; den anderen,
dafl der Vernunftwille aus sich keine natiirliche Hinordnung
auf das ithm proportionierte Gute besifie; was dann weiter
die Folgerung ergeben wiirde, daf} die Tugendhabitus sich
als etwas der Natur Widersprechendes darstellten. Thomas
lehrt also mit gutem Grund: ,(morales actus) quandoque fiunt
ex passione, quandoque autem ex habitu, quandoque autem
ex potentia nuda, ut patet in his, qui ex iudicio rationis
aliquid operantur, antequam habeant habitum (2. 2, q. 171
a. 2 ad 1). Aus dem Gesagten folgt, dafd der Vernunftwille
schon von sich aus eine Disposition wie zu dem ihm
entsprechenden Objekte, so auch zu dem subjektiven
Akte hat, in dem er sich zu jenem Objekte hinbewegt. Aber
diese Disposition besagt keinen vollkommenen Zustand
im Vernunftwillen riicksichtlich der Selbsthewegung
zu seinem Akte. Die Proportion zwischen dem Beweg-
baren, nimlich der Potenz, wie sie zum Akte iibergehen
kann, und dem Bewegenden, das ist derselben Potenz,
insofern sie als Lebenspotenz unter der motio primi motoris
sich selber in Akt iiberfithren kann, ist erst jene Pro-
portion, die nur das Fundament fiir die tatsiichliche Be-
wegung und den mdoglichen Akt schafft. Diese Proportion
driickt an sich noch nicht aus, ob das Bewegbare hurtig
oder schwerfdllig, mit Sicherheit auch bei vorliegenden
Hindernissen, freudig oder mit Kampf gegen Unlust be-
wegt werde. Sie schliefit direkt aus, dal das Bewegbare
sich so bewegen lasse, wie ein Bewegbares lebendiger Natur
durch die Gewohnheit eine Richtung, beziehungs-
weise der Bewegung im Akte eingepflanzt erhilt. Ja, diese
Proportion im Menschen, beziehungsweise des Vermdogens
elnerselts und des auf das vernunftgemifie Gute gerichteten



Die Motio divina 2456

Aktes anderseits fiir sich allein genommen deutet an
(in obliquo), dall das Bewegbare, der Vernunftwille, weil
er mit dem sinnlichen Vermégen organisch zu-
sammenhiéngt, auf Hindernisse stolen werde, so dafl seine
Existenz entweder in Frage komme oder doch nicht so leicht
realisiert werde.

Wir haben also in der angegebenen Proportion noch
keine Proportion, die ein Verhéltnis der Vollkommen-
heit der Naturpotenz zu ihrem der objektiven Richtung
nach eindeutig bestimmten Akte unter der Riicksicht. der
Setzung dieses Aktes wire; denn sonst wiirde ja dieser
Akt hurtig, freudig und regelmaflig gesetzt werden koénnen.
Jenes vollkommene Verhédltnis scheint aber nétig
zu sein; denn ohne dieses scheint die Erreichung des finis
ultimus, der von der konstanten Erfiillung des vernunft-
gemifl Guten abhéngt, nicht geniigend gesichert. Hs ist
nun auch sofort klar, dafl das besagte vollkommene Ver-
haltnis als Konsequenz nur etwas innerhalb des Vernunft-
willens Liegendes ergeben kann. Denn die objektive
Richtung auf das vernunftmifige Gute kann ja gar nicht
vervollkommnet werden, und die motio primi motoris be-
zieht sich auf den Akt nur unter der Riicksicht des phy-
sischen Seins, kann also nicht ein Verhiltnis schaffen,
wie es der Akt fordert, insofern seine Setzung gerade diese
bestimmte Setzung, das heift Setzung mit Kinhaltung der
vernunftgemifen Ordnung sein soll. Deshalb kann sie nicht
in Frage kommen, wo es sich um die Herstellung eines voll-
kommenen Verhiltnisses riicksichtlich des reduplikativ ge-
fafiten guten Aktes handelt. Uberdies fordert doch die an-
gegebene mangelhafte Proportion, die im Subjekte liegt,
soll sie formell vervollkommnet werden, ebenfalls eine
im Subjekte den Ausbau herstellende Entitit. Es kann
also die motio primi motoris unmdoglich das sein, was die
in der angegebenen Proportion steckende Unvollkommenheit
behebt, Hs kann das nur eine das Vermdgen affizierende
Eigenschaft, Qualitit sein, die dasselbe sich selber gegen-
iiber unter der anderen Beziehung, daf} es sich anch selber
(sub motione primi motoris) bewegt, genau oder voll-
kommen proportioniert macht, so dafi der Bewegung vom
Vermoégen aus ohne weiteres, eben als einer Bewe-
gung, entsprochen werde, Denn Bewegung, aktiv ge-
nommen, besagt ja aus sich auf der anderen Seite den



246 Die Motio divina

passiv zu nehmenden motus. Hat nun das Vermdgen die
naturgeméfle Hignung, jene Vervollkommnung seiner selbst
in sich einmal zu haben, so ist es klar, dafl dieselbe in
ihm als etwas der Ordnung oder der Natur nach Friiheres
liegen mufd. Das Vermdgen mufl die Fahigkeit und die Hin-
ordnung darauf haben, jene vervollkommnende Eigenschaft
sich selber zu erwerben: das kann aber nur durch wieder-
holte Akte geschehen. Diese ergeben am Knde jene Ver-
kommnung als habituellen und relativ vollkommenen Zu-
stand, den wir als Tugendhabitus bezeichnen. KEs trifft
also auch in der natiirlichen Ordnung zu, was Thomas,
beziiglich des iibernatiirlichen Gebietes als Notwendig-
keit hinstellt: ,oportet igitur inesse homini perfectiones,
secundum quas sit dispositus ad hoe quod divinitus
moveatur* (1. 2. q.. 68 a. 1). Und der eigentliche Grund
ist, dafl ohne solche Habitus ein bene moveri a motore
nicht moglich ist: ,Manifestum est autem quod omne quod
movetur necesse est proportionatum esse motori; et haec est
perfectio mobilis, in quantum est mobile, dispositio qua
disponitur ad hoc quod bene moveatur a suo motore* (1. 2.
q. 68 a. 1). |

Wie verhélt es sich nun, wenn {iiber die natiirliche
das vernunftmifliige Gute umfassende Ordnung hinaus der
Vernunftwille zu jenem Guten bewegt werden soll, das in
Proportion steht zu einem wesentlich neuen Ziele, das
kein anderes sein kann, als die Gottheit, wie sie fiir sich
selber unmittelbar das konnaturale, hdchste Gut, auch fiir
den geschaffenen Geist unmittelbar das gleiche Gut sein
will? In dem Vernunftwillen kann offenbar beziiglich der
Bewegbarkeit zu diesem Ziele und der Mittel zu diesem Ziele
und mithin beziiglich des in diesen Mitteln steckenden neuen
(Gtuten nicht einmal jene konnaturale Bewegbarkeit liegen,
wie sie die nackte, vom Habitus noch entblofite Potenz des
Vernunftwillens beziiglich der Selbstbewegung zum vernunft-
méligen Guten hat und die sie befahigt, durch oftere Akte
einen Habitus zu erwerben. Eine eigentliche positive Hin-
ordnung liegt in dem gesetzten Falle nicht vor; es liegt
nur die Mg glichkeit vor, vom primus motor entsprechend
bewegt zu werden, eine Moglichkeit, die der Macht des
Einflusses des primus motor entsprechend zwar eine Wil-
ligkeit besagt, aber doch keine andere Relation ist, als
die vom Charakter des Geschopflichen nicht zu trennende,



Die Motio divina 247

und das ist die sogenannte potentia oboedientialis, Was
fehlt nun dem Vernunftwillen als potentia oboedientialis?
Erstens etwas Objektives: das Objekt, zu dem hin eine
Potenz naturgemé(l tendiert und insofern ist der Terminus
npotentia* (oboedientialis) nicht zutreffend, weil jede Potenz
sonst von selbst ein Objekt actu aufweist, die potentia
oboedientialis aber nur die Natur hat, ein Objekt ange-
wiesen zu erhalten. Folglich kann von einer Beweg-
barkeit der Potenz in subjektiver Hinsicht (quoad
exercitium actus) nur unter Voraussetzung des ihr
angewiesenen Objektes die Rede sein und gerade
diese Anweisung schafft ihr die Proportion, um sub-
jektiv bewegt werden zu kénnen. DaG aber diese Anweisung
eine motio primi motoris ist, ist klar; ebenso das, dafi diese
Anweisung des Objektes sich an den menschlichen Intellekt
formell wendet, #hnlich wie auch das imperium begrifflich
etwas Intellektuelles besagt. Auch das ist selbstverstindlich,
weil von einem Objekte einer Potenz nur da die Rede
sein kann, wo Objekt und Potenz tatsiichlich verkniipft
sind, daB da auch in unserem Falle der menschliche In-
tellekt von der motio primi motoris sein Objekt schlecht-
hin empfingt, wenn er das zu vermittelnde Objekt als
sein Objekt affirmiert. Es ist also das Werk dieser
Affirmation einerseits- Werk des primus motor und ander-
seits Werk des Subjektes: Werk des primus motor nicht inso-
fern, als das Erkennbare von ihm herab an den Geist ge-
langt — das ist ja nur Voraussetzung —, sondern in-
sofern nur unter seiner praemotio physica das Subjekt den
affirmierenden Akt setzen kann. Werk des Subjektes ist
es aber, insofern dieses selbsttitig jene Affirmierung voll-
zieht. Das auch ist einleuchtend, dafl die besagte Affirma-
tion eine Selbstbewegung zu dem {iiberverniinftigen Gute
hin ist, aber weil es blofi eine Titigkeit des Erkennens
1st, ist sie nur eine anfangliche und ein Fundament
schaffende Tétigkeit. Aus dem Gesagten folgt: die motio
primi motoris, wie sie das Objekt an die Potenz als O b-
jekt erst heranbringen soll, hat folgende Aufgaben: @) das
Objekt als eine neue Erkenntnis dem Geiste auflenchten
zu lassen; b) dasselbe als ein vom Subjekte fiir sich zu
Affirmierendes demselben so nahe zu bringen, daf} ‘es zu-
nichst blofi intellektuell die Beziehung des Objektes zu
sich als Tatsache ausspreche, was nichts anderes ist,



948 Die Motio divina

als das Urteil, Gott habe eine neue Ordnung der Dinge
eintreten lassen: ein Urteil, mit dem eine Akzeptation
dieser Ordnung noch nicht eo ipso gegeben ist,

Es ist nun klar, dafl die sub a bezeichnete Motion
schon allein eine Bewegbarkeit des Vermogens zum
Akte hin schafft; aber diese Bewegbarkeit ist erst eine
entfernte und mithin ist mit ihr die Proportion zur
tatsichlichen Bewegung, wie der primus motor das
Subjekt zu seinem Akte bewegt und wie das Subjekt sich
selber bewegt, noch nicht gegeben.

Eine Weiterfithrung erlangt diese Proportion durch
die Erkenntnis, es sei Gottes Wille, dafl das Objekt als
das dem Subjekt actu von Gott angewiesene Objekt be-
kannt werde, und in der tatsdchlichen diesbeziig-
lichen Aussprache erlangt dann endlich das Sub-
jekt die letzte ,Bewegbarkeit zu seinem Akte hin, die
abschlieffende Proportion zu. dem Akte, in dem
es sich selber abschlieffend zu seinem iiberverniinftigen
Gute hinbewegt und noch mehr vom primus motor hin-
bewegt wird; es ist der Glaubensakt, in dem das alles vor-
liegt. KEs ist dies ein praktischer Akt, ein Akt, in
dem das Subjekt sagt: ich will das erkannte Ziel. Von
der abschlieflenden Proportion im Bewegbaren zu diesem
Akte ist im vorstehenden die Rede: sie liegt vor in dem
(tlaubensassens, insofern er als von dem hoheren Beweger
verursacht erscheint. Aus dem Gesagten folgt nun, daf,
weil von den zwel die Greistesfihigkeiten direkt und
physisch bewegenden Prinzipien, dem inneren, das der
eigene Vernunftwille ist, und dem &ufleren, das Gott ist,
Gott das universalere und kraftvollere ist, und weil er in
unserem Falle spezifisch fiber die Natur hinaus be-
wegt — aus diesem Grunde folgt, dafl nur die Bewegbarkeit,
die Gott unter der Riicksicht des héheren und nicht
unter der Riicksicht des universaleren bewegenden Prin-
zips gibt, jene Proportion schafft, die als entsprechend
hohere und vollkommenere Disposition des Bewegbaren dem
hoheren Beweger gegeniiber entspricht; es soll im Beweg-
baren eine héohere und vollkommenere Bewegung hervor-
gerufen werden; weshalb? weil ein héherer Beweger, ,mo-
vens altior“ (1. 2. q. 68 a. 1) als solcher sich betitigt. Ist
nun jene niichste Disposition hergestellt, die sich auf den
Vernunftwillen unter der Riicksicht des Intellektuellen be-



Die Motio divina 249

zieht, so soll es nach der Absicht des primus motor zu jenem
Akte kommen, in dem der Vernunftwille als anstrebende
Kraft sich betitigt, also sich ein Ziel setzt. Die Vernunft
hatte ihre Disposition empfangen, kann dem Willen als
solchen eine Disposition abgehen? Unméglich, auch er
mufl von dem primus motor zu seinem Akte hin dispo-
niert werden, zu seinem Akte, insofern dieser aus der Ver-
nunft resultiert. Worin liegt nun diese Disposition? Hat der
Wille sie aus sich? Unmoglich! sie kann ihm nur von dem
yaltior movens“ zukommen; sie besteht aber nur in einer
aufgenommenen Qualitat, die zum Akte endgiiltig
disponiert ; liegt sie vor, so kann, an sie ankniipfend, sie
voraussetzend und sozusagen auf sie sich stiitzend, der altior
movens den noch immer nur in Potenz zu dem fertigen
Akte dastehenden Willen in diesem Akt faktisch durch seine
motio, die notwendig eine praemotio ist, iiberfithren.

Aber bis hierher stellt sich uns das Gesetz der Pro-
portion zwischen dem Beweger und dem Bewegbaren nur
nach dem dar, was unumgénglich notwendig ist. Thomas
sagt aber: ,Manifestum est autem, quod omne, quod movetur,
necesse est proportionatum esse motori, et haec est perfectio
mobilis, in quantum est mobile, dispositio qua disponitur
ad hoe, quod bene moveatur a suo motore“ (a. a, 0.). Und
dieses bene moveri kann nach dem, was bis jetzt sich
uns in dem Bewegbaren zeigte, noch nicht behauptet werden.
Es fehlt ihm ja eine konstante, nach Art einer ruhenden
Qualitét eingeprdgte Richtungslinie; es fehlt ihm
etwas Inneres, was als ein Bleibendes einerseits hinweisen
wiirde auf das Objekt als solches, anderseits ihm eine
Gelenkigkeit und Willigkeit ebenfalls als etwas Be-
harrendes verleihen wiirde, um einer aktuellen Hinbewegung
zum Objekte (sowohl intellektuell affimierend als wollend-
strebend) flink und bestdndig zu entsprechen; es wiirde das
fehlen, was in der natiirlichen Ordnung die Tugendhabitus
darstellen. Es kann nun der Mensch in der besagten Ord-
nung jene Liicke, die an und fiir sich die potentia nuda
hat, durch eigene Tétigkeit ausfiillen, er kann die Tugend-
habitus durch 6fter wiederholte Akte sich selber einpflanzen.
Ist das nun auch in der ibernatiirlichen Ordnung méoglich ?
Nein! Denn es bleibt, mag der Akt sich auchnoch so oft
wiederholen, jene Erhebung iiber das natiirliche Subjekt
ausgeschlossen, die auf ein Inneres in dem Subjekte als



260 Die Motio divina

das ithm Entsprechende und es iiber die Natur Empor-
tragende hinweisen wiirde. So wird in einem solchen Glaubens-
akt das Subjekt iiber seine Natur emporgetragen, aber der
Akt weist nicht hin auf ein im Subjekt Liegendes als
das dem Akt als Akt Entsprechende und Motivierende;
folglich kann unmdéglich selbst eine unbegrenzte Zahl von
Glaubensakten von sich aus zu der Erwerbung des Glaubens-
habitus fiihren. Auch deshalb nicht, weil die Setzung des
Aktes immer auf reine Gnade Gottes zuriickzufithren wire:
deshalb ist der Erwerb eines Habitus nicht selbstversténd-
lich. Stehen also die matiirlichen Tugenden in Beziehung zu
der Vernunft, nicht nur insofern sie die menschlichen Geistes-
fihigkeiten vollkommen disponieren zu Akten, die durch
Vernunft und Willen konnatural angeregt und bewirkt wer-
den, sondern auch insofern die wohlgeordnete Vernunft sick
den Erwerb derselben zum konnaturalen Ziele setzt, so haben
die ibernatiirlichen Tugenden weder das eine noch das
andere zu eigen. Aber wenn einmal die iibernatiirlichen
Tugenden durch HEingieffung inh#rierende Qualititen der
Geistesfihigkeiten geworden sind, haben sie alsdann das
mit den natiirlichen Tugenden gemeinsam, dafi der Mensch
fortan von Innen heraus zu jenen Akten proportioniert
und disponiert ist, die an und fir sich die natiirliche
Ordnung des Menschen wesentlich tibersteigen. HEs ist als-
dann der Mensch durch jene neuen Habitus sogar voll-
kommen zu jenen Akten disponiert, vollstindig ihnen
proportioniert. Was Thomas von den Gaben des Heiligen
Geistes a. a. 0. sagt, dul der Mensch durch sie ,prompte
mobilis* fiir die inspiratio divina wird, das trifft
auch fiir die iibernatiirlichen Tugenden zu, insofern durch
sie als causae secundae sich die inspiratio divina so-
zusagen betitigh; denn es ist durchaus wahr, daf} fortan
den Tugenden das zuféllt, was ohne sie das unmittelbare
Wirken Gottes leisten oder ins Auge fassen miifite. Folg-
lich entfillt jene motio ab exteriore principio, von
der Thomas a. a. O. spricht, und die eine motio immediata
prizis zur Bewirkung eines Aktes ist, der ohne sie nicht
einmal sein Objekt hat; es bleibt also bei den iibernatiir-
lichen Tugenden nur jene motio ab exteriore principio, die
aus allgemeinen Prinzipien hergeleitet ist.

Aber so erhaben auch ‘die iibernatiirlichen Tugenden
deshalb sind, weil sie a) wegen ihrer EingieBung unmittel-



Die Motio divina 9261

bar auf Gott gehen und b) wie gesagt, gleichsam die Stelle
der unmittelbaren gottlichen motio vertreten, so ist es doch
wahr, dafl sie nicht allseitig und fiir gar alle Fille ge-
niigen. Denn sie sind nun einmal so in den Menschen
hinabgesenkt, wie er auch trotz des Gnadenstandes ist: er
bleibt unvollkommen, mit dem Ungeordneten infolge der
Erbsiinde behaftet und ist auch infolge perstnlicher Stinden
mehr oder minder mit dem gegen die rechte Ordnung erden-
wirts geneigten appetitus concupiscibilis und irascibilis be-
lastet. KEs koénnen sich auflerordentliche Schwierig-
keiten fiir die Setzung der iibernatiirlichen Akte schon
allein deswegen einstellen, weil die iibernatiirlichen
Tugenden, wie sie iiber die Natur gehen, so auch sich
gegen dieselbe in gewissem Sinne richten, so dafl der
hieraus entstehende Druck in seiner Dauer eine eigentliche
Last werden kann, die man bisweilen abschiitteln maochte.
Dann kénnen aber auch aulerordentliche Vorfille eintreten,
die besonders Schweres verlangen. Ist es nun nicht ent-
sprechend, dafl Gott, der iiberhaupt die iibernatiirlichen
Tugenden nur als Stellvertreterinnen seines eigenen un-
mittelbaren Wirkens verliehen hat, iiber sie hinaus noch
unmittelbar auf den Menschen einwirken wolle und zu
dem Zwecke dem Menschen neue Qualitéten schenke,
die eine Hinordnung auf diese neue unmittelbare Ein-
wirkung besagen? Diese wiirden sich alsdann nicht auf
ein spezifisch von dem O bjekt der iibernatiirlichen Tugen-
den verschiedenes Objekt beziehen, sondern nur aus-
driicken, dafl der modus operandi des Menschen in aufder-
ordentlicher Weise durch ein besonderes, aber wegen der
verliehenen dona nicht zusammenhangloses Wirken des
ymovens altior beeinfluBt und seinen Bediirfnissen ent-
sprechend geregelt werde. Thomas driickt dies wunderbar
prézis mit den Worten aus: ,dona excedunt communem
perfectionem non quantum ad genus operum, eo modo quo
consilia praecedunt praecepta, sed quantum ad modum ope-
randi, secundum quod movetur homo abaltiori prin-
cipio“ (L. 2. q. 168 a. 2 ad I"™), Dafi der Allméchtige
in dieser besonderen Weise zu wirken sich vorbehalte, ist
ja auch um dessentwillen natiirlich, weil die Fiihrung zu
den ganz vollkommenen Lehrstiicken und Werken nicht von
jedem Lehrer oder Meister, sondern von dem in seiner
Disziplin ganz vollkommenen geschehe. Aus dem Gesagten



262 Die Motio divina

ergibt sich nun mit aller Evidenz, dafi die dona Spiritus
Sancti nie wie die tibernatiirlichen Tugenden
ihren Akt aus sich setzen; sie setzen ihn nur, wenn
die motio divina sie ins Leben raft. Die dona geben
nurdienichste erforderliche Disposition nach dem friiher
erwihnten allgemeinen Gesetz der Proportion zwischen dem
Beweger und dem Bewegbaren: ,Manifestum est autem,
quod omne quod movetur necesse est proportionatum esse
motori: et haec est perfectio mobilis in quantum est mobile,
dispositio, qua disponitur ad hoe, quod bene moveatur a
suo motore. Quanto igitur movens est altior, tanto necesse
est quod mobile perfectiori dispositione ei proportionetur,
sicut videmus, quod perfectius oportet esse discipulum dispo-
situm ad hoe, quod altiorem doctrinam capiat a doctore®
(1. 2. q. 68 a. 1); sie sind nicht zugleich wie Disposi-
tionen so unter Voraussetzung der immer unbedingt
notwendigen praemotio divina Anlagen, die den erfolgenden
Akt ganz aus sich erkldren: es ist die inspiratio divina,
die allein formell erklidrt, was als Geschehnis sich zeigt.

Die bei den tibernatiirlichen Tugenden gewifl auch ein-
setzende motio divina ist nur Voraussetzung und Beihilfe,
die dieselben als feste Veranlagungen wirken lifit.
Bei den dona hingegen ist die motio divina das, was. die
Gabe wirken macht, préazis insofern die motio divina
einsetzt, Ks sind also die dona nicht selbstindige feste Ver-
anlagungen zum Handeln, sondern ihrem Objekt nach durch
die iibernatiirlichen theologischen Tugenden in ihrer Ver-
kniipfung mit den Kardinaltugenden bestimmt, feste not-
wendige Voraussetzungen fir das, was Gott, sich
ihrer bedienend, unmittelbar wirken will. Nicht anders
konnen wir das Wort des Aquinaten verstehen: ,In donis
Spiritus Sancti mens humana non se habet ut movens sed
ut mota.* Der Akt der Tugend der Klugheit (Weis-
heit) hingt ab vom freiwilligen und iiberlegten Gebrauch
der eigenen Vernunft, wihrend bel der Gabe der Akt vom
Hl. Geiste verliehen wird.

Mit diesen Satzen ist unser Artikel auf dem Hohe-
punkt angelangt und das Thema erschépft.




	Die Motio divina

