
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Die Motio divina

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


244 Die Motio divina

DIE M0T10 DIVINA
DER NATÜRLICHEN UND ÜBERNATÜRLICHEN TUGENDEN

UND DER GABEN DES HL. GEISTES

Von P. Dr. GREGOR von HOLTUM 0. S. B.

Der Tugendhabitus der natürlichen Tugenden ist nicht
schlechthin notwendig zur Setzung jenes Aktes, der
auf das vernunftgemäße Gute geht. Die entgegengesetzte
Annahme würde ja die größten Irrtümer im Gefolge haben:
den, daß die Habitus (Fertigkeiten) dem Menschen
anerschaffen werden müßten, was sich als nicht verwirklicht
leicht aus der Erfahrung nachweisen läßt; den anderen,
daß der Yernunftwille aus sich keine natürliche Hinordnung
auf das ihm proportionierte Gute besäße; was dann weiter
die Folgerung ergeben würde, daß die Tugendhabitus sich
als etwas der Natur Widersprechendes darstellten. Thomas
lehrt also mit gutem Grund : „(morales actus) quandoque fiunt
ex passione, quandoque autem ex habitu, quandoque autem
ex potentia nuda, ut patet in his, qui ex iudicio rationis
aliquid operantur, antequam habeant habitum" (2. 2. q. 171
a. 2 ad 1). Aus dem Gesagten folgt, daß der Vernunftwille
schon von sich aus eine Disposition wie zu dem ihm
entsprechenden Objekte, so auch zu dem subjektiven
Akte hat, in dem er sich zu jenem Objekte hinbewegt. Aber
diese Disposition besagt keinen vollkommenen Zustand
im Vernunftwillen rücksichtlich der Selbstbewegung
zu seinem Akte. Die Proportion zwischen dem Bewegbaren,

nämlich der Potenz, wie sie zum Akte übergehen
kann, und dem B ewegenden, das ist derselben P ot enz,
insofern sie als Lebenspotenz unter der motio primi motoris
sich selber in Akt überführen kann, ist erst jene
Proportion, die nur das Fundament für die tatsächliche
Bewegung und den möglichen Akt schafft. Diese Proportion
drückt an sich noch nicht aus, ob das Bewegbare hurtig
oder schwerfällig, mit Sicherheit auch bei vorliegenden
Hindernissen, freudig oder mit Kampf gegen Unlust
bewegt werde. Sie schließt direkt aus, daß das Bewegbare
sich so bewegen lasse, wie ein Bewegbares lebendiger Natur
durch die Gewohnheit eine Richtung, beziehungsweise

der Bewegung im Akte eingepflanzt erhält. Ja, diese
Proportion im Menschen, beziehungsweise des Vermögens
einerseits und des auf das vernunftgemäße Gute gerichteten



Die Motio divina 245

Aktes anderseits für sich allein genommen deutet an
(in obliquo), daß das Bewegbare, der Vernunftwille, weil
er mit dem sinnlichen Vermögen organisch
zusammenhängt, auf Hindernisse stoßen werde, so daß seine
Existenz entweder in Frage komme oder doch nicht so leicht
realisiert werde.

Wir haben also in der angegebenen Proportion noch
keine Proportion, die ein Verhältnis der Vollkommenheit

der Naturpotenz zu ihrem der objektiven Richtung
nach eindeutig bestimmten Akte unter der Rücksicht der
Setzung dieses Aktes wäre; denn sonst würde ja dieser
Akt hurtig, freudig und regelmäßig gesetzt werden können.
Jenes vollkommene Verhältnis scheint aber nötig
zu sein; denn ohne dieses scheint die Erreichung des finis
ultimus, der von der konstanten Erfüllung des vernunftgemäß

Guten abhängt, nicht genügend gesichert. Es ist
nun auch sofort klar, daß das besagte vollkommene
Verhältnis als Konsequenz nur etwas innerhalb des Vernunftwillens

Liegendes ergeben kann. Denn die objektive
Richtung auf das vernunftmäßige Gute kann ja gar nicht
vervollkommnet werden, und die motio primi motoris
bezieht sich auf den Akt nur unter der Rücksicht des
physischen Seins, kann also nicht ein Verhältnis schaffen,
wie es der Akt fordert, insofern seine Setzung gerade diese
bestimmte Setzung, das heißt Setzung mit Einhaltung der
vernunftgemäßen Ordnung sein soll. Deshalb kann sie nicht
in Frage kommen, wo es sich um die Herstellung eines
vollkommenen Verhältnisses rücksichtlich des reduplikativ
gefaßten guten Aktes handelt. Überdies fordert doch die
angegebene mangelhafte Proportion, die im Subjekte liegt,
soll sie formell vervollkommnet werden, ebenfalls eine
im Subjekte den Ausbau herstellende Entität. Es kann
also die motio primi motoris unmöglich das sein, was die
in der angegebenen Proportion steckende Unvollkommenkeit
behebt. Es kann das nur eine das Vermögen affizierende
Eigenschaft, Qualität sein, die dasselbe sich selber gegenüber

unter der anderen Beziehung, daß es sich auch selber
(sub motione primi motoris) bewegt, genau oder
vollkommen proportioniert macht, so daß der Bewegung vom
Vermögen aus ohne weiteres, eben als einer Bewegung,

entsprochen werde. Denn Bewegung, aktiv
genommen, besagt ja aus sich auf der anderen Seite den



246 Die Motio divina

passiv zu nehmenden motus. Hat nun das Vermögen die
naturgemäße Eignung, jene Vervollkommnung seiner selbst
in sich einmal zu haben, so ist es klar, daß dieselbe in
ihm als etwas der Ordnung oder der Natur nach Früheres
liegen muß. Das Vermögen muß die Fähigkeit und die
Hinordnung darauf haben, jene vervollkommnende Eigenschaft
sich selber zu erwerben: das kann aber nur durch wiederholte

Akte geschehen. Diese ergeben am Ende jene Ver-
kommnuug als habituellen und relativ vollkommenen
Zustand, den wir als Tugend habitus bezeichnen. Es trifft
a]so auch in der natürlichen Ordnung zu, was Thomas,
bezüglich des übernatürlichen Gebietes als Notwendigkeit

hinstellt: „oportet igitur inesse homini perfectiones,
secundum quas sit dispositus ad hoc quod divinitus
moveatur" (1. 2. q. 68 a. 1). Und der eigentliche Grund
ist, daß ohne solche Habitus ein bene moveri a motore
nicht möglich ist: „Manifestum est autem quod omne quod
movetur necesse est proportionatum esse motori ; et haec est
perfectio mobilis, in quantum est mobile, dispositio qua
disponitur ad hoc quod bene moveatur a suo motore" (1. 2.

q. 68 a. 1).
Wie verhält es sich nun, wenn über die natürliche

das vernunftmäßige Gute umfassende Ordnung hinaus der
Vernunftwille zu jenem Guten bewegt werden soll, das in
Proportion steht zu einem wesentlich neuen Ziele, das
kein anderes sein kann, als die Gottheit, wie sie für sich
selber unmittelbar das konnaturale, höchste Gut, auch für
den geschaffenen Geist unmittelbar das gleiche Gut sein
will? In dem Vernunftwillen kann offenbar bezüglich der
Bewegbarkeit zu diesem Ziele und der Mittel zu diesem Ziele
und mithin bezüglich des in diesen Mitteln steckenden neuen
Guten nicht einmal jene konnaturale Bewegbarkeit liegen,
wie sie die nackte, vom Habitus noch entblößte Potenz des
Vernunftwillens bezüglich der Selbstbewegung zum vernunftmäßigen

Guten hat und die sie befähigt, durch öftere Akte
einen Habitus zu erwerben. Eine eigentliche positive Hin-
ordnung liegt in dem gesetzten Falle nicht vor; es liegt
nur die Möglichkeit vor, vom primus motor entsprechend
bewegt zu werden, eine Möglichkeit, die der Macht des
Einflusses des primus motor entsprechend zwar eine
Willigkeit besagt, aber doch keine andere Relation ist, als
die vom Charakter des Geschöpflichen nicht zu trennende,



Die Motio diyina 247

und das ist die sogenannte potentia oboedientialis. Was
fehlt nun dem Vernunftwillen als potentia oboedientialis?
Erstens etwas Objektives: das Objekt, zu dem hin eine
Potenz naturgemäß tendiert und insofern ist der Terminus
„potentia" (oboedientialis) nicht zutreffend, weil jede Potenz
sonst von selbst ein Objekt actu aufweist, die potentia
oboedientialis aber nur die Natur hat, ein Objekt
angewiesen zu erhalten. Folglich kann von einer
Bewegbarkeit der Potenz in subjektiver Hinsicht (quoad
exercitium actus) nur unter Voraussetzung des ihr
angewiesenen Objektes die Rede sein und gerade
diese Anweisung schafft ihr die Proportion, um
subjektiv bewegt werden zu können. Daß aber diese Anweisung
eine motio primi motoris ist, ist klar; ebenso das, daß diese
Anweisung des Objektes sich an den menschlichen Intellekt
formell wendet, ähnlich wie auch das imperium begrifflich
etwas Intellektuelles besagt. Auch das ist selbstverständlich,
weil von einem Objekte einer Potenz nur da die Rede
sein kann, wo Objekt und Potenz tatsächlich verknüpft
sind, daß da auch in unserem Falle der menschliche
Intellekt von der motio primi motoris sein Objekt schlechthin

empfängt, wenn er das zu vermittelnde Objekt als
sein Objekt affirmiert. Es ist also das Werk dieser
Affirmation einerseits Werk des primus motor und anderseits

Werk des Subjektes : Werk des primus motor nicht insofern,

als das Erkennbare von ihm herab an den Geist
gelangt — das ist ja nur Voraussetzung —, sondern
insofern nur unter seiner praemotio physica das Subjekt den
affirmierenden Akt setzen kann. Werk des Subjektes ist
es aber, insofern dieses selbsttätig jene Affirmierung
vollzieht. Das auch ist einleuchtend, daß die besagte Affirmation

eine Selbstbewegung zu dem übervernünftigen Gute
hin ist, aber weil es bloß eine Tätigkeit des Erkennens
ist, ist sie nur eine anfängliche und ein Fundament
schaffende Tätigkeit. Aus dem Gesagten folgt : die motio
primi motoris, wie sie das Objekt an die Potenz als
Objekt erst heranbringen soll, hat folgende Aufgaben: a) das
Objekt als eine neue Erkenntnis dem Geiste aufleuchten
zu lassen; b) dasselbe als ein vom Subjekte für sich zu
Affirmierendes demselben so nahe zu bringen, daß *es
zunächst bloß intellektuell die Beziehung des Objektes zu
sich als Tatsache ausspreche, was nichts anderes ist,



248 Die Motio divina

als das Urteil, Gott habe eine neue Ordnung der Dinge
eintreten lassen : ein Urteil, mit dem eine Akzeptation
dieser Ordnung noch nicht eo ipso gegeben ist.

Es ist nun klar, daß die sub a bezeichnete Motion
schon allein eine Bewegbarkeit des Vermögens zum
Akte hin schafft; aber diese Bewegbarkeit ist erst eine
entfernte und mithin ist mit ihr die Proportion zur
tatsächlichen Bewegung, wie der primus motor das

Subjekt zu seinem Akte bewegt und wie das Subjekt sich
selber bewegt, noch nicht gegeben.

Eine Weiterführung erlangt diese Proportion durch
die Erkenntnis, ©s sei Gottes Wille, daß das Objekt als
das dem Subjekt actu von Gott angewiesene Objekt
bekannt werde, und in der tatsächlichen diesbezüglichen

Aussprache erlangt dann endlich das Subjekt

die letzte „Bewegbarkeit" zu seinem Akte hin, die
abschließende Proportion zu dem Akte, in dem
es sich selber abschließend zu seinem üb ervernünftigen
Gute hinbewegt und noch mehr vom primus motor
hinbewegt wird; es ist der Glaubensakt, in dem das alles
vorliegt. Es ist dies ein praktischer Akt, ein Akt, in
dem das Subjekt sagt: ich will das erkannte Ziel. Von
der abschließenden Proportion im Bewegbaren zu diesem
Akte ist im vorstehenden die Bede: sie liegt Vor in dem
Glaubensassens, insofern er als von dem höheren Beweger
verursacht erscheint. Aus dem Gesagten folgt nun, daß,
weil von den zwei die Geistesfähigkeiten direkt und
physisch bewegenden Prinzipien, dem inneren, das der
eigene Vernunftwille ist, und dem äußeren, das Gott ist,
Gott das universalere und kraftvollere ist, und weil er in
unserem Falle spezifisch über die Natur hinaus
bewegt — aus diesem Grunde folgt, daß nur die Bewegbarkeit,
die Gott unter der Rücksicht des höheren und nicht
unter der Rücksicht des universaleren bewegenden Prinzips

gibt, jene Proportion schafft, die als entsprechend
höhere und vollkommenere Disposition des Bewegbaren dem
höheren Beweger gegenüber entspricht ; es soll im Bewegbaren

eine höhere und vollkommenere Bewegung
hervorgerufen werden; weshalb? weil ein höherer Beweger, „mo-
vens altior" (1. 2. q. 68 a. 1) als solcher sich betätigt. Ist
nun jene nächste Disposition hergestellt, die sich auf den
Vernunftwillen unter der Rücksicht des Intellektuellen be-



Die Motio divina 249

zieht, so soll es nach der Absicht des primus motor zu jenem
Akte kommen, in dem der Vernunftwille als anstrebende
Kraft sich betätigt, also sich ein Ziel setzt. Die Vernunft
hatte ihre Disposition empfangen, kann dem Willen als
solchen eine Disposition abgehen? Unmöglich, auch er
muß von dem primus motor zu seinem Akte hin disponiert

werden, zu seinem Akte, insofern dieser aus der
Vernunft resultiert. Worin liegt nun diese Disposition? Hat der
Wille sie aus sich Unmöglich sie kann ihm nur von dem
„altior movens" zukommen; sie besteht aber nur in einer
aufgenommenen Qualität, die zum Akte endgültig
disponiert ; liegt sie vor, so kann, an sie anknüpfend, sie
voraussetzend und sozusagen auf sie sich stützend, der altior
movens den noch immer nur in Potenz zu dem fertigen
Akte dastehenden Willen in diesem Akt faktisch durch seine
motio, die notwendig eine praemotio ist, überführen.

Aber bis hierher stellt sich uns das Gesetz der
Proportion zwischen dem Beweger und dem Bewegbaren nur
nach dem dar, was unumgänglich notwendig ist. Thomas
sagt aber: „Manifestum est autem, quod omne, quod movetur,
necesse est proportionatum esse motori, et haec est perfectio
mobilis, in quantum est mobile, dispositio qua disponitur
ad hoc, quod bene moveatur a suo motore" (a. a. 0.). Und
dieses bene moveri kann nach dem, was bis jetzt sich
uns in dem Bewegbaren zeigte, noch nicht behauptet werden.
Es fehlt ihm ja eine konstante, nach Art einer ruhenden
Qualität eingeprägte Richtungslinie; es fehlt ihm
etwas Inneres, was als ein Bleibendes einerseits hinweisen
würde auf das Objekt als solches, anderseits ihm eine

Gelenkigkeit und Willigkeit ebenfalls als etwas
Beharrendes verleihen würde, um einer aktuellen Hinbewegung
zum Objekte (sowohl intellektuell affimierend als wollend-
strebend) flink und beständig zu entsprechen; es würde das
fehlen, was in der natürlichen Ordnung die Tugendhabitus
darstellen. Es kann nun der Mensch in der besagten
Ordnung jene Lücke, die an und für sich die potentia nuda
hat, durch eigene Tätigkeit ausfüllen, er kann die Tugendhabitus

durch öfter wiederholte Akte sich selber einpflanzen.
Ist das nun auch in der übernatürlichen Ordnung möglich?
Nein! Denn es bleibt, mag der Akt sich auch noch so oft
wiederholen, jene Erhebung über das natürliche Subjekt
ausgeschlossen, die auf ein Inneres in dem Subjekte als



250 Die Motio divina

das ihm Entsprechende und es über die Natur
Emportragende hinweisen würde. So wird in einem solchen Glaubens-
akt das Subjekt über seine Natur emporgetragen, aber der
Akt weist nicht hin auf ein im Subjekt Liegendes als
das dem Akt als Akt Entsprechende und Motivierende;
folglich kann unmöglich selbst eine unbegrenzte Zahl von
Glaubensakten von sich aus zu der Erwerbung des Glaubenshabitus

führen. Auch deshalb nicht, weil die Setzung des
Aktes immer auf reine Gnade Gottes zutückzuführen wäre:
deshalb ist der Erwerb eines Habitus nicht selbstverständlich.

Stehen also die natürlichen Tugenden in Beziehung zu
der Vernunft, nicht nur insofern sie die menschlichen
Geistesfähigkeiten vollkommen disponieren zu Akten, die durch
Vernunft und Willen konnatural angeregt und bewirkt werden,

sondern auch insofern die wohlgeordnete Vernunft sich
den Erwerb derselben zum konnaturalen Ziele setzt, so haben
die übernatürlichen Tugenden weder das eine noch das
andere zu eigen. Aber wenn einmal die übernatürlichen
Tugenden durch Eingießung inhäriorende Qualitäten der
Geistesfähigkeiten geworden sind, haben sie alsdann das
mit den natürlichen Tugenden gemeinsam, daß der Mensch
fortan von Innen heraus zu jenen Akten proportioniert
und disponiert ist, die an und für sich die natürliche
Ordnung des Menschen wesentlich übersteigen. Es ist
alsdann der Mensch durch jene neuen Habitus sogar
vollkommen zu jenen Akten disponiert, vollständig ihnen
proportioniert. Was Thomas von den Gaben des Heiligen
Geistes a. a. 0. sagt, daß der Mensch durch sie „prompte
mobilis" für die inspiratio divina wird, das trifft
auch für die übernatürlichen Tugenden zu, insofern durch
sie als causae secundae sich die inspiratio divina
sozusagen betätigt; denn es ist durchaus wahr, daß fortan
den Tugenden das zufällt, was ohne sie das unmittelbare
Wirken Gottes leisten oder ins Auge fassen müßte. Folglich

entfällt jene motio ab exteriore principio, von
der Thomas a. a. 0. spricht, und die eine motio immediata
präzis zur Bewirkung eines Aktes ist, der ohne sie nicht
einmal sein Objekt hat; es bleibt also bei den übernatürlichen

Tugenden nur jene motio ab exteriore principio, die
aus allgemeinen Prinzipien hergeleitet ist.

Aber so erhaben auch die übernatürlichen Tugenden
deshalb sind, weil sie a) wegen ihrer Eingießung unmittel-



Die Motio divina 251

bar auf Gott gehen und b) wie gesagt, gleichsam die Stelle
der unmittelbaren göttlichen motio vertreten, so ist es doch
wahr, daß sie nicht allseitig und für gar alle Fälle
genügen. Denn sie sind nun einmal so in den Menschen
hinabgesenkt, wie er auch trotz des Gnadenstandes ist : er
bleibt unvollkommen, mit dem Ungeordneten infolge der
Erbsünde behaftet und ist auch infolge persönlicher Sünden
mehr oder minder mit dem gegen die rechte Ordnung erden-
wärts geneigten appetitus concupiscibilis und irascibilis
belastet. Es können sich außerordentliche Schwierigkeiten

für die Setzung der übernatürlichen Akte schon
allein deswegen einstellen, weil die übernatürlichen
Tugenden, wie sie über die Natur gehen, so auch sich

gegen dieselbe in gewissem Sinne richten, so daß der
hieraus entstehende Druck in seiner Dauer eine eigentliche
Last werden bann, die man bisweilen abschütteln möchte.
Dann können aber auch außerordentliche Vorfälle eintreten,
die besonders Schweres verlangen. Ist es nun nicht
entsprechend, daß Gott, der überhaupt die übernatürlichen
Tugenden nur als Stellvertreterinnen seines eigenen
unmittelbaren "Wirkens verliehen hat, über sie hinaus noch
unmittelbar auf den Menschen einwirken wolle und zu
dem Zwecke dem Menschen neue Qualitäten schenke,
die eine Hinordnung auf diese neue unmittelbare
Einwirkung besagen? Diese würden sich alsdann nicht auf
ein spezifisch von dem Objekt der übernatürlichen Tugenden

verschiedenes Objekt beziehen, sondern nur
ausdrücken, daß der modus operandi des Menschen in außer-
ord entlicher Weise durch ein besonderes, aber wegen der
verliehenen dona nicht zusammenhangloses Wirken des

„movens altior" beeinflußt und seinen Bedürfnissen
entsprechend geregelt werde. Thomas drückt dies wunderbar
präzis mit den Worten aus: „dona excedunt communem
perfectionem non quantum ad genus operum, eo modo quo
consilia praecedunt praecepta, sed quantum ad, modum
operandi, secundum quod movetur homo ab altiori-prin-
cipioa (i. 2. q. F68 a. 2 ad Ium*). Daß der Allmächtige
in dieser besonderen Weise zu wirken sich vorbehalte, ist
ja auch um dessentwillen natürlich, weil die Führung zu
den ganz vollkommenen Lehrstücken und Werken nicht von
jedem Lehrer oder Meister, sondern von dem in seiner
Disziplin ganz vollkommenen geschehe. Aus dem Gesagten



252 Die Motio divina

ergibt sich nun mit aller Evidenz, daß die dona Spiritus
Sancti nie wie die übernatürlichen Tugende n
ihren Akt aus sich setzen; sie setzen ihn nur, wenn
die motio divina sie ins Leben ruft. Die dona geben
nur die nächste erforderliche Disposition nach dem früher
erwähnten allgemeinen Gesetz der Proportion zwischen dem
Beweger und dem Bewegbaren: „Manifestum est autem,
quod omne quod movetur necesse est proportionatum esse
motori : et haec est perfectio mobilis in quantum est mobile,
dispositio, qua disponitur ad hoc, quod bene moveatur a
suo motore. Quanto igitur movens est altior, tanto necesse
est quod mobile perfection dispositione ei proportionetur,
sicut videmus, quod perfectius oportet esse discipulum dispo-
situm ad hoc, quod altiorem doctrinam capiat a doctore"
(1. 2. q. 68 a. 1); sie sind nicht zugleich wie Dispositionen

so unter Voraussetzung der immer unbedingt
notwendigen praemotio divina Anlagen, die den erfolgenden
Akt ganz aus sich erklären: es ist die inspiratio divina,
die allein formell erklärt, was als Geschehnis sich zeigt.

Die bei den übernatürlichen Tugenden gewiß auch
einsetzende motio divina ist nur Voraussetzung und Beihilfe,
die dieselben als feste Veranlagungen wirken läßt.
Bei den dona hingegen ist die motio divina das, was. die
Gabe wirken macht, präzis insofern die motio divina
einsetzt. Es sind also die dona nicht selbständige feste
Veranlagungen zum Handeln, sondern ihrem Objekt nach durch
die übernatürlichen theologischen Tugenden in ihrer
Verknüpfung mit den Kardinaltugenden bestimmt, feste
notwendige Voraussetzungen für das, was Gott, sich
ihrer bedienend, unmittelbar wirken will. Nicht anders
können wir das Wort des Aquinaten verstehen: „In donis
Spiritus Sancti mens humana non se habet ut movens sed
ut mota." Der Akt der Tugend der Klugheit (Weisheit)

hängt ab vom freiwilligen und überlegten Gebrauch
der eigenen Vernunft, während bei der Gabe der Akt vom
Hl. Geiste verliehen wird.

Mit diesen Sätzen ist unser Artikel auf dem
Höhepunkt angelangt und das Thema erschöpft.


	Die Motio divina

