Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Kampf um den hl. Thomas

Autor: Horvath, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762564

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

186 Kampf um den hl, Thomas

KAMPF UM DEN HL. THOMAS
Von Dr. ALEXANDER HORVATH O. P.

Es diirfte keine leichte Aufgabe sein, den Seelenzu-
stand eines Katholiken zu analysieren, der die Uberschrift
dieses Artikels liest oder eventuell gar niederzuschreiben
gendtigt ist. Fin Kampf um den hl. Thomas nach Leo XIII.,
Pius X. und unter Benedikt XV. der sich seinen Vor-
géngern so eng angeschlossen hat? Wo sind die feindlichen
Lager? In welches Zeitalter will man den Leser fiithren?
Will man Kraftproben lingst verschollener Jahrhunderte
und Ménner wieder vorfithren oder in.unseren Tagen einen
Kampf entdecken? Diese und dhnliche Fragen dringen sich
‘dem Greiste im ersten Augenblicke auf und die verschiedenen
Antworten, die sich ebenso schnell melden als die Fragen,
insbesondere aber die Gefiihle, die in uns ausgeldst werden,
machen den Seelenzustand zu einem sehr komplizierten.

Das feindliche Lager ist nicht unter den ausge-
sprochenen Gegnern der kirchlichen Wissenschaft zu suchen.
Es wire ein wahrhaft erhebendes Gefiihl, wenn man wirklich
offenen Gegnern des hl. Thomas und der Kirche gegen-
iberstinde, die uns zum Beweis der Brauchbarkeit und
Lebensfahigkeit des Thomismus herausfordern, Solche gibt
es aber — wir miissen sagen — leider nicht. Den aus-
gesprochenen antikirchlichen Kreisen erscheint Thomas und
sein groflartiges Liebenswerk als eine minderwertige Anti-
-quitdt, von der man hdochstens in den verborgensten und
dunkelsten Ecken der Kulturgeschichte reden darf. Selbst
diejenigen, die sich dem hl. Thomas mit mehr Verstindnis
nihern und ihm unter den grofien Denkern einen Platz ein-
riumen, vermdgen sich nicht bis zur Einsicht seiner spezi-
fischen Bedeutung zu erheben, noch weniger aber durch
ihre Beurteilung eine Schule zu bilden, mit der man sich
auseinandersetzen und eine Anndherung der beiden Lager
anbahnen konnte. Auf dieser Seite existiert also leider kein
Kampf um den hl. Thomas und es geschieht auch, was
nicht weniger zu bedauern ist, noch immer viel zu wenig,
um die Lebensfihigkeit und die expansive Kraft unserer
Philosophie angesichts der soliden modernen Errungen-
schaften auf einer breiteren Grundlage positiv darzutun.

~Das Zeitalter des Kampfes interessiert uns nicht
weniger als die Bestimmung der Streitkrifte. Durandus,



Kampf um den hl. Thomas 187

Scotus, Occam mit der betrichtlichen Zahl der Nomi-
nalisten und Averroisten, die den Frater Thomas offen be-
kdampften, gehéren sachlich und methodisch einer Zeit an,
die uns allzu fern liegt. Ein mehr oder minder wohlwollendes
-oder verurteilendes Wort der Geschichte mufd jedenfalls
ausreichen, um diese Bewegung gegen Thomas ein fiir
allemal abzutun; eine weitere Beschiftigung mit ihr wire
im Vergleich zu den grofien Gegenwartsaufgaben des Thomis-
mus ein miiliger Zeitvertreib. Selbst die feineren Feinde
des hl. Thomas, wie Suarez und seine Schule, diirften, seit-
dem die Klirungsperiode angebrochen ist, kaum eine gréfiere
Aufmerksamkeit verdienen, als die oben erwihnten offenen
‘Gegner. Dafl man aber trotzdem noch immer von dem
Kampfe dieser Feinde des hl. Thomas reden mufl und
-denselben nicht als ein lingst vergangenes geschichtliches
Ereignis, sondern als eine Tatsache der Gegenwart zu be-
handeln gendtigt ist, das ist das Nlederdruckende und Ent-
mutigende fiir den Katholiken.

Der Titel fiihrt uns also in unsere eigene Zeit und
in unsere eigenen katholischen Gelehrtenkreise. Beruht er
auf Wahrheit, so miissen wir endlich einsehen, dafl die
Lobspriiche aut den hl. Thomas, mit denen gewisse Kreise
sonst gar nicht karg umzugehen pflegen, durchaus nicht
ernst zu nehmen und eigentlich an eine andere Adresse
abzugeben sind.

Die Wahrheit des Titels wollen wir nun dartun. Daf
dies Unternehmen etwas sehr Unangenehmes hat, weif3 jeder,
der die einzelnen Kampfphasen und Kampfmittel aufmerksam
verfolgt. Die Aussicht auf die véllige Erfolglosigkeit bei
den Gegnern gehort dabei noch zu den geringsten Unan-
‘nehmlichkeiten. Das Ubrige aber mufl man mit in Kauf
nehmen, wenn man nicht schweigen und hierdurch den An-
schein erwecken will, daf alles im richtigen Geleise weiter-
laufe und daf die Zukunft des Thomismus ganz sichergestellt
sei, wihrend man plétzlich das Gegenteil festzustellen sich
.,genomgb sehen wird.

Der Umstand, dafy in dem gegenwirtigen Kampfe um
den hl., Thomas katholische Gelehrte einander gegeniiber-
stehen, verleiht ihm eine eigentiimliche Farbung. Es handelt
sich mcht darum, den Wert des Thomismus phllOSOphlsch
zu begriinden und die Notwendigkeit eines engen Anschlusses
-an Thomas oder dessen Gegenpart mit philosophischen Be-



188 Kampf um den hl. Thomas

weisen darzutun, Hieriiber und zwar mit philosophischen
Mitteln zu streiten, wire allerdings eine schéne und dank-
bare Aufgabe, die fiir die Zukunft des Thomismus den
besten Erfolg in Aussicht stellen wiirde. Der Kampf dreht
sich indessen nicht um diesen Punkt, sondern um jeng dem
hl. Thomas autoritativ zugesicherte Vorzugsstellung, die
von den drei letzten Pépsten in geradezu phénomenaler
Weise anerkannt und zu einer immer mehr privilegierten
geworden ist. Es wird nun zwar diese Ausnahmsstellung
des hl. Thomas zum Schein allseitig anerkannt, aber auf
der anderen Seite so herabgedriickt, dafl die Anhénger der
verschiedenen philosophischen Schulen sich noch immer be-
rechtigt fithlen, von Thomas ganz oder teilweise abzuweichen
und dies auf Grund der letzten Schriftstiicke,
dievom HIL Stuhle erlassen wurden. Aus diesem Grunde
beschrinken sich die Kampfmittel auf die Exegese der ent-
sprechenden Schriftstiicke, der Kampf um den hl. Thomas
aber darauf, dafi man die ihm autoritativ zugesicherte Vor-
zugsstellung streitig machen oder wenigstens verdunkeln
will, indem man von einem engen praktischen Anschlufi an
Thomas nichts wissen will. Die Streitkrifte des hl. Thomas
befinden sich demnach auf jener Seite, auf der seine Vor-
zugsstellung vollkommen anerkannt und im engen Anschluf
an die kirchlichen Dekrete bestimmt wird. Das Lager seiner
Feinde aber ist dort zu suchen, wo in irgendeiner Form
das Gegenteil angestrebt wird. Wenn wir ferner noch die
Bemerkung uns gestatten diirfen, dafl in diesem Kampfe
die vitalen Interessen der antithomistischen Schulen in Be-
tracht kommen und es sich um die Ehrenrettung ihrer
bedeutendsten Fiithrer handelt, so haben wir alles gesagt,
was zur Charakterisierung des Kampfes und zur Beurteilung
der Sachlage erforderlichist. Wir bezwecken unsererseits keine
neue Belobung und Empfehlung des hl. Thomas, sondern
wir wollen nur die volle Anerkennung jener Stellung fordern,
die ihm die Kirche mit Riicksicht auf das allgemeine
wissenschaftliche Wohl und auf die zuverldssige Fihrung
ihrer Untergebenen zugesichert hat. Denn diese allgemeinen
Riicksichten scheinen uns gréfiere Tragweite zu besitzen,
als die partikuliren Interessen der philosophischen Parteien
oder ihrer Fiihrer. ‘



Kampf um den hl, Thomas 189

I

Der Kampf wurde nach einem energischen Motu proprio
Pius X1 und nach einer darauffolgenden Entscheidung der
Studienkongregation? von den ,Stimmen der Zeit“s er-
offnet. Die zwel Aktenstiicke lleﬁen bel jenen, denen Partei-
interessen fernlagen und die nur die solide Begriindung
und Entwicklung der christlichen Philosophie anstrebten,
iiber folgende Punkte keinen Zweifel aufkommen :

1. Die zusténdige kirchliche Autoritit wiinscht und
befiehlt die Alleinherrschaft des hl. Thomas in der
christlichen Philosophie und in den christlichen Schulen®.

2. Aus diesem Grunde will sie einen falschen oder
nur halben Thomismus nicht weiter dulden und fordert von
allen Professoren, die an den kirchlichen Lehranstalten
wirken, die Riickkehr zur reinen, ursprunghchen Thomas-
Philosophie?.

‘3. Um dies zu erleichtern, schreibt sie die Summa des
Aquinaten als Textbuch der Vorlesungen — einstweilen nur
fiir eine relativ geringe Zahl der katholischen Hochschulen
— vor, wahrscheinlich um den Erfolg aus kleinen Anfingen
beurteilen und hieraus weitergehende Mafdregeln treffen zu
konnen ¢.

4, Zu dem gleichen Zweck lafit sie auch ihr Urteil
dartiber horen, welche Sitze des hl. Thomas als Bestandteile
seiner reinen und urspriinglichen Lehre angesehen werden
miissen, von denen abzugehen ebensoviel hiefle, als den
hl. Thomas selbst aufzugeben’,

b. Die Grundbestandteile des Thomismus will dle ge-
nannte Autoritit zwar mit der allgemeinen Verpflichtung
vorschreiben, dafd die lehramtliche Titigkeit ihrer Unter-
gebenen von dem Geiste der approbierten Thesen beherrsch
werde, von ihm durchdrungen sei; unverrtickbare Normen
im Sinne der Dogmen (denn nur diese konnen als solche

! Acta Apostolicae Sedis VI, p. 836—341. (Divus Thomas I,
p. 261—266).

* A, Ap..S. VI, p. 3883, (D. Thomas I, p. 388 )

* 1915, 88 Bd., p. 111f

. DlVllS Thomas II, p. 173 11,

* Ebd. p. 181 1L

* Ebd, p. 1781l

" Ebd. p. 1811f.



190 Kampf um den hl. Thomas

bezeichnet werden) trachtet sie jedoch ebensowenig aufzu-
stellen, als die Natur der Philosophie zu #&ndern .

6. Aus diesem Grunde will sie den unbestreitbar sicheren
Weg zeigen, auf welchem jeder katholische Gelehrte gefahr-
los wandeln kann und den er auch betreten soll. Dafl hiebei
die Moglichkeit, an den approbierten Séatzen auch aus eigener
Einsicht festzuhalten, keinem Menschen genommen wurde?,
ja dafl dieselbe gerade durch die zwingende Vorschrift, aut
die Quellen selbst zuriickzugehen, gegeben wurde, stand
vom ersten Augenblick an ebenso fest, als jener Umstand,
daf} es jedem zugestanden wurde, die minder sicheren Wege
und Ansichten bei der Ausiibung des Lehramtes negativ
zu beriicksichtigen und dieselben ablehnend, d. h. mit der
Qualifikation eines unzuverldssigen Weges, vorzutragens.

Es war die ganze Sachlage klar gewesen. Kein ver-
niinftiger Zweifel konnte dariiber aufkommen, wie sich ein
katholischer Gelehrter verhalten miisse, der die Anordnungen
der kirchlichen Autoritét mit Verehrung hinzunehmen pflegt
und sich die Prinzipien des hl. Thomas halbwegs aneignet.

Nur in einem Punkte konnte man noch zweifeln, oder
besser gesagt, an der neuen Sachlage noch etwas Unklares
finden. Die Methode, die Summa des hl. Thomas nicht als.
Quellenwerk oder als Textbuch methodisch zu studierent,
scheint in den weitesten Kreisen geherrscht zu haben. Man
diirfte in der Summa etwa nur einen textus consultationis
erblickt haben, den man mit Hilfe eines Index gelegentlich
aufschlug und nach Durchsicht der betreffenden Stelle wieder
ruhig an den alten Platz zuriickstellen zu dirfen glaubtes,
Es scheint, daff man diese hergebrachte Praxis weiter bei-
behalten, ihr sogar durch den unanimis modus agendi theo-
logorum eine gewisse Berechtigung und einen Vorrang

' Ebd. p. 182, Die Philosophie ist ja eine Wissenschaft, die
sowohl in bezug auf ‘die Prinzipien als auch mit Riicksicht auf die
weiteren Folgerungen die eigene innere Einsicht erfordert und aus
diesem Grunde nicht einfachhin zu.einer Dogmatik, zu einer Be-
griindung autoritativ festgestellter Normen werden darf.

* Ebd. p. 186.

* Ebd. p. 194—195, ‘

* Ungefihr so wie es Divus Thomas a. a. O,, p. 190—191, be-
schrieben ist,

°* Daher die zahlreichen Beispiele einer sonderbaren Thomas-
Exegese und die unbedingte Pflicht, die man Thomas auflegen zu
dirfen glaubte, fir jede Meinung ein bekriftigendes Wort sagen zu
miissen.



Kampf um den hl. Thomas 19%

zusichern wollte. Auf die genannte Praxis und auf die
Erinnerungen, die man jedenfalls schon aus dem Horsaak
mitgebracht hatte, gestiitzt, glaubte man eine Anfrage stellen
zu diirfen, ob die Summa kiinftighin wirklich als textus
praelectionis oder blofS als textus consultationis verwendet.
werden solle. .

Aus der gleichen Uberlegung mag auch die weitere
Frage hervorgegangen sein, ob sich die eine oder die andere.
Art der Verwendung auf den ganzen materiellen Inhalt der-
Summa zu erstrecken habe oder nur auf deren formellen,
scholastischen Teil, d. h. sofern sie den Gtlaubensinhalt in
philosophischer Entwicklung und Begriindung darstellt.

Jene theologischen Lehranstalten, die die Summa seit.
Jahrhunderten als obligatorisches Textbuch behandelt haben,
waren im vornherein iiberzeugt, dafl der Papst weder den
thomistischen Dilettantismus in die Schulen einfiithren noch
in einem Buch aus dem 13. Jahrhunderte ein den Anspriichen
der zeitgensssischen Theologie vollig entsprechendes Werk
erblicken lassen wollte. Sie kdnnen sich auf die Kommentare
ihrer Professoren berufen. Ein enger Anschlufl an den Text
der Summa, ein mehr oder weniger synthetischer Einblick
in die Stellungnahme der fritheren Werke des Aquinaten
und die Beriicksichtigung der =zeitgensssischen Einwinde
in dem Mafle und mit jenen Mitteln, die ihre Zeit ihnen
an die Hand gab, ist das charakteristische Merkmal jener
Werke. Ein sicheres Zeichen, dafl auch die Vortrige je
nach der Tiichtigkeit der Professoren im gleichen Geist ab-.
gehalten wurden.

Die erwiéhnte Anfrage kann indessen nicht als ein
feindliches, sondern als ein durchaus harmloses Unternehmen
bezeichnet werden. Der Rechtszustand, den Pius X. schuf,
war fiir den Studienbetrieb in weiten Kreisen etwas so Neues,
die Situation so ungewohnt, dafl- man die Anfrage noch
begreifen und die Antwort der Studienkongregation als
selbstverstéandlich bezeichnen kannl,

! Die Anfrage lautet: Utrum Summa Theologica S.  Thomae
habenda sit in Scholis de quibus supra, ut textus consaltationis, vel
uti textus praelectionum, saltem quoad partem scholasticam ?

Antwort: Summa Theologica S. Thomae habenda est uti textus.
braelectionum quoad partem scholasticam quaestionum; ita scilicet ut,
Una cum aliquo textu, qui.ordinem logicum indicet, et partem posi-
tivam contineat, habeatur prae manibus et explicetur Summa Theo-
logica quoad partem scholasticam. A. Ap. S. VII, p, 156 sq.



199 Kampf um den hl. Thomas

Weniger verstindlich erscheint uns jedoch das Referat
des ,Katholik“ 1, nach dem die Beantwortung der vorgelegten
Frage gleichsam als ein neues, die Finsternis verscheuchen-
des Licht anzusehen ist. Die Art aber, nach welcher
die Summa in den Studienbetrieb daselbst eingestellt wird,
kommt uns direkt als eine Abschwéchung der letzten De-
krete vor. .

Spricht man né#mlich noch immer von einer bloflen
Empfehlung der Summa (mag sie auch als ,eindringliche®
‘bezeichnet werden), so verrit man entweder eine grofse Un-
klarheit beziiglich der Sachlage, oder aber man vermeidet
aus bestimmten Griinden den Ausdruck, der allein den
wahren Sachverhalt bezeichnen kann.

Die Summa wurde als Textbuch fiir einen Teil der
katholischen Hochschulen nicht einfach empfohlen, sondern
unter schwerwiegender Sanktion vorgeschrieben. Die
iibrigen Lehranstalten mdgen einstwellen von einer KEmp-
fehlung sprechen wund die entsprechende Vorschrift als
solche behandeln: sie waren es jedoch nicht, die gewiinscht
hatten, von der Verwendung der Summa bei den Vor-
lesungen unterrichtet zu werden. Aus diesem Grunde ist es
eine Verdunklung der klaren Sachlage, wenn man von einer
Empfehlung der Summa spricht und sich nicht an das
spezifische Merkmal des Motu proprio anschlief3t, besonders
dann, wenn man, wie es ,Der Katholik“ unternimmt, die
Angelegenheit so darstellt, daf} die Entscheidung der Kon-
gregation zur Klarung der Sachlage, d. h. des verpflichten-
den Charakters und der Ausdehnung der Verpflichtung, in
vortrefflicher Weise beitrug. Findet man also in den ent-
sprechenden Schriftstiicken eine blofle Empfehlung = der
Summa, so ist es leicht erklérlich, dafy man deren Stellung
im theologischen Unterricht nicht wahrheitsgetreu bestimmen
kann.

Hierzu kommt die weitere und in der gegenwiirtigen
Frage ganz entschieden ausschlaggebende Uberlegung, dafd
eine solche Empfehlung der Summa und der thomisti-
schen Studien, wie sie ,Der Katholik® beschreibt, dem
‘Geiste der bekannten Verfiigungen keineswegs entspricht.
Wenn man die Bedeutung der letzten Thomas-Dekrete und
-Entscheidungen nur darin erblickt, daB sie das tiefere

' Katholik, Mainz 1917, 4. Folge, Bd. XIX, p. 140 ff.



Kampf um den hl, Thomas 193

spekulative Kindringen in den Glaubensschatz empfehlen
wollen, so will man entweder ihren spezifischen Charakter
ignorieren oder ihre Bedeutung durchaus abschwichen, Das
Referat des ,Katholik“ wire damals sehr zeitgemifll ge-
wesen, als Rom nach einer traurigen Niedergangsperiode
den hl. Thomas wieder zu Ehren kommen lieff und seine
Werke zum Studium, seine Methode aber als Muster emp-
fahl. Damals hat es sich darum gehandelt, die Scholastik
in der Form zu beleben, von der wir im ,Katholik* lesen,
und die betreffenden Schriftstiicke Roms hatten hauptsidchlich
diesen Charakter. Jetzt ist aber die Sachlage eine ganz
andere. s handelt sich momentan nicht mehr um die Neu-
belebung der scholastischen Studien, sondern um die Rein-
erhaltung des Thomismus selbst. Die katholische Gelehrten-
welt braucht jetzt von der Notwendigkeit einer spekulativen
Durchdringung des Glaubensschatzes nicht erst iiberzeugt
zu werden, sondern sie soll auf den einzig berechtigten
Weg aufmerksam gemacht und zu dessen Betretung gendtigt
werden. Von diesem Geist sind die letzten Verfiigungen
des HI. Stuhles belebt: sie wollen nicht mehr allgemeine,
sondern ganz spezifische Empfehlungen geben und Ver-
pflichtungen vorschreiben. Ignoriert man diese Tatsache, so
kann es nicht wundernehmen, dafl der Sinn und die Be-
deutung der entsprechenden Verfiigungen nicht richtig auf-
gefaflit wurde.

Aus diesen Griinden sind wir mit der Ansicht des
yKatholik¥ nicht einverstanden, dafl durch die Antwort
der Studienkongregation ,extreme Anschanungen und Forde-
rungen“ ,heilsam“ korrigiert worden sind. Die allerdings
strenge ,Anschauung und Forderung“ des pipstlichen
Dekretes vom 29. Juni 1914 (vielleicht nennt ,Der Katholik“
diese eine ,extreme“) wurde hier nicht ,heilsam* korrigiert
oder abgeschwicht, sie wurde im Gegenteil in ihrem ganzen
Umfange beibehalten, also sowohl in bezug auf ihren be-
fehlenden Charakter wie auch mit Riicksicht auf ihre Vor-
schriften, die die Reinerhaltung des einzig berechtigten
thomistischen Weges bezwecken und nicht in letzter Linie
In bezug auf die Stellung der Summa im Organismus des
theologischen Unterrichtes.

Wie erheblich ,,Der Katholik“ die iibrigen Punkte ab-
schwiicht und den Charakter der jetzigen Thomas-Frage
verdunkelt, werden wir in einem anderen Zusammenhang

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXTI.) 14



194 Kampf um den hl. Thomas

erértern. Hier mogen einige Worte iiber die Einfiigung der
‘Summa in den Unterricht folgen.

DaBl das Motu proprio ,Doctoris Angelici“ in der
Ausiibung des Lehramtes der Summa nicht einen sekun-
dédren Platz zusichern wollte, wird man kaum leugnen
kénnen, Die Worte Pius X. sind zu klar, als dafl noch irgend-
ein Beweis nétig wire, Man wird es vielleicht nicht ab-
geschmackt finden, wenn wir das Eingreifen des groflen
Papstes als eine Kopernikus-Tat bezeichnen, Trotz der ein-
dringlichen Mahnungen Leos XIII, hielt man an einer ver-
alteten, aber in der Praxis tief begriindeten Anschauung
fest, dafd die Scnne der theologisch-philosophischen Wissen-
schaft — Thomas von Aquin — sich um die kleineren
(Gestirne — die Theologenwelt — zu bewegen habe und
sich ihren Anschauungen fiigen miisse. Pius X. wollte diesen
unhaltbaren Zustéinden ein Ende bereiten, indem er vor-
schrieb, dafl von nun an Thomas die tonangebende Rolle
spiele und sich alle #ibrigen nach ihm richten miifiten.
Aus diesem Grunde muflte man vom ersten Augenblick an
‘iiberzeugt sein, daf} die Summa nicht zu einem Hilfsbuch
degradiert werden darf und dafl die Vorlesungen, wenn sie
auch materiell tiber die Summa hinausgehen diirfen, sich
an dieselbe doch eng anschlieflen miissen. Hat die letzte
Antwort der Studienkongregation hieran etwas geiindert?
Keineswegs.

Den ersten Streitpunkt kénnten wir folgendermafien
formulieren: Die Studienkongregation gestattet in ihrer
letzten Instruktion neben der Summa einen anderen ,textus,
qui ordinem logicum indicet et partem positivam contineat.
Zwei Fragen entstehen nun beziighich dieses ,textus.
1. Wie darf er nicht beschaffen sein und 2. welchen
Charakter mufl er unbedingt haben? Die Antwort kann
nur dann richtig ausfallen, wenn man «) den spezifischen
Charakter der letzten Thomas-Dekrete bestdndig vor Augen
halt und &) die Entscheidungen wund Instruktionen der
Kongregation aus ihrem natiirlichen Zusammenhang (mit
dem Motu proprio und untereinander) nicht unbedingt
herausreifien will?, Unter diesen Voraussetzungen darf der
nbextus“ jedenfalls nicht eine derart fithrende Stellung ein-

' Hierzu liegt nimlich gar kein Grund vor, wihrend die Natur
der Schriftstiicke eine Beachtung des erwihnten Zusammenhanges un-
bedingt erfordert.



Kampf um den hl. Thomas 195

nehmen, dafl die Summa neben ihm nur eine sekundire
Rolle spiele, noch weniger aber darf er in seinem Inhalte
und Geiste von der approbierten Lehre des hl. Thomas
abweichen. Hieraus folgt ferner naturgemifi, dafl dieser
ytextus® sich der Summa auch methodisch eng anzuschliefien
hat, so daBl der ,ordo logicus%, den-er veranschaulichen
80ll, nicht auf eine beliebige Materie, sondern auf die der
Summa bezogen werden mufl. Denn die Summa vermag
die ihr von den letzten Dekreten im Interesse der Rein-
-erhaltung des Thomismus zugesicherte souveréine Stellung
nur dann zu behaupten, wenn der zweite textus mnicht
einen von ihrem Organismus losgerissenen Konkurrenten
darstellt. Man wird vielleicht der Instruktion Roms beziig-
lich der Summa juridisch auch durch einen anders aus-
gestatteten textus entsprechen konnen, der sich metho-
disch an die Summa nicht so eng anschlieit, wie wir es
vorschlagen. Sachlich jedoch und praktisch ist es
ganz unmoglich, einen von der Summa losgetrennten textus
herzustellen, bei dessen Verwendung fiir die Souverinitit
der Summa garantiert werden kann oder dessen Beniitzung
dem Professor nicht eine unertrigliche Last und eine
odidse Doppelarbeit auflegen wiirde. Wir beschreiben dem-
nach den zugestandenen zweiten textus In jenem natiir-
lichen und organischen Zusammenhang mit der Summa,
der sowohl die gewiinschte Gtarantie leistet als auch dem
Professor iiberfliissige Arbeiten erspart, In diesem Zu-
sammenhang stellt sich der zweite textus als ein im Dienste
der Erklirung und Ergénzung der Summa stehendes Hilfs-
mittel ein und wir sind iiberzeugt, dafl ihm auch die
Studienkongregation keine andere Rolle geben wollte.

Vergegenwirtigen wir uns nun einen Augenblick die
Sachlage, die Pius X. schuf. Die Summa in ihrem ganzen
Umfange — also als Dogmatik und Moral — mufd als Text-
buch der Vorlesungen verwendet werden. Fiir die ,eruditio
Incipientium® geschrieben, iibersteigt sie dennoch deren
Fassungskraft in mancher Beziehung, so dafl sie nicht nach
Art eines gewdhnlichen Schulbuches behandelt werden darf,
Denn wihrend bei letzterem die Arbeit des Lehrers je nach
der Beschaffenheit des Schulbuches auf eine blofle leicht-
fqﬁliehe Erklirung eingeschrinkt werden kann, erheischt
die Summa eine wahre Neubearbeitung, bis sie der Fassungs-
kraft der Studenten génzlich angepaldt wird.

14%*



196 Kampf um den hl, Thomas

Worin besteht nun diese Titigkeit des Professors?
Vor allem mufl er die einleitenden Stiicke zu jeder grofieren
Partie und zu den einzelnen Quistionen analytisch bear-
beiten und den Horern eine Art Kinleitung in die Summa.
und in ihr Studium bieten. Als Muster diirfte ihm das
Verfahren der &lteren Kommentatoren dienen, wie es sich
besonders bei Joannes a S. Thoma! in klassischer Form
zeigt und neuestens auch in Dérholt2 einen nennenswerten
Vertreter fand. Die padagogische Taktik und das Fein-
gefithl der Professoren werden darin gewifl bedeutende-
Leistungen aufweisen kénnen.

Das zweite Moment wird sich auf die logische Gliede--
rung der einzelnen Artikel beziehen. Dies natiirlich nicht
in dem Sinne, als ob die Summa logische Mingel auf-
weisen wiirde, die erst durch die Professorenwelt hinweg-
zuschaffen oder auszufiillen wiren. Jeder Artikel des hei-
ligen Thomas ist bekanntlich ein logisches Bollwerk, fest.
in seinen Fundamenten, grofartig in seinem Aufbau und
uneinnehmbar in seiner Stérke. Hinzuzufiigen oder zu er-
setzen 1st hier mnichts, wohl aber zu zerlegen und zu analy-
sieren, wenn man sich einen Kinblick in diesen kiinstleri--
schen Aufbau verschaffen oder ihn anderen eréffnen will.
Hierauf mufl sich also die weitere Tétigkeit des Professors
beziehen und hierin wird er seinen Scharfsinn, seine pida-
gogische Tiichtigkeit, sowie seine Vertrautheit mit der Ge-
dankenwelt des Aquinaten am ehesten zeigen kénnen. Es:
liegt uns fern, in einem derartigen Versuch® des Fr. Hie-
ronymus de Medicis a Camerino Ord. Praed. ein vollendetes.
Muster zu erblicken, gewisse Direktiven kann jedoch der
Professor bei ihm finden und aus seiner Handlungsweise
ersehen, was die Studienkongregation in ihrer
Instruktion unter dem textus versteht, ,qui
ordinem logicum indicet®®,

Nach der geschilderten Analyse der Artikel kann
erst die eigentliche Erklirung der Summa vorgenommen

' Cursus theol. Isagoge ad D. Thomae Theologiam.

465 ;‘Der Predigerorden und seine Theologie. Divus Thomas III,
p. 462 ff,

.} yFormalis - explicatio Summae Theologicae S. Thomae Aqui-
natis, Doctoris Angelici“ aus dem 17, Jahrhundert. Neu herausgegeben
Vici 1858 seq. Divus Thomas III, p. 275.

_ ' Es enthilt hiertiber insbesondere das Vorwort des genannten
Dominikaners manche brauchbare Gedanken.



Kampf um den hl. Thomas 107

‘werden, die keineswegs auf eine trockene materielle Exegese
-der Texte beschrinkt werden darf, sondern eine Durch-
dringung der Gedankenwelt des hl. Thomas und mit ihrer
Hilfe der zu erklirenden Glaubenswahrheiten bezwecken
:soll. ~ Hier wire das im Divus Thomas schon geschilderte
Verfahren! anzuwenden und endlich einmal im Interesse
der griindlichen Thomas-Studien als das vollberechtigte an-
:zuerkennen.

Bei einer weiteren, mehr oder minder eingehenden
Erorterung der oft nur zur Zeit des hl. Thomas aktuellen
Einwinde bietet sich dem Professor die Gtelegenheit, neuere
‘Objektionen zu beriicksichtigen, positive, dogmengeschicht-
liche Bemerkungen gelegentlich einzuflechten oder dieselben
systematisch zu behandeln?. Eine allseits befriedigende
Vollstindigkeit wird man dabei vom Professor jedoch nicht
‘erwarten, aus dem einfachen Grunde, weil eine solche selbst
-dann nicht moglich ist, wenn auf das Summa-Studium viel
‘weniger Gewicht gelegt wird, als dies jetzt der Fall ist, oder
wenn nicht die Summa, sondern ein beliebiges Lehrbuch
in die Hand der Studenten kommt. Die spekulative Bildung
soll die positive nicht unterdriicken, noch weniger aus-
schlieffen, den Vorrang jedoch darf sie besonders dann be-
haupten, wenn fiir die letztere im Rahmen anderer Ficher,
‘vor allem in dem der Dogmengeschichte, so vortrefflich
gesorgt werden kann, wie dies in unseren Tagen mig-
lich ist.

_ Wir haben versucht, die Grundlinien des neuen
Thomas-Unterrichtes in einigen Ziigen zu zeichnen. Viel-
leicht entgehen wir dem Vorwurf der Prahlerei, wenn wir
feststellen, dafl das Thomas-Studium im Prediger-Orden
Immer in diesem Geiste betrieben wurde und dafi die
‘Studienkongregation, die den neuen Standpunkt Pius X.
nicht aufheben oder erschiittern wollte, diese Vortrags-
Weise skizzieren und gutheifien wollte. Sie stimmt wenig-
stens mit ihrer letzten Instruktion vollig iiberein, sie wird
von Pius X., dessen Verfiigungen Benedikt XV. ausdriick-
lich gutgeheifen und autoritativ bestitigt hat3, energisch

t 11, p. 190 ff, )

2 Daf} die direkten und oftenen Gegner wie auch die feineren
Feinde des hl. Thomas hier zu beriicksichtigen sind, haben wir im
Diyug Thomas II, p. 194—195, schon betont.

® Acta Ap, Sedis. VII, p. 495.



198 Kampf um den hl. Thomas

gefordert und sie trigt keinen einzigen Zug an sich, der
die Interessen der Allgemeinheit nicht férderte, ihnen
schéidlich oder nachtréiglich wire. Man wird sich infolge-
dessen der Feststellung des ,Katholik“, dafl diese Vor-
tragsweise fiir die Allgemeinheit nicht maflgebend sein:
koénne, nur in dem Falle anschliefflen, wenn man 1. die:
frithere prekire Stellung der Summa fiir das Ideal oder
wenigstens fiir das Bessere ansieht oder 2. wenn man den
reinen, von der kirchlichen Autoritit nunmehr festgestellten
Thomismus fiir ein durchaus minderwertiges System halt,
das vorzutragen oder zu verwerfen jedem anheimgestellt.
ist und aus dessen derartiger Behandlung fiir die Allge-
meinheit weder niitzliche noch schidliche Folgen zu er-
warten sind. ,Der Katholik¥, gestiitzt auf seine Gewihrs-
ménner, scheint beides anzunehmen und nach Ablehnung-
des formell approbierten, rein thomistischen Standpunktes.
sich den Interessen jemer Partei anzuschliefien, die nicht den
hl. Thomas, sondern seine Gegner zu Ehren bringen méchte.

In bezug auf den ersten Punkt ist es nicht notig;.
einen ausfiithrlichen Beweis zu erbringen. Die von Pius X.
vorgeschriebene Stellung der Summa kann unseres Er-
achtens nur dann bewahrt und sichergestellt werden, wenn
die soeben beschriebene Methode beobachtet wird., Sie hat.
die Erfahrung vieler Jahrhunderte fir sich, sie bewihrte
sich als ein vortreffliches Mittel, um die Lehre des heiligen
Thomas in ihrer vollen Reinheit zu erhalten, wie dies auch
,Der Katholik* zu unserer groflen Freude zuzugeben.
scheint, und sie stimmt auch mit der letzten Instruktion.
der Studienkongregation vollig iiberein. Stellt man also
dieser fiir die ,Interessen der Allgemeinheit nicht maf3-
gebenden“ Methode eine andere gegeniiber, so kann das nur
so viel bedeuten, dafl man den Riickfall in den alten Stand-
punkt fiir wiinschenswert erachtet und die Summa nur als:
ein Hilfsbuch zu beniitzen vorschligt. Die ,logische Glie-
derung* des Stoffes und die ,positive Seite“ bedeuten
folglich in diesem Zusammenhang fir den ,Katholik“ die
Verwendung eines bisher landliéufigen Lehrbuches, dem.
sich die Summa der Einteilung, dem Inhalte, insbesondere
aber dem Geiste der vorzutragenden Lehre nach anzu-
schmiegen hat,.

Dafl  hier keine leeren Behauptungen aufgestellt
worden sind, beweist aufier dem dargelegten Zusammen--



Kampf um den hl., Thomas 199

hang und neben der schroffen Gegeniiberstellung der so-
eben skizzierten Praxis mit dem Vorschlag des ,Katholik“
der Umstand, daf} der Verfasser des dortigen Referates
seinen Vorschlag im Interesse jener Partel gemacht hat,
die nicht den Weg des reinen und von der Kirche appro-
bierten Thomismus, sondern einen anderen, bequemeren
Weg wandeln und sogar mit den direkten und offenen
Gegnern des hl. Thomas einen Kompromifi schliefien will,

Wir protestieren also gegen den Vorschlag des
»Katholik* nicht deshalb, weil er von dem zweiten textus
nicht jenen engen methodischen Anschluf} an den Buchstaben
der Summa erfordert, den wir vorgeschlagen haben. Man
mag den Vorschlag als eine Privatmeinung des Verfassers
oder eine bedeutungslose Praxis seines Ordens bezeichnen.
wDer Katholik® weicht ganz offenkundig nicht hierin
von der Kongregation ab, sondern darin, dafl er ein von
ganz fremdem — skotistischem oder suaresianischem —
Geist getrinktes Lehrbuch fiir den zweiten textus prae-
lectionis als moglich, geeignet und erlaubt erachtet. Hieriiber
versichert er uns in der Analyse der zweiten Antwort.

Der Referent des ,Katholik* mufl entweder von der
Summa oder von deren vorgeschriebenen Verwendung beim
Unterricht - ,quoad partem scholasticam“ iiberhaupt sehr
sonderbare Begriffe haben. Vor lauter Freude, dafi dieses
omindse und altmodische Buch aus dem 13. Jahrhunderte
nicht mehr jene Alleinherrschaft besitzen wird, die ihm
das Motu proprio zugesichert hat, vergifit er darauf génz-
lich, daf} er durch seine Exegese dem Lehrer eine uner-
trigliche Last und Doppelarbeit auflegt. Kine Erkldrung
der Summa ,quoad partem scholasticam® (die klar vorge-
schrieben, vom ,Katholik“ jedoch ganz in den Hintergrund
gestellt wird) setzt namlich alle jene Momente voraus, die
wir soeben beschrieben haben. Ohne ihre Beriicksichtigung
diirfen wir von dem Summa-Unterricht nichts Ersprief3-
liches erwarten, weder fiir die Kenntnis der thomistischen
Gedankenwelt noch fiir das tiefere Erfassen des Glaubens-
schatzes. Man wiirde eine traurige Halbarbeit verrichten,
wenn man in der Summa-Erklarung ,quuad partem schola-
Sticam“ einen anderen Weg einschlagen wiirde. Der Pro-
fessor also, der die Vorschlige des ,Katholik® befolgen
Wiirde, miifite jene ganze Arbeit leisten, die wir von un-
Serem zweiten textus erfordern. Daneben wére er aber ge-



200 Kampf um den hl. Thomas

nétigt, auch den beriihmten zweiten textus des ,Katholik“
zu erkldren, der ja nach dem Vorschlag des Referenten
mit der Summa weder in einer geistig sachlichen noch in
einer methodischen Verwandtschaft steht. Was fiir eine
heillose Verwirrung dies bei dem Studenten anrichten wiirde,
dem hierdurch die Moglichkeit eines synthetischen Uber-
blickes noch mehr aber eines Einblickes in den Stoff ge-
nommen wiirde, kann jeder Pédagog, ohne Proben ange-
stellt zu haben, unfehlbar voraussagen. Professor und
Student miifiten bei einer solchen Arbeit bald iiberdriissig
werden. Grund genug fiir die Feinde des hl. Thomas, um
diese unliebe Methode zu empfehlen. Hierdurch konnte man
némlich den Beweis am leichtesten erbringen, daf die Summa
kein zeitgeméifies und kein passendes Textbuch ist.

Aus diesem Grunde allein halten wir es fiir unméog-
lich, dafl man die Instruktion Roms selbst juridisch so
auslegen konnte, dafl der ,ordo logicus® nicht auf die Summa,
sondern auf eine beliebige andere Materie bezogen werden
kann. Rom konnte fiir das Recht der Studenten auf einen
Uberblick und Einblick nicht so schlecht sorgen, wie es
ithm ,Der Katholik* zumutet, oder dem Professor jene
odiose Doppelarbeit auflegen, die ihm der Referent des
,Katholik® — jedenfalls nicht wegen seiner Vertrautheit
mit einer explicatio quoad partem scholasticam — auflegt.

Wir verstehen indessen den ,Katholik“ vollkommen.
Er begriifit seinen zweiten textus deshalb so begeistert
und will ihn in einer unannehmbaren Weise deswegen iiber
die Summa stellen, weil er meint, dafl seine Parteigenossen
ihre Studenten von den , Vorziigen“ des zweiten textus
und von der ,Riickstdndigkeit* der Summa auf diese
Weise am leichtesten iiberzeugen kénnen. — Wir ver-
stehen ferner, warum ,Der Katholik* den zweiten textus
von der Summa unbedingt trennen will: damit die Souve-
rinitit der Summa aufhére und der vom Referenten nicht
eingesehene und (im Gegensatz zu den pépstlichen Schrift-
sticken) nicht als vollwertig angesehene Thomismus ver-
schwinde, P. Pesch aber seine Studenten ,ruhig“ weiter an-
leiten kénne, das Gegenteil der approbierten Thesen weiter
anzunehmen,

Vor der Schilderung der weiteren Kampfphasen
mochten wir als AbschluB der bisherigen Bemerkungen
folgendes feststellen. Die soeben besprochene Stellung der



Kampf um den hl. Thomas 201

Summa im theologischen Unterricht ist an sich und mo-
mentan eine Angelegenheit der italierischen Hochschulen,
Man nahm jedoch hiervon mit vollem Recht auch aufler-
halb Italiens Kenntnis und behandelte die Frage sofort
sehr eingehend. Die Freunde und Schiiler des hl. Thomas
-durften ihrerseits schweigen, da die pépstlichen Akten-
stiicke wegen ihrer Klarheit dem Inhalt und dem Geiste
pach keiner Kommentierung bedurften. Die Aktion wurde
auf jener Seite eingeleitet, auf welcher man in der neuen
Unterrichtsweise eine Gefahr fiir das endgiiltige Ver-
schwinden des wohlbekannten halben oder sogar ganz
falschen Thomismus sehr richtig befiirchtete, dasselbe aber
,im Interesse der Allgemeinheit“ nicht fiir wiinschenswert
fand. Von diesem Geiste war seinerzeit der Artikel der
»Stimmen der Zeit* eingegeben, diesen Geist atmet das
‘Referat des ,Katholik*, Nicht die Summa ist ein Dorn im
Auge der Gegner, sondern die in ihr enthaltene Lehre, die
-aus eingebildeten Riicksichten auf die ,Interessen der All-
gemeinheit“, tatsichlich aber aus sehr partikuliren Schul-
interessen den Vorrang vor Suarez, Scotus usw. nicht
behaupten darf.

Dafl wir aber gegen die gegnerische Auffassung
“wiederholt protestieren, geschieht nur deshalb, weil uns die
Handlungsweise der Feinde des hl. Thomas die Vermutung
nahelegt, dafl sie durch die Abschwidchung der Bedeutung
und der Methode der Summa-Studien die Sache selbst
in Mi3kredit bringen wollen. Gelingt es ihnen, die Summa-
Studien in den italienischen Hochschulen auf den toten
Punkt zu bringen oder denselben eine ganz sekundire und
prekire Stellung zuzuweisen, so haben sie gewonnenes
Spiel. Durch die schon jetzt vorauszusehende Erfolglosig-
keit, insbesondere aber durch die volle Unzulénglichkeit
-einer solchen Halbarbeit und Halbmethode wiirde der Be-
weis am leichtesten erbracht, daf die Summa-Studien,
tiefere Kenntnisse zu vermitteln oder die Horer von der
Lebensfihigkeit des Thomismus zu iiberzeugen, nicht ge-
eignet wiren. Somit wire auch das Schicksal der Summa
und des Thomismus fiir andere Linder entschieden: sie
haben sich in Italien nicht bewihrt, noch weniger werden
sie in anderen Lindern standhalten — dies wére die néchst-
liegende Folgerung und es stinde um die katholische Wissen-

schaft viel schlimmer als vor der Klidrungsperiode,

* *
*



202 Kampf um den hl. Thomas

In bezug auf den ersten Punkt steht ,Der Katholik“
mit der rémischen Kongregation in keinem materiellen,.
wohl aber in einem groflen formellen Widerspruch. Die
Antwort wird von ihm wortgetreu iibersetzt, aber mit.
fremdem Geist durchtrinkt. Rom will die reine, echte
Thomas-Lehre, deshalb fordert es auch die Souveranitat der
Summa bei dem Unterricht. Deshalb mufi sich nach der
Auffassung der Kirche der textus neben der Summa.
wenigstens im Geiste und im Inhalt der vorzutragenden
Lehre der Summa eng anschmiegen. Demgegeniiber findet
»Der Katholik“ ,|im Interesse der Allgemeinheit und ,der
wissenschaftlichen Freiheit“ die reine und echte Thomas-
Lehre geféhrlich. Deshalb will er von der Souver#énitat der-
Summa nichts wissen, deshalb kann der zweite textus, den
die Studienkongregation gestattet, nach seinem Urteil anti-
thomistisch beschaffen sein.

II

Die den Riickfall in den alten Standpunkt be-
zweckenden Vorschlige des ,Katholik“ und der Thomas-
Gegner konnen jedoch schon jetzt als siegreich angesehen.
werden, nicht weil die Studienkongregation es so wiinscht,
sondern deshalb, weil sie @) im Interesse einer ruhigeren
und weniger kontrollierbaren Verdrehung der thomistischen
Lehre unbedingt notig sind und b) weil eine michtige-
Lehrkorperschaft diese Interessen zu den ihrigen gemacht.
hat. Hiermit sind wir bei der Erorterung des oben be-
zeichneten (2.) Punktes angekommen?® und befinden uns erst
jetzt auf dem eigentlichen Kampfplatze, den die Gegner
gewédhlt haben.

Zunichst miissen wir mit Vergniigen anerkennen, daf.
,Der Katholik“ die alte Terminologie der Gegner vielfach
aufgegeben hat. P. Pesch hat nach dem Tode Pius X. in
den ,Stimmen der Zeit“ versucht, Verwirrung in die ge-
klirte Lage und in die nunmehr offizielle Terminologie
hereinzutragen, indem er die Urteilsfahigkeit der Studien--
kongregation bezweifelte und Suarez mit seinen Anhiéngern
noch weiter zu den echten, obwohl ,feineren“ Schiilern
des hl, Thomas rechnete. Jeder, der die Entscheidungen
und Ausspriiche der romischen Behérden mit Ehrfurcht.

! 8. oben p. 198.



Kampf um den hl. Thomas 203

hinzunehmen pflegt, nahm es mit Schmerzen wahr, daff
das Streben von Pesch mit den Direktiven Roms nicht
iibereinstimmt, indem er auch dort eine zweifache Deu-
tungsmoglichkeit fordert, wo Rom eine solche ausschlief3t,
und weil er jener Partei zum Sieg verhelfen will, die den
direkten Gegensatz der approbierten thomistischen Thesen
verteidigt. Es wurde seinerzeit auf die Unhaltbarkeit der
Terminologie von Pesch wie auch auf die Formel hinge-
wiesen, nach der er die Kongregationsantwort fiir die
Suaresianer ausbeuten wollte. Momentan ist es noch schwer,
festzustellen, welcher Formel sich die Gegner in Zukunft
anschliefen werden. So viel ist sicher, daf3 von ihrer Seite eine
grioflere Vorsicht angewendet werden muf, als es frither der Fall
war, da die Studienkongregation neuerdings fiir die Sicherheit
ihres eigenen Urteils eingetreten ist und nochmals erklért hat,
dafd die von ihr approbierten 24 Thesen das eigenste Geistesgut.
des hl, Thomas (also nicht etwa einer thomistischen Fraktion)
sind. Aus diesem Grunde diirfte ,Der Katholik“ ganz.
richtig von Thomismus, Skotismus und von den Anhingern
des Suarez reden, was nur dann statthaft ist, wenn man
die alte Wahrheit spét genug anerkennen will, dafi auch das.
dritte Glied in dieser Reihenfolge sich zum ersten so ver-
hilt wie das zweite, d. h. daf} es eine dem Skotismus eben-
btirtige Verneinung und Ablehnung des Thomismus ist.
Hierin hat ,Der Katholik“ die Antwort der Studienkon-
gregation sehr richtig verstandenz.

'Diezweite Anfrage an die Studienkongregation lautet:
Utrum omnes vigintiquattuor theses philosophicae, & Sacra Studiorum
Congregatione probatae, germanam S, Thomae doctrinam revera con-
tineant, et in casu affirmativo, utrum imponi debeant Scholis Catho-
licis? Antwort: Omnes illae vigintiquattuor theses philosophicae ger-
manam S. Thomae doctrinam exprimunt, eaeque proponantur veluti
tutae normae directivae.

Wir wollen uns jedoch keiner Tauschung hingeben. Dem
P, Pesch ist es gelungen, fiir seine #iquivoke Terminologie eine Schule
zu bilden, richtiger fiir die neue diplomatische Wendung in der
Thomas-Erklirung (auf welche schon im Divus Thomas II, p. 188
bis 184 hingewiesen wurde) Bewunderer und Nachahmer zu finden.
Denn wenn yDer Katholik“ einerseits anerkennt, daf} die Lehre vom
realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein eine Thomas-
Lehre ist (dabei ihren fundamentalen Charakter zu leugnen, heifit so
viel, als die Summa nicht gelesen zu haben), und trotzdem sagt, dafi
die diesbeztiglichen Argumente der Thomisten ,nichts weniger als
evident sind“, so schliefit er sich P. Pesch ohne Riickhalt an. Bs.



204 Kampf um den hl. Thomas

Leider konnen wir mit der Kxegese des ,Katholik“
in bezug auf den zweiten Teil der Frage nicht so einver-
standen sein wie in Hinsicht auf den ersten. Der Referent
sieht in der Instruktion der Studienkongregation ,eaeque
proponantur veluti tutae normae directivae“ nichts
anderes als eine Wertbestimmung der bekannten Thesen.
Sie haben mnach ihm ,den Wert einer zuverldssigen
Direktive“. Ganz gewil, aber nicht in dem Sinne, wie
dies ,Der Katholik* und die Gegner fordern.

Uber den Sinn der Antwort konnte nicht leicht ein
Zweifel entstehen, wenn die Lesart des ,Katholik“ richtig
wire. Die zweite Frage, die an die Studienkongregation
gerichtet wurde, hat zwei Teile. Es wird gefragt, 1. ob die
approbierten Thesen die echte Lehre des hl. Thomas tat-
séchlich ausdriicken und 2. ob die Thesen den katholischen
Schulen aufzulegen seien. Die Kongregation antwortet in
einem kopulativen Satze, dessen zweiten Teil ,Der Katholik“
folgendermaflen wiedergibt: ,proponuntur veluti tutae
mnormae directivae“. Der Satz wiirde in dieser Form einen fiir
die Gregner aufierordentlich giinstigen Sinn geben. Der ruhige,
agsertorische Charakter des ersten Teiles wiirde durch keine
befehlende Formel gestort und enthielte eine Bestimmung
itber den verpflichtenden Charakter der letzten Thomas-
Entscheidungen 1n einem sehr milden Sinn. Die Kongre-
gation wiirde in diesem Fall einfach erkléren, in welcher
Weise sie diese Sidtze den katholischen Schulen und Ge-
lehrten vorlegt, so dafl in diesem Fall die Vorschrift
selbst, diese Sitze vorzutragen oder nicht vorzutragen,
an ihnen festzuhalten oder dieselben zu verwerfen, eine
norma directiva wiire. Beruht die Lesart des ,Katholik“
auf Wahrheit und ist seine Hxegese haltbar, so hat
P. Pesch seinerzeit Recht gehabt und neuerdings Recht
bekommen, dafl man das Gegenteil der Thesen weiter
oruhig annehmen, vortragen und in die Summa hinein-
zwingen darf. In diesem Falle konnten wir nichts anderes
tun, als uns der neuen Entscheidung zu unterwerfen,
unseren damaligen Irrtum anzuerkennen und dies den
Lesern des Divus Thomas kundzugeben. Dieser gewifs

braucht nicht eigens erwithnt zu werden, dafl die Mitbrtider des P. Pesch
sich bemiihen, wenigstens in der Form von harmlosen Bemerkungen
fiir seine Auffassung Schule zu bilden. Also die Phylogenesis geht ihren
‘wohlbekannten Weg! — Hieriiber jedoch noch mehr,



Kampf um den hl. Thomas 206

unangenehmen Pflicht wiirden wir uns mit Vergniigen
unterziehen, da wir damals — ebenso wie jetzt — mnicht.
den absoluten philosophischen Wert des Thomismus unter-
sucht und dargelegt haben, sondern jenen, den er vor der
Kirche und vor ihren Behoérden besitzt. Die absolute und
die autoritative Wertung konnen einander decken und wir
sind iiberzeugt, dafl dies in unserer Angelegenheit der Fall
ist, aber auch das Gegenteil ist nicht ausgeschlossen, so
lange nicht eine Entscheidung ex cathedra vorliegt. Wiirde
daher die entsprechende kirchliche Behérde wuns unter-
weisen, dafd sie sich einer anderen Wertung angeschlossen
hat,- so wire unsererseits nur die Unterwerfung Pflicht1,
Eine Korrektur an unserer damaligen Anschauung ist in-
uessen nicht notig, da die Antwort der Studienkongregation
den Standpunkt, den wir vertreten haben, von neuem be-
kraftigt hat.

Die Lesart des ,Katholik* stimmt n#mlich mit den
Acta Apostolicae Sedis nicht iiberein. Hier ist propo-
nantur und nicht proponuntur zu lesen. Kine kleine.
Storung in dem ruhigen assertorischen Satz! Sie ist jedoch
vorhanden und wir miissen sie unbedingt beriicksichtigen.
Was mag dies bedeuten?

Die Studienkongregation vermeidet vor allem den in
der Frage gegebenen Ausdruck ,imponere“. Die Frage
scheint eben nicht zart genug formuliert gewesen zu sein.
Etwas den Untergebenen aufzuoktroyieren®, ist nicht die
Art Roms. Im Bewufitsein ihrer hohen Autoritit gibt die

' Dies ist ebensowenig eine farb- und charakterlose Uberzeugung
oder eine Reminiszenz an die Doppelwahrheit, wie der psychologische
Zustand eines Menschen, der nach dem hl. Thomas an einer Wahr-
heit auf Grund verschiedenartig kriftiger Argumente festhiilt oder
zwei irgendwie entgegengesetzten Sitzen aus dem gleichen Grunde
zustimmt. Fallen die Argumente fiir den einen oder anderen Teil oder
dndern sich dieselben, 30 #ndert sich auch seine Stellung dem be-.
treffenden Satz gegeniiber.

?> Wire das Wort in die Antwort aufgenommen worden, so ist
es sicher, daf} die Gegner des hl. Thomas dasselbe mit ,aufoktroyieren“
Ubersetzt hitten, Wenn ,Der Katholik* in der einfachen Erklirung
der Studienkongregation iiber den wahren Charakter des Thomismus
eine Gefahr fiir die Freiheit der Wissenschaft sieht, was wiirde er
erst dann gesagt haben, wenn die Kongregation das Wort ,imponere“
gebraucht hitte. — Es braucht nicht eigens gesagt zu werden, daf:
die erwihnte Klage des ,Katholik” nicht so grob angebracht ist, wie
wir sie wiedergeben. I'illt jedoch seine unhaltbare Exegese, so bleibt
fiir seine Klage nur jemer Sinp vorbehalten, den wir angegeben haben..



206 Kampf um den hl. Thomas

Kirche in ihrem Machtbereiche Normen und Befehle; sie
appelliert jedoch dort, wo es nétig ist, an die bessere Ein-
sicht ihrer Untergebenen, Ein solcher Appell ist vielleicht
nirgends so sehr am Platz gewesen als bei der Approbation
dieser Thesen, nirgends so fein angebracht als in unserem
Fall. Die Kirche sprach in ihren Dekreten nicht durch
Jene Autoritdten und nicht in solchen Machtspriichen, denen
gegeniiber dem Katholiken nur die Pflicht der unbedingten
dogmatischen Glaubensiiberzeugung zu leisten iibrig
bleibtl. Die Kirche wendete sich ferner hier an Miinner,
die infolge ihrer Bildung in der Lage sein muf}ten, in der
fraglichen Angelegenheit auch aus eigener Einsicht? vor-
gehen zu kénnen, Sie gab ihnen die Direktive, von welchen
Prinzipien und wichtigeren Sitzen die christliche Philo-
sophie beherrscht werden mufl, wenn sie ihrer hohen Auf-
gabe und Stellung gerecht werden soll. Sie zeigte ihnen
den Weg, auf dem sich jeder die innere Einsicht der ge-
nannten Prinzipien und Sétze erwerben kann, Es fand also
keine Aufnotigung, kein Krzwingen der personlichen,
inneren KEinsicht statt. .

Demgegeniiber ist es allerdings wahr, dafd die Kirche
ihren Lehrkriaften nicht blofl in Form eines Wunsches,
sondern in der eines Befehles die Pflicht auferlegt hat, diese
Prinzipien und Lehrsédtze vorzutragen. Die
hierauf beziiglichen Vorschriften Pius X. diirften iiber
jeden Zweifel erhaben sein. Wenn er die Praxis der Pro-
fessoren ,ut sua opinionum placita cum alumnis discipli-
nae suae communicent“ so energisch verurteilt und den
in seinen leitenden Prinzipien und S#tzen nur in einem
Sinne auszulegenden Thomismus vorschreibt, so will er

! Aus diesem Grunde halten wir es fiir ausgeschlossen, daf3 die

in der letzten Antwort enthaltene Bestimmung von den ,tutae nor-
mae directivae® nur jenen Charakter der Entscheidung enthalte, daf
sie nicht unfehlbar ist. Dies braucht den Theologen nicht eigens von
Rom aus gesagt werden; die allgemeinen theologischen Prinzipien
geben ihnen diese Versicherung.
: * Das Wort ,Einsicht* wird in der ganzen Abhandlung nicht
im Gegensatz zu einer rein duBeren Zustimmung (wie etwa bei dem
silentium obsequiosum) genommen, sondern es wird durch dasselbe
jene Art der inneren Zustimmung bezeichnet, die sich auf Argumente
stutzt, deren innere Beweiskraft dem Erkennenden einleuchtet. Wir
stellen demnach die Einsicht jener inneren Zustimmung gegeniiber,
die man den rein autoritativen und aus inneren Griinden eventuell
nicht festgehaltenen Normen entgegenbringt.



Kampf um den hl. Thomas 207

von der einheitlichen Vortragspflicht niemand dispensieren,
im Gegenteil eine solche jedem auflegen. Hs ist hier nicht
der Ort, eine derartige Verordnung apologetisch zu ver-
teidigen. Wenn jede geordnete Gtesellschaft von ihren Mit-
gliedern fordern kann, dafl sie sich ihren Leitsitzen unter-
werfen und die Vereinsangelegenheiten nicht in einem
fremden und zerstérenden Geiste behandeln, so werden wir
uns kaum wundern, dafd auch die Kirche von diesem ihrem
Rechte Gebrauch macht und es nicht dem Gutdiinken des
Kinzelnen iiberldifit zu bestimmen, was zur Begriindung
des Glaubensschatzes geeignet oder ungeeignet ist. Ohne
die Einsicht der 24 Thesen kann man ja ein sehr guter
Katholik sein; bei ihrer Verwerfung und bei ihrer Ver-
nachlidssigung oder sogar Verachtung wird man jedoch —
wenigstens nach dem Motu proprio Pius X. — kein zu-
verlidssiger Lehrer sein. Dies wenigstens so lange, bis das
Motu proprio mnicht ausdriicklich widerrufen und aufler
Kraft gesetzt ist.

Der Sinn des ,proponantur* diirfte demnach klar
genug bestimmt werden konnen. Die konjunktive Form
weist auf den befehlenden Charakter der vorausgehenden
Bestimmungen hin und h#lt infolgedessen die auf die
Vortragspflicht beztiglicheVorschrift in ihrem vollen Umfange
aufrecht. Die 24 Thesen sollen unabhingig von der person-
lichen Einsicht und Ansicht der Professoren vorgetragen
werden. Dies ist der einfache, schlichte und vom Zusammen-
hang geforderte Sinn der Antwort. Die innere Einsicht
wurde niemand aufoktroyiert, das Recht, sich eine person-
liche Ansicht zu bilden, keinem Lehrer genommen, beide
miissen jedoch vor den héoheren Forderungen und Riick-
sichten, iiber welche schlieflich nur die hohere Autoritit
zu urteilen imstande ist, dort zuriicktreten, wo die Liehrpflicht
in Betracht kommt.

Neben der klaren Bestimmung der Vortragspflicht
wird auch deren nihere Beschaffenheit ausgesprochen:
» Veluti tutae normae directivae — so befiehlt die Studien-
kongregation. -

Normae directivae werden die approbierten Thesen
genannt. ,Der Katholik* versteht dies im Gegensatz zu
den prézeptiven, d.h. unverriickbaren Normen. Die Gegen-
liberstellung scheint uns nicht gliicklich, sogar irreffihrend
zu sein, Direktiv und prézeptiv beziehen sich in ihrer



208 Kampf um den hl. Thomas

Gegeniiberstellung auf praktische Normen und Vorschriften.
Sie bestimmen in diesem Zusammenhang, ob die betreffende
Norm unbedingt zu beobachten ist oder nicht, ob von ihr
nach Belieben abgesehen werden kann oder nicht. So wire
in unserem Fall die Vorschrift der Kongregation, die er-
wihnten Sitze vorzutragen, eine direktive Norm im Gegen-
satz zur prizeptiven, wenn die DBestimmung ,norma.
directiva® auf sie bezogen werden mtifite und es so jedem
freistinde, die Thesen vorzutragen oder sie zu verwerfen.
Die Bestimmung ,normae directivae“ bezieht sich jedoch
keineswegs auf das ,proponantur“, wobei wir nach dem
Gesagten vergeblich mnach einer direktiven Norm suchen.
Das Motu proprio ist ohne Zweifel in priazeptiver Form
abgefalit, infolgedessen mufl auch die Erneuerung der Vor-
schrift den gleichen Charakter haben, so lange sie nicht
ganz klar und ausdriicklich als eine Abschwéchung oder
Aufhebung des vorausgehenden Dekretes gelten will. Hievon
finden wir aber nicht die leiseste Spur. Die Studienkongre-
gation qualifiziert den Charakter ihrer Vorschrift mit keinem
Wort, wohl aber die von ihr approbierten und zum Vortrag:
vorgeschriebenen Siatze. Sie nennt dieselben tutae normae
directivae, nicht aber die praktische Vorschrift der Vor-
tragspflicht. Da aber die 24 Thesen restlos theoretische
Wahrheiten sind, die bekanntlich nicht eine norma agendi,
sondern eine norma cognoscendi darstellen, miissen wir
untersuchen, was die Qualifikation ,norma dlrectwa.“ bel
einem spekulativen Satz bedeutet.

Ein theoretischer Satz kann eine evidente oder nicht
evidente, wahre oder unwahre, eine in den verschiedensten
Graden sichere oder unsichere Norm darstellen; er kann
auch Gegenstand einer prizeptiven oder direktiven Vor-
schrift werden; kraft seiner Natur ist er jedoch immer eine
norma directiva, so daf die Bestimmung ,norma praecep-
tiva“* eine nichtssagende, ja mit dem Begriff solcher Sitze
unvereinbare Qualifikation ist.

‘Theoretische Wahrheiten sind Normen unserer Xr-
kenntnis. lhre Aufgabe besteht — ganz unabhéingig von
1hrer sonstigen Beschaffenheit (sicher, unsicher usw.) —
einzig darin, daf} sie die Versta.ndesta,tlgkelt regeln. Wir
halten an ihnen fest, wenn sie Prinzipien sind, wir be-
niitzen sie als Bewelsmlttel um aus ihnen neue Wahrheiten
abzuleiten, wir messen an ihnen die Richtigkeit aller



Kampf um den hl. Thomas 209

i

Thesen, die in einer Wissenschaft oder in den einzelnen
Teilen derselben festgestellt werden, Kurz: sie sind das
fermentum disciplinarum, das das ungeordnete, zerrissene
wissenschaftliche Material durchdringt und zu einem wohl-
geordneten Ganzen gestaltet, Sie sind die Leuchte des
Verstandes, die ihm vorangetragen werden mufl, damit er
auf dem Wege der wissenschaftlichen Forschung weitere
Schritte unternehmen koénne, Sie sind Fiihrerinnen der
Vernunft, demnach kraft ihrer Natur direktive Normen
unserer Erkenntnis, Ein prézeptiver Charakter kann an ihnen
in dieser Hinsicht nicht festgestellt werden, ja eine pré-
zeptive Rolle denselben zuzuschreiben, heiflt so viel als
ihre eigenste Aufgabe milkennen oder sie mit praktischen
Normen verwechseln, Wird also die Bestim mung ,norma
directiva“ auf einen spekulativen Satz bezogen, so kann
<dadurch nicht seine Qualifikation als ,verriickba r“ oder die
‘Gegeniiberstellung zur ,norma praeceptiva* bezeichnet
werden, sondern es wird seine Wiirde und Bedeutung als
Leitsatz ausgesprochen, kraft deren er in unserer wissen-
schaftlichen Forschung eine fiihrende, erleuchtende und
fermentierende Rolle spielen soll und mufl — im Gegensatz
zu jenen spekulativen Wahrheiten, denen diese Wiirde und
Bedeutung nicht zugeschrieben werden kannl,

Werden also die 24 Thesen von der Kongregation
direktive Normen genannt, so kann dies nur heiflen, daf}

' yDer Katholik“ wurde offenbar durch seine Lesart ,propo-
nuntur® irregefiihrt, indem er die Bestimmung ,normae directivae®
-auf das proponuntur bezogen hat und in diesem Zusammenhang nur
eine Wertbestimmung des verpflichtenden Charakters der Vorschrift
-selbst festlegen zu diirfen glaubte. Nur s o kann man von pridzeptiven
Normen sprechen. Die Unhaltbarkeit der Auslegung diirfte jedoch nach
dem Gesagten einleuchten, _ ;

Die Ubersetzung der norma directiva mit verriickbarer
und die der norma praeceptiva’ mit unverrtickbarer Norm ist
‘durch den Zusammenhang der Antwort ebensowenig begriindet und
gegeben als die Gegeniiberstellung der direktiven und prizeptiven
Norm. Verrtickbar und Unverriickbar sind in der Einstellung des
»Katholik Wertbestimmungen, die bei autoritativen Entscheidungen
Im allgemeinen je nach der Zustindigkeit der Behorde zu entnehmen
sind, in unserem Fall aber noch eigens durch einen anderen Begriff
sichergestellt sind als durch den der norma directiva. Hitte ,Der Ka-
tholik“ offen jenen Punkt erdrtert, inwiefern die Studienkongregation
zustindig ist, solche Normen vorzuschreiben, so wiren wir mit ihm
€lnverstanden; es hiitte eventuell nur die Kongregation etwas zu
buchen gehabt. Er ist jedoch vorsichtiger, als P. Pesch war.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXI.) 15



210 Kampf um den hl. Thomas

sie als Leitsdtze unserer philosophischen und
theologischen Forschung hingestellt werden
und dieselbe in 1ihrem ganzen Umfang regeln
und beherrschen miissen.

Dies stimmt mit dem Motu proprio Pius X. vollig
tiberein, in dem die hauptsidchlichen Sitze des hl. Thomas:
»Fundamenta“ genannt werden ,in quibus omnis natura-
lium divinarumque rerum scientia consistit: quibus sub-
motis aut quoquo modo depravatis, illud etiam necessario-
consequitur, ut sacrarum disciplinarum alumni ne ipsam
quidem percipiant significationem verborum, quibus revelata.
divinitus dogmata ab Kcclesiae magisterio proponunturi“.
— Dies harmoniert auch mit beiden Antworten der Kon-
gregation. Die S#itze werden als principia et pronuntiata.
maiora des hl. Thomas approbiert, also in ihrer fiithrenden,.
leitenden und direktiven Rolle fiir unsere Erkenntnis und
fiir die vorgeschriebenen einheitlichen thomistischen.
Studien 2. Die letzte Antwort &nderte an dieser Sachlage nichts.

Neben der beschriebenen direktiven Kraft wohnt den.
spekulativen Leitsitzen allerdings auch eine andere inne,
die an die prézeptive Kraft erinnert und die Zustimmung-

t A. A. 8. VI, p. 338.

* ,Der Katholik“ mutet der Studienkongregation nichts weniger
als eine logische Unmoglichkeit zu. Es ist sicher, daf das Motu pro--
prio unter der scholastischen Philosophie ausschlieBlich den
Thomismus verstehen will. Ebenso sicher ist es, daB daselbst der-
hauptsichliche Inhalt desselben (principia et pronuntiata maiora) in
einem Sinn festgelegt wurde, der jede Aquivokation ausschlieft. Schreibt.
man also die thomistischen Sidtze, so wie Pius X. es tat, einer-
seits als vorzutragende Thesen vor und léfit man es anderseits jedem
frei, von ihnen abzugehen oder an denselben festzuhalten, so heifit.
das so viel, als sich selbst zu verleugnen, kontradiktorische Priadikate-
der eigenen Handlungsweise beizulegen. — Noch evidenter ist dies fiir
jene Schulen, die die Summa als Textbuch zu verwenden verpflichtet
sind, Uber den prizeptiven Charakter der Vorschrift unterrichtet uns.
das Motu proprio Pius X. hinldnglich. Hitte man keine Bestimmung-
dariiber getroffen, welche Sitze als Grundbestandteile des thomisti-
schen Systems anzusehen seien, so wiire die vom ,Katholik“ prokla-
mierte Freiheit leicht verstiindlich., Bei einer solchen Bestimmung:
Jedoch hiefe die Freiheit, skotistische und suaresianische Sitze vor-
zutragen, so viel, als das approbierte System des hl. Thomas dem
Spott der Professoren und dem Gelichter der Studenten preiszugeben.
Vermégen die Gegner solche Unméglichkeiten der obersten kirchlichen
Schulbehsrden zuzuschreiben, wir vermogen dies nicht, — Nach d e m
Jedoch, was Pesch der Studienkongregation zugemutet hat, iberrascht.
uns auch diese Zumutung des ,Katholik* nicht.



Kampf um den hl, Thomas 211

des Verstandes verschiedenartig bindet, sie gleichsam her-
ausfordert, Die spekulativen Wahrheiten sind in ihrer
direktiven Rolle von der erwihnten bindenden Kraft ganz
unabhéngig. Nur der Wert und Unwert, die Zuverlissig-
keit und Unzuverldssigkeit ihrer Leitung wird durch diese
Eigenschaft niher bestimmt und charakterisiert.

Welche bindende Kraft fiir den Verstand und welcher
Wert in bezug auf Leitung und Durchdringung der philo-
sophischen und theologischen Forschung den 24 Thesen
innewohnt, sagt die Studienkongregation mit unzweifel-
hafter Bestimmtheit: tutae normae directivae — volle
Sicherheit bietende Leitsitze. Sie sind Sitze, deren Leitung
sich der Philosoph und Theologe ohne Furcht tiberlassen
kann: denn er wird von dem Wege der Wahrheit nicht
abweichen. Sie sind ein erprobtes wissenschaftliches Fer-
ment, das die zu bearbeitende Masse nicht blof nicht ver-
dirbt, sondern unversehrt bewahrt und zu einem unzer-
storbaren Ganzen gestaltet. Sie sind das klare Licht, dessen
der Forscher bedarf, um auch in den dunkelsten Problemen
klar sehen und das Richtige treffen zu kénnen. Sie sind die
zuverldssigen Fiihrerinnen, die uns auf ebene Pfade leiten,
vor gefihrlichen Seitenstegen warnen und auch auf den
steilsten Bergabhéngen vor dem Absturz schiitzen.

Die approbierten Thesen sollen als volle Sicher-
heit bietende Leitsitze vorgetragen werden —
so lautet die priazeptive Vorschrift der Studienkongregation.
Der Sinn der Vorschrift ist also der folgende: Der Zuhdérer
und der Leser soll aus der lehramtlichen Titigkeit der
katholischen Gelehrten entnehmen, daf' die 24 Thesen
Leitsdtze und nicht wertlose scholastische
Spitzfindigkeiten sind. Er soll die Uberzeugung ge-
winnen, dal mit der Anerkennung oder Verwerfung der
Thesen das Schicksal jenes Systems innig verbunden ist,
das nach der Meinung der Kirche ausschliefilich ge-
eignet ist, den Glaubensschatz unversehrt zu bewahren. Er
soll mit einem Wort von seinen Lehrern angeleitet werden,
die Sitze hochzuschétzen und nicht zu verwerfen. Denn
hierzu hat der Lehrer nach Pius X. seine Mission erhalten :
»Magistri probe meminisse debent non idecirco sibi factam
esse potestatem docendi, ut sua opinionum placita cum
alumnis disciplinae suae communicent, sed ut iis doctrinas
Ecclesiae probatissimas impertiant,

15*



219 Kampf um den hl. Thomas

Dies alles deshalb, weil diese Thesen Sétze des hei-
ligen Thomas sind und ihre bindende, ‘durchdringende
und bewahrende Kraft an seinem System bewiesen haben.
Dafl das System des hl. Thomas durch das Ferment der
approbierten Thesen zusammengehalten und durchdrungen
wird, dal die einzelnen Teile desselben von ihrem Licht
beleuchtet werden und nur durch ihre bindende Kraft die
eigene Sicherheit und Zuverlissigkeit erhalten, wuflite schon
frither jeder Gelehrte, der den hl. Thomas aus Quellen-
studien kannte, jetzt aber weill es jeder, der auf Kongre-
gationsentscheidungen etwas gibt. Aus diesem Grunde muf}
man sich wundern, wenn ,Der Katholik¢ das Aufgeben
oder die Vernachléssigung dieser Thesen anempfiehlt und
seinen Lesern nahelegt, sich der entgegengesetzten Fiihrung
— also einer solchen anzuschlieflen, die keine Sicher-
heit verspricht. — Dies im Namen der wissenschaftlichen
Freiheit!

Durch die geschilderte Handlungsweise des ,Katholik“
sahen wir uns berechtigt, ihn unter den Bekémpfern des
hl. Thomas anzufithren. Er weifl genau, dafl die Studien-
kongregation die 24 Thesen zuerst als eine handgreifliche
(plane), spiter als die echte Lehre des hl. Thomas be-
zeichnet hatte. Kr weill ebenso genau, dafd der Hl. Stuhl
seine Untergebenen sehr eindringlich aufforderte, besonders
an den metaphysischen Sitzen des hl. Thomas festzuhalten 2.
‘Wenn er sich also trotzdem freut, dafl man (nach seiner
unhaltbaren Kxegese) von den Sétzen des hl. Thomas ab-
sehen darf und es fiir moglich und erlaubt erachtet,
Thesen zu verteidigen, die eine direkte Leugnung der
offiziell als thomistisch bezeichneten Thesen darstellen, so
ist daran nicht zu zweifeln, dafd er nicht zu den Freunden
des hl, Thomas gehort. Dadurch aber, daBl er fiir die
Skotisten und Suaresianer Partei ergreifts, entlarvt er sich
direkt und offen als Gegner des hl. Thomas.

! Die Berufung auf die wissenschaftliche Freiheit ist an die
Studienkongregation adressiert. Sie mdge die Mahnung buchen und
sich in der Zukuntt hiiten, zuverlissige Leitsitze vorzuschreiben.

2 A, A, 8, VI, p. 338.

 * In welchem Gegensatz sich hierin ,Der Katholik® mit dem
Hl. Stuhl befindet, kann aus einem einfachen Vergleich des Motu
proprio mit den Ausfiihrungen des Referenten entnommen werden.
»Quod si alicuius auctoris vel Sancti doctrina a Nohis nostrisve
Decessoribus unquam comprobata est singularibus cum laudibus atque



Kampf um den hl. Thomas : 213

»Der Katholik“ behandelt die Frage, welche Stellung
dem hl. Thomas in der kirchlichen Wissenschaft zuzuweisen
ist, in einem Sinn, als ob es gar nicht darauf ankéme, sich
ihm anzuschliefien oder von ihm abzuweichen!. Ks ist meta-
physisch wohl méglich, daf ,Der Katholik“ und seine Ge-
sinnungsgenossen im Rechte sind. Das letztere philo-
sophisch zu widerlegen und das Gegenteil nachzuweisen,
ist jetzt nicht unsere Aufgabe. Im gegenwirtigen Kampfe
handelt es sich nicht um diesen Punkt, sondern um die
Stellung, die die Kirche dem hl. Thomas zugewiesen hat,
seine Glegner aber ihm streitig machen wollen®. Die Kirche
sagt: von Thomas kann man ohne einen betréchtlichen
Schaden nicht abweichen. Die Gegner meinen: es konne

ita etiam, ut ad laudes suasio iussioque adderetur eius vulgandae et
defendendae, facile intelligitur eatenus comprobata, qua cum principiis
Aquinatis cohaereret aut iis haud quoquam repugnaret.“ Demgegen-
Uber legt ,Der Katholik“ zu befolgende skotische und suaresianische
Normen vor, die eine direkte Ablehnung der approbierten thomistischen
Sitze darstellen,

! Wie weit er hierin mit dem HI, Stuhl harmoniert, kann man
aus einer oberflichlichen Durchsicht der beziiglichen Dekrete ent-
nehmen.

* Wie ganz anders wiirde man den Kampf um den hl. Thomas
beurteilen, wenn seine Gegner den Schwerpunkt in die Frage ver-
legten, ob der Thomismus das einzig berechtigte System ist, an den
Glaubensschatz heranzutreten und ihn unversehrt zu bewahren, Dann
stinden Philosoph gegen Philosoph, Theologe gegen Theologe einander
gegeniiber und der Kampf hiitte auch einen philosophisch-theologischen
Wert. Zum Schein geben sie jedoch hierin dem HI. Stuhl recht, wollen
ihn aber durch Abschwichung seiner Ausspriiche zugleich auf ihrer
Seite haben, wenn es sich darum handelt, fiir ihre Freiheit im Namen
der Wissenschatt das Wort zu erheben.

Wir geben es auch gern zu, dafy man den Skotisten und Suare-
Sianern ,Sachkenntnis und Tiefe der Spekulation nicht absprechen
kann“ — eine philosophische Studie kénnte vielleicht diese Feststellung
des , Katholik* widerlegen — zu unserem gréfiten Bedauern hat aber

om den entgegengesetzten Weg als einen vollends sicheren bezeichnet
und so bleibt fiir die erwihnten Richtungen nur die Qualifikation der

nzuverlidssigkeit und Unsicherheit vorbehalten. Dies nach den An-
Schauungen Roms, die wenigstens in dieser Beziehung autori-
tativ sind und gewisse innere und duflere Verpflichtungen dem Ka-
tholiken nahelegen. — Wiirde man weiters die Begriindung des
nKatholik“ von der Sachkenntnis usw. als Kriterium der Zuverlissig-
keit eines Autors annehmen, so wiirden wir iiber das Tohuwabohu
der Versuchsperioden der Scholastik nicht hinauskommen. Dafi wir
aber jene Perioden nicht blof3 autoritativ, sondern auch sachlich lingst
Verlassen haben, ist allbekannt.



214 Kampf um den hl, Thomas

dies ohne irgendwelchen Nachteil geschehen!. Der Hl. Stuhl
sagt: er verstehe unter scholastischer Philosophie einzig
und allein die thomistische, die Gregner miissen ihrerseits
darunter auch die skotistische und suaresianische verstehen.

Nun wissen wir, warum ,Der Katholik“ den heiligen
Thomas keines Lobes wiirdig erachtet. Er preist die schola-
stische Methode, den hl. Thomas erwihnt er nur in einem
bescheidenen Winkel seines Aufsatzes. Die pépstlichen
Schriftstiicke machen es umgekehrt und deshalb stehen sie
auf einer ganz anderen Grundlage als der Referent. — Wir
verstehen ferner, warum ,Der Katholik¢ fiir die friihere
prekidre Verwendung der Summa eintritt. Mit ihrer souve-
rinen Stellung ist eben die Moglichkeit nicht gegeben,
skotistische und suaresianische Normen vorzutragen. Die
systematische und durchgreifend quellenmifiige Behandlung
der Summa wiirde dem Horer doch bald die Augen &ffnen
und ihn zu der Uberzeugung bringen, dafd der Suaresia-
nismus in die Summa ebensowenig hineinpafit als der Sko-
tismus, In diesem Falle konnten zwei Faktoren — die

' Der evangelische Vergleich von den filii lucis und tenebrarum
fillt uns ein, wenn wir die Einsicht der wirklichen Gegner der Kirche
mit der Handlungsweise der Bekiémpter des hl. Thomas vergleichen.
Die vor mehreren Jahrzehnten gehaltenen, aber erst jetzt publizierten
Vorlesungen Franz Overbecks tiber die,Vorgeschichte und Jugend der
mittelalterlichen Scholastik* (Basel 1917. Ed. C. A. Bernoulli) be-
lehren uns iiber die Einsicht der Gegner in die grofle Bedeutung des
Thomismus. ,Alle Eifersucht des michtigen Franziskaner-Ordens —
schreibt er p. 800 und 801 —, der alsbald in Duns Scotus einen dem
Thomas ebenbiirtigen und fast durchgiingig ihm widersprechenden
Lehrer aufstellte, bat diese Ordensschitzung des Thomas von Aquin
nicht hindern konnen, im wesentlichen die offizielle Schitzung der
katholischen Kirche zu werden, noch heutzutage als solche sich wieder
zu erheben. Einer der entschlossensten Restaurationspipste nach der
Reform, Pius V., hat Thomas zum {fiinften Doctor KEcclesiae nach
Hilarius, Ambrosius, Hieronymus und Augustin erhoben und 15670
eine Gesamtausgabe der Werke des Thomas in 17 Folianten in Rom
besorgen lassen. Genau so weit ist es auch die katholische Reaktion
von heute. Der Name des Thomas von Aquin ist fiir sie eine Parole,
namentlich hat sich der streng katholische Gelehrte, der zu unserer
Zeit als Lieo XIII. den pipstlichen Stuhl einnahm, die Wiederbelebung
der Autoritit des Thomas angelegen sein lassen, sein Studium ganz
im Sinne jenes Dominikanerbeschlusses der katholischen Theologie
empfohlen und die Mittel fliissig gemacht fiir eine neue in Rom er-
scheinende Gesamtausgabe,* So der protestantische Lehrer. Und die
S6hne der Kirche, sie miissen ihrerseits alles in Bewegung setzen,

daB ddi? Restauration nicht vor sich gehen konne, ja direkt gehindert
werde !



Kampf um den hl. Thomas 915

‘Privatmeinung des Professors und die kirchlich festgestellte
Autoritit des hl. Thomas — leicht in Konflikt kommen.
Und da der Professor unbedingt eine Autoritit haben muf,
um den Unterricht erfolgreich geben zu koénnen, so denkt
man auf seiten der Gegner, es soll lieber die Summa und
Thomas zuriickgedringt werden, als ein so grofies Ubel
-elntreten — vom Studenten ertappt zu werden.

» *
|

Von der Richtigkeit unserer Exegese héngt tibrigens
‘nichts ab. Selbst wenn wir auch in diesem zweiten Punkt
‘irren wiirden, hitten wir den Kampf doch richtig charak-
terisiert, und die Gegner des hl. Thomas koénnten sich
von der Anklage, die wir erhoben haben, nicht reinigen.
Denn wenigstens d as ist {iber jeden Zweifel erhaben, dafd
-die approbierten Thesen die ech t e Lehre des hl. Thomas
handgreiflich darstellen und daf sie volle Sicher-
‘heit auf dem Wege der wissenschaftlichen Korschung
bieten. In bezug auf diese zwei Punkte obliegt jedem
Katholiken ohne Zweifel die Pflicht #uflerer und innerer
Zustimmung. Aus solchen Priémissen kann ein Freund
‘des hl. Thomas nur eine Folgerung ableiten: die Not-
wendigkeit eines unbedingten Anschlusses an ihn im Sinne
der approbierten Thesen. Verteidigt man also deren Gegenteil
noch weiter als Geistesgut des hl. Thomas und schreibt
man allen philosophischen Schulen die gleiche Existenz-
berechtigung zu — wie dies die ,Stimmen der Zeit* und
»Der Katholik“ — tun, so ist es klar, dafl man dem heiligen
‘Thomas nicht freundlich gesinnt ist. — Etwas anderes wollten
wir nicht nachweisen.

Demgegeniiber ist es allerdings moglich, dafl der Hei-
lige Stuhl neben den allgemeinen Gesetzen und Normen
besondere Instruktionen und Privilegien fiir gewisse Kreise
und Schulen gegeben hat. Wir miifiten dieselben ebenso
-anerkennen und verehren wie die allgemeinen Krlisse. Sie
sind uns jedoch unbekannt, da sie in den Acta Aposto-
licae Sedis nicht publiziert worden sind. Existieren
solche Privilegien tatsiichlich, so mdge man dieselben vor-
Wweisen, Wir wollen nicht m e hr fordern, als der Heilige
Stuhl. Wenn man jedoch auf Grund von klaren, allge-
meinen Dekreten sich Privilegien aneignet, die in denselben
‘micht blofd nicht enthalten sind, sondern ihnen direkt ent-



216 Kampf um den hl. Thomas

gegengesetzt sind, so darf man sich nicht wundern, wenn
man, mild ausgedriickt, von einem schlechten Kindruck.
spricht.

Im iibrigen hat uns die schuldige Ehrfurcht vor den
zustindigen kirchlichen Behorden geleitet. Wir sind n#m-
lich fest iiberzeugt, dafl man nur dann berechtigt ist,
einen Widerspruch in die Aktenstiicke hineinzutragen, wenn.
die entsprechende Autoritét selbst einen solchen anerkennt,
oder ihn objektiv und unzweifelhaft verschuldet hat. Die-
Prasumption ist fiir die Widerspruchsfreiheit der Akten-
stiicke. — ' Nun aber <wiirden die letzten Thomas-
Dekrete einen unmdglichen Widerspruch enthalten, wenn.
die Exegese des ,Katholik“ richtig widre. Man kann die-
Dekrete, die die Alleinberechtigung des Thomismus pro-
klamieren® und iiber dessen verpflichtenden Charakter Vor-
schriften geben? nur dann widerspruchsfrei betrachten,
wenn sie den Inhalt desselben nicht ndher bestimmen. In.
diesem Falle mag man sich berechtigt fiiblen, mit P. Pesch
»die verschiedenen Auffassungen und Erklérungen einiger
Lehren des hl. Thomas“ als gleichwertig anzusehen und.
mit dem ,Katholik“ fiir den Skotismus und Suaresianis-
mus das Wort zu ergreifen. Nachdem aber .die gleiche-
Behorde den Inhalt des Thomismus autoritativ bestimmt.
hat, kann man ihr nur auf Grund eines unertriglichen
Widerspruches zumuten, dafl sie mit der vom ihr prokla-
mierten Alleinherrschaft und Vortragspflicht die Gleich-
berechtigung aller Systeme und die vollstindige Aus-
legungsfreiheit des hl. Thomas noch weiter vereinbaren,
will. Diesen Widerspruch tragen die Gegner des heil.
Thomas in die Schriftstiicke des Heiligen Stuhles hinein,

! ,Jam vero, cum dictum hoc loco a Nobis esset praecipue
Aquinatis sequendam philosophiam, non unice, nonnulli sibi persua-
serunt, Nostrae sese obsequi aut certe non refragari voluntati, si quae
unus aliquis ex Doctoribus scholasticis in philosophia tradidisset,
quamvis principiis S. Thomae repugnantia, illa haberent promiscua ad
sequendum. At eos mul!tum animus fefellit. Planum est, cum praeci-
puum nostris scholasticae philosophiae ducem daremus Thomam, Nog-
de eius principiis maxime hoc intelligi voluisse, quibus, tamquam fun-
damentis, ipsa nititur,« A. A. S. VI, p. 336. o

 * »Id autem peculiari quodam studio praestabunt christianae-
philosophiae sacraeque theologiae magistri, qui quidem probe memi-
nisse debent non idecirco sibi factam esse potestatem docendi, ut sua.
opinlonum placita cum alumnis disciplinae suae communicent, sed ut
iis doctrinas Ecclesiae probatissimas impertiant.“ Ib. p. 338,



Kampf um den hl. Thomas ' 217

er ist in ihnen objektiv nicht enthalten. Deshalb glauben
wir, dafl ein Katholik jene Unmoglichkeit der ,Stimmen
der Zeit* und des ,Katholik“ aus Ehrfurcht vor den kirch-
lichen Behorden solange nicht annehmen darf, bis die
Studienkongregation ausdriicklich erkldrt, daf in den ent-
sprechenden Schriftstiicken etwas iibersehen wurde.

Die Sitze des ,Katholik“ verstehen wir jetzt ganz
gut. Wollen wir aber ihn selbst verstehen, so miissen
wir seine Inspirationsquelle aufsuchen und somit die oben
gestreifte Frage nach den Gewéhrsménnern und nach der
méchtigen Lehrkorperschaft erdrtern.

11T

Dafl von seiten der Jesuiten gegen den hl. Thomas
ein Kampf eingeleitet wird und von ihnen Streitkréfte be-
stellt, Kampfmittel und -maximen vorgeschrieben werden,
konnte man gleich nach dem Erscheinen der letzten rémi-
schen Dokumente mit voller Bestimmtheit voraussagen.
Alles, was die Mehrzahl der Jesuiten nach Suarez als echte
Lehre des hl. Thomas vortrug, wurde durch eine autori-
tative Entscheidung das erstemal als ein handgreiflicher
Gegensatz zum hl. Thomas, das zweitemal aber als ein
unsicherer, gefahrvoller Seitenweg bezeichnet. Aus sehr
naheliegenden Griinden mufite man gegen solche Brand-
markung protestieren und da ein direkter Angriff gegen
die Studienkongregation aus noch n#herliegenden Griinden
unstatthaft erschien, versuchte man die Offentlichkeilt so zu
informieren, als ob die erste Antwort keine Entscheidung dar-
iber enthielte, was die echte Lehre des hl. Thomas sei, die
zweite aber einen Freiheitsbrief darstellte, nach dem Sko-
tismus und Suaresianismus dem formell approbierten und
vorgeschriebenen Thomismus gleichgestellte Systeme wéren.

Der erste Kimpfer — P. Chr. Pesch — erhielt von
der Studienkongregation eine adiquate Antwort, indem man
am 7. Marz 1916 die amtliche Versicherung verdffentlichte,
dafl die 24 Thesen die echte Liehre des hl. Thomas dar~
stellen, Ob er dies zur Kenntnis nahm, ist uns nicht be-
kannt — die ,Stimmen der Zeit“ wenigstens berichten
hieriiber nichts. Was die Kongregation den weiteren
Kémpfern antwortet, kann man nicht voraussagen, denn
diese lehnen sich an die zweite Antwort an . und
neue Fragen (um die klare Sachlage zu verdunkeln) kénnem



218 Kampf um den hl. Thomas

jetzt mnicht so schnell formuliert und bei den Verkehrs-
schwierigkeiten nicht nach Rom beférdert werden.

Zu den neuen K#émpfern gesellte sich ein Jesuit in
Ungarn, Sigismund Bernhard, der im Rahmen einer Re-
zension! sich gewisse Ausfille gestattete. Die Rezension
erscheint uns ganz bedeutungslos?, wie dies der Leser selbst
wird beurteilen kdénnen. Interesse gewinnt man jedoch an
ihr aus” zwel Griinden: Die Rezension ist 1., nach einem
bestimmten Rezept geschrieben und enthilt 2. wertvolle
Aufschliisse tiber die Unterrichtsmethode einzelner Jesuiten.,
Sie weist folgende charakteristische Ziige auf: a) Der Ver-
fasser fiithlt sich in der Philosophie iiber alle ,pipstlichen
Enzykliken“ erhaben, b) er behandelt die Frage von dem
realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein als eine
‘wertlose scholastische Spitzfindigkeit und ¢) erteilt den
Verteidigern des erwihnten Lehrsatzes unzarte Seitenhiebe.

Dafi hier nach einem bestimmten Rezept gearbeitet
‘wurde, war vom ersten Augenblicke an klar, nur der Ge-
wihrsmann und die Inspirationsquelle konnte nicht aus-
findig gemacht werden. Das Rétsel schien durch eine kleine
italienische Broschiire gelést zu werden, die ganz sensatio-
nelle Enthiillungen brachte und auch den Weg zur Inspi-
rationsquelle des ,Katholik* zu zeigen versprach3, Die

! Die Rezension beschéftigt sich mit dem monumentalen Werke
von Del Prado: ,De veritate fundamentali philosophiae christianae¥,
und ist in der Zeitschrift ,Religio* (75, Jahrg.,, 8. Heft, Oktober 1916,
Budapest) erschienen. ;

? Hierdurch wollen wir der Zeitschrift, in der die Rezension
erschien, nicht nahetreten, Die ,Religio* ist die #lteste wissenschaft-
liche Zeitschrift in Ungarn und momentan das einzige Organ der
christlichen Philosophie daselbst. Ihre Publikationen sind gewd&hnlich
s0 wertvoll und so hochstehend, dafl sie geeignet wiren, auch im
Ausland Aufsehen zu erregen. Da in Ungarn momentan alle Kriite
gegen die unchristliche Philosophie zusammengehalten werden miissen,
werden die inneren Probleme der christlichen Philosophie sehr klug
ausgeschaltet oder, wenn sie beriihrt werden, ruhig und sachlich be-
handelt. Die Rezension P. Bernhards ist unseres Wissens der erste
Versuch, an dieser Sachlage zu indern und die Stelle kriftiger Argu-
mente durch Spott zu vertreten. Is wire indessen nicht gut und
wiinschenswert, wenn sein Stil und seine Schreibweise in Ungarn
Heimatberechtigung erhielten,

* Della distinzione tra 1’ essenza e 1’ esistenza. In occasione di
un decreto emanato dal Padre Ledocowski preposito generale S. J, Per
Mons. E. Binzecher, Segretario della Pontificia Accademia Teologica
in Roma. Orvieto 1916. (Mit dem Imprimatur des Bischofs von Orvieto.)



Kampf um den hl. Thomas 219

Broschiire berichtet nédmlich von einem angeblichen Dekret
des hochwiirdigsten Generals der Gesellschaft Jesu mit fol-
genden Worten: ,I1 P. Ledocowski Preposito Generale della
Compagnia di Gest ha rinnovato un decreto gia emesso
dal suo predecessore P. Martin, che io intendo esaminare
nelle sue varie parti che riduco a tre.

I. Sententia realis distinctionis inter es-
sentiam et existentiam, prouti sententia con-
traria, est in Societate Iesu libera, et unicui-
que licet eam sequi et docere.

II. Sub hac tamen duplici conditione: Ne
eam quasi fundamentum faciat totius philo-
sophiae christianae atque necessariam asserat
ad probandam existentiam Dei eiusque attri-
buta, infinitudinem etec., et ad dogmata rite ex-
plicanda et 1llustranda.

III. Ne ulla nota inuratur probatis et exi-
miis Societatis Doctoribus, quorum laus est in
Ecclesia“. |

Kénnte man mit Recht annehmen, daf ein solches
Dekret des hochwiirdigsten P. Generals tatsichlich existiert,
so wire er der Organisator des ganzen Kampfes gegen den
hl. Thomas und man miiite in seinem Dekret das Rezept
von P. Bernard und die Inspirationsquelle des ,, Katholik“ chne
weiteres erblicken, Da uns jedoch die Existenz eines solchen
Dekretes aus inner en Griinden unwahrscheinlich, ja ganz
unméoglich erscheint, so miissen wir die Hypothese in bezug
auf P. Bernhard ganz fallen lassen, beziiglich des ,Ka-
tholik“ aber erklidren, dafl diese Zeitschrift, sofern sie sich
auf das angebliche Dekret des hochwiirdigsten P. Generals
gestiitzt hat, irregefiihrt wurde.

Wir wollen nun die inneren Griinde, die gegen die
Existenz des Dekretes sprechen, auseinandersetzen. HEs ist
nicht ausgeschlossen, dall man dem kirchlichen Imprimatur,
mit dem die Broschiire Binzechers erschienen ist, wie auch
der Autoritat des Verfassers ein gréferes Vertrauen ent-
gegenbringt als unseren Argumenten, die gegen die Kcht-
heit des Dekretes vorgefiihrt werden. Solchen Lesern wird
der apologetische Charakter unserer Beweise allerdings be-
langlos erscheinen. Wir konnen jedoch unsere Uberzeugung
nicht aufgeben, da wir auch in der Hitze des Kampfes ein
objektives Urteil bewahren und die literarische Tatigkeit



220 Kampf um den hl. Thomas

einzelner Jesuiten ohne einen zwingenden Grund nicht auf
offizielle Direktiven des hochwiirdigsten P. Generals zu-
riickfithren wollen, Zu dieser Stellungnahme hat wuns
Binzecher dadurch veranlaf3t, dafl er die Quelle, aus der er
das Dekret geschépft, nicht angegeben hat. So lange uns
aber die Quelle unbekannt ist, sind wir berechtigt, fiir den
hochwiirdigsten P. General in der Form das Wort zu er-
greifen, in der wir es momentan tun. Wir wollen also weder
dem kirchlichen Imprimatur noch der Autoritit des Ver-
fassers Mifitrauen entgegenbringen, sondern nur unsere
Meinung redlich aussprechen. ‘

Um unseren Standpunkt klar darzulegen, miissen wir
vorausschicken, dafl wir durchaus nicht bezweifeln wollen,
dafl der hochste Ordensobere dergleichen Instruktionen an
seine Untergebenen zu erlassen berechtigt sei. KEr mag
hierfiir Griinde haben, tiber die er allein zu urteilen im-
stande ist. Er mag vom Apostolischen Stuhl Privilegien fiir
geinen Orden erwirkt haben, die jeder Katholik ebenso ver-
ehren mufl, als das allgemeine Recht selbst. Da aber die
Acta Apostolicae Sedis letztere miemals erwahnt haben, so
halten wir uns berechtigt, den hochwiirdigsten P. General
gegen unbefugte Zumutungen in Schutz zu nehmen,

Wir erkennen ferner an, daff in dem angeblichen
Dekret keine Bestimmung enthalten ist, die man nicht mit
einer Anzahl von Autornamen belegen konnte oder die
nicht schon lingst von einzelnen Jesuiten praktiziert
worden wire. Dies ist jedenfalls ein starkes Argument
dafiir, dafl ein Dekret #&hnlichen Inhaltes nicht unter
allen Umsténden unmdglich wire und nicht notwendig
einen unangenehmen Hindruck hervorrufen miifite. Aus
diesem Grunde bezweifeln wir also die Echtheit des De-
kretes keineswegs, sondern nur deshalb, weil jene proba-
bilitas extrinseca, von der soeben die Rede war, durch
autoritative Entscheidungen des HI. Stuhles zuriickgedréingt
wurde und wir unter keinen Umsténden annehmen zu.
diirfen glauben, dafi der hochwiirdigste P. General dieselben
nicht beachtet hitte. '

. Untersuchen wir jedoch n#dher die inneren Griinde,
die gegen die Echtheit des Dekretes sprechen.
N Vergleicht man das angebliche Dekret mit den kirch-
lichen Bestimmungen, so ergibt sich folgendes Resultat:
Die letzten Aktenstiicke des HI. Stuhles schreiben den



Kampf um den hl. Thomas - 221

nur in einem Sinne auszulegenden Thomas vor,
<das von Binzecher dem hochwiirdigsten P. General impu-
tierte Dekret gestattet die volle Auslegungsfreiheit. Die
Pépste behaupten, dafl man von Thomas ohne einen erheb-
lichen Schaden nicht abgehen kann, wihrend im angeb-
lichen Dekret gerade das Gegenteil proklamiert wird. Die
Kirche schreibt Leitsitze vor, damit die Professoren ihre
Privatmeinungen nicht weiter vortragen; Binzecher meint
jedoch, dafl es in der Gesellschaft offiziell gestattet wére,
dieselben Leitsitze zu vernachlissigen. Man konnte noch
weitergehen. Die allgemeine Charakteristik bliebe tiberall
die gleiche: die Kirche bindet, das angebliche Dekret 15st.
Es wird unseres Erachtens niemand der hichsten Autoritét
in einem Orden zumuten, dafl dieselbe ihren Untergebenen
ein offizielles Schrittstiick zur Kenntnis bringt, das einen
so groflen und eklatanten Widerspruch mit den kirchlichen
Bestimmungen aufweist. Die Gefahr lige sehr nahe, dafd
die Untergebenen die allzu grofie Differenz zwischen den
Direktiven ihrer Oberen und den pépstlichen Schriftstiicken
bald bemerken und hieraus Schliisse ziehen, die weit iiber
die Prémissen der Oberen hinausgehen. Dies ist der erste
Grund, warum wir die Kchtheit des Dekretes bezweifeln.

' Aus diesemn Grunde kénnen wir die {iiber alle pipstlichen
Enzykliken erhabene Stellungnahme P. Bernhards seinem jugend-
lichen Eifer, nicht aber der Direktive des hochwiirdigsten P. Generals
zuschreiben. Er meint ndmlich am Ende seiner Rezension, dafd iiber
die Frage nach dem Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein je
nach thomistischer oder suaresianischer Einstellung zu disputieren,
peine sehr angenehme Belustigung sei, solange einer der Debattierenden
‘den anderen nicht mit Heilsverlust oder mit Enzykliken (wie Prado
auf p;207) bedroht“. Da wir aber am angefiihrten Orte bei Del Prado
nur eine ruhige Berufung auf die pipstlichen Enzykliken finden, in
‘denen die Philosophie des hl. Thomas anempfohlen und auf die Ge-
fahren der entgegengesetzten Wege hingewiesen wird, kénnen wir den
Ausspruch des P. Bernhard beim besten Willen nicht klarer und
kiirzer wiedergeben als mit den Worten: In der Philosophie haben
Pipstliche Schrirtstiicke nichts zu sagen. — Jeder katholische Gelehrte
kennt den guten Sinn eines dhnlichen Satzes. In einer Zeit jedoch,
in der pipstliche Schriftstiicke in voller Geltung sind, die bei der
methodischen wund inhaltlichen Regelung der christlichen philo-
Sophischen Studien an das katholische Gewissen ihrer Untergebenen
appellieren (vgl. die nichste Anmerkung) wie das Moty proprio
Piug X., darf man an p'apstlichen Urkunden nicht mit einem so
leichten Spott vorbeigehen. Zu unserer Beruhigung dient inde-sen,
daB wir die Stellungnahme des P. Bernhard nicht auf die Direktive
des hochwiirdigsten P. Generals zuriickfiihren diirfen.



299 Kampf um den hl. Thomas

Hierzu kommt eine andere schwerwiegende Uberlegung,
dafl ndmlich der Rechtstitel des HIl. Stuhles, die Studien.
bis ins kleinste Detail zu ordnen, im Motu proprio Pius X,
durch ein thomistisches Prinzip begriindet wird: Nun steht.
aber das angebliche Dekret mit den Bestimmungen, deren
Grundlage (abgesehen vom allgemeinen autoritativen Stand-
punkt) ein thomistisches Prinzip ist, in einem eklatanten
Widerspruch, denn es weist die Notwendigkeit eines prak-
tischen Amnschlusses an Thomas schon in radice ab.
Koénnte man dies mit der offiziellen Anerkennung und Be-
lobung des hl. Thomas von seiten des Jesuitenordens als
solchen vereinigen? Wir glauben nicht. Deshalb kann
das Dekret nicht echt sein,

Bs ist ohne Zweitel eine Tatsache, die man aus der
Literatur der alten und der neuen Zeit nachweisen kann,
dafl viele Ordensmitglieder der Gesellschaft Jesu einen An-
schluff an den hl. Thomas gar nicht fiir nétig erachten
und ihn in wichtigen und nicht wichtigen Punkten in der
Theorie und Praxis besténdig verlassen, obwohl sie mit der:
Belobung des Aquinaten gar nicht karg umzugehen pflegen.
Bei diesen liegt die Vermutung allerdings nahe, dafi ihre
Lobspriiche rein &uflere Formeln sind und nur so weit auf
Thomas selbst bezogen werden diirfen, als derselbe mit
ihren Lieblingstheologen iibereinstimmt, die es fiir sich
nicht unbedingt herabwiirdigend gefunden haben, mit
Thomas hie und da iibereinzustimmen, ihn anzufithren —
eventuell nach dem Rezept des P. Frick S. J. Von diesen
kann man ruhig behaupten, dafl sie die berufenen Vertreter
jener alten Weltanschauung sind, nach der die Sonne sich
um die Erde und um die kleineren Gestirne bewegen mufl.
Was man jedoch von einzelnen Jesuiten behaupten darf,
kann man nicht auf alle, besonders nicht auf das Ober-
haupt der Gtesellschaft Jesu iibertragen. Wir sind also iiber-
zeugt, dafd der hochwiirdigste P. Geeneral als unparteiischer
Fithrer seiner Untergebenen schon aus Hochschétzung vor
dem genannten thomistischen Prinzip und um den prak-
tischen Anschlufy des Ordens als solchen an den hl. Thomas

) ' ,Doctoris Angelici nemo sincere catholicus eam ausit in
dubium vocare sententiam: Ordinare de studio pertinet
Praecipue ad auctoritatem Apostolicae Sedis qua
universalis Ecclesia gubernatur, cui per generale
studium providetur“ A. A. S. VI, p. 336.



Kampf um den hl, Thomas 993

zu dokumentieren, ein solches Dekret nicht erlassen hat,
in dem so eklatante Abweichungen von den kirchlichen
Erldssen und somit schon in radice von Thomas selbst vor-
kommen, Der Orden selbst und seine Fiithrer kénnen doch nicht
einen so engherzigen Standpunkt einnehmen und eine so kurz-
sichtige Politik treiben als die einzelnen Mitglieder. Dort
mufl das Lob des hl. Thomas ernstlich gemeint sein und
ihm, nicht aber anderen gelten, was gewil nicht zutreffen
wiirde, wenn man einen Anschlufl an seine Prinzipien schon
in radice abweist. Dies ist unser zweiter allgemeiner und
innerer Grund, warum wir an die Existenz des Dekretes.
nicht glauben.

Noch stérker tritt die Unmoglichkeit des KErlasses
hervor, wenn man die in ibhm enthaltenen Sétze und Be-
stimmungen einzeln untersucht.

Es wird darin zunichst den Mitgliedern der Gesell-
schaft freigelassen, die Lehrmeinung vom TUnterschied
zwischen Wesenheit und Dasein im thomistischen oder
suaresianischen Sinne vorzutragen. Versetzen wir uns einen
Augenblick auf den Standpunkt, dafl der P. General eine
solche Bestimmung erlassen hat. Er wiirde in diesem Fall
offenbar nicht als Gelehrter, sondern als Gewissensfithrer
seiner Untergebenen aufbreten. Hierdurch wird aber in der
Broschiire Binzechers dem hochwiirdigsten P. General
geradezu eine Unmiglichkeit zugemutet, da in der Philo-
sophie auf diese Weise autoritativ aufzutreten und etwas
vorzuschrelben, einen unverstindlichen Widerspruch, ja fast.
einen Ubergriff bedeutet. In der Philosophie hilt némlich
jeder an dem fest, was er einsieht, Eine eigene Vorschrift,
unter den moghchen Ansichten frei wihlen zu diirfen, ha.t,
deshalb fiir Philosophen gar keine Berechtlgung, nicht.
einmal einen annehmbaren Sinn. Autoritativ kann die innere
Einsicht niemand vorgeschrieben werden, weil die Fahig-
keit, die sich solchen Entscheidungen untermrft eine sehr
beschrinkte Macht tber unseren Verstand bemtztl sie
braucht aber auch nicht freigegeben zu werden, aus dem.
einfachen Grund, weil sie iiber dem Machtbereich der
Autoritét steht. erd in dieser Hinsicht trotzdem eine.
autoritative Bestimmung erlassen, so kann sie sich nur auf
die offentliche Vertretung der eigenen Ansichten beziehen;

', II. q. 17 a. 6. ¢,



924 Kampt um den hl. Thomas

und falls den Untergebenen eine Wahlfreiheit zwischen
zwel Meinungen gelassen wird, so ist der Sinn derartiger
Bestimmungen, dafl beide Anschauungen durchaus gleich-
berechtigte und gleiche Sicherheit bietende Normen sind,
weshalb sie im Interesse der wissenschaftlichen Freiheit
oder aus sonstigen Riicksichten als solche anzuerkennen sind.

Von diesem Standpunkte aus miiflten wir den ersten
Satz des angeblichen Dekretes beurteilen. Der P. General
wére in diesem Falle der Meinung, dafl die thomistische,
und die suaresianische Anschauung bei der wissenschaft-
lichen Forschurg die gleiche Sicherheit bieten und dafd die
eine vor Irrtum nicht mehr und nicht weniger schiitzt als
die andere. Er wire ferner iiberzeugt, dafl der hl. Thomas
tiber diese Sétze erhaben ist und dafl seine Lehre keinen
Schaden leidet, wenn man sie in einem beliebigen Sinne
interpretiert. Von dieser hohen Warte aus wiirde der hoch-
wiirdigste P, General die Sachlage ganz anders iiberblicken
als seine streitenden Untergebenen, er wiirde ihnen volle
Freiheit gestatten und sie sowohl in bezug auf die Schrift-
stticke des Apostolischen Stuhles als auch beziiglich der
traditionellen Thomas-Verehrung des Ordens vollends be-
ruhigen,

Gegen diese Stellungnahme diirfte man weder philo-
sophisch noch aber vom Standpunkte der Regierungsklug-
heit etwas einwenden, wenn sie dem hochwiirdigsten
P. General fiir die Zeit vor dem Hrscheinen der neueren
papstlichen Akten imputiert wire und so nur die partiku-
liren Interessen seines Ordens in Betracht kimen. Von
diesem Gesichtspunkte aus konnten wir die Echtheit des
Dekretes nicht bezweifeln. Da uns aber Aktenstiicke vor-
liegen, die allgemeinere Interessen vor Augen halten, als
es die der Gesellschaft Jesu sind, so miissen wir unter-
suchen, inwieweit die Vorschriften des angeblichen Dekretes
mit denselben harmonieren, sich mit deren Geist vertragen
und iberhaupt inwiefern die partikuléren Ordensinteressen
gegeniiber den allgemeineren noch berticksichtigt werden
diirften. - Diese Untersuchung ergibt einen ausschlaggebenden
Beweis gegen die Existenz des Dekretes.

Die pépstlichen Aktenstiicke schreiben zunichst die
Lehre des hl. Thomas vor und bestimmen deren Inhalt
gerade in jenem Punkte, den das angebliche Dekret vor
Augen hilt, mit voller Klarheit und unzweifelhafter Deut-



Kampf um den hl. Thomas 9925

lichkeit. Moge man iiber die Tragweite der Verpflichtung,
diese Sitze vorzutragen, nach dem Vorgang des ,Katholik“
verschiedener Meinung sein; daran jedoch, dafl die appro-
bierten Thesen die handgreiflich echte Lehre des hl, Thomas
‘darstellen, kann man vom Standpunkt der Autoritdt nicht
mehr zweifeln. In dieser Hinsicht mufl also jede partikuldre
Autoritit sich unter die allgemeine subsumieren lassen,
ihre Untergebenen in dem Sinne informieren, wie es der
hohere Befehlshaber fiir richtig erachtet, und in jenem
Punkte nichts gestatten oder nachsehen, in dem die hohere
Autoritit nur gebietet und nichts nachsehen will. Der-
jenige also, der die Echtheit des Dekretes annimmt, mufd
-dem hochwiirdigsten P. General zumuten, daf} er sich unter
die allgemeine kirchliche Awutoritit nicht subsumieren
lassen will, ihr sogar entgegenarbeitet. Wir vermogen ihm
‘dies nicht zuzumuten.

Noch dringender tritt die soeben ausgefiihrte Forde-
rung der Subsumption auf, wenn die Mitglieder eines Ver-
-eines sich zur Befolgung einer bestimmten wissenschaft-
lichen Form derart verpflichtet haben oder derart ver-
pilichtet worden sind wie die Jesuiten zur Befolgung der
Lehre des hl. Thomas. Jede Direktive der hoheren Auto-
ritdt miite von den Wichtern der Statuten in dem aus-
-schliefBlichen Sinn aufgegriffen und zur Kenntnis der Unter-
.gebenen gebracht werden, der den Satzungen entspricht.
Da nun die Statuten der Jesuiten vorschreiben, dafl sie
dem hl. Thomas folgen sollen, so kann man ihrem Ober-
haupte auf keinen KFall zumuten, dafi er von der traditio-
neilen Verehrung des hl. Thomas in der Weise absieht,
daf} er ihnen direkt erlaubt, in einem sehr wichtigen Punkte
von Thomas abzuweichen, insbesondere dann, wenn eine
héhere Autoritit diesen Satz als einen unzweifelbaren Be-
standteil der Liehre des hl. Thomas und als eine vollkommen
sichere Norm bezeichnete. Wenn irgendwo, so muf sich
gerade hier bei den vitalen Interessen der kirchlichen
Wissenschaft die allgemeine Maxime bewahrheiten: &rtlich
und zeitlich beschrénkte Riicksichten miissen vor den all-
gemeinen zuriicktreten; das heilt mit anderen Worten, es
diirften bei dem momentanen Stand der Dinge die partiku-
liren Interessen der Gesellschaft Jesu micht beriicksichtigt
Werden, sie miifiten vor den allgemeinen zuriicktreten. Des-
halb kénnen wir nicht annehmen, dafl der hochwiirdigste

Divus Thomas IV, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX X1.) 16



226 Kampf um den hl. Thomas

P. General seinen Untergebenen positiv und in einem-
eigenen Dekret erlaubt hitte, gefihrliche Seitenwege zu.
betreten und an einem Satz noch weiter festzuhalten, den.
die Kirche aus ihren Lehranstalten (wenigstens bis zur
Aufhebung der Pianischen und Benediktinischen Bestim--
mungen) verbannt hatte.

Gegen unser Argument kann man allerdings ein-
wenden, dafd die beziiglichen Statuten der Jesuiten eine-
gewisse Elastizitit besitzen, indem sie in allen Nuancen
(von einem ganz engen Anschlufl angefangen bis zur be--
kannten Vernachlassigung des hl. Thomas) ausgelegt werden
kénnen. Zum Beweis der Einwendung kénnte man auf die-
literarische Tatigkeit der tiichtigsten und frémmsten Je-
sutten hinweisen (wie z. B. auf Suarez), die tatsichlich
diese Praxis befolgt haben. Demnach wire es gar kein
Unrecht, den ersten Satz des angeblichen Dekretes dem.
hochwiirdigsten P. General zuzuschreiben.

Dieses Gegenargument vermdgen wir nicht vollig:
tiberzeugend zu losen, da uns der Wortlaut der Statuten
nicht bekannt ist. Dies ist jedoch gar nicht nétig. Wir
beurteilten ja die dem P. General imputierte Stellungnahme-
nicht vom Gesichtspunkte der Statuten, sondern vom Stand-
punkte der allgemeinen kirchlichen Interessen und Dekrete-
und behaupteten, dafl sie diesen entgegengesetzt wiire.
Beruht aber das Gegenargument auf Wahrheit, so folgt
aus ihm nur, da man in den betreffenden Theologen
der Gesellschaft Jesu weder die berufenen noch die zu-
verlissigen Ausleger des hl. Thomas erblicken darf. Wir
aber wollen auch in diesem Punkte die Person des hoch--
wiirdigsten P, Generals von den einzelnen Ordensmitgliedern.
unterscheiden und behaupten, dafl man auf ihn die Schluf’-
folgerung Binzechers keineswegs anwenden darf, die so
lautet?: ,Si puo pertanto & buon diritto conchiudere, che-
questo responso, emanato dal P. Martin e confermato ora
dal P. Ledocowski, non & certamente degno di chi occupa.
I'alto ufficio di Preposito Generale della Compagnia di

' Wegen der Anfiihrung nachstehender Zeilen bitten wir um
entsprechende Nachsicht., Wir wiirden die Rolle eines Staatsanwaltes
selbst in dem Falle nicht spielen, wenn wir von der Echtheit des De-
kretes tiberzeugt wiren. Nur deshalb fiihren wir die Worte Binzechers
an, um zeigen zu konnen, welchen Eindruck auf die Auflenstehenden.
€in solches Dekret machen wiirde.




Kampt um den hl. Thomas 297

Gest, e qualora si volessero osservare perfettamente le
Costituzioni emanate da S. Ignazio, sulle quale 1 Istituto
e fondato, i Padri Assistenti avrebbero 1’obbligo di richia-
mare al suo dovere il P. Preposito Generale, come viene
loro imposto dalle stesse Costituzioni. (Cf Institutum S. J.
pars VI, cap. II et cap. VI.)¥? Der Umstand, dafl man aus
dem angeblichen Dekret solche Schlufifolgerungen ziehen
kann, gibt unseren Argumenten gegen die Echtheit des
Dekretes eine auflerordentlich feste Grundlage. Aus dem
gleichen Grunde kénnen wir nur bedauern, dafi Binzecher
die Quelle nicht angibt, aus der er das angebliche Dekret
geschopft hat, damit man auch von dieser Seite den Beweis
gegen ihn fithren koénnte.

Die Analyse des zweiten Satzes fithrt zum gleichen
Resultat. Was ist der Sinn der These? Die Lehre
vom Verhdltnis zwischen Wesenheit und Dasein wurde von
der Studienkongregation einseitig, d. h, im Sinne der tra-
ditionellen thomistischen Schule, bestimmt. Die Leugnung
des thomistischen Ursprunges der These wiirde einen offen-
baren Widerspruch mit der kompetenten Autoritéat in sich
schliefen, was 1n allen Fillen zu meiden ist. Der Schwer-
punkt des Kampfes mufl infolgedessen verlegt werden.
Es so0ll in der Zukunft nicht unbedingt der
thomistische Ursprung der. These geleugnet
werden, sondern sie soll als eine bedeutungs-
lose, unniitze scholastische Spitzfindigkeit
hingestellt werden. Es wire uns unmoglich gewesen,
diesen Sinn dem Satze zu unterlegen, wenn wir nicht den
Verdacht hiétten, dafl ,Der Katholik“ durch die Broschiire
Binzechers irregefiihrt wurde, und wenn die Rezension
P. Bernhards nicht ganz nach diesem Rezept verfertigt
worden wire. ,Der Katholik“ gibt namlich im Gegensatz
zur fritheren Praxis der Jesuiten den thomistischen Ur-
sprung der These zu, leugnet jedoch ihren fundamentalen
Charakter. Desgleichen behandelt P. Bernhard die Frage
als eine ginzlich ,unfruchtbare“ und ,bedeutungslose® ,Ver-
standesgymnastik“, die man ,in ein paar Seiten® (z. B, im

ahmen seiner Rezension) ,abtun kann“.

Dafy die oben unterstrichene Kampfmaxime existiert,
kann demnach auf Grund von zwei literarischen Erzeug-
T .

' A, a, O, p. 15—16.

16*



9298 Kampf um den hl. Thomas

nissen der Suaresianer nicht geleugnet werden. Wir pro-
testieren jedoch dagegen, dafl man mit Binzecher den Ur-
sprung der Maxime auf den hochwiirdigsten P. General
zuriickfihrt.

Der Satz stinde vor allem autoritativ mit den
Bestimmungen der hoheren Behorden in einem ebenso
grellen Widerspruche wie der erste. Fundamentale Wahr-
heit nennt man n#mlich jede These und jeden Satz, der
zum Verstindnis anderer Wahrheiten und Satze unbedingt
erforderlich ist und je nach der Anzahl letzterer Thesen mufl
man auch der zuerst erwiahnten Wahrheit eine mehr oder
weniger ausschlaggebende, grundlegende Bedeutung zu-
schreiben. Dafl nun der Realunterschied zwischen Wesen-
heit und Dasein nicht als blofie scholastische Spitzfindig-
keit angesehen werden darf, dariiber unterrichten uns die
approbierten Thesen hinlanglich. Den allgemeinen Grund
haben wir oben ausgefiithrt, wo wir die Bedeutung der
Qualifikation ,normae directivae“ besprochen haben. Hierzu
kommt beispielsweise noch der folgende Satz, den wir
unter den 24 Thesen finden: Est praeterea in omni crea-
tura realis compositio subiecti subsistentis cum formis se-
cundario additis, sive aocidentibus: ea vero nisi esse
realiter in essentia distincta reciperetur, intelligi non
posset.“ Der fundamentale Charakter des fraglichen Satzes
kann nicht klarer ausgesprochen werden. Jeder Theologe
weily aber, dafl mit der soeben angefilhrten These der
Studienkongregation sowohl in der Philosophie als auch in
der Theologie eine lange Reihe von anderen Sitzen ver-
bunden ist. Der xar’ éfoyyv fundamentale Charakter des
Realunterschiedes ist infolgedessen evident. _

Machen wir jedoch eine Probe. Ist eine Zusammen-
setzung aus Substanz und Akzidenzien ohne den realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein nicht denkbar
(wie die Studienkongregation uns versichert), so sind wir
schon bei dem n#chsten Schritt im Bereich des unendlichen
Wesens, das bei der Zusammensetzung aus Substanz und
Akzidenzien, also bei der Annahme eines Realunterschiedes
zwischen seiner Wesenheit und seinem Dasein, nicht denk-
bar ist. Es ist die Abwesenheit des genannten Realunter-
schiedes allerdings nicht das einzige distinktive Merkmal

' A, A, S. VI, p. 884



Kampf um den hl. Thomas 229

des unendlichen Wesens, sie ist indessen die Grundlage
seiner Denkbarkeit und in der ontologischen Ordnung
sein metaphysischer Seinsgrund, ebenso wie ihr Gegen-
teil die Grundlage der Denkbarkeit oder der Seinsgrund
eines endlichen zusammengesstzten Wesens 1st. Hieraus
folgt, daf man nach Thomas — im Lichte der approbierten
Thesen — ein endliches Wesen nur bei der realen Zu-
sammensetzung aus Wesenheit und Dasein, ein unendliches
aber nur bei der Annahme des Gegenteils begriinden kann?,

Es ist demnach leicht verstédndlich, daf einzelne Ordens-
mitglieder den Wahrheitsgehalt der approbierten Thesen
entweder vorsidtzlich oder aus Liebe zu ihren Lieblings-
theologen iibersehen, ihre Approbationscharakteristik ver-
kennen und geneigt sind, dieselben nicht fiir Leitsitze
(principia et pronuntiata maiora und normae directivae),
sondern fiir scholastische Spitzfindigkeiten zu erkléren,
Wer wird jedoch dem uuparteiischen und iiber die Leiden-
schaften erhabenen Oberhaupte dies zumuten? Binzecher
kann nur die Kampfmaxime einzelner Jesuiten mit der
Etellungnahme des hochwiirdigsten P. Geenerals verwechselt

aben.

Hierzu kommt noch die weitere Uberlegung, dafi der
zweite Satz des angeblichen Dekretes auch geschicht-
lich nicht auf festem Boden steht. In bezug auf den
hl. Thomas kann jeder Kenner seiner Summa die Ver-
sicherung geben, dafl daselbst die Frage als eine funda-
mentale behandelt wird. Bei jeder wichtigen Quéstion be-
ruft sich Thomas auf die genannte Zusammensetzung und
griindet hierauf die Beweiskraft seiner Argumente. Hat die
Frage iiberhaupt einen Sinn, so kann sie im Lichte der
Summa Theologica des hl. Thomas nur eine fundamentale
Bedeutung haben, sonst ist es nicht versténdlich, warum
er die These so oft und so energisch betont, Bis ins
kleinste Detail hat dies Del Prado nachgewiesen. Es ist
daher kein Wunder, wenn sein monumentales Werk von
seiten der Gegner einerseits totgeschwiegen oder so ver-
Spottet und unwiirdig behandelt wird, wie wir es leider
noch erwihnen miissen. Man mochte auch in bezug auf
dieses Werk des verachteten Thomisten dasselbe behaupten,

' Weitere Folgerungen wollen wir hier nicht ableiten. Es moge
géuligen, auf das monumentale Werk von Del Prado hinzuweisen.



230 Kampf um den hl. Thomas

was Dorholt von dem anderen berithmten Lebenswerk De
gratia et libero arbitrio desselben Verfassers schreibt.
Man braucht nur statt Molinismus die fragliche suaresi-
sche Lehre zu subsumieren. ,Ich schétze dieses Werk so
hoch ein,“ sagt Dorholt?, ,daf} ich es ohne Bedenken neben
das oben genannte Werk von Capreolus stelle; was dieses
gegeniiber dem Skotismus geleistet hat, das leistet das
Werk von Del Prado gegeniiber dem Molinismus. Noch
keiner der Molinisten hat bis jetzt eine Widerlegung des-
selben versucht, obgleich sie sich selbst sagen werden, daf}
eine solche unbedingt notwendig ist, wenn der Molinismus
sich weiter behaupten will, Dadurch, dal er in Schul-
kompendien weitergeschleppt? und den jungen Leuten bei-
gebracht wird, die ja doch iiber so tiefe Fragen noch kein
Urteil haben kénnen, kann er nicht gerettet werden, sondern
auf dem Schlachtfelde der theologischen Wissenschaft wird
fiber das Sein und Nichtsein solcher Fragen und Systeme
entschieden.“ So viel in bezug auf die geschichtliche Be-
handlung des hl. Thomas.

Was aber den geschichtlichen Wert der Stellungnahme
der verschiedenen Thomas-Schiiler anbelangt, so braunchen
gich die Thomisten durchaus nicht zu schémen, dafl es in
threm Kreise Gelehrte gab, die den fundamentalen Cha-
rakter der Frage nicht erkannt haben. Selbst der Umstand
wird sie nicht beunruhigen, dafl es innerhalb des Prediger-
ordens, besonders im Anfange, ausnahmsweise Gelehrte gab,
die sich hierin Thomas nicht angeschlossen haben. Stella
differt a stella in claritate, der Gelehrte aber unterscheidet
sich von den iibrigen Kollegen durch die Schirfe des Ver-
standes und des Urteiles. Sie konnen sich ferner hierin
Heraklit anschliefien, der die Autorltaten ganz rlchtlg be-
urteilt hatte, wenn er sagte: Kic euol pdpror, eav dpeotos 73,
Dieser Beste ist aber Thomas. Aus diesem Grunde glauben
wir nicht, daB der hochwiirdigste General auf einem so
labilen geschichtlichen Boden ein Dekret von solcher Trag-
weite aufgebaut hitte.

Aber auch andere schwerwiegende Griinde bewegen
uns zum Zweifel an der Echtheit des Dekretes. Die Vor-

' Divus Thomas, III. Bd., p. 504—503.

* Vel, die Ontologie des P. I‘x ick, S.J.Divus Thomas I, p, 204 1.

"H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin 1912.
I. Bd., p. 87, Fr. 49.



Kampf um den hl. Thomas 931

-schrift, daf’ im Jesuitenorden die thomistische Formel nur
-dann vorgetragen werden diirfte, wenn man aus ihr keine
weiteren Folgerungen zieht, schlieft ndmlich eine psycho-
logische und eine philosophische Unmdglichkeit in
sich, weshalb sie ohne wirklich zwingende Griinde dem
‘Ordensoberhaupt nicht zugeschrieben werden darf. |

Es 1ist psychologisch ganz undenkbar, dall man an
einem Satz mit voller Uberzeugung festhalte und zugleich
aus ihm keine weiteren Folgerungen ableite. Die ganze
Organisation unseres psychischen Lebens protestiert gegen
-eine solche Stellungnahme. Sterile Begriffe und Sitze kann
es in der Menschenseele nur so lange geben, als sie nicht
in die Gesamtsynthese des Verstandes eingefiigt sind, d. h.
solange sie unverstanden bleiben. Sobald jedoch diese Ein-
figung geschehen ist, hort die Sterilitit auf, der Verstand
1st befruchtet und es steht nicht mehr in seiner Macht, die
Konsequenzen abzuweisen.

Beurteilt man die Berechtigung einer autoritativen
Vorschrift von diesem Standpunkte, so kommt man zu
folgendem Ergebnis: Ein Gebot oder Verbot, irgendeine
‘These vorzutragen, ist je nach den Griinden, die dafiir
sprechen (Niitzlichkeit, Gefahrlichkeit usw. der These),
.gerecht und vernunftgemiafl. Kine Erlaubnis jedoch, die
sich auf die Lehrfreiheit bezieht und infolgedessen die
innere Einsicht in keiner Form bindet, kann mit einem
‘dhnlichen Verbot wie das des zweiten Satzes der Broschiire
ist, nur in der Weise verbunden werden und nur in dem
Mafle berechtigt erscheinen, als eine Vorschrift, die den
Untergebenen die innere Einsicht unbedingt auflegt. Dafl
-aber eine solche Vorschrift iiber den Machtbereich der Au-
‘toritét hinausliegt, haben wir nach dem hl. Thomas schon
oben betont. Dasselbe miissen wir jetzt in bezug auf die
zweite Vorschrift des angeblichen Dekretes erkliren, und
-zwar aus dem einfachen Grunde, weil hierdurch der Unter-
gebene in eine psychologisch unmdogliche Lage versetzt wiirde.

Wenn wir also an der Echtheit des Dekretes zweifeln,
geschieht es deshalb, weil wir den hochwiirdigsten General
fir einen einsichtigen und barmherzigen Vater halten, der
‘seine Untertanen nicht in eine solche Zwangslage ver-
Setzen kann.

Hier mufl allerdings wieder betont werden, dafi nach
‘dem Zeugnis des P. Bernhard die geschilderte psychologi-



9239 Kampf um den hl. Thomas

sche Unmoglichkeit und Sterilitdt fiir manche Ordensmit-
glieder eine Lebensmaxime bildet. Dafi P. Bernhard die
These vom Realunterschied allzusehr vom Standpunkte
des ,Jenseits von Wahr und Unwahr“ behandelt, wird der
Leser noch sehen. Den psychologischen Erkliarungsgrund
fir seine Stellungnahme finden wir in einer Lebensmaxime
eines seiner dlteren“ Kollegen, der ,den jugendlichen
Feuereifer* von P, Bernhard mit folgenden Worten ge--
dampft hatte: ,Geben Sie mir finf Minuten, um mich zu
sammeln, dann verteidige ich Ihnen die beliebige Lehr-
meinung (die thomistische oder suaresianische) bis zum.
Ende der Welt.* ,So ist es,* meint P. Bernhard: ,Man.
braucht nur die Terminologie thomistisch oder suaresianisch
einzustellen und man kann in dieser dankbaren These nach.
Belieben distinguleren und subsumieren. * — Wir verstehen.
sowohl den P. Bernhard als auch seinen ,alteren“ Kollegen.
Zu einer solchen farblosen Stellungnahme ist nichts-
anderes notig, als irgendeine Lehre in die Gesamtsynthese
des Verstandes nicht einzufiigen: dann ist sie unbedingt-
zur Sterilitat verurteilt. Auf diese Weise kann man
ohne Miihe zu einer ganz farblosen Uberzeugung (richtiger-
zu einer blasierten Stellungnahme) gelangen, die sich, erst.
~weil¢, sehr leicht ,schwarz“ firben lafit. — HEs freut uns
aufrichtig, dafd gegen die Echtheit des Dekretes so schwer-
wiegende Griinde sprechen, denn sonst miifite man sagen,
dal’? nach den Vorschriften dieses Dekretes die Lebens-
maxime einzelner Jesuiten zu einem allgemeinen Gesetz.
und 1hre farblose Uberzeugung zu einem allgemeinen
Unterscheidungsmerkmal der ganzen Gesellschaft Jesu
geworden sel.

Es wurde ferner oben behauptet, dafi das angebliche-
Dekret auf einer philosophischen Unméglichkeit auf-
gebaut ist. Dieselbe besteht in der Verkennung der be-
treffenden Wahrheit selbst. Die Geschichte der Philosophie-
kennt allerdings zahlreiche unniitze oder weniger ersprief3--
liche Probleme, dieselben sind aber entweder kraft ihres
Gegenstandes oder wegen ihrer sonstigen Unverwendbar-
barkeit als solche zu erkennen. Die gegenwirtige Frage-
gehort indessen nicht zu diesen. Denn es ist z. B. all-
b_ekannt, da} das Verhiltnis des Geschopfes zum Schopfer
nicht blof in bezug auf das Sein, sondern besonders mit.
Riicksicht auf die Titigkeit logisch (wir sprechen nicht.



Kampf um den hl, Thomas 233

davon, was geschehen mufite) bei den Vertretern des realen
Unterschiedes ganz anders entwickelt wird als bei den Ver-
fechtern des Gegenteils. Die Differenzen beziehen sich eben
auf die Grundbegriffe der Metaphysik, die folgerichtig
unsere Weltansicht verschieden modifizieren. Das ist eine
Tatsache, die man bei jedem namhaften Vertreter der ein-
zelnen Richtungen kontrollieren kann.

Die Frage ist demnach kraft ihrer Natur eine aufler-
ordentlich fruchtbare, sie ist ein Leitsatz, eine fundamentale
Wahrheit unserer metaphysischen Weltanschauung. Ver-
urteilt man dieselbe zur Unfruchtbarkeit, wie der zweite,
dem P. Geeneral imputierte Satz es tut, so bindet man ihren
objektiven Wahrheitsgehalt und postuliert eine philoso-
phische Unmdéglichkeit., Das Verbot also, das man dem
P. General imputiert, beeintrichtigt die Entwicklung der
Wahrheit und der christlichen Philosophie viel mehr als
die Vorschrift der Studienkongregation, die 24 thomisti-
schen Leitsitze vorzutragen. Hier wird wenigstens der
Weiterbau des Gebiaudes der Einsicht und der Tiichtigkeit
der katholischen Gelehrten iiberlassen: die Befruchtung des
Verstandes und die weiteren Konsequenzen werden nicht
nur nicht verboten, sondern gewiinscht, wiahrend das an-
gebliche Dekret gerade diesen Punkt antasten wiirde.
Klagt nun ,Der Katholik“, wenigstens indirekt, schon bel
der weitherzigen Stellungnahme der Studienkongregation
iiber die Einschriankung der wissenschaftlichen Freiheit, was
miifite sich erst der hochwiirdigste P, General gefallen lassen,
falls das Dekret echt wire!

Die Uberzeugung, dafl die fragliche These auf die
philosophischen Grundbegriffe und auf die metaphysische
Weltanschauung keinen besonderen Einfluf iibt, findet
unter den Jesuiten neuestens in P. Bernhard einen Ver-
fechter, Er wirft némlich den Verteidigern des Realunter-
schiedes vor, daf} sie meinen, ihre Gegner (die Suaresianer)
begriffen nicht, was Akt, Potenz, Existenz, Essenz usw. in
ihrem Sinne bedeuten. Er erzihlt weiter, dafl er mit
einem scharfsinnigen Italiener iiber diese Frage stunden-
lang disputierte, der alle fiinf Minuten ,schiumend“ und
,mit feuerrotem Gesicht“ die Definition von actus wieder-
holte, — Wie es mit dem hochwiirdigen Pater in bezug
auf diese Grundbegriffe steht, wird der Leser bald ersehen.
Unterdessen geben wir ibhm darin recht, daf auf ,das



234 Kampf um den hl, Thomas

schlaue S#tzchen® (auf die Definition des actus) in dieser
Frage nicht alles ankommt (obwohl es ein grofies Wort zu
reden hat), wohl aber auf eine Vertiefung in das Problem
selbst. Ob die Stelle des ,schlauen Satzchens“ auch bet
ihm die erwihnte Vertiefung einnehmen mufl, dariiber zu
urteilen, ist nicht unsere Sache. So viel scheint uns sicher
zu sein, dafl es denjenigen, die das Problem tief erfafit
haben, nicht gelingt, dasselbe von einem solchen Stand-
punkt des ,Jenseits von Wahr und Unwahr“ zu behandeln,
wie es der hochwiirdige Pater tat. '

Auch die ndhere Analyse des dritten Satzes beweist
untriiglich, da das Dekret nicht echt sein kann. Es wird
daselbst den Verteidigern ein weiteres Verbot vorge-
schrieben : sie diirfen tber die groflen Theologen der Ge-
sellschaft nicht spotten. Den Untergebenen des P. Generals,
-die die férmlich approbierte thomistische These verteidigen,
‘werden zweli Verbote gegeben, wihrend die anderen die
vollste Freiheit genieflen. Den Grund fiir das erste, soeben
besprochene Verbot konnte man darin erblicken, dafd die
Lehre vom realen Unterschied den Verstand viel mehr be-
fruchtet als ihr Gegenteil und daf} es deshalb viel not-
wendiger erscheint, ihren Verteidigern Ziigel anzulegen als
den Verfechtern der metaphysisch seichteren und viel
weniger fruchtbaren Lehre. Dies um so mehr als bei der
logischen Weiterentwicklung des realen Unterschiedes eine
in der Gesellschaft angenommene Lehre (der Molinismus)
in grofle Gefahr kéme. Das erste Verbot konnte man
-eventuell noch verstehen. Dafl aber der hochwiirdigste
P. General seinen suaresianischen Untertanen die volle
Spottfreiheit gelassen hitte, das kénnen wir nicht glauben:
ein solches Dekret muB unecht sein, Denn mufl ein Teil
der Untertanen die wissenschaftliche Uberzeugung des
anderen Teiles hochschétzen, so verlangen die elementaren
‘Griinde der Gerechtigkeit und Unparteilichkeit, dafl die
Beziehung bilateral gefaf’t sei. Dies um so mehr als aut
‘Grund der Kongregationsentscheidungen jedem wenigstens
'die Furcht und die Vermutung entgegentreten kann, daf}
der eventuelle Spott und die unzarten Ausdriicke einiger
sanguinischen Suaresianer den hl. Thomas selbst treffen,
dessen Verehrung und Lob in der Kirche Gottes derart
anerkannt ist, daf auch alle #brigen Theologen — also
auch jene, die im dritten Satz erwihnt werden — nur so



Kampf um den hl. Thomas 235

weit eines Lobes und einer Verehrung wiirdig sind, als sie
mit Thomas {ibereinstimmen. So wenigstens nach Pius X.1

Welchen Spott und welche unzarten Ausdriicke die
Schiiler des hl. Thomas von seiten der Suaresianer sich
gefallen lassen miissen, kann man aus der Rezension des
P. Bernhard entnehmen. Er verweist beispielsweise das
Problem in den Bereich der ,h#uslichen Verstandesgym-
nastik“ der Schulen; er rechnet dasselbe zum ,Stroh-
‘dreschen® der ,Albernheiten der Gelehrtenwelt“2 Gewif
keine Schmeicheleien fiir diejenigen, die an der These mit
voller Uberzeugung festhalten und saus diesem Grund ihr
eine gewisse Bedeutung — ungefihr fir den Umfang der
24 approbierten Thesen — zuschreiben.

Hiermit hitten wir den ersten Teil unserer Aufgabe
— die Rezeptfrage des P. Bernhard — giinstig erledigt.
Die vorgefiihrten Argumente beweisen untriiglich, dafl das
Dekret unecht ist und dafl infolgedessen P. Bernhard auf
eigene Verantwortung gearbeitet hat, nicht aber von den
Direktiven des hochwiirdigsten P. Generals inspiriert wurde.
Hs tut uns aufrichtig leid, dafl wir den Beweis gegen die
Echtheit des Dekretes nicht aus d4ufieren Griinden fithren
kénnen. Hierzu gab uns Binzecher keinen Anhaltspunkt,
da er seine Quelle nicht angefithrt hat. Wir hoffen jedoch,
dafl die inneren Argumente ausreichen werden, um jeden
zu fiiberzeugen, dafl ein solches Dekret nicht existieren
kann und dafi dasselbe in den Bereich der ,Jesuitenfabeln-
verwiesen werden muf.

_ ' wQuodsi alicuius auctoris vel Sancti doctrina a Nobis Nostrigve
Decessoribus unquam comprobata est singularibus cum laudibus atque
ita etiam, ut ad laudes suasio iussioque adderetur eius vulgandae et
defendendae, facile intelligitur eatenus comprobata, qua cum princi-
piis Aquinatis cohaereret aut iis haudquaquam repugnaret.“ A. A. 8. VI,

. 338,

B, Es braucht nicht eigens betont zu werden, daff P. Bernhard
seine Ausspriiche nach einem alten Rezept so verteilt, daf er im Not-
fall jedem untriiglich beweisen kann, dafl die angefiihrten schonen
Pridikate seiner Rezension gar nicht von dem fraglichen Problem
ausgesagt werden. Wir erkennen dies an, um jene, di(? des Ungari-
Schen nicht michtig sind, nicht irrezufiihren. Hierbei betonen wir
jedoch, dafl der Zusammenhang, in dem die Ausdriicke vorkommen,
wie auch der Geist, in dem die Frage behandelt wird, untriiglich be-
weisen, daB die Ausspriiche die Charakterisierung der Schreibwei-e
und der Geisteshthe eines betrichtlichen und gar nicht geistesschwachen
Gelehrtenkreises hezwecken.



236 Kampf um den hl, Thomas

Es eriibrigt noch, die andere Scite der Rezension zu
beleuchten, sofern sie uns nimlich wertvolle Aufschliisse
iber die Unterrichtsweise einzelner Jesuiten bietet.

Der Verfasser erziahlt uns nédmlich, dall er einst in
Innsbruck Professor war und daselbst das Verhiltnis
zwischen Wesenheit und Dasein seinen Studenten durch
folgende Formel anschaulich gemacht hatte: , Will ich* —
so meint er — ,alle Merkmale eines in der realen Welt
existierenden geschaffenen Dinges durch eine Formel dar-
stellen (z. B. Petrus: sensitives, individuelles, kraftiges,
demiitiges Wesen), so koénnte ich dies nicht folgender-
meaflen tun:

Res existens = essentia + existentia,

d. h. es wird zu dén Merkmalen der essentia actualis nicht
noch eine neue Note, die der existentia, hinzugefiigt;
also nicht:

Ro = (n1+nz+n3+o--+ny+n;)+ne;

sondern ich wiirde das Ding im Zustande des Daseins (in
statu existentiae) folgendermaflen bezeichnen :

Re = (n;+n,+n;4...+tn;,+n;) e

Dagegen miifiten die gleichen Vollkommenheitsinhalte in
esse obiectivo, in statu ideali, als immanentes Objekt oder
Denkinhalt so veranschaulicht werden:

By = {0, + 0+ 0,+.. otB+0,) 1;
von beiden Zustéinden abstrahiert (essentia absolute spectata)
sl B = niy iy ng a0 g F g,

Keine der drei letzten Formeln driickt mehr Voll-
kommenheit aus.“

So der hochwiirdige Pater.

Als ich dies gelesen hatte, war es mir mit einem
Schlag klar geworden, dafl P. Pesch seinen mifSlungenen
Scherz von der ,massiven“ Unterscheidung! in bitterem
Ernst gemeint habe. Gewif3, wenn die Studenten der Ge-
sellschaft nach den Formeln des P. Bernhard abgerichtet

' yStimmen der Zeit“, 88. Bd., p. 28. Divus Thomas, II. p. 184.



Kampf um den hl. Thomas usT

werden, so kann man sich nicht wundern, dafd sie sich die
thomistische Realdistinktion sogar in ihrem Greisenalter
nur so grobsinnlich und ,massiv¢ vorstellen koénnen wie
P. Pesch und der allerdings noch etwas jiingere P, Bernhard.
Derjenige jedoch, der in die thomistische Philosophie tiefer
geblickt hat, sieht die Formeln des P. Bernhard nach einer
eventuellen Aufwallung des Unwillens! mit vergniigtem
Lécheln an und legt das Blatt mit einem Gefiithl der
vollsten Genugtuung beiseite: P. Pesch hat seinerzeit die
otiefe* und ,feinsinnige“ Distinktionsgabe nicht am rich-
tigen Ort gesucht und man kann mit ihm ,auch in Zu-
kunft ruhig annehmen und lehren, dafl in dieser Frage die
Metaphysik des hl. Thomas“ und seiner Schiiler ,etwas
tiefer und feinsinniger ist als die krassen Deutungen“ ihrer
Gegner2 FHEr hat den Ausspruch selbstredend in einem
anderen Zusammenhang getan, die Akkomodation dréngt
sich uns jedoch unwillkiirlich auf, — Qui vult finem vult
etiam media ad finem. Der Zweck ist, die Lehre des
hl. Thomas unbedingt in Miflkredit zu bringen. Durch
einen engen Anschlufl an ihn, durch ein tiefes Erfassen
seiner Metaphysik und durch eine sachgemifie Mitteilung
seiner Lehre liefe sich dies nicht erreichen, Aus diesem
Grunde mufl man ihm und seinen Schiilern recht krasse

! Dies aus dem Grunde, weil man sich oft nicht gleich aus-
kennt, ob _die Gegner uns zum Besten halten wollen cder ob es ihnen
mit der Uberzeugung voller Ernst ist, jene Krtippeldoktrin als tho-
mistische Lehre anzusehen, die sie als solche feilbieten. P. Bernhard
besitzt vor seinen Kollegen allem Anscheine nach den Vorzug, dafl
er noch massiver und grobsinnlicher denkt als jene. Er mag sich die
essentia actualis als eine leere Schale vorstellen, die nach den Tho-
misten mit irgendeinem magischen Fluidum — exsistentia genannt —
gefiillt werden mufl. Diese Vermutung liegt sehr nahe, da auch einer,
der des Ungarischen nicht michtig ist und die Voraussetzungen der
Formel nicht gelesen hat, diesen Eindruck zuerst bekommt. Welche
Aquivokation, welche petitio principii, besonders aber welche unhalt-
bare Analyse des Seinsbegriffes allen Formeln des Herrn Bernhard
zugrunde liegt, braucht in einer wissenschaftlichen Zeitschrift nicht
eigens nachgewiesen werden. Aus diesem Grunde verstehen wir nicht,
warum er dem P. Del Prado die Belehrung erteilt, dafl er nur die
nauf Suarez oft gehéuften Schmihungen wiederholt”. Ist er sich dessen
gar nicht bewuBt, das er in der ,Religio® nur alte, abgedroschene Aqui-
vokationen usw. seinen Lesern ,in Neudruck® bietet? Etwas mehr
Sinn fir kritisches Denken hitte er seinen Lesern doch zumuten
miissen.

? . Stimmen der Zeit*, 88. Bd,, 1915, I, p. 25,



9238 Kampf um den hl. Thomas

und grobsinnliche Phantasievorstellungen zuschreiben und
die Horer unbedingt so informieren, dafl dieselben -aus den
namhaften Werken und aus den Begriffen der nennens-
werten Vertreter der thomistischen Lehre entnommen
worden sind. Dafd dies bei den Gegnern eine Lehrmaxime
ist, wuBten wir nicht so authentisch, als wir es jetzt aus
der Rezension des P. Bernhard wissen. Hierfiir sind wir
ithm sehr dankbar. Datiir aber, dafl wir seine Formel nicht
mit so ehrfurchtsvollem Staunen ansehen wie einst seine
Studenten, bitten wir um Entschuldigung. In unserer
Schule ist es ndamlich eine althergebrachte Sitte, die unter
den ersten Kindriicken erworbenen Phantasiebilder abzu-
legen und nur mit reinen Begriffen zu arbeiten. Aus diesem
Grunde gelingt es uns nicht, den Formeln die nétige Ehr-
furcht entgegenzubringen.

Der Zweck der Rezension ist iibrigens nicht ein-
leuchtend. Es ist moéglich, dafl der hochwiirdige Pater dem
gewifl nicht unbedeutenden Thomisten nur eine sehr fein
angebrachte Beleidigung antun wollte, Er diirfte gemeint
haben, dafl der Wert der ,dicken Monographie“ nicht ent-
sprechender bestimmt oder dieselbe nicht zweckmifiger
verspottet werden kann, als wenn er ihr solche kindische
Phantasiebilder entgegenstellt wie die von ihm geschilderten.
Diese Hypothese wiirde mit jenem Ton vollends harmo-
nieren, der sein Referat beherrscht.

Sein Unternehmen ist in diesem Falle indessen ganz
verfehlt und mifflungen, Denn objektiv beriihrt und alte-
riert eine derartige Beschimpfung den Verfasser oder sein
monumentales Werk ebensowenig als die Gegenvorstellungen
und Spoétteleien eines Schulkindes ein tiefes wissenschaft-
liches Problem und seinen Verteidiger beriihren und alte-
rieren. Auch die iibrigen Riicksichten, die den hochwiirdi-
gen Pater zu diesem Verfahren veranla3t haben mogen,
erweisen sich hinféllig., Denn die zahlreichen Gesinnungs-
genossen, von denen P. Bernhard spricht, sofern sie wirk-
lich Médnner der Wissenschaft und der wissenschaftlichen
Methode sind, werden sich genieren, dall man in ihrem
Kreise nur mit solchen Mitteln, nicht aber mit Waffen der
Wissenschaft umzugehen versteht. Man braucht mit Del
Prado nicht einverstanden zu sein, aber es ist auch kein
Zeichen der Ritterlichkeit, wenn man in seinem Werk ein
s0 minderwertiges Erzeugnis erblickt, wie P. Bernhard es



Kampf um den hl. Thomas 239

glaublich machen will. Fiir gewéhnlich spricht aus solchen
Zeilen die Ohnmacht.

Eine zweite Moglichkeit ist die, dal der hochwiirdige.
Pater nicht Scherzbilder, sondern seine eigene tiefe Uber-
zeugung niedergeschrieben habe. In diesem Fall war es.
freilich verfritht, das Werk Del Prados in die Hand zu
nehmen, noch mehr aber eine Kritik dariiber zu schreiben.
Gewinnt P. Bernhard den Eindruck, dafl das Werk | fiir
Anfinger, fir Theologen des ersten Jahrganges geschrleben
worden sei, dafl ferner Del Prado ,seinen Leser so be-
handelt, wie einen, dem das ABC der Metaphysik mund-
gerecht gemacht werden muf’“, so hétte er die Gelegen-.
heit nicht vorbeigehen lassen sollen, sich die vielen , Wieder-
holungen“ Del Prados zu Gemiite zu fithren und nicht so
viel blofl ,durchzublittern®, denn er wiirde im Falle der
zweiten Moglichkeit ganz entschieden zu den von ihm er-
wahnten Lesern gehoren, die freilich eine andere Dressur
durchmachen miissen, bevor sie das Werk verstehen kénnen,
— In diesem FKalle hatte P. Bernhard seine Schule ganz
entschieden kompromittiert, da in derselben auf eine bessere
Analyse des Seinsbegriffes, als die seinige ist, fiir gewohn-
lich und zum Schein eingegangen und eine gewisse feinere-
Fiihlung mit dem metaphysischen Denken bewahrt wird.

Die wenigen positiven Sidtze, die P. Bernhard in seiner-
Rezension anfithrt und die die Grundlage seiner Formeln
bilden, sind derartig, dafl wir uns genieren, auf sie zu
reflektieren. |

Nach der Ansicht des P, Bernhard bildet den entschei--
denden Wendepunkt der Frage nicht das besténdige .Ab-
leiern“ der Begriffe von Potenz und Akt, sondern die Be-
stimmung, was das Dasein, die exsistentia, sei Mit
Spannung erwartet man die Entwicklung des groflen Licht-.
gedankens. ,Das mpdrov ¢ebdoc der iibertriebenen thomi-
stischen Ansicht besteht darin — meint er —, dafy sie das
Dasein a priori als einen eigenen Vollkommenheltsgrad
behandelt (wie dies aus den Umschreibungen, ,ultima actua-
litas in linea entis® ,actus ultimus“, ,esse inter omnia.
perfectissimum“ usw. zu ersehen ist), weshalb man das-
selbe als einen actus in sensu stricto ansieht. Als wenn es
ihnen gar nicht in den Sinn kéme zu fragen, ob das Dasein
dhnlich erfafit werden darf, wie ein anderer gradus meta-
physicus oder eine andere Seinsweise“, Eine alte Banali-



240 Kampf um den hl. Thomas

tit, die wir von den Suaresianern schon oft und in den
verschiedensten Formen horen mufdten! Jetzt versteht auch
der Leser, dem die ganze Rezension des hochwiirdigen
Paters nicht zur Verfiigung steht, warum er als Abschluf}
der drei suaresianischen Formeiln das Wort mehr unter-
streichen muf’te. M ehr Vollkommenheit driickt die essentia
actualis nicht aus, als die essentia idealis oder jene, die iiber
beide erhaben ist — meint P. Bernhard.

_ Ich glaube micht, dafl der hochwiirdige Pater sich der
Aquivokation, die er mit dem Worte ,perfectio“ treibt, und
der Tragweite seiner Formel bewuflt ist. Genau so 18t es
bei den Nominalisten des 14. und 15. Jahrhunderts, mit
denen die Suaresianer in manchen Punkten wunderbar har-
monieren. Wir verweisen den P. Bernhard auf die Werke
der damaligen Thomisten, von denen die ,Ansicht“ des
Referenten schon langst widerlegt wird, und die ihn auch
dartiber belehren werden, dafl die ,Parteigenossen“ von
Del Prado nicht mit solcher Blindheit geschlagen sind, wie
er es ihnen zumutet. Er hitte hieriiber auch bei Del Prado
manche Lichtgedanken gefunden, wenn er dessen Werk
nicht blo ,durchblattert* hitte, wie er uns versichert.
Sofern seine Behauptung von dem esse als von einem
eigenen ,Vollkommenheitsgrad“ im Thomismus {iberhaupt
einen verniinftigen Sinn1, sein angebliches Axiom aber?
,Hand und FuB* hat, stiitzt sie sich auf die Analyse des
Seinsbegriffes, die uns der hl. Thomas als ein teures Erbstiick
zuriickgelassen hat. Diese Analyse schliefft uns aber ganz

! Daf sie im Sinne des P, Bernhard daselbst ein kindisches
Phantasiebild darstellt, weil jeder, der die Anfangsgriinde des Tho-
mismus begriffen hat, Wir versichern den Rezensenten, dafl es einem
Thomisten iiberhaupt nie in den Sinn gekommen ist — wir sprechen
von Metaphysikern, von bedeutenden M&nnern und nicht von Studen-
ten oder von Minnern minderer Begabung — ,das Dasein nach Art
-eines anderen gradus metaphysicus oder einer Seinsweise* aufzufassen.
Diese Auffassungsweise hat nur er seinen Studenten beigebracht,
gestiitzt natlirlich auf die Phylogenesis seiner altberiihmten Schule.
Wie aber die Thomisten gegen seine Zumutung protestieren, kann der
hochwiirdige Pater aus dem Kampf von Capreolus mit den Nomina-
listen ohne gréBere Schwierigkeit feststellen. :

> Zum Schlusse seiner Formeln sagt P, Bernhard in einer Fuf-
note folgendes: ,Nur mit solcher Erkiirung des Daseins hat das Axiom
Hand und FuB: per creationem non datur plus perfectionis, sed

tantum plus entis. Sonst wiirde durch die neue Existenz die Vollkom-
menheit vermehrt.«



Kampf um den hl, Thomas 941

merkwiirdige Wahrheiten, Ziige und Merkmale auf, die dem
P. Bernhard allem Anscheine nach unbekannt sind. — Von
diesem Seinsbegriff entfernen sich die geistigen Fiihrer
des P. Bernhard, insbesondere aber ihr Generalstabschef
Suarez, der deshalb gendtigt ist, immer neue Seitenwege
— abseits von Thomas — einzuschlagen, weil er schon am An-
fang seiner metaphysischen Laufbahn einen anderen Aus-
gangspunkt wéhlte, als der hl. Thomas. Hieraus dirfte
P. Bernhard entnehmen, warum Del Prado andere Auto-
ren so wenig beriicksichtigt, und nur Suarez bekdémpft, In
dieser Frage sind eben nicht die akzidentellen und even-
tuell nur stilistischen ,Originalitdten, sondern der g e-
meinsame Weg mafligebend. Es wire gut, wenn P. Bern-
hard im Interesse der Bestimmung dieses gemeinsamen
Weges vergleichende Studien machen wiirde. Ich glaube,
nachher wiirde er mit Del Prado véllig einverstanden sein.

Damit wir aber den hochwiirdigen Pater auf die Trag-
weilte seiner Formel aufmerksam machen, méchten wir fol-
gendes bemerken: Man mag iiber den Wert der Frage aus
spekulativen Griinden denken, wie man will; histo-
risch steht so viel fest, dafl so oft die Formeln des Pater
Bernhard aufgetaucht sind, eine Vertiefung in dem Seins-
begriff und eine griindlichere Analyse desselben als Reaktion
eingetreten ist. So war es in der arabischen Philosophie,
aber auch in der christlichen. Die Vertreter der Formeln
Bernhards standen auf seiten der Nachkommenschaft des
Scotus Eriugena, der Nominalisten usw. Meines Krachtens
wird es einmal mdglich sein, die Bedeutung unserer Frage
auf diesen Spuren historisch zu verfolgen und darzu-
stellen. — Vielleicht leuchtet es jetzt dem P. Bernhard
ein, warum das Problem in den ,Kraftproben der neothomi-
stischen Bestrebungen“ — diese Neuthomisten brennen nach
ihm vor Begierde, ,die Schulen fiir sich zu erobern“ und
,den hl. Thomas fiir sich selbst in Beschlag zu nehmen*?
— eine eminente Stellung einnimmt.

! Beides strebt der Thomismus philosophisch mit ehr-
lichen wissenschaftlichen Waften an, was die Gegner von sich selber
schon wegen P. Frick nicht behaupten konnen. Der Umstand aber,
daf} durch einen autoritativen Richterspruch sowohl der heilige
Thomas als auch die Schulen ihnen zuerkannt worden sind, daf} sie
also den Prozefl vor der Kirche gewonnen haben, ist allerdings keine
Aufmunterung fiir die Suaresianer, wohl aber ein Zeichen fiir die so-
liden wissenschaftlichen Bestrebungen und Argumente der Thomisten.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXI.) 17



249 Kampf um den hl. Thomas

Zum Schlusse will P. Bernhard dem P. Del Prado
noch zwei recht fithlbare Beleidigungen zufiigen. Beide sind
jedoch véllig miBBlungen, Er meint némlich, dafl er auf die
einzelnen Argumente von Del Prado nicht weiter einzu-
gehen braucht, da er nur wohlbekannte Gedanken aus
grofieren Handbiichern wiederholen miifdte 1. Del Prado ist
also in den Schulbiichern seines Ordens widerlegt. Hierin
empfehlen wir dem hochwiirdigen Pater eine gewisse Vorsicht.
Ist es nicht zu befiirchten, dafl diese Widerlegungen so
abgefaldt sind, wie die Begriindung bei P. Frick, daf} die
suaresianische These eine Liehre des hl. Thomas ist? Des-
halb sollte man sich mit der Empfehlung der Schulbiicher
nicht iibereilen.

Die zweite Beleidigung, die P. Bernhard dem P. Del
Prado antun will, besteht in dem Lobe seiner gewandten
Handhabung der Werke des hl. Thomas. Kin solches Lob
fiir den Dominikaner h#tte einen Sinn am Ende seiner
Summa-Schule. Liéf3t also der hochwiirdige Pater seine An-
erkennung einem Mann am Ende seiner wissenschaftlichen
und lehramtlichen Tatigkeit zuteil werden?, so fiigt er ihm
durch die erwéhnte Gleichsetzung mit einem absolvierten
Studerten tatséichlich die grofite Beleidigung zu. Psycho-
logisch verstehen wir indessen P. Bernhard vollkommen.
Diese einzige Bewunderung und Anerkennung, die er dem

Hier miissen wir eine unertrigliche Zumutung P. Bernhards
entschieden zurlickweisen. Am Anfange seiner Rezension berichtet er
nidmlich, dafl das von ihm behandelte Problem in gewissen ,rémischen
Kreisen zu personlichen Zusammenstdssen gefithrt hat.“ In der Blumen-
sprache der Diplomaten bedeutet dies so viel, daf} die entsprechenden
Schriftstticke der Studienkongregation auf einfache rémische Intriguen
zurtickzufithren sind. Die diplomatische Veranlagung P. Bernhards ist
uns nicht bekannt. Wenn er jedoch durch seinen Bericht tatsichlich
das nahelegen wollte, was wir in demselben gefunden haben, so miif3ten
wir seine Zumutung aus Ehrfurcht vor der Konregation mit Ent-
riistung zuriickweisen, In diesem Falle miif3ten wir ihm aber auch
‘entschieden nahelegen, wenn er mit Fabeln der Frau Fama arbeitet,
so moige er seine Leser iiber jene IFabel orientieren, bei welcher man
weder seine Zustindigkeit bezweifelt, noch eine so hohe Behorde ver-
déchtigt, wie die Studienkongregation ist.

. ' Als wenn er in seiner Rezension aufler naiven Banalitiiten
seiner Schule sonst etwas gesagt hiitte! : ‘

* Fir diese Periode beansprucht ein solcher Schiiler des hl. Tho-
mas, wie P. Del Prado ist, ein anderes Lob und eine andere Aner-
kennung. P. Bernhard ist aber allem Anscheine nach nicht kompetent,
ihm dieselben zuzuerkennen. Deshalb hat er dies nicht gotan.



Kampf um den hl. Thomas 243

P, Del Prado zollt, ist nur bei jenen verstindlich, die in
einem Kreis aufgewachsen sind, in dem ,die gewandte
Handhabung der Werke des hl. Thomas“ eine grofie Selten-
heit ist, Aus diesem Grunde wird er es nicht so arg ge-
meint haben, wie wir ihm zumuten,
# *
o %

Der Leser hat vielleicht den Eindruck gewonnen, daf}
wir die ganze Zukunft des Thomismus an die Dekrete des
Heiligen Stuhles binden. Durchaus nicht. Die betreffenden
Schriftstiicke besitzen eine entscheidende Bedeutung fiir
die autoritative Bestimmung jener Vorzugstellung, die dem
hl. Thomas mit Recht gebiihrt. Die philosophische Arbeit
und der philosophische Nachweis bleibt jedoch auch in
diesem Punkte den Gelehrten der Kirche aufgespart. Von
dem gliicklichen Ausgang dieser Arbeit hingt das
Schicksal des Thomismus eigentlich ab. Denn was niitzt
die kirchliche Approbation, was niitzen die Kongregations-

entscheidungen, wenn der Boden wunbearbeitet, brach da-
liegt. Infolgedessen sollen die letzten Entschei-
dungen des Heiligen Stuhles fiir die Freunde
des hl. Thomas als grofe Anerkennung dienen, sie sollen
Jedoch nur ein neuer Ansporn sein, den Wahrheitsgehalt
des jetzt formell approbierten Thomismus ganz auszuniitzen
zur Bekéimpfung der Feinde des Glaubens und des heiligen
Thomas.

17



	Kampf um den hl. Thomas

