
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Kampf um den hl. Thomas

Autor: Horváth, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186 Kampf um den Iii, Thomas

KAMPF UM DEN HL. THOMAS
Von Dr. ALEXANDER HORVÀTH 0. P.

Es dürfte keine leichte Aufgabe sein, den Seelenzu-
stand eines Katholiken zu analysieren, der die Uberschrift
dieses Artikels liest oder eventuell gar niederzuschreiben
genötigt ist. Ein Kampf um den hl. Thomas nach Leo XIII.,
Pius X. und unter Benedikt XV., der sich seinen
Vorgängern so eng angeschlossen hat? Wo sind die feindlichen
Lager? In welches Zeitalter will man den Leser führen?
Will man Kraftproben längst verschollener Jahrhunderte
und Männer wieder vorführen oder in unseren Tagen einen
Kampf entdecken Diese und ähnliche Fragen drängen sich
dem Geiste im ersten Augenblicke auf und die verschiedenen
Antworten, die sich ebenso schnell melden als die Fragen,
insbesondere aber die Gefühle, die in uns ausgelöst werden,
machen den Seelenzustand zu einem sehr komplizierten.

Das feindliche Lager ist nicht unter den
ausgesprochenen Gegnern der kirchlichen Wissenschaft zu suchen.
Es wäre ein wahrhaft erhebendes Gefühl, wenn man wirklich
•offenen Gegnern des hl. Thomas und der Kirche
gegenüberstände, die uns zum Beweis der Brauchbarkeit und
Lebensfähigkeit des Thomismus herausfordern. Solche gibt
es aber — wir müssen sagen — leider nicht. Den
ausgesprochenen antikirchlichen Kreisen erscheint Thomas und
sein großartiges Lebenswerk als eine minderwertige
Antiquität, von der man höchstens in den verborgensten und
dunkelsten Ecken der Kulturgeschichte reden darf. Selbst
diejenigen, die sich dem hl. Thomas mit mehr Verständnis
nähern und ihm unter den großen Denkern einen Platz
einräumen, vermögen sich nicht bis zur Einsicht seiner
spezifischen Bedeutung zu erheben, noch weniger aber durch
ihre Beurteilung eine Schule zu bilden, mit der man sich
auseinandersetzen und eine Annäherung der beiden Lager
anbahnen könnte. Auf dieser Seite existiert also leider kein
Kampf um den hl. Thomas und es geschieht auch, was
nicht weniger zu bedauern ist, noch immer viel zu wenig,
um die Lebensfähigkeit und die expansive Kraft unserer
Philosophie angesichts der soliden modernen Errungenschaften

auf einer breiteren Grundlage positiv darzutun.
Das Zeitalter des Kampfes interessiert uns nicht

weniger als die Bestimmung der Streitkräfte. Durandus,



Kampf um den hl. Thomas 187

'Scotus, Occam mit der beträchtlichen Zahl der
Nominalisten und Averroisten, die den Frater Thomas offen
bekämpften, gehören sachlich und methodisch einer Zeit an,
die uns allzu fern liegt. Ein mehr oder minder wohlwollendes
oder verurteilendes Wort der Geschichte muß jedenfalls
ausreichen, um diese Bewegung gegen Thomas ein für
allemal abzutun ; eine weitere Beschäftigung mit ihr wäre
im Vergleich zu den großen Gegenwartsaufgaben des Thomis-
mus ein müßiger Zeitvertreib. Selbst die feineren Feinde
des hl. Thomas, wie Suarez und seine Schule, dürften, seitdem

die Klärungsperiode angebrochen ist, kaum eine größere
Aufmerksamkeit verdienen, als die oben erwähnten offenen
Gegner. Daß man aber trotzdem noch immer von dem
Kampfe dieser Feinde des hl. Thomas reden muß und
denselben nicht als ein längst vergangenes geschichtliches
Ereignis, sondern als eine Tatsache der Gegenwart zu
behandeln genötigt ist, das ist das Niederdrückende und
Entmutigende für den Katholiken.

Der Titel führt uns also in unsere eigene Zeit und
in unsere eigenen katholischen Gelehrtenkreise. Beruht er
auf' Wahrheit, so müssen wir endlich einsehen, daß die
Lobsprüche auf den hl. Thomas, mit denen gewisse Kreise
sonst gar nicht karg umzugehen pflegen, durchaus nicht
ernst zu nehmen und eigentlich an eine andere Adresse
abzugeben sind.

Die Wahrheit des Titels wollen wir nun dartun. Daß
dies Unternehmen etwas sehr Unangenehmes hat, weiß jeder,
der die einzelnen Kampfphasen und Kampfmittel aufmerksam
verfolgt. Die Aussicht auf die völlige Erfolglosigkeit bei
den Gegnern gehört dabei noch zu den geringsten
Unannehmlichkeiten. Das Übrige aber muß man mit in Kauf
nehmen, wenn man nicht schweigen und hierdurch den
Anschein erwecken will, daß alles im richtigen Geleise weiterlaufe

und daß die Zukunft des Thomismus ganz sichergestellt
-sei, während man plötzlich das Gegenteil festzustellen sich
genötigt sehen wird.

Der Umstand, daß in dem gegenwärtigen Kampfe um
den hl. Thomas katholische Gelehrte einander gegenüberstehen,

verleiht ihm eine eigentümliche Färbung. Es handelt
sich nicht darum, den Wert des Thomismus philosophisch
zu begründen und die Notwendigkeit eines engen Anschlusses
an Thomas oder dessen Gegenpart mit philosophischen Be-



188 Kampf um den hl. Thomas

weisen darzutun. Hierüber und zwar mit philosophischen
Mitteln zu streiten, wäre allerdings eine schöne und dankbare

Aufgabe, die für die Zukunft des Thomismus den
besten Erfolg in Aussicht stellen würde. Der Kampf dreht
sich indessen nicht um diesen Punkt, sondern um jenß dem
hl. Thomas autoritativ zugesicherte Vorzugsstellung, die
von den drei letzten Päpsten in geradezu phänomenaler
Weise anerkannt und zu einer immer mehr privilegierten
geworden ist. Es wird nun zwar diese Ausnahmsstellung
des hl. Thomas zum Schein allseitig anerkannt, aber auf
der anderen Seite so herabgedrückt, daß die Anhänger der
verschiedenen philosophischen Schulen sich noch immer
berechtigt fühlen, von Thomas ganz oder teilweise abzuweichen
und dies auf Grund der letzten Schriftstücke,
die vom Hl. Stuhle erlassen wurden. Aus diesem Grunde
beschränken sich die Kampfmittel auf die Exegese der
entsprechenden Schriftstücke, der Kampf um den hl. Thomas
aber darauf, daß man die ihm autoritativ zugesicherte
Vorzugsstellung streitig machen oder wenigstens verdunkeln
will, indem man von einem engen praktischen Anschluß an
Thomas nichts wissen will. Die Streitkräfte des hl. Thomas
befinden sich demnach auf jener Seite, auf der seine
Vorzugsstellung vollkommen anerkannt und im engen Anschluß
an die kirchlichen Dekrete bestimmt wird. Das Lager seiner
Feinde aber ist dort zu suchen, wo in irgendeiner Form
das Gegenteil angestrebt wird. Wenn wir ferner noch die
Bemerkung uns gestatten dürfen, daß in diesem Kampfe
die vitalen Interessen der antithomistischen Schulen in
Betracht kommen und es sich um die Ehrenrettung ihrer
bedeutendsten Führer handelt, so haben wir alles gesagt,
was zur Charakterisierung des Kampfes und zur Beurteilung
der Sachlage erforderlich ist. Wir bezwecken unsererseits keine
neue Belobung und Empfehlung des hl. Thomas, sondern
wir wollen nur die volle Anerkennung jener Stellung fordern,
die ihm die Kirche mit Rücksicht auf das allgemeine
wissenschaftliche Wohl und auf die zuverlässige Führung
ihrer Untergebenen zugesichert hat. Denn diese allgemeinen
Rücksichten scheinen uns größere Tragweite zu besitzen,
als die partikulären Interessen der philosophischen Parteien
oder ihrer Führer.



Kampf um den hl. Thomas 189

I
Der Kampf wurde nach einem energischen Motu proprio

Pius X.1 und nach einer darauffolgenden Entscheidung der
Studienkongregation2 von den „Stimmen der Zeit"3
eröffnet. Die zwei Aktenstücke ließen bei jenen, denen
Parteiinteressen fernlagen und die nur die solide Begründung
und Entwicklung der christlichen Philosophie anstrebten,
über folgende Punkte keinen Zweifel aufkommen :

1. Die zuständige kirchliche Autorität wünscht und
befiehlt die Alleinherrschaft des hl. Thomas in der
christlichen Philosophie und in den christlichen Schulen*.

2. Aus diesem Grunde will sie einen falschen oder
nur halben Thomismus nicht weiter dulden und fordert von
allen Professoren, die an den kirchlichen Lehranstalten
wirken, die Rückkehr zur reinen, ursprünglichen Thomas-
Philosophie5.

3. Um dies zu erleichtern, schreibt sie die Summa des

Aquinaten als Textbuch der Vorlesungen — einstweilen nur
für eine relativ geringe Zahl der katholischen Hochschulen
— vor, wahrscheinlich um den Erfolg aus kleinen Anfängen
beurteilen und hieraus weitergehende Maßregeln treffen zu
können6.

4. Zu dem gleichen Zweck läßt sie. auch ihr Urteil
darüber hören, welche Sätze des hl. Thomas als Bestandteile
seiner reinen und ursprünglichen Lehre angesehen werden
müssen, von denen abzugehen ebensoviel hieße, als den
hl. Thomas selbst aufzugeben7.

5. Die Grundbestandteile des Thomismus will die
genannte Autorität zwar mit der allgemeinen Verpflichtung
vorschreiben, daß die lehramtliche Tätigkeit ihrer
Untergebenen von dem Geiste der approbierten Thesen beherrscht
werde, von ihm durchdrungen sei; unverrückbare Normen
im Sinne der Dogmen (denn nur diese können als solche

1 Acta Apostolicae Sedis VI, p. 386—841. (Diyus Thomas I,
p. 261-266).

2 A. Ap. S. VI, p. 383. (D. Thomas I, p. 388 ff.)
3 1915, 88. Bd., p. 11 ff.
4 Divus Thomas II, p. 173 ff.
5 Ebd. p. 181 ff.
6 Ebd. p. 178 ff.
7 Ebd. p. 181 ff.



190 Kampf um den hl. Thomas

bezeichnet werden) trachtet sie jedoch ebensowenig
aufzustellen, als die Natur der Philosophie zu ändern1.

6. Aus diesem Grunde will sie den unbestreitbar sicheren
"Weg zeigen, auf welchem jeder katholische Gelehrte gefahrlos

wandeln kann und den er auch betreten soll. Daß hiebei
die Möglichkeit, an den approbierten Sätzen auch aus eigener
Einsicht festzuhalten, keinem Menschen genommen wurde2,
ja daß dieselbe gerade durch die zwingende Vorschrift, auf
die Quellen selbst zurückzugehen, gegeben wurde, stand
vom ersten Augenblick an ebenso fest, als jener Umstand,
daß es jedem zugestanden wurde, die minder sicheren Wege
und Ansichten bei der Ausübung des Lehramtes negativ
zu berücksichtigen und dieselben ablehnend, d. h. mit der
Qualifikation eines unzuverlässigen Weges, vorzutragen3.

Es war die ganze Sachlage klar gewesen. Kein
vernünftiger Zweifel konnte darüber aufkommen, wie sich ein
katholischer Gelehrter verhalten müsse, der die Anordnungen,
der kirchlichen Autorität mit Verehrung hinzunehmen pflegt
und sich die Prinzipien des hl. Thomas halbwegs aneignet.

Nur in einem Punkte konnte man noch zweifeln, oder
besser gesagt, an der neuen Sachlage noch etwas Unklares
finden. Die Methode, die Summa des hl. Thomas nicht als
Quellenwerk oder als Textbuch methodisch zu studieren4,
scheint in den weitesten Kreisen geherrscht zu haben. Man
dürfte in der Summa etwa nur einen textus consultationis
erblickt haben, den man mit Hilfe eines Index gelegentlich
aufschlug und nach Durchsicht der betreffenden Stelle wieder
ruhig an den alten Platz zurückstellen zu dürfen glaubte6.
Es scheint, daß man diese hergebrachte Praxis weiter
beibehalten, ihr sogar durch den unanimis modus agendi theo-
logorum eine gewisse Berechtigung und einen Vorrang

1 Ebd. p. 182. Die Philosophie ist ja eine Wissenschaft, die-
sowohl in bezug auf die Prinzipien als auch mit Rücksicht auf die
weiteren Folgerungen die eigene innere Einsicht erfordert und aus-
diesem Grunde nicht einfachhin zu einer Dogmatik, zu einer
Begründung autoritativ festgestellter Normen werden darf.

2 Ebd. p. 186.
3 Ebd. p. 194—195.
4 Ungefähr so wie es Divus Thomas a. a. 0., p. 190—191,

beschrieben ist.
5 Daher die zahlreichen Beispiele einer sonderbaren Thomas-

Exegese und die unbedingte Pflicht, die man Thomas auflegen zu
dürfen glaubte, für jede Meinung ein bekräftigendes Wort sagen zu
müssen.



Kampf um den hl. Thomas 19!

zusichern wollte. Auf die genannte Praxis und auf die-

Erinnerungen, die man jedenfalls schon aus dem Hörsaal
mitgebracht hatte, gestützt, glaubte man eine Anfrage stellen
zu dürfen, ob die Summa künftighin wirklich als textus
praelectionis oder bloß als textus consultationis verwendet
werden solle.

Aus der gleichen Überlegung mag auch die weitere
Frage hervorgegangen sein, ob sich die eine oder die andere
Art der Verwendung auf den ganzen materiellen Inhalt der
Summa zu erstrecken habe oder nur auf deren formellen,
scholastischen Teil, d. h. sofern sie den Glaubensinhalt in
philosophischer Entwicklung und Begründung darstellt.

Jene theologischen Lehranstalten, die die Summa seit.
Jahrhunderten als obligatorisches Textbuch behandelt haben,
waren im vornherein überzeugt, daß der Papst weder den
thomistischen Dilettantismus in die Schulen einführen noch
in einem Buch aus dem 13. Jahrhunderte ein den Ansprüchen
der zeitgenössischen Theologie völlig entsprechendes Werk
erblicken lassen wollte. Sie können sich auf die Kommentare
ihrer Professoren berufen. Ein enger Anschluß an den Text
der Summa, ein mehr oder weniger synthetischer Einblick
in die Stellungnahme der früheren Werke des Aquinaten
und die Berücksichtigung der zeitgenössischen Einwände
in dem Maße und mit jenen Mitteln, die ihre Zeit ihnen
an die Hand gab, ist das charakteristische Merkmal jener
Werke. Ein sicheres Zeichen, daß auch die Vorträge je
nach der Tüchtigkeit der Professoren im gleichen Geist
abgehalten wurden.

Die erwähnte Anfrage kann indessen nicht als ein
feindliches, sondern als ein durchaus harmloses Unternehmen
bezeichnet werden. Der Rechtszustand, den Pius X. schuf,.,
war für den Studienbetrieb in weiten Kreisen etwas so Neues,
die Situation so ungewohnt, daß man die Anfrage noch
begreifen und die Antwort der Studienkongregation als
selbstverständlich bezeichnen kann1.

1 Die Anfrage lautet: Utrum Summa Theologica S. Thomae
habenda sit in Scholis de quibus supra, ut textus consultationis, vel
uti textus praelectionum, saltern quoad partem scholasticam

Antwort: Summa Theologica S. Thomae habenda est uti textus.
praelectionum quoad partem scholasticam quaestionum ; ita scilicet ut,.

cum aliquo textu, qui ordinem logicum indicet, et partem posi-
tivam contineat, habeatur prae manibus et explicetur Summa
Theologica quoad partem scholasticam. A. Ap. S. VII, p. 156 sq.



192 Kampf um den hl. Thomas

Weniger verständlich erscheint uns jedoch das Referat
des „Katholik" 1) nach dem die Beantwortung der vorgelegten
Frage gleichsam als ein neues, die Finsternis verscheuchendes

Licht anzusehen ist. Die Art aber, nach welcher
•die Summa in den Studienbetrieb daselbst eingestellt wird,
kommt uns direkt als eine Abschwächung der letzten
Dekrete vor.

Spricht man nämlich noch immer von einer bloßen
Empfehlung der Summa (mag sie auch als „eindringliche"
bezeichnet werden), so verrät man entweder eine große
Unklarheit bezüglich der Sachlage, oder aber man vermeidet
aus bestimmten Gründen den Ausdruck, der allein den
wahren Sachverhalt bezeichnen kann.

Die Summa wurde als Textbuch für einen Teil der
katholischen Hochschulen nicht einfach empfohlen, sondern
unter schwerwiegender Sanktion vorgeschrieben. Die
übrigen Lehranstalten mögen einstweilen von einer
Empfehlung sprechen und die entsprechende Vorschrift als
solche behandeln: sie waren es jedoch nicht, die gewünscht
hatten, von der Verwendung der Summa bei den
Vorlesungen unterrichtet zu werden. Aus diesem Grunde ist es
eine Verdunklung der klaren Sachlage, wenn man von einer
Empfehlung der Summa spricht und sich nicht an das
spezifische Merkmal des Motu proprio anschließt, besonders
dann, wenn man, wie es „Der Katholik" unternimmt, die
Angelegenheit so darstellt, daß die Entscheidung der
Kongregation zur Klärung der Sachlage, d. h. des verpflichtenden

Charakters und der Ausdehnung der Verpflichtung, in
vortrefflicher Weise beitrug. Findet man also in den
entsprechenden Schriftstücken eine bloße Empfehlung der
Summa, so ist es leicht erklärlich, daß man deren Stellung
im theologischen Unterricht nicht wahrheitsgetreu bestimmen
kann.

Hierzu kommt die weitere und in der gegenwärtigen
Frage ganz entschieden ausschlaggebende Überlegung, daß
eine solche Empfehlung der Summa und der thomisti-
schen Studien, wie sie „Der Katholik" beschreibt, dem
Geiste der bekannten Verfügungen keineswegs entspricht.
Wenn man die Bedeutung der letzten Thomas-Dekrete und
-Entscheidungen nur darin erblickt, daß sie das tiefere

1 Katholik, Mainz 1917, 4. Folge, Bd. XIX, p. 140 ff.



Kampf um den hl. Thomas 193

spekulative Eindringen in den Glaubensschatz empfehlen
wollen, so will man entweder ihren spezifischen Charakter
ignorieren oder ihre Bedeutung durchaus abschwächen. Das
Referat des „Katholik" wäre damals sehr zeitgemäß
gewesen, als Rom nach einer traurigen Niedergangsperiode
den hl. Thomas wieder zu Ehren kommen ließ und seine
Werke zum Studium, seine Methode aber als Muster empfahl.

Damals hat es sich darum gehandelt, die Scholastik
in der Form zu beleben, von der wir im „Katholik" lesen,
und die betreffenden Schriftstücke Roms hatten hauptsächlich
diesen Charakter. Jetzt ist aber die Sachlage eine ganz
andere. Es handelt sich momentan nicht mehr um die
Neubelebung der scholastischen Studien, sondern um die
Reinerhaltung desThomismus selbst. Die katholische Gelehrtenwelt

braucht jetzt von der Notwendigkeit einer spekulativen
Durchdringung des Glaubensschatzes nicht erst überzeugt
zu werden, sondern sie soll auf den einzig berechtigten
Weg aufmerksam gemacht und zu dessen Betretung genötigt
werden. Von diesem Geist sind die letzten Verfügungen
des Hl. Stuhles belebt: sie wollen nicht mehr allgemeine,
sondern ganz spezifische Empfehlungen geben und
Verpflichtungen vorschreiben. Ignoriert man diese Tatsache, so
kann es nicht wundernehmen, daß der Sinn und die
Bedeutung der entsprechenden Verfügungen nicht richtig
aufgefaßt wurde.

Aus diesen Gründen sind wir mit der Ansicht des

„Katholik" nicht einverstanden, daß durch die Antwort
der Studienkongregation „extreme Anschauungen und
Forderungen" „heilsam" korrigiert worden sind. Die allerdings
strenge „Anschauung und Forderung" des päpstlichen
Dekretes vom 29. Juni 1914 (vielleicht nennt „Der Katholik"
diese eine „extreme") wurde hier nicht „heilsam" korrigiert
oder abgeschwächt, sie wurde im Gegenteil in ihrem ganz en
Umfange beibehalten, also sowohl in bezug auf ihren
befehlenden Charakter wie auch mit Rücksicht auf ihre
Vorschriften, die die Reinerhaltung des einzig berechtigten
thomistischen Weges bezwecken und nicht in letzter Linie
in bezug auf die Stellung der Summa im Organismus des
theologischen Unterrichtes.

Wie erheblich „Der Katholik" die übrigen Punkte
abschwächt und den Charakter der jetzigen Thomas-Frage
Verdunkelt, werden wir in einem anderen Zusammenhang

Divns Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 14



194 Kampf um den hl. Thomas

erörtern. Hier mögen einige Worte über die Einfügung der
Summa in den Unterricht folgen.

Daß (Jas Motu proprio „Doc tori s Angel ici" in der
Ausübung des Lehramtes der Summa nicht einen sekundären

Platz zusichern wollte, wird man kaum leugnen
können. Die Worte Pius X. sind zu klar, als daß noch irgendein

Beweis nötig wäre. Man wird es vielleicht nicht
abgeschmackt finden, wenn wir das Eingreifen des großen
Papstes als eine Kopernikus-Tat bezeichnen. Trotz der
eindringlichen Mahnungen Leos XIII. hielt man an einer
veralteten, aber in der Praxis tief begründeten Anschauung
fest, daß die Sonne der theologisch-philosophischen Wissenschaft

— Thomas von Aquin — sich um die kleineren
Gestirne — die Theologenwelt — zu bewegen habe und
sich ihren Anschauungen fügen müsse. Pius X. wollte diesen
unhaltbaren Zuständen ein Ende bereiten, indem er
vorschrieb, daß von nun an Thomas die tonangebende Rolle
spiele und sich alle übrigen nach ihm richten müßten.
Aus diesem Grunde mußte man vom ersten Augenblick an
überzeugt sein, daß die Summa nicht zu einem Hilfsbuch
degradiert werden darf und daß die Vorlesungen, wenn sie
auch materiell über die Summa hinausgehen dürfen, sich
an dieselbe doch eng anschließen müssen. Hat die letzte
Antwort der Studienkongregation hieran etwas geändert?
Keineswegs.

Den ersten Streitpunkt könnten wir folgendermaßen
formulieren : Die Studienkongregation gestattet in ihrer
letzten Instruktion neben der Summa einen anderen „textus,
qui ordinem logicum indicet et partem positivam contineat".
Zwei Fragen entstehen nun bezüglich dieses „textus".
1. Wie darf er nicht beschaffen sein und 2. welchen
Charakter muß er unbedingt haben? Die Antwort kann
nur dann richtig ausfallen, wenn man a) den spezifischen
Charakter der letzten Thomas-Dekrete beständig vor Augen
hält und b) die Entscheidungen und Instruktionen der
Kongregation aus ihrem natürlichen Zusammenhang (mit
dem Motu proprio und untereinander) nicht unbedingt
herausreißen will1. Unter diesen Voraussetzungen darf der
„textus" jedenfalls nicht eine derart führende Stellung ein-

1 Hierzu liegt nämlich gar kein Grund vor, während die Natur
der Schriftstücke eine Beachtung des erwähnten Zusammenhanges
unbedingt erfordert.



Kampf um den hl. Thomas 195

nehmen, daß die Summa neben ihm nur eine sekundäre
Rolle spiele, noch weniger aber darf er in seinem Inhalte
und Geiste von der approbierten Lehre des hl. Thomas
abweichen. Hieraus folgt ferner naturgemäß, daß dieser
„textus" sich der Summa auch methodisch eng anzuschließen

Jhat, so daß der „ordo logicus", den er veranschaulichen
soll, nicht auf eine beliebige Materie, sondern auf die der
Summa bezogen werden muß. Denn die Summa vermag
die ihr von den letzten Dekreten im Interesse der
Reinerhaltung des Thomismus zugesicherte souveräne Stellung
nur dann zu behaupten, wenn der zweite textus nicht
•einen von ihrem Organismus losgerissenen Konkurrenten
darstellt. Man wird vielleicht der Instruktion Roms bezüglich

der Summa juridisch auch durch einen anders
ausgestatteten textus entsprechen können, der sich methodisch

an die Summa nicht so eng anschließt, wie wir es

vorschlagen. Sachlich jedoch und praktisch ist es

ganz unmöglich, einen von der Summa losgetrennten textus
herzustellen, bei dessen Verwendung für die Souveränität
der Summa garantiert werden kann oder dessen Benützung
dem Professor nicht eine unerträgliche Last und eine
odiöse Doppelarbeit auflegen würde. "Wir beschreiben demnach

den zugestandenen zweiten textus in jenem natürlichen

und organischen Zusammenhang mit der Summa,
der sowohl die gewünschte Garantie leistet als auch dem
Professor überflüssige Arbeiten erspart. In diesem
Zusammenhang stellt sich der zweite textus als ein im Dienste
der Erklärung und Ergänzung der Summa stehendes
Hilfsmittel ein und wir sind überzeugt, daß ihm auch die
Studienkongregation keine andere Rolle geben wollte.

Vergegenwärtigen wir uns nun einen Augenblick die
Sachlage, die Pius X. schuf. Die Summa in ihrem ganzen
Umfange — also als Dogmatik und Moral — muß als Textbuch

der Vorlesungen verwendet werden. Für die „eruditio
iucipientium" geschrieben, übersteigt sie dennoch deren
Passungskraft in mancher Beziehung, so daß sie nicht nach
^rt eines gewöhnlichen Schulbuches behandelt werden darf.
Uenn während bei letzterem die Arbeit des Lehrers je nach
der Beschaffenheit des Schulbuches auf eine bloße leicht-
faßliche Erklärung eingeschränkt werden kann, erheischt
die Summa eine wahre Neubearbeitung, bis sie der Fassungskraft

der Studenten gänzlich angepaßt wird.
14*



196 Kampf um den hl. Thomas

Worin besteht nun diese Tätigkeit des Professors?
Vor allem muß er die einleitenden Stücke zu jeder größeren
Partie und zu den einzelnen Quästionen analytisch
bearbeiten und den Hörern eine Art Einleitung in die Summa
und in ihr Stadium bieten. Als Muster dürfte ihm das
Verfahren der älteren Kommentatoren dienen, wie es sich
besonders bei Joannes a S. Thoma1 in klassischer Form
zeigt und neuestens auch in Dörholt2 einen nennenswerten
Vertreter fand. Die pädagogische Taktik und das
Feingefühl der Professoren werden darin gewiß bedeutende-
Leistungen aufweisen können.

Das zweite Moment wird sich auf die logische Gliederung

der einzelnen Artikel beziehen. Dies natürlich nicht
in dem Sinne, als ob die Summa logische Mängel
aufweisen würde, die erst durch die Professorenwelt
hinwegzuschaffen oder auszufüllen wären. Jeder Artikel des
heiligen Thomas ist bekanntlich ein logisches Bollwerk, fest
in seinen Fundamenten, großartig in seinem Aufbau und
uneinnehmbar in seiner Stärke. Hinzuzufügen oder zu
ersetzen ist hier nichts, wohl aber zu zerlegen und zu
analysieren, wenn man sich einen Einblick in diesen künstlerischen

Aufbau verschaffen oder ihn anderen eröffnen will.
Hierauf muß sich also die weitere Tätigkeit des Professors
beziehen und hierin wird er seinen Scharfsinn, seine
pädagogische Tüchtigkeit, sowie seine Vertrautheit mit der
Gedankenwelt des Aquinaten am ehesten zeigen können. Es-

liegt uns fern, in einem derartigen Versuch3 des Fr.
Hieronymus de Medicis a Camerino Ord. Praed. ein vollendetes
Muster zu erblicken, gewisse Direktiven kann jedoch der
Professor bei ihm finden und aus seiner Handlungsweise
ersehen, was die Studienkongregation in ihrer
Instruktion unter dem textus versteht, „qui
ordinem logicum indiceta *.

Nach der geschilderten Analyse der Artikel kann
erst die eigentliche Erklärung der Summa vorgenommen.

1 Cursus theol. Isagoge ad D. Thomae Theologiam.
2 Der Predigerorden und seine Theologie. Diyus Thomas III,,

p. 462 ff.
3 „Formalis explicatio Summae Theologicae S. Thomae Aqui-

natis, Doctoris Angelici" aus dem 17. Jahrhundert. Neu herausgegeben
Vici 1858 seq. Divus Thomas III, p. 275.

* Es enthält hierüber insbesondere das Vorwort des genannten
Dominikaners manche brauchbare Gedanken.



Kampf um den hl. Thomas 197

"werden, die keineswegs auf eine trockene materielle Exegese
der Texte beschränkt werden darf, sondern eine
Durchdringung der Gedankenwelt des hl. Thomas und mit ihrer
Hilfe der zu erklärenden Glaubenswahrheiten bezwecken
soll. Hier wäre das im Divus Thomas schon geschilderte
Verfahren1 anzuwenden und endlich einmal im Interesse
der gründlichen Thomas-Studien als das vollberechtigte
anzuerkennen.

Bei einer weiteren, mehr oder minder eingehenden
Erörterung der oft nur zur Zeit des hl. Thomas aktuellen
Einwände bietet sich dem Professor die Gelegenheit, neuere
Objektionen zu berücksichtigen, positive, dogmengeschichtliche

Bemerkungen gelegentlich einzuflechten oder dieselben
systematisch zu behandeln2. Eine allseits befriedigende
Vollständigkeit wird man dabei vom Professor jedoch nicht
erwarten, aus dem einfachen Grunde, weil eine solche selbst
dann nicht möglich ist, wenn auf das Summa-Studium viel
weniger Gewicht gelegt wird, als dies jetzt der Fall ist, oder
wenn nicht die Summa, sondern ein beliebiges Lehrbuch
in die Hand der Studenten kommt. Die spekulative Bildung
soll die positive nicht unterdrücken, noch weniger
ausschließen, den Vorrang jedoch darf sie besonders dann
behaupten, wenn für die letztere im Rahmen anderer Fächer,
vor allem in dem der Dogmengeschichte, so vortrefflich
gesorgt werden kann, wie dies in unseren Tagen möglich

ist.
Wir haben versucht, die Grundlinien des neuen

Thomas-Unterrichtes in einigen Zügen zu zeichnen.
Vielleicht entgehen wir dem Vorwurf der Prahlerei, wenn wir
feststellen, daß das Thomas - Studium im Prediger-Orden
immer in diesem Geiste betrieben wurde und daß die
Studienkongregation, die den neuen Standpunkt Pius X.
nicht aufheben oder erschüttern wollte, diese Vortragsweise

skizzieren und gutheißen wollte. Sie stimmt wenigstens

mit ihrer letzten Instruktion völlig überein, sie wird
von Pius X., dessen Verfügungen Benedikt XV. ausdrücklich

gutgeheißen und autoritativ bestätigt hat3, energisch
1 II, p. 190 ff.
2 Daß die direkten und ofienen Gegner wie auch die feineren

Feinde des hl. Thomas hier zu berücksichtigen sind, haben wir im
Bivus Thomas II, p. 194—195, schon betont.

3 Acta Ap. Sedis. VII, p. 495.



198 Kampf um den hl. Thomas

gefordert und sie trägt keinen einzigen Zug an sich, der-
die Interessen der Allgemeinheit nicht förderte, ihnen
schädlich oder nachträglich wäre. Man wird sich infolgedessen

der Feststellung des „Katholik", daß diese
Vortragsweise für die Allgemeinheit nicht maßgebend sein
könne, nur in dem Falle anschließen, wenn man 1. die
frühere prekäre Stellung der Summa für das Ideal oder
wenigstens für das Bessere ansieht oder 2. wenn man den
reinen, von der kirchlichen Autorität nunmehr festgestellten
Thomismus für ein durchaus minderwertiges System hält,
das vorzutragen oder zu verwerfen jedem anheimgestellt
ist und aus dessen derartiger Behandlung für die
Allgemeinheit weder nützliche noch schädliche Folgen zu
erwarten sind. „Der Katholik", gestützt auf seine Gewährsmänner,

scheint beides anzunehmen und nach Ablehnung
des formell approbierten, rein thomistischen Standpunktessich

den Interessen jener Partei anzuschließen, die nicht den
hl. Thomas, sondern seine Gegner zu Ehren bringen möchte.

In bezug auf den ersten Punkt ist es nicht nötig,
einen ausführlichen Beweis zu erbringen. Die von Pius X.
vorgeschriebene Stellung der Summa kann unseres
Erachtens nur dann bewahrt und sichergestellt werden, wenn
die soeben beschriebene Methode beobachtet wird. Sie hat-
die Erfahrung vieler Jahrhunderte für sich, sie bewährte
sich als ein vortreffliches Mittel, um die Lehre des heiligen
Thomas in ihrer vollen Reinheit zu erhalten, wie dies auch
„Der Katholik" zu unserer großen Freude zuzugeben
scheint, und sie stimmt auch mit der letzten Instruktion
der Studienkongregation völlig überein. Stellt man also
dieser für die „Interessen der Allgemeinheit nicht
maßgebenden" Methode eine andere gegenüber, so kann das nur
so viel bedeuten, daß man den Rückfall in den alten Standpunkt

für wünschenswert erachtet und die Summa nur als
ein Hilfsbuch zu benützen vorschlägt. Die „logische
Gliederung" des Stoffes und die „positive Seite" bedeuten
folglich in diesem Zusammenhang für den „Katholik" die
Verwendung eines bisher landläufigen Lehrbuches, dem.
sich die Summa der Einteilung, dem Inhalte, insbesondere
aber dem Geiste der vorzutragenden Lehre nach
anzuschmiegen hat.

Daß hier keine leeren Behauptungen aufgestellt
worden sind, beweist außer dem dargelegten Zusammen-



Kampf um den hl. Thomas 199

hang und neben der schroffen Gegenüberstellung der
soeben skizzierten Praxis mit dem Vorschlag des „Katholik"
der Umstand, daß der Verfasser des dortigen Referates
seinen Vorschlag im Interesse jener Partei gemacht hat,
die nicht den Weg des reinen und von der Kirche
approbierten Thomismus, sondern einen anderen, bequemeren
Weg wandeln und sogar mit den direkten und offenen
Gegnern des hl. Thomas einen Kompromiß schließen will.

Wir protestieren also gegen den Vorschlag des

„Katholik" nicht deshalb, weil er von dem zweiten textus
nicht jenen engen methodischen Anschluß an den Buchstaben
der Summa erfordert, den wir vorgeschlagen haben. Man
mag den Vorschlag als eine Privatmeinung des Verfassers
oder eine bedeutungslose Praxis seines Ordens bezeichnen.
„Der Katholik" weicht ganz offenkundig nicht hierin
von der Kongregation ab, sondern darin, daß er ein von
ganz fremdem — skotistischem oder suaresianischem —
Geist getränktes Lehrbuch für den zweiten textus prae-
lectionis als möglich, geeignet und erlaubt erachtet. Hierüber
versichert er uns in der Analyse der zweiten Antwort.

Der Referent des „Katholik" muß entweder von der
Summa oder von deren vorgeschriebenen Verwendung beim
Unterricht „quoad partem scholasticam" überhaupt sehr
sonderbare Begriffe haben. Vor lauter Freude, daß dieses
ominöse und altmodische Buch aus dem 13. Jahrhunderte
nicht mehr jene Alleinherrschaft besitzen wird, die ihm
das Motu proprio zugesichert hat, vergißt er darauf gänzlich,

daß er durch seine Exegese dem Lehrer eine
unerträgliche Last und Doppelarbeit auflegt. Eine Erklärung
der Summa „quoad partem scholasticam" (die klar
vorgeschrieben, vom „Katholik" jedoch ganz in den Hintergrund
gestellt wird) setzt nämlich alle jene Momente voraus, die
wir soeben beschrieben haben. Ohne ihre Berücksichtigung
dürfen wir von dem Summa-Unterricht nichts Ersprießliches

erwarten, weder für die Kenntnis der thomistischön
Gedankenwelt noch für das tiefere Erfassen des Glaubensschatzes.

Man würde eine traurige Halbarbeit verrichten,
wenn man in der Summa-Erklärung „quoad partem
scholasticam" einen anderen Weg einschlagen würde. Der
Professor also, der die Vorschläge des „Katholik" befolgen
würde, müßte jene ganze Arbeit leisten, die wir von
unserem zweiten textus erfordern. Daneben wäre er aber ge-



200 Kampf um den hl. Thomas

nötigt, auch den berühmten zweiten textus des „Katholik"
zu erklären, der ja nach dem Vorschlag des Referenten
mit der Summa weder in einer geistig sachlichen noch in
einer methodischen Verwandtschaft steht. "Was für eine
heillose Verwirrung dies bei dem Studenten anrichten würde,
dem hierdurch die Möglichkeit eines synthetischen
Überblickes noch mehr aber eines Einblickes in den Stoff
genommen würde, kann jeder Pädagog, ohne Proben angestellt

zu haben, unfehlbar voraussagen. Professor und
Student müßten bei einer solchen Arbeit bald überdrüssig
werden. Grund genug für die Feinde des hl. Thomas, um
diese unliebe Methode zu empfehlen. Hierdurch könnte man
nämlich den Beweis am leichtesten erbringen, daß die Summa
kein zeitgemäßes und kein passendes Textbuch ist.

Aus diesem Grunde allein halten wir es für unmöglich,
daß man die Instruktion Roms selbst juridisch so

auslegen könnte, daß der „ordo logicus" nicht auf die Summa,
sondern auf eine beliebige andere Materie bezogen werden
kann. Rom konnte für das Recht der Studenten auf einen
Überblick und Einblick nicht so schlecht sorgen, wie es
ihm „Der Katholik" zumutet, oder dem Professor jene
odiöse Doppelarbeit auflegen, die ihm der Referent des
„Katholik" — jedenfalls nicht wegen seiner Vertrautheit
mit einer explicatio quoad partem scholasticam — auflegt.

Wir verstehen indessen den „Katholik" vollkommen.
Er begrüßt seinen zweiten textus deshalb so begeistert
und will ihn in einer unannehmbaren Weise deswegen über
die Summa stellen, weil er meint, daß seine Parteigenossen
ihre Studenten von den „Vorzügen" des zweiten textus
und von der „Rückständigkeit" der Summa auf diese
Weise am leichtesten überzeugen können. — Wir
verstehen ferner, warum „Der Katholik" den zweiten textus
von der Summa unbedingt trennen will: damit die
Souveränität der Summa aufhöre und der vom Referenteil nicht
eingesehene und (im Gegensatz zu den päpstlichen
Schriftstücken) nicht als vollwertig angesehene Thomismus
verschwinde, P. Pesch aber seine Studenten „ruhig" weiter
anleiten könne, das Gegenteil der approbierten Thesen weiter
anzunehmen.

Vor der Schilderung der weiteren Kampfphasen
möchten wir als Abschluß der bisherigen Bemerkungen
folgendes feststellen. Die soeben besprochene Stellung der



Kampf um den hl. Thomas 201

•Summa im theologischen Unterricht ist an sich und
momentan eine Angelegenheit der italienischen Hochschulen.
Man nahm jedoch hiervon mit vollem Recht auch außerhalb

Italiens Kenntnis und behandelte die Frage sofort
sehr eingehend. Die Freunde und Schüler des hl. Thomas
durften ihrerseits schweigen, da die päpstlichen Aktenstücke

wegen ihrer Klarheit dem Inhalt und dem Geiste
nach keiner Kommentierung bedurften. Die Aktion wurde
auf jener Seite eingeleitet, auf welcher man in der neuen
Unterrichtsweise eine Gefahr für das endgültige
Verschwinden des wohlbekannten halben oder sogar ganz
falschen Thomismus sehr richtig befürchtete, dasselbe aber
„im Interesse der Allgemeinheit" nicht für wünschenswert
fand. Von diesem Geiste war seinerzeit der Artikel der
„Stimmen der Zeit" eingegeben, diesen Geist atmet das
Referat des „Katholik". Nicht die Summa ist ein Dorn im
Auge der Gegner, sondern die in ihr enthaltene Lehre, die
aus eingebildeten Rücksichten auf die „Interessen der
Allgemeinheit", tatsächlich aber aus sehr partikulären
Schulinteressen den Vorrang vor Suarez, Scotus usw. nicht
behaupten darf.

Daß wir aber gegen die gegnerische Auffassung
wiederholt protestieren, geschieht nur deshalb, weil uns die
Handlungsweise der Feinde des hl. Thomas die Vermutung
nahelegt, daß sie durch die Abschwächung der Bedeutung
und der Methode der Summa-Studien die Sache selbst
in Mißkredit bringen wollen. Gelingt es ihnen, die Summa-
Studien in den italienischen Hochschulen auf den toten
Punkt zu bringen oder denselben eine ganz sekundäre und
prekäre Stellung zuzuweisen, so haben sie gewonnenes
Spiel. Durch die schon jetzt vorauszusehende Erfolglosigkeit,

insbesondere aber durch die volle Unzulänglichkeit
einer solchen Halbarbeit und Halbmethode würde der
Beweis am leichtesten erbracht, daß die Summa-Studien,
tiefere Kenntnisse zu vermitteln oder die Hörer von der
Lebensfähigkeit des Thomismus zu überzeugen, nicht
geeignet wären. Somit wäre auch das Schicksal der Summa
lind des Thomismus für andere Länder entschieden: sie
haben sich in Italien nicht bewährt, noch weniger werden
sie in anderen Ländern standhalten — dies wäre die
nächstliegende Folgerung und es stände um die katholische Wissenschaft

viel schlimmer als vor der Klärungsperiode.
* *•

*



202 Kampf um den hl. Thomas

In bezug auf den ersten Punkt steht „Der Katholik"
mit der römischen Kongregation in keinem materiellen,,
wohl aber in einem großen formellen "Widerspruch. Die
Antwort wird von ihm wortgetreu übersetzt, aber mih
fremdem Geist durchtränkt. Rom will die reine, echte
Thomas-Lehre, deshalb fordert es auch die Souveränität der
Summa bei dem Unterricht. Deshalb muß sich nach der
Auffassung der Kirche der textus neben der Summa,
wenigstens im Geiste und im Inhalt der vorzutragenden
Lehre der Summa eng anschmiegen. Demgegenüber findet
„Der Katholik" „im Interesse der Allgemeinheit" und „der
wissenschaftlichen Freiheit" die reine und echte Thomas-
Lehre gefährlich. Deshalb will er von der Souveränität der
Summa nichts wissen, deshalb kann der zweite textus, den
die Studienkougregation gestattet, nach seinem Urteil anti-
thomistisch beschaffen sein.

II
Die den Rückfall in den alten Standpunkt

bezweckenden Vorschläge des „Katholik" und der Thomas-
Gegner können jedoch schon jetzt als siegreich angesehen
werden, nicht weil die Studienkongregation es so wünscht,
sondern deshalb, weil sie a) im Interesse einer ruhigeren
und weniger kontrollierbaren Verdrehung der thomistischen
Lehre unbedingt nötig sind und b) weil eine mächtige
Lehrkörperschaft diese Interessen zu den ihrigen gemacht
hat. Hiermit sind wir bei der Erörterung des oben
bezeichneten (2.) Punktes angekommen1 und befinden uns erst
jetzt auf dem eigentlichen Kampfplatze, den die Gegner
gewählt haben.

Zunächst müssen wir mit Vergnügen anerkennen, daß
„Der Katholik" die alte Terminologie der Gegner vielfach
aufgegeben hat. P. Pesch hat nach dem Tode Pius X. in
den „Stimmen der Zeit" versucht, Verwirrung in die
geklärte Lage und in die nunmehr offizielle Terminologie
hereinzutragen, indem er die Urteilsfähigkeit der
Studienkongregation bezweifelte und Suarez mit seinen Anhängern
noch weiter zu den echten, obwohl „feineren" Schülern
des hl. Thomas rechnete. Jeder, der die Entscheidungen
und Aussprüche der römischen Behörden mit Ehrfurcht-

1 S. oben p. 198.



Kampf um den hl. Thomas 203-

hinzunehmen pflegt, nahm es mit Schmerzen wahr, daß
das Streben von Pesch mit den Direktiven Roms nicht
übereinstimmt, indem er auch dort eine zweifache
Deutungsmöglichkeit fordert, wo Rom eine solche ausschließt,
und weil er jener Partei zum Sieg verhelfen will, die den
direkten Gegensatz der approbierten thomistischen Thesen
verteidigt. Es wurde seinerzeit auf die Unhaltbarkeit der
Terminologie von Pesch wie auch auf die Formel
hingewiesen, nach der er die Kongregationsantwort für die
Suaresianer ausbeuten wollte. Momentan ist es noch schwer,
festzustellen, welcher Formel sich die Gegner in Zukunft,
anschließen werden. So viel ist sicher, daß von ihrer Seite eine
größere Vorsicht angewendetwerden muß, als es früher der Fall
war, da die Studienkongregation neuerdings für die Sicherheit
ihres eigenen Urteils eingetreten ist und nochmals erklärt hat,
daß die von ihr approbierten 24 Thesen das eigenste Geistesgut.
des hl. Thomas (also nicht etwa einer thomistischen Fraktion)
sind. Aus diesem Grunde dürfte „Der Katholik" ganz
richtig von Thomismus, Skotismus und von den Anhängern
des Suarez reden, was nur dann statthaft ist, wenn man
die alte Wahrheit spät genug anerkennen will, daß auch das.
dritte Glied in dieser Reihenfolge sich zum ersten so verhält

wie das zweite, d. h. daß es eine dem Skotismus
ebenbürtige Verneinung und Ablehnung des Thomismus ist.
Hierin hat „Der Katholik" die Antwort der Studienkongregation

sehr richtig verstanden1.

1 Diez weite Anfrage an die Stadienkongregation lautet :

Utrum omnes vigintiquattuor theses philosophicae, a Sacra Studiorum.
Congregatione probatae, germanam S. Thomae doctrinam revera con-
tineant, et in casu affirmativo, utrum imponi debeant Scholis Catho-
licis? Antwort: Omnes illae vigintiquattuor theses philosophicae
germanam S. Thomae doctrinam exprimunt, eaeque proponantur veluti-
tutae normae directivae.

Wir wollen uns jedoch keiner Täuschung hingeben. Dem
P. Pesch ist es gelungen, für seine äquivoke Terminologie eine Schule
zu bilden, richtiger für die neue diplomatische Wendung in der
Thomas-Erklärung (auf welche schon im Divus Thomas II, p. 183.
bis 184 hingewiesen wurde) Bewunderer und Nachahmer zu finden.
Denn wenn „Der Katholik" einerseits anerkennt, daß die Lehre vom
realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein eine Thomas-
Lehre ist (dabei ihren fundamentalen Charakter zu leugnen, heißt so
viel, als die Summa nicht gelesen zu haben), und trotzdem sagt, daß.
die diesbezüglichen Argumente der Thomisten „nichts weniger als
evident sind", so schließt er sich P. Pesch ohne Rückhalt an. Es.



204 Kampf um den hl. Thomas

Leider können wir mit der Exegese des „Katholik"
in bezug auf den zweiten Teil der Frage nicht so
einverstanden sein wie in Hinsicht auf den ersten. Der Referent
sieht in der Instruktion der Studienkongregation „eaeque
proponantur veluti tutae normae directivae" nichts
anderes als eine "Wertbestimmung der bekannten Thesen.
Sie haben nach ihm „den "Wert einer zuverlässigen
Direktive". Ganz gewiß, aber nicht in dem Sinne, wie
•dies „Der Katholik" und die Gegner fordern.

Über den Sinn der Antwort könnte nicht leicht ein
Zweifel entstehen, wenn die Lesart des „Katholik" richtig
wäre. Die zweite Frage, die an die Studienkongregation
gerichtet wurde, hat zwei Teile. Es wird gefragt, 1. ob die
approbierten Thesen die echte Lehre des hl. Thomas
tatsächlich ausdrücken und 2. ob die Thesen den katholischen
Schulen aufzulegen seien. Die Kongregation antwortet in
einem kopulativen Satze, dessen zweiten Teil „Der Katholik"
folgendermaßen wiedergibt: „proponuntur veluti tutae
normae directivae". Der Satz würde in dieser Form einen für
die Gegner außerordentlich günstigen Sinn geben. Der ruhige,
assertorische Charakter des ersten Teiles würde durch keine
befehlende Formel gestört und enthielte eine Bestimmung
über den verpflichtenden Charakter der letzten Thomas-
Entscheidungen in einem sehr milden Sinn. Die Kongregation

würde in diesem Fall einfach erklären, in welcher
Weise sie diese Sätze den katholischen Schulen und
Gelehrten vorlegt, so daß in diesem Fall die Vorschrift
selbst, diese Sätze vorzutragen oder nicht vorzutragen,
an ihnen festzuhalten oder dieselben zu verwerfen, eine
norma directiva wäre. Beruht die Lesart des „Katholik"
•auf Wahrheit und ist seine Exegese haltbar, so hat
P. Pesch seinerzeit Recht gehabt und neuerdings Recht
bekommen, daß man das Gegenteil der Thesen weiter
„ruhig" annehmen, vortragen und in die Summa
hineinzwängen darf. In diesem Falle könnten wir nichts anderes
tun, als uns der neuen Entscheidung zu unterwerfen,
unseren damaligen Irrtum anzuerkennen und dies den
Lesern des Divus Thomas kundzugeben. Dieser gewiß

braucht nicht eigens erwähnt zu werden, daß die Mitbrüder des P. Pesch
sich bemühen, wenigstens in der Form von harmlosen Bemerkungen
für seine Auffassung Schule zu bilden. Also die Phylogenesis geht ihren
wohlbekannten Weg — Hierüber jedoch noch mehr.



Kampf um den hl. Thomas 205

unangenehmen Pflicht würden wir uns mit Vergnügen
unterziehen, da wir damals — ebenso wie jetzt — nicht,
den absoluten philosophischen Wert des Thomismus untersucht

und dargelegt haben, sondern jenen, den er vor der
Kirche und vor ihren Behörden besitzt. Die absolute und
die autoritative Wertung können einander decken und wir
sind überzeugt, daß dies in unserer Angelegenheit der Fall
ist, aber auch das Gegenteil ist nicht ausgeschlossen, so
lange nicht eine Entscheidung ex cathedra vorliegt. Würde
daher die entsprechende kirchliche Behörde uns
unterweisen, daß sie sich einer anderen Wertung angeschlossen
hat, so wäre unsererseits nur die Unterwerfung Pflicht1.
Eine Korrektur an unserer damaligen Anschauung ist
indessen nicht nötig, da die Antwort der Studienkongregation
den Standpunkt, den wir vertreten haben, von neuem
bekräftigt hat.

Die Lesart des „Katholik" stimmt nämlich mit den
Acta Apo9tolicae Sedis nicht überein. Hier ist p r o p o-
nantur und nicht proponuntur zu lesen. Eine kleine
Störung in dem ruhigen assertorischen Satz! Sie ist jedoch
vorhanden und wir müssen sie unbedingt berücksichtigen.
Was mag dies bedeuten?

Die Studienkongregation vermeidet vor allem den in
der Frage gegebenen Ausdruck „imponere". Die Frage
scheint eben nicht zart genug formuliert gewesen zu sein.
Etwas den Untergebenen aufzuoktroyieren2, ist nicht die
Art Korns. Im Bewußtsein ihrer hohen Autorität gibt die

1 Dies ist ebensowenig eine färb- und charakterlose Überzeugung
oder eine .Reminiszenz an die Doppelwahrheit, wie der psychologische
Zustand eines Menschen, der nach dem hl. Thomas an einer Wahrheit

auf Grund verschiedenartig kräftiger Argumente festhält oder
zwei irgendwie entgegengesetzten Sätzen aus dem gleichen Grunde
zustimmt. Fallen die Argumente für den einen oder anderen Teil oder
ändern sich dieselben, 30 ändert sich auch seine Stellung dem be-,
treffenden Satz gegenüber.

2 Wäre das Wort in die Antwort aufgenommen worden, so ist
es sicher, daß die Gegner des hl. Thomas dasselbe mit „aufoktroyieren"
übersetzt hätten. Wenn „Der Katholik" in der einfachen Erklärung
der Studienkongregation über den wahren Charakter des Thomismus
eine Gefahr für die Freiheit der Wissenschaft sieht, was würde er
erst dann gesagt haben, wenn die Kongregation das Wort „imponere"
gebraucht hätte. — Es braucht nicht eigens gesagt zu werden, daß;
die erwähnte Klage des „Katholik" nicht so grob angebracht ist, wie
wir sie wiedergeben. Fällt jedoch seine unhaltbare Exegese, so bleibt
für seine Klage nur jener Sinn vorbehalten, den wir angegeben haben..



Kampf um den hl. Thomas

Kirche in ihrem Machtbereiche Normen und Befehle; sie
appelliert jedoch dort, wo es nötig ist, an die bessere
Einsicht ihrer Untergebenen. Ein solcher Appell ist vielleicht
nirgends so sehr am Platz gewesen als bei der Approbation
dieser Thesen, nirgends so fein angebracht als in unserem
Fall. Die Kirche sprach in ihren Dekreten nicht durch
jene Autoritäten und nicht in solchen Machtsprüchen, denen
gegenüber dem Katholiken nur die Pflicht der unbedingten
dogmatischen Glaubensüberzeugung zu leisten übrig
bleibt1. Die Kirche wendete sich ferner hier an Männer,
die infolge ihrer Bildung in der Lage sein mußten, in der
fraglichen Angelegenheit auch aus eigener Einsicht2
vorgehen zu können. Sie gab ihnen die Direktive, von welchen
Prinzipien und wichtigeren Sätzen die christliche
Philosophie beherrscht werden muß, wenn sie ihrer hohen
Aufgabe und Stellung gerecht werden soll. Sie zeigte ihnen
den "Weg, auf dem sich jeder die innere Einsicht der
genannten Prinzipien und Sätze erwerben kann. Es fand also
keine Aufnötigung, kein Erzwingen der persönlichen,
inneren Einsicht statt.

Demgegenüber ist es allerdings wahr, daß die Kirche
ihren Lehrkräften nicht bloß in Form eines "Wunsches,
sondern in der eines Befehles die Pflicht auferlegt hat, diese
Prinzipien und Lehrsätze vorzutragen. Die
hierauf bezüglichen Vorschriften Pius X. dürften über
jeden Zweifel erhaben sein. "Wenn er die Praxis der
Professoren „ut sua opinionum placita cum alumnis discipli-
nae suae communicent" so energisch verurteilt und den
in seinen leitenden Prinzipien und Sätzen nur in einem
Sinne auszulegenden Thomismus vorschreibt, so will er

1 Aus diesem Grunde halten wir es für ausgeschlossen, daß die
in der letzten Antwort enthaltene Bestimmung von den „tutae nor-
mae directivae" nur jenen Charakter der Entscheidung enthalte, daß
sie nicht unfehlbar ist. Dies braucht den Theologen nicht eigens von
Born aus gesagt werden; die allgemeinen theologischen Prinzipien
geben ihnen diese Versicherung.

2 Das Wort „Einsicht" wird in der ganzen Abhandlung nicht
im Gegensatz zu einer rein äußeren Zustimmung (wie etwa bei dem
silentium obsequiosum) genommen, sondern es wird durch dasselbe
jene Art der inneren Zustimmung bezeichnet, die sich auf Argumente
stützt, deren innere Beweiskraft dem Erkennenden einleuchtet. Wir
stellen demnach die Einsicht jener inneren Zustimmung gegenüber,
-die man den rein autoritativen und aus inneren Gründen eventuell
Glicht festgehaltenen Normen entgegenbringt.



Kampf um den hl. Thomas 207

von der einheitlichen Vortragspflicht niemand dispensieren,
im Gegenteil eine solche jedem auflegen. Es ist hier nicht
der Ort, eine derartige Verordnung apologetisch zu
verteidigen. Wenn jede geordnete Gesellschaft von ihren
Mitgliedern fordern kann, daß sie sich ihren Leitsätzen
unterwerfen und die Vereinsangelegenheiten nicht in einem
fremden und zerstörenden Geiste behandeln, so werden wir
uns kaum wundern, daß auch die Kirche von diesem ihrem
Hechte Gebrauch macht und es nicht dem Gutdünken des
Einzelnen überläßt zu bestimmen, was zur Begründung
des Glaubensschatzes geeignet oder ungeeignet ist. Ohne
die Einsicht der 24 Thesen kann man ja ein sehr guter
Katholik sein ; bei ihrer Verwerfung und bei ihrer
Vernachlässigung oder sogar Verachtung wird man jedoch —
wenigstens nach dem Motu proprio Pius X. — kein
zuverlässiger Lehrer sein. Dies wenigstens so lange, bis das
Motu proprio nicht ausdrücklich widerrufen und außer
-Kraft gesetzt ist.

Der Sinn des „proponantur" dürfte demnach klar
genug bestimmt werden können. Die konjunktive Form
weist auf den befehlenden Charakter der vorausgehenden
Bestimmungen hin und hält infolgedessen die auf die
Vortragspflicht bezüglicheVorschrift in ihrem vollen Umfange
aufrecht. Die 24 Thesen sollen unabhängig von der persönlichen

Einsicht und Ansicht der Professoren vorgetragen
werden. Dies ist der einfache, schlichte und vom Zusammenhang

geforderte Sinn der Antwort. Die innere Einsicht
wurde niemand aufoktroyiert, das Recht, sich eine persönliche

Ansicht zu bilden, keinem Lehrer genommen, beide
müssen jedoch vor den höheren Forderungen und
Rücksichten, über welche schließlich nur die höhere Autorität
zu urteilen imstande ist, dort zurücktreten, wo die Lehrpflicht
in Betracht kommt.

Neben der klaren Bestimmung der Vortragspflicht
wird auch deren nähere Beschaffenheit ausgesprochen :

„Veluti tutae normae directivaea — so befiehlt die
Studienkongregation.

Normae directivae werden die approbierten Thesen
genannt. „Der Katholik" versteht dies im Gegensatz zu
den präzeptiven, d. h. unverrückbaren Normen. Die
Gegenüberstellung scheint uns nicht glücklich, sogar irreführend
zu sein. Direktiv und präzeptiv beziehen sich in ihrer



208 Kampf um den hl. Thomas

Gegenüberstellung auf praktische Normen und Vorschriften.
Sie bestimmen in diesem Zusammenhang, ob die betreffende
Norm unbedingt zu beobachten ist oder nicht, ob von ihr
nach Belieben abgesehen werden kann oder nicht. So wäre
in unserem Fall die Vorschrift der Kongregation, die
erwähnten Sätze vorzutragen, eine direktive Norm im Gegensatz

zur präzeptiven, wenn die Bestimmung „norma,
directiva" auf sie bezogen werden müßte und es so jedem
freistände, die Thesen vorzutragen oder sie zu verwerfen..
Die Bestimmung „normae directivae" bezieht sich jedoch
keineswegs auf das „proponantur", wobei wir nach dem
Gesagten vergeblich nach einer direktiven Norm suchen.
Das Motu proprio ist ohne Zweifel in präzeptiver Form
abgefaßt, infolgedessen muß auch die Erneuerung der
Vorschrift den gleichen Charakter haben, so lange sie nicht
ganz klar und ausdrücklich als eine Abschwächung oder
Aufhebung des vorausgehenden Dekretes gelten will. Hievon
finden wir aber nicht die leiseste Spur. Die Studienkongregation

qualifiziert den Charakter ihrer Vorschrift mit keinem
Wort, wohl aber die von ihr approbierten und zum Vortrag
vorgeschriebenen Sätze. Sie nennt dieselben tutae normae
directivae, nicht aber die praktische Vorschrift der
Vortragspflicht. Da aber die 24 Thesen restlos theoretische
Wahrheiten sind, die bekanntlich nicht eine norma agendi,.
sondern eine norma cognoscendi darstellen, müssen wir
untersuchen, was die Qualifikation „norma directiva" bei
einem spekulativen Satz bedeutet.

Ein theoretischer Satz kann eine evidente oder nicht
evidente, wahre oder unwahre, eine in den verschiedensten
Graden sichere oder unsichere Norm darstellen; er kann
auch Gegenstand einer präzeptiven oder direktiven
Vorschrift werden; kraft seiner Natur ist er jedoch immer eine
norma directiva, so daß die Bestimmung „norma praecep-
tivau eine nichtssagende, ja mit dem Begriff solcher Sätze
unvereinbare Qualifikation ist.

Theoretische Wahrheiten sind Normen unserer
Erkenntnis. Ihre Aufgabe besteht — ganz unabhängig von
ihrer sonstigen Beschaffenheit (sicher, unsicher usw.) —
einzig darin, daß sie die Verstandestätigkeit regeln. Wir
halten an ihnen fest, wenn sie Prinzipien sind, wir
benützen sie als Beweismittel, um aus ihnen neue Wahrheiten
abzuleiten, wir messen an ihnen die Bichtigkeit aller



Kampf um den hl. Thomas 209

Thesen, die in einer Wissenschaft oder in den einzelnen
Teilen derselben festgestellt werden. Kurz : sie sind das
fermentum disciplinarum, das das ungeordnete, zerrissene
wissenschaftliche Material durchdringt und zu einem
wohlgeordneten Ganzen gestaltet. Sie sind die Leuchte des
Verstandes, die ihm vorangetragen werden muß, damit er
auf dem Wege der wissenschaftlichen Forschung weitere
Schritte unternehmen könne. Sie sind Führerinnen der
Vernunft, demnach kraft ihrer Natur direktive Normen
unserer Erkenntnis. Ein präzeptiver Charakter kann an ihnen
in dieser Hinsicht nicht festgestellt werden, ja eine prä-
zeptive Rolle denselben zuzuschreiben, heißt so viel als
ihre eigenste Aufgabe mißkennen oder sie mit praktischen
Normen verwechseln. Wird also die Bestim mung „norma
directiva" auf einen spekulativen Satz bezogen, so kann
dadurch nicht seine Qualifikation als „verrückba r" oder die
'Gegenüberstellung zur „norma praeceptiva" bezeichnet
werden, sondern e3 wird seine Würde und Bedeutung als
Leitsatz ausgesprochen, kraft deren er in unserer
wissenschaftlichen Forschung eine führende, erleuchtende und
fermentierende Rolle spielen soll und muß — im Gegensatz
zu jenen spekulativen Wahrheiten, denen diese Würde und
Bedeutung nicht zugeschrieben werden kann1.

Werden also die 24 Thesen von der Kongregation
direktive Normen genannt, so kann dies nur heißen, daß

1 „Der Katholik" wurde offenbar durch seine Lesart „propo-
nuntur" irregeführt, indem er die Bestimmung „normae directivae"
auf das proponuntur bezogen hat und in diesem Zusammenhang nur
eine "Wertbestimmung des verpflichtenden Charakters der Vorschrift

•selbst festlegen zu dürfen glaubte. Nur so kann man von präzeptiven
•Normen sprechen. Die Unhaltbarkeit der Auslegung dürfte jedoch nach
dem Gesagten einleuchten.

Die Übersetzung der norma directiva mit verrückbarer
und die der norma praeceptiva mit unverrückbarer Norm ist
durch den Zusammenhang der Antwort ebensowenig begründet und
gegeben als die Gegenüberstellung der direktiven und präzeptiven
Norm. Verrückbar und Unverrückbar sind in der Einstellung des
„Katholik" Wertbestimmungen, die bei autoritativen Entscheidungen
im allgemeinen je nach der Zuständigkeit der Behörde zu entnehmen
sind, in unserem Fall aber noch eigens durch einen anderen Begriff
sichergestellt sind als durch den der norma directiva. Hätte „Der
Katholik" offen jenen Punkt erörtert, inwiefern die Studienkongregation
zuständig ist, solche Normen vorzuschreiben, so wären wir mit ihm
einverstanden; es hätte eventuell nur die Kongregation etwas zu
buchen gehabt. Er ist jedoch vorsichtiger, als P. Pesch war.

Bivus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc, XXXI.) 15



210 Kampf um den hl. Thomas

sie als Leitsätze unserer philosophischen und
theologischen Forschung hingestellt werden
und dieselbe in ihrem ganzen Umfang regeln,
und beherrschen müssen.

Dies stimmt mit dem Motu proprio Pius X. völlig
überein, in dem die hauptsächlichen Sätze des hl. Thomas
„Fundamenta" genannt werden „in quibus omnis natura-
lium divinarumque rerum scientia consistit: quibus sub-
motis aut quoquo modo depravatis, illud etiam necessario
consequitur, ut sacrarum disciplinarum alumni ne ipsam
quidem percipiant significationem verborum, quibus revelata
divinitus dogmata ab Ecclesiae magisterio proponunturlU.
— Dies harmoniert auch mit beiden Antworten der
Kongregation. Die Sätze werden als principia et pronuntiata
inaiora des hl. Thomas approbiert, also in ihrer führenden,,
leitenden und direktiven Bolle für unsere Erkenntnis und
für die vorgeschriebenen einheitlichen thomistischen
Studien2. Die letzte Antwort änderte an dieser Sachlage nichts.

Neben der beschriebenen direktiven Kraft wohnt den
spekulativen Leitsätzen allerdings auch eine andere inne,
die an die präzeptive Kraft erinnert und die Zustimmung

1 A. A. S. VI, p. 838.
3 „Der Katholik" mutet der Studienkongregation nichts weniger

als eine logische Unmöglichkeit zu. Es ist sicher, daß das Motu
proprio unter der scholastischen Philosophie ausschließlich den
Thomismus verstehen will. Ebenso sicher ist es, daß daselbst der
hauptsächliche Inhalt desselben (prmcipia et pronuntiata maiora) in
einem Sinn festgelegt wurde, der jede Aquivokation ausschließt. Schreibt
man also die thomistischen Sätze, so wie Pius X. es tat, einerseits

als vorzutragende Thesen vor und läßt man es anderseits jedem
frei, von ihnen abzugehen oder an denselben festzuhalten, so heißt
das so viel, als sich selbst zu verleugnen, kontradiktorische Prädikate
der eigenen Handlungsweise beizulegen. — Noch evidenter ist dies für
jene Schulen, die die Summa als Textbuch zu verwenden verpflichtet
sind. Uber den präzeptiven Charakter der Vorschrift unterrichtet uns
das Motu proprio Pius X. hinlänglich. Hätte man keine Bestimmung
darüber getroffen, welche Sätze als Grundbestandteile des thomistischen

Systems anzusehen seien, so wäre die vom „Katholik" proklamierte

Freiheit leicht verständlich. Bei einer solchen Bestimmung
jedoch hieße die Freiheit, skotistische und suaresianische Sätze
vorzutragen, so viel, als das approbierte System des hl. Thomas dem
Spott der Professoren und dem Gelächter der Studenten preiszugeben.
Vermögen die Gegner solche Unmöglichkeiten der obersten kirchlichen
Schulbehörden zuzuschreiben, wir vermögen dies nicht. — Nach dem
jedoch, was Pesch der Studienkongregation zugemutet hat, überrascht,
uns auch diese Zumutung des „Katholik" nicht.



Kampf um den hl. Thomas 211

des Verstandes verschiedenartig bindet, sie gleichsam
herausfordert. Die spekulativen "Wahrheiten sind in ihrer
direktiven Rolle von der erwähnten bindenden Kraft ganz
unabhängig. Nur der Wert und Unwert, die Zuverlässigkeit

und Unzuverlässigkeit ihrer Leitung wird durch diese
Eigenschaft näher bestimmt und charakterisiert.

Welche bindende Kraft für den Verstand und welcher
Wert in bezug auf Leitung und Durchdringung der
philosophischen und theologischen Forschung den 24 Thesen
innewohnt, sagt die Studienkongregation mit unzweifelhafter

Bestimmtheit: tutae normae directivae — volle
Sicherheit bietende Leitsätze. Sie sind Sätze, deren Leitung
sich der Philosoph und Theologe ohne Furcht überlassen
kann: denn er wird von dem Wege der Wahrheit nicht
abweichen. Sie sind ein erprobtes wissenschaftliches
Ferment, das die zu bearbeitende Masse nicht bloß nicht
verdirbt, sondern unversehrt bewahrt und zu einem
unzerstörbaren Ganzen gestaltet. Sie sind das klare Licht, dessen
der Forscher bedarf, um auch in den dunkelsten Problemen
klar sehen und das Richtige treffen zu können. Sie sind die
zuverlässigen Führerinnen, die uns auf ebene Pfade leiten,
vor gefährlichen Seitenstegen warnen und auch auf den
steilsten Bergabhängen vor dem Absturz schützen.

Die approbierten Thesen sollen als volle Sicherheit
b i etend e L eitsätz e vorgetragen werden —

so lautet die präzeptive Vorschrift der Studienkongregation.
Der Sinn der Vorschrift ist also der folgende: Der Zuhörer
und der Leser soll aus der lehramtlichen Tätigkeit der
katholischen Gelehrten entnehmen, daß die 24 Thesen
Leitsätze und nicht wertlose scholastische
Spitzfindigkeiten sind. Er soll die Überzeugung
gewinnen daß mit der Anerkennung oder Verwerfung der
Thesen das Schicksal jenes Systems innig verbunden ist,
das nach der Meinung der Kirche ausschließlich
geeignet ist, den Glaubensschatz unversehrt zu bewahren. Er
soll mit einem Wort von seinen Lehrern angeleitet werden,
die Sätze hochzuschätzen und nicht zu verwerfen. Denn
hierzu hat der Lehrer nach Pius X. seine Mission erhalten :

nMagistri probe meminisse debent non idcirco sibi factam
esse potestatem docendi, ut sua opinionum placita cum
alumnis disciplinae suae communicent, sed ut iis doctrinas
Ecclesiae probatissimas impertiant.u

15*



212 Kampf um den hl. Thomas

Dies alles deshalb, weil diese Thesen Sätze des
heiligen Thomas sind und ihre bindende, durchdringende
und bewahrende Kraft an seinem System bewiesen haben.
Daß das System des hl. Thomas durch das Ferment der
approbierten Thesen zusammengehalten und durchdrungen
wird, daß die einzelnen Teile desselben von ihrem Licht
beleuchtet werden und nur durch ihre bindende Kraft die
eigene Sicherheit und Zuverlässigkeit erhalten, wußte schon
früher jeder Gelehrte, der den hl. Thomas aus Quellenstudien

kannte, jetzt aber weiß es jeder, der auf
Kongregationsentscheidungen etwas gibt. Aus diesem Grunde muß
man sich wundern, wenn „Der Katholik" das Aufgeben
oder die Vernachlässigung dieser Thesen anempfiehlt und
seinen Lesern nahelegt, sich der entgegengesetzten Führung
— also einer solchen anzuschließen, die keine Sicherheit

verspricht. — Dies im Namen der wissenschaftlichen
Freiheit1!

Durch die geschilderte Handlungsweise des „Katholik"
sahen wir uns berechtigt, ihn unter den Bekämpfern des
hl. Thomas anzuführen. Er weiß genau, daß die Studien-
kongregation die 24 Thesen zuerst als eine handgreifliche
(plane), später als die echte Lehre des hl. Thomas
bezeichnet hatte. Er weiß ebenso genau, daß der Hl. Stuhl
seine Untergebenen sehr eindringlich aufforderte, besonders
an den metaphysischen Sätzen des hl. Thomas festzuhalten2.
Wenn er sich also trotzdem freut, daß man (nach seiner
unhaltbaren Exegese) von den Sätzen des hl. Thomas
absehen darf und es für möglich und erlaubt erachtet,
Thesen zu verteidigen, die eine direkte Leugnung der
offiziell als thomistisch bezeichneten Thesen darstellen, so
ist daran nicht zu zweifeln, daß er nicht zu den Freunden
des hl. Thomas gehört. Dadurch aber, daß er für die
Skotisten und Suaresianer Partei ergreift3, entlarvt er sich
direkt und offen als Gegner des hl. Thomas.

1 Die Berufung auf die wissenschaftliche Freiheit ist an die
Studienkongregation adressiert. Sie möge die Mahnung buchen und
sich in der Zukunft hüten, zuverlässige Leitsätze vorzuschreiben.

2 A. A. S. VI, p. 838.
•

3 In welchem Gegensatz sich hierin „Der Katholik" mit dem
Hl. Stuhl befindet, kann aus einem einfachen Vergleich des Motu
proprio mit den Ausführungen des Referenten entnommen werden.
,.Quöd si alicuius auctoris vel Sancti doctrina a Nobis nostrisve
Decessoribus unquam comprobata est singularibus cum laudibus atque



Kampf um den hl. Thomas 218

„Der Katholik" behandelt die Frage, welche Stellung
dem hl. Thomas in der kirchlichen Wissenschaft zuzuweisen
ist, in einem Sinn, als ob es gar nicht darauf ankäme, sich
ihm anzuschließen oder von ihm abzuweichen1. Es ist
metaphysisch wohl möglich, daß „Der Katholik" und seine
Gesinnungsgenossen im Hechte sind. Das letztere
philosophisch zu widerlegen und das Gegenteil nachzuweisen,
ist jetzt nicht unsere Aufgabe. Im gegenwärtigen Kampfe
handelt es sich nicht um diesen Punkt, sondern um die
Stellung, die die Kirche dem hl. Thomas zugewiesen hat,
seine Gegner aber ihm streitig machen wollen2. Die Kirche
sagt: von Thomas kann man ohne einen beträchtlichen
Schaden nicht abweichen. Die Gegner meinen: es könne

ita etiam, ut ad laudes suasio iussioque adderetur eius vulgandae et
defendendae, facile intelligitur eatenus comprobata, qua cum principiis
Aquinatis coliaereret aut iis haud quoquam repugnaret." Demgegenüber

legt „Der Katholik" zu befolgende skotische und suaresianische
Normen vor, die eine direkte Ablehnung der approbierten thomistischen
Sätze darstellen.

1 Wie weit er hierin mit dem Hl. Stuhl harmoniert, kann man
aus einer oberflächlichen Durchsicht der bezüglichen Dekrete
entnehmen.

8 Wie ganz anders würde man den Kampf um den hl. Thomas
beurteilen, wenn seine Gegner den Schwerpunkt in die Frage
verlegten, ob der Thomismus das einzig berechtigte System ist, an den
Glaubensschatz heranzutreten und ihn unversehrt zu bewahren. Dann
ständen Philosoph gegen Philosoph, Theologe gegen Theologe einander
gegenüber und der Kampf hätte auch einen philosophisch-theologischen
Wert. Zum Schein geben sie jedoch hierin dem Hl. Stuhl recht, wollen
ihn aber durch Abschwächung seiner Aussprüche zugleich auf ihrer
Seite haben, wenn es sich darum handelt, für ihre Freiheit im Namen
der Wissenschaft das Wort zu erheben.

Wir geben es auch gern zu, daß man den Skotisten und Suare-
sianern „Sachkenntnis und Tiefe der Spekulation nicht absprechen
kann" — eine philosophische Studie könnte vielleicht diese Feststellung
des „Katholik" widerlegen — zu unserem größten Bedauern hat aber
Boni den entgegengesetzten Weg als einen vollends sicheren bezeichnet
Uud so bleibt für die erwähnten Richtungen nur die Qualifikation der
PnZuverlässigkeit und Unsicherheit vorbehalten. Dies nach den
Anschauungen Roms, die wenigstens in dieser Beziehung autoritativ

sind und gewisse innere und äußere Verpflichtungen dem
Katholiken nahelegen. — Würde man weiters die Begründung des
^Katholik" von der Sachkenntnis usw. als Kriterium der Zuverlässigkeit

eines Autors annehmen, so würden wir über das Tohuwabohu
der Versuchsperioden der Scholastik nicht hinauskommen. Daß wir
*ker jene Perioden nicht bloß autoritativ, sondern auch sachlich längst
verlassen haben, ist allbekannt.



'214 Kampf um den hl. Thomas

dies ohne irgendwelchen Nachteil geschehen1. Der Hl. Stuhl
sagt: er verstehe unter scholastischer Philosophie einzig
und allein die thomistische, die Gregner müssen ihrerseits
darunter auch die skotistische und suaresianische verstehen.

Nun wissen wir, warum „Der Katholik" den heiligen
Thomas keines Lobes würdig erachtet. Er preist die scholastische

Methode, den hl. Thomas erwähnt er nur in einem
bescheidenen Winkel seines Aufsatzes. Die päpstlichen
Schriftstücke machen es umgekehrt und deshalb stehen sie
auf einer ganz anderen Grundlage als der Referent. — Wir
verstehen ferner, warum „Der Katholik" für die frühere
prekäre Verwendung der Summa eintritt. Mit ihrer souveränen

Stellung ist eben die Möglichkeit nicht gegeben,
skotistische und suaresianische Normen vorzutragen. Die
systematische und durchgreifend quellenmäßige Behandlung
der Summa würde dem Hörer doch bald die Augen öffnen
und ihn zu der Uberzeugung bringen, daß der Suaresia-
nismus in die Summa ebensowenig hineinpaßt als der Sko-
tismus. In diesem Falle könnten zwei Faktoren — die

1 Der evangelische Vergleich von den filii lucis und tenebrarum
fällt uns ein, wenn wir die Einsicht der wirklichen Gegner der Kirche
mit der Handlungsweise der Bekämpfer des hl. Thomas vergleichen.
Die vor mehreren Jahrzehnten gehaltenen, aber erst jetzt publizierten
Vorlesungen Franz Overbecks über die „Vorgeschichte und Jugend der
mittelalterlichen Scholastik** (Basel 1917. Ed. C. A. Bernoulli)
belehren uns über die Einsicht der Gegner in die große Bedeutung des
Thomismus. „Alle Eifersucht des mächtigen Franziskaner-Ordens —
schreibt er p. 300 und 301 —, der alsbald in Duns Scotus einen dem
Thomas ebenbürtigen und fast durchgängig ihm widersprechenden
Lehrer aufstellte, bat diese Ordensschätzung des Thomas von Aquin
nicht hindern können, im wesentlichen die offizielle Schätzung der
katholischen Kirche zu werden, noch heutzutage als solche sich wieder
zu erheben. Einer der entschlossensten Restaurationspäpste nach der
Reform, Pius V., hat Thomas zum fünften Doctor Ecclesiae nach
Hilarius, Ambrosius, Hieronymus und Augustin erhoben und 1570
eine Gesamtausgabe der Werke des Thomas in 17 Folianten in Rom
besorgen lassen. Genau so weit ist es auch die katholische Reaktion
von heute. Der Name des Thomas von Aquin ist für sie eine Parole,
namentlich hat sich der streng katholische Gelehrte, der zu unserer
Zeit als Leo XIII. den päpstlichen Stuhl einnahm, die Wiederbelebung
der Autorität des Thomas angelegen sein lassen, sein Studium ganz
im Sinne jenes Dominikanerbeschlusses der katholischen Theologie
empfohlen und die Mittel flüssig gemacht für eine neue in Rom
erscheinende Gesamtausgabe." So der protestantische Lehrer. Und die
Söhne der Kirche, sie müssen ihrerseits alles in Bewegung setzen,
daß die Restauration nicht vor sich gehen könne, ja direkt gehindert
werde



Kampf um den hl. Thomas 215

Piivatmeinung de« Professors und die kirchlich festgestellte
Autorität des hl. Thomas — leicht in Konflikt kommen.
Und da der Professor unbedingt eine Autorität haben muß,
um den Unterricht erfolgreich geben zu können, so denkt
man auf seiten der Gegner, es soll lieber die Summa und
Thomas zurückgedrängt werden, als ein so großes Übel
eintreten — vom Studenten ertappt zu werden.

**
Von der Richtigkeit unserer Exegese hängt übrigens

nichts ab. Selbst wenn wir auch in diesem zweiten Punkt
irren würden, hätten wir den Kampf doch richtig
charakterisiert, und die Gegner des hl. Thomas könnten sich
von der Anklage, die wir erhoben haben, nicht reinigen.
Denn wenigstens das ist über jeden Zweifel erhaben, daß
die approbierten Thesen die echte Lehre des hl. Thomas

handgreiflich darstellen und daß sie volle Sicherheit
auf dem "Wege der wissenschaftlichen Forschung

bieten. In bezug auf diese zwei Punkte obliegt jedem
Katholiken ohne Zweifel die Pflicht äußerer und innerer
Zustimmung. Aus solchen Prämissen kann ein Freund
des hl. Thomas nur eine Folgerung ableiten: die
Notwendigkeit eines unbedingten Anschlusses an ihn im Sinne
der approbierten Thesen. Verteidigt man also deren Gegenteil
noch weiter als Geistesgut des hl. Thomas und schreibt
man allen philosophischen Schulen die gleiche
Existenzberechtigung zu — wie dies die „Stimmen der Zeit" und
„Der Katholik" — tun, so ist es klar, daß man dem heiligen
Thomas nicht freundlich gesinnt ist. — Etwas anderes wollten
"wir nicht nachweisen.

Demgegenüber ist es allerdings möglich, daß der Heilige

Stuhl neben den allgemeinen Gesetzen und Normen
besondere Instruktionen und Privilegien für gewisse Kreise
und Schulen gegeben hat. Wir müßten dieselben ebenso
anerkennen und verehren wie die allgemeinen Erlässe. Sie
sind uns jedoch unbekannt, da sie in den Acta Aposto-
ücae Sedis nicht publiziert worden sind. Existieren
solche Privilegien tatsächlich, so möge man dieselben
vorweisen. Wir wollen nicht m e h r fordern, als der Heilige
Stuhl. Wenn man jedoch auf Grund von klaren,
allgemeinen Dekreten sich Privilegien aneignet, die in denselben
uicht bloß nicht enthalten sind, sondern ihnen direkt ent-



216 Kampf um den hl. Thomas

gegengesetzt sind, so darf man sich nicht wundern, wenn*
man, mild ausgedrückt, von einem schlechten Eindruck,
spricht.

Im übrigen hat uns die schuldige Ehrfurcht vor den
zuständigen kirchlichen Behörden geleitet. Wir sind nämlich

fest überzeugt, daß man nur dann berechtigt ist,,
einen Widerspruch in die Aktenstücke hineinzutragen, wenn
die entsprechende Autorität selbst einen solchen anerkennt,
oder ihn objektiv und unzweifelhaft verschuldet hat. Die
Präsumption ist für die Widerspruchsfreiheit der
Aktenstücke. — Nun aber würden die letzten Thomas-
Dekrete einen unmöglichen Widerspruch enthalten, wenn
die Exegese des „Katholik" richtig wäre. Man kann die
Dekrete, die die Alleinberechtigung des Thomismus
proklamieren1 und über dessen verpflichtenden Charakter
Vorschriften geben2, nur dann widerspruchsfrei betrachten,
wenn sie den Inhalt desselben nicht näher bestimmen. In
diesem Falle mag man sich berechtigt fühlen, mit P. Pesch
„die verschiedenen Auffassungen und Erklärungen einiger
Lehren des hl. Thomas" als gleichwertig anzusehen und
mit dem ^Katholik" für den Skotismus und Su&resianis-
mus das Wort zu ergreifen« Nachdem aber die gleiche
Behörde den Inhalt des Thomismus autoritativ bestimmt
hat, kann man ihr nur auf Grund eines unerträglichen
Widerspruches zumuten, daß sie mit der von ihr
proklamierten Alleinherrschaft und Vortragspflicht die
Gleichberechtigung aller Systeme und die vollständige
Auslegungsfreiheit des hl. Thomas noch weiter vereinbaren,
will. Diesen Widerspruch tragen die Gegner des heil.
Thomas in die Schriftstücke des Heiligen Stuhles hinein,.

1 „Iam vero, cum dictum hoc loco a Nobis esset praecipue
Aquinatis sequendam philosophiam, non u n i c e, nonnulli sibi persua-
serunt, Nostrae sese obsequi aut certe non refragari voluntati, si quae
unus aliquis ex Doctoribus scholasticis in philosophia tradidisset,....
quamvis principiis S. Thomae repugnantia, iila haberent promiscua ad
sequendum. At eos multum animus fefellit. Planum est, cum praeci-
puum nostris scholasticae philosophiae ducem daremus Thomam, Nos-
de eius principiis maxime hoc intelligi voluisse, quibus, tamquam fun-
damentis, ipsa nititur." A. A. S. VI, p. 336.

2 „Id autem peculiari quodam studio praestabunt christianae
philosophiae sacraeque theologiae magistri, qui quidem probe memi-
nisse debent non idcirco sibi factam esse potestatem docendi, ut sua-
opinionum placita cum alumnis disciplinae suae communicent, sed utv
iis doctrinas Ecclesiae probatissimas impertiant." Ib. p. 338.



Kampf um den hl. Thomas 217-

er ist in ihnen objektiv nicht enthalten. Deshalb glauben
wir, daß ein Katholik jene Unmöglichkeit der „Stimmen
der Zeit" und des „Katholik" aus Ehrfurcht vor den
kirchlichen Behörden solange nicht annehmen darf, bis die
Studienkongregation ausdrücklich erklärt, daß in den
entsprechenden Schriftstücken etwas übersehen wurde.

Die Sätze des „Katholik" verstehen wir jetzt ganz
gut. Wollen wir aber ihn selbst verstehen, so müssen
wir seine Inspirationsquelle aufsuchen und somit die oben
gestreifte Frage nach den Gewährsmännern und nach der
mächtigen Lehrkörperschaft erörtern.

III
Daß von seiten der Jesuiten gegen den hl. Thomas

ein Kampf eingeleitet wird und von ihnen Streitkräfte
bestellt, Kampfmittel und -maximen vorgeschrieben werden,,
konnte man gleich nach dem Erscheinen der letzten
römischen Dokumente mit voller Bestimmtheit voraussagen.
Alles, was die Mehrzahl der Jesuiten nach Suarez als echte
Lehre des hl. Thomas vortrug, wurde durch eine autoritative

Entscheidung das erstemal als ein handgreiflicher
Gegensatz zum hl. Thomas, das zweitemal aber als ein
unsicherer, gefahrvoller Seitenweg bezeichnet. Aus sehr
naheliegenden Gründen mußte man gegen solche Brand-
markung protestieren und da ein direkter Angriff gegen
die Studienkongregation aus noch näherliegenden Gründen
unstatthaft erschien, versuchte man die Öffentlichkeit so zu.
informieren, als ob die erste Antwort keine Entscheidung
darüber enthielte, was die echte Lehre des hl. Thomas sei, die
zweite aber einen Freiheitsbrief darstellte, nach dem Sko-
tismus und Suaresianismus dem formell approbierten und
vorgeschriebenen Thomismus gleichgestellte Systeme wären.

Der erste Kämpfer — P. Chr. Pesch — erhielt von
der Studienkongregation eine adäquate Antwort, indem man
am 7. März 1916 die amtliche Versicherung veröffentlichte,
daß die 24 Thesen die echte Lehre des hl. Thomas
darstellen. Ob er dies zur Kenntnis nahm, ist uns nicht
bekannt — die „Stimmen der Zeit" wenigstens berichten
Hierüber nichts. Was die Kongregation den weiteren
Kämpfern antwortet, kann man nicht voraussagen, denn
diese lehnen sich an die zweite Antwort an und
neue Fragen (um die klare Sachlage zu verdunkeln) können



'218 Kampf um den hl. Thomas

jetzt nicht so schnell formuliert und bei den
Verkehrsschwierigkeiten nicht nach Horn befördert werden.

Zu den neuen Kämpfern gesellte sich ein Jesuit in
Ungarn, Sigismund Bernhard, der im Rahmen einer
Rezension1 sich gewisse Ausfälle gestattete. Die Rezension
erscheint uns ganz bedeutungslos2, wie dies der Leser selbst
wird beurteilen können. Interesse gewinnt man jedoch an
ihr auszwei Gründen: Die Rezension ist 1. nach einem
bestimmten Rezept geschrieben und enthält 2. wertvolle
Aufschlüsse über die Unterrichtsmethode einzelner Jesuiten.
Sie weist folgende charakteristische Züge auf: a) Der
Verfasser fühlt sich in der Philosophie über alle „päpstlichen
Enzykliken" erhaben, b) er behandelt die Frage von dem
realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein als eine
wertlose scholastische Spitzfindigkeit und c) erteilt den
Verteidigern des erwähnten Lehrsatzes unzarte Seitenhiebe.

Daß hier nach einem bestimmten Rezept gearbeitet
wurde, war vom ersten Augenblicke an klar, nur der
Gewährsmann und die Inspirationsquelle konnte nicht
ausfindig gemacht werden. Das Rätsel schien durch eine kleine
italienische Broschüre gelöst zu werden, die ganz sensationelle

Enthüllungen brachte und auch den Weg zur
Inspirationsquelle des „Katholik" zu zeigen versprach3. Die

1 Die .Rezension beschäftigt sich mit dem monumentalen "Werke
von Del Prado: „De veritate fundamentali philosophiae christianae",
und ist in der Zeitschrift „Religio1' (75. Jahrg., 8. Heft, Oktober 1916,
Budapest) erschienen.

2 Hierdurch wollen wir der Zeitschrift, in der die Rezension
•erschien, nicht nahetreten. Die „Religio" ist die älteste wissenschaftliche

Zeitschrift in Ungarn und momentan das einzige Organ der
christlichen Philosophie daselbst. Ihre Publikationen sind gewöhnlich

"So wertvoll und so hochstehend, daß sie geeignet wären, auch im
Ausland Aufsehen zu erregen. Da in Ungarn momentan alle Kräfte
gegen die unchristliche Philosophie zusammengehalten werden müssen,
werden die inneren Probleme der christlichen Philosophie sehr klug
•ausgeschaltet oder, wenn sie berührt werden, ruhig und sachlich
behandelt. Die Rezension P. Bernhards ist unseres Wissens der erste
Versuch, an dieser Sachlage zu ändern und die Stelle kräftiger
Argumente durch Spott zu vertreten. Es wäre indessen nicht gut und
wünschenswert, wenn sein Stil und seine Schreibweise in Ungarn
Heimatberechtigung erhielten.

a Deila distinzione tra 1' essenza e 1' esistenza. In occasione di
un decreto emanato dal Padre Ledocowski preposito generale S. J. Per
Möns. E. Binzecher, Segretario della Pontificia Accademia Teologica
in Roma. Orvieto 1916. (Mit dem Imprimatur des Bischofs von Orvieto.)



Kampf um den hl. Thomas 219

Broschüre berichtet nämlich von einem angeblichen Dekret
•des hochwürdigsten Generals der Gesellschaft Jesu mit
folgenden Worten : „II P. Ledocowski Preposito Generale della
Compagnia di Gesù. ha rinnovato un decreto già emesso
dal suo predecessore P. Martin, che io intendo esaminare
nelle sue varie parti che riduco a tre.

I. Sententia realis distinctionis inter es-
sentiam et existentiam, prouti sententia
contraria, est in Societate Iesu libera, et unicui-
que licet earn sequi et docere.

II. Sub hac tarnen duplici conditioner Ne
earn quasi fundamentum faciat totius philo-
sophiae christianae atque necessariam asserat
ad probandam existentiam Dei eiusque a 11 r, i-
buta, infinitudinem etc., et ad dogmata rite ex-
plicanda et illustranda.

III. Ne ulla nota inuratur probatis etexi-
miis Societatis Doctoribus, quorum laus est in
Ecclesia".

Könnte man mit Recht annehmen, daß ein solches
Dekret des hochwürdigsten P. Generals tatsächlich existiert,
so wäre er der Organisator des ganzen Kampfes gegen den
hl. Thomas und man müßte in seinem Dekret das Rezept
von P. Bernard und die Inspirationsquelle des „Katholik" ohne
weiteres erblicken. Da uns jedoch die Existenz eines solchen
Dekretes aus inner en Gründen unwahrscheinlich, ja ganz
unmöglich erscheint, so müssen wir die Hypothese in bezug
auf P. Bernhard ganz fallen lassen, bezüglich des
„Katholik" aber erklären, daß diese Zeitschrift, sofern sie sich
auf das angebliche Dekret des hochwürdigsten P. Generals
gestützt hat, irregeführt wurde.

Wir wollen nun die inneren Gründe, die gegen die
Existenz des Dekretes sprechen, auseinandersetzen. Es ist
nicht ausgeschlossen, daß man dem kirchlichen Imprimatur,
mit dem die Broschüre Binzechers erschienen ist, wie auch
der Autorität des Verfassers ein größeres Vertrauen
entgegenbringt als unseren Argumenten, die gegen die Echtheit

des Dekretes vorgeführt werden. Solchen Lesern wird
der apologetische Charakter unserer Beweise allerdings
belanglos erscheinen. Wir können jedoch unsere Überzeugung
nicht aufgeben, da wir auch in der Hitze des Kampfes ein
objektives Urteil bewahren und die literarische Tätigkeit



220 Kampf um den hl. Thomas

einzelner Jesuiten ohne einen zwingenden Grund nicht auf"
offizielle Direktiven des hochwürdigsten P. Generals
zurückführen wollen. Zu dieser Stellungnahme hat uns
Binzecher dadurch veranlaßt, daß er die Quelle, aus der er
das Dekret geschöpft, nicht angegeben hat. So lange una
aber die Quelle unbekannt ist, sind wir berechtigt, für den
hochwürdigsten P. General in der Form das Wort zu
ergreifen, in der wir es momentan tun. Wir wollen also weder
dem kirchlichen Imprimatur noch der Autorität des
Verfassers Mißtrauen entgegenbringen, sondern nur unsere
Meinung redlich aussprechen.

Um unseren Standpunkt klar darzulegen, müssen wir
vorausschicken, daß wir durchaus nicht bezweifeln wollen,
daß der höchste Ordensobere dergleichen Instruktionen an
seine Untergebenen zu erlassen berechtigt sei. Er mag
hierfür Gründe haben, über die er allein zu urteilen
imstande ist. Er mag vom Apostolischen Stuhl Privilegien für
seinen Orden erwirkt haben, die jeder Katholik ebenso
verehren muß, als das allgemeine Recht selbst. Da aber die
Acta Apostolicae Sedis letztere niemals erwähnt haben, so
halten wir uns berechtigt, den hochwürdigsten P. General
gegen unbefugte Zumutungen in Schutz zu nehmen.

Wir erkennen ferner an, daß in dem angeblichen
Dekret keine Bestimmung enthalten ist, die man nicht mit
einer Anzahl von Autornamen belegen könnte oder die
nicht schon längst von einzelnen Jesuiten praktiziert
worden wäre. Dies ist jedenfalls ein starkes Argument
dafür, daß ein Dekret ähnlichen Inhaltes nicht unter
all en Umständen unmöglich wäre und nicht notwendig
einen unangenehmen Eindruck hervorrufen müßte. Aus
diesem Grunde bezweifeln wir also die Echtheit des
Dekretes keineswegs, sondern nur deshalb, weil jene proba-
bilitas extrinseca, von der soeben die Rede war, durch
autoritative Entscheidungen des Hl. Stuhles zurückgedrängt
wurde und wir unter keinen Umständen annehmen zu
dürfen glauben, daß der hochwürdigste P. General dieselben
nicht beachtet hätte.

Untersuchen wir jedoch näher die inneren Gründe,
die gegen die Echtheit des Dekretes sprechen.

Vergleicht man das angebliche Dekret mit den. kirchlichen

Bestimmungen, so ergibt sich folgendes Resultat:
Die letzten Aktenstücke des Hl. Stuhles schreiben den



Kampf um den hl. Thomas 221

nur in einem Sinne auszulegenden Thomas vor,
das von Binzecher dem hochwürdigsten P. General imputierte

Dekret gestattet die volle Auslegungsfreiheit. Die
Päpste behaupten, daß man von Thomas ohne einen erheblichen

Schaden nicht abgehen kann, während im angeblichen

Dekret gerade das Gegenteil proklamiert wird. Die
Kirche schreibt Leitsätze vor, damit die Professoren ihre
Privatmeinungen nicht weiter vortragen; Binzecher meint
jedoch, daß es in der Gesellschaft offiziell gestattet wäre,
dieselben Leitsätze zu vernachlässigen. Man könnte noch
weitergehen. Die allgemeine Charakteristik bliebe überall
die gleiche : die Kirche bindet, das angebliche Dekret löst.
Es wird unseres Erachtens niemand der höchsten Autorität
in einem Orden zumuten, daß dieselbe ihren Untergebenen
ein offizielles Schriftstück zur Kenntnis bringt, das einen
so großen und eklatanten "Widerspruch mit den kirchlichen
Bestimmungen aufweist. Die Gefahr läge sehr nahe, daß
•die Untergebenen die allzu große Differenz zwischen den
Direktiven ihrer Oberen und den päpstlichen Schriftstücken
bald bemerken und hieraus Schlüsse ziehen, die weit über
die Prämissen der Oberen hinausgehen1. Dies ist der erste
Grund, warum wir die Echtheit des Dekretes bezweifeln.

1 Aus diesem Grunde können wir die über alle päpstlichen
-Enzykliken erhabene Stellungnahme P. Bernhards seinem jugendlichen

Eifer, nicht aber der Direktive des hochwürdigsten P. Generals
•zuschreiben. Er meint nämlich am Ende seiner Rezension, daß über
die Frage nach dem Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein je
nach thomistischer oder suaresianischer Einstellung zu disputieren,
„eine sehr angenehme Belustigung sei, solange einer der Debattierenden
den anderen nicht mit Heilsverlust oder mit Enzykliken (wie Prado
auf p. 207) bedroht". Da wir aber am angeführten Orte bei Del Prado
nur eine ruhige Berufung auf die päpstlichen Enzykliken finden, in
•denen die Philosophie des hl. Thomas anempfohlen und auf die
Gefahren der entgegengesetzten Wege hingewiesen wird, können wir den
Ausspruch des P. Bernhard beim besten Willen nicht klarer und
kürzer wiedergeben als mit den Worten: In der Philosophie haben
päpstliche Schriftstücke nichts zu sagen. — Jeder katholische Gelehrte
kennt den guten Sinn eines ähnlichen Satzes. In einer Zeit jedoch,
in der päpstliche Schriftstücke in voller Geltung sind, die bei der
methodischen und inhaltlichen Regelung der christlichen
philosophischen Studien an das katholische Gewissen ihrer Untergebenen
appellieren (vgl. die nächste Anmerkung) wie das Motu proprio
Pius X., darf man an päpstlichen Urkunden nicht mit einem so
leichten Spott vorbeigehen. Zu unserer Beruhigung dient inde-sen,
daß wir die Stellungnahme des P. Bernhard nicht auf die Direktive
des hochwürdigsten P. Generals zurückführen dürfen.



222 Kampf um den hl. Thomas

Hierzu kommt eine andere schwerwiegende Überlegung^,
daß nämlich der Rechtstitel des Hl. Stuhles, die Studien
bis ins kleinste Detail zu ordnen, im Motu proprio Pius X.
durch ein thomistisches Prinzip begründet wird1. Nun steht
aber das angebliche Dekret mit den Bestimmungen, deren
Grundlage (abgesehen vom allgemeinen autoritativen
Standpunkt) ein thomistisches Prinzip ist, in einem eklatanten
Widerspruch, denn es weist die Notwendigkeit eines
praktischen Anschlusses an Thomas schon in radice ab..
Könnte man dies mit der offiziellen Anerkennung und
Belobung des hl. Thomas von Seiten des Jesuitenordens als
solchen vereinigen? Wir glauben nicht. Deshalb kann
das Dekret nicht echt sein.

Es ist ohne Zweifel eine Tatsache, die man aus der
Literatur der alten und der neuen Zeit nachweisen kann^.
daß viele Ordensmitglieder der Gesellschaft Jesu einen
Anschluß an den hl. Thomas gar nicht für nötig erachten
und ihn in wichtigen und nicht wichtigen Punkten in der
Theorie und Praxis beständig verlassen, obwohl sie mit der
Belobung des Aquinaten gar nicht karg umzugehen pflegen.
Bei diesen liegt die Vermutung allerdings nahe, daß ihre
Lobsprüche rein äußere Formeln sind und nur so weit auf
Thomas selbst bezogen werden dürfen, als derselbe mit.
ihren Lieblingstheologen übereinstimmt, die es für sich
nicht unbedingt herabwürdigend gefunden haben, mit
Thomas hie und da übereinzustimmen, ihn anzuführen —
eventuell nach dem Rezept des P. Frick S. J. Von diesen
kann man ruhig behaupten, daß sie die berufenen Vertreter
jener alten Weltanschauung sind, nach der die Sonne sich
um die Erde und um die kleineren Gestirne bewegen muß.
Was man jedoch von einzelnen Jesuiten behaupten darf,
kann man nicht auf alle, besonders nicht auf das
Oberhaupt der Gesellschaft Jesu übertragen. Wir sind also
überzeugt, daß der hochwürdigste P. General als unparteiischer
Führer seiner Untergebenen schon aus Hochschätzung vor
dem genannten thomistischen Prinzip und um den
praktischen Anschluß des Ordens als solchen an den hl. Thomas.

1
- „Doctoris Angelici nemo sincere catkolicus eam ausit in

dubium vocare sententiam: Ordinäre de studio pertinetpraecipue ad auctoritatem Apostolicae Sedis quauniversalis Ecclesia gubernatur, cui per generaleStudium providetur." A. A. S. VI, p. 386.



Kampf um den hl. Thomas 22a

zu dokumentieren, ein solches Dekret nicht erlassen hat,
in dem so eklatante Abweichungen von den kirchlichen
Erlässen und somit schon in radice von Thomas selbst
vorkommen. Der Orden selbst und seine Führer können doch nicht
einen so engherzigen Standpunkt einnehmen und eine so
kurzsichtige Politik treiben als die einzelnen Mitglieder. Dort
muß das Lob des hl. Thomas ernstlich gemeint sein und
ihm, nicht aber anderen gelten, was gewiß nicht zutreffen
würde, wenn man einen Anschluß an seine Prinzipien schon
in radice abweist. Dies ist unser zweiter allgemeiner und
innerer Grund, warum wir an die Existenz des Dekretes-
nicht glauben.

Noch stärker tritt die Unmöglichkeit des Erlasses
hervor, wenn man die in ihm enthaltenen Sätze und
Bestimmungen einzeln untersucht.

Es wird darin zunächst den Mitgliedern der Gesellschaft

freigelassen, die Lehrmeinung vom Unterschied
zwischen Wesenheit und Dasein im thomistischen oder
suaresianischen Sinne vorzutragen. Versetzen wir uns einen
Augenblick auf den Standpunkt, daß der P. General eine-
solche Bestimmung erlassen hat. Er würde in diesem Fall
offenbar nicht als Gelehrter, sondern als Gewissensführer
seiner Untergebenen auftreten. Hierdurch wird aber in der
Broschüre Binzechers dem hochwürdigsten P. General
geradezu eine Unmöglichkeit zugemutet, da in der
Philosophie auf diese Weise autoritativ aufzutreten und etwas
vorzuschreiben, einen unverständlichen Widerspruch, ja fast,
einen Übergriff bedeutet. In der Philosophie hält nämlich
jeder an dem fest, was er einsieht. Eine eigene Vorschrift,
unter den möglichen Ansichten frei wählen zu dürfen, hat
deshalb für Philosophen gar keine Berechtigung, nicht,
einmal einen annehmbaren Sinn. Autoritativ kann die innere
Einsicht niemand vorgeschrieben werden, weil die Fähigkeit,

die sich solchen Entscheidungen unterwirft, eine sehr
beschränkte Macht über unseren Verstand besitzt1; sie
braucht aber auch nicht freigegeben zu werden, aus dem
einfachen Grund, weil sie über dem Machtbereich der
Autorität steht. Wird in dieser Hinsicht trotzdem eine
autoritative Bestimmung erlassen, so kann sie sich nur auf
die öffentliche Vertretung der eigenen Ansichten beziehen^

1 I. II. q. 17 a. 6. c.



'224 Kampf um den hl. Thomas

und falls den Untergebenen eine Wahlfreiheit zwischen
zwei Meinungen gelassen wird, so ist der Sinn derartiger
Bestimmungen, daß beide Anschauungen durchaus
gleichberechtigte und gleiche Sicherheit bietende Normen sind,
weshalb sie im Interesse der wissenschaftlichen Freiheit
oder aus sonstigen Rücksichten als solche anzuerkennen sind.

Von diesem Standpunkte aus müßten wir den ersten
Satz des angeblichen Dekretes beurteilen. Der P. General
wäre in diesem Falle der Meinung, daß die thomistische.
und die suaresianische Anschauung bei der wissenschaftlichen

Forschung die gleiche Sicherheit bieten und daß die
eine vor Irrtum nicht mehr und nicht weniger schützt als
die andere. Er wäre ferner überzeugt, daß der hl. Thomas
über diese Sätze erhaben ist und daß seine Lehre keinen
Schaden leidet, wenn man sie in einem beliebigen Sinne
interpretiert. Von dieser hohen Warte aus würde der
hochwürdigste P. General die Sachlage ganz anders überblicken
als seine streitenden Untergebenen, er würde ihnen volle
Freiheit gestatten und sie sowohl in bezug auf die Schriftstücke

des Apostolischen Stuhles als auch bezüglich der
traditionellen Thomas-Verehrung des Ordens vollends
beruhigen.

Gegen diese Stellungnahme dürfte man weder
philosophisch noch aber vom Standpunkte der Regierungsklugheit

etwas einwenden, wenn sie dem hochwürdigsten
P. General für die Zeit vor dem Erscheinen der neueren
päpstlichen Akten imputiert wäre und so nur die partikulären

Interessen seines Ordens in Betracht kämen. Von
diesem Gesichtspunkte aus könnten wir die Echtheit des
Dekretes nicht bezweifeln. Da uns aber Aktenstücke
vorliegen, die allgemeinere Interessen vor Augen halten, als
es die der Gesellschaft Jesu sind, so müssen wir
untersuchen, inwieweit die Vorschriften des angeblichen Dekretes
mit denselben harmonieren, sich mit deren Geist vertragen
und überhaupt inwiefern die partikulären Ordensinteressen
gegenüber den allgemeineren noch berücksichtigt werden
dürften. Diese Untersuchung ergibt einen ausschlaggebenden
Beweis gegen die Existenz des Dekretes.

Die päpstlichen Aktenstücke schreiben zunächst die
Lehre des hl. Thomas vor und bestimmen deren Inhalt
gerade in jenem Punkte, den das angebliche Dekret vor
Augen hält, mit voller Klarheit und unzweifelhafter Deut-



Kampf um den hl. Thomas 225

lichkeit. Möge man über die Tragweite der Verpflichtung,
diese Sätze vorzutragen nach dem Vorgang des „Katholik"
verschiedener Meinung sein; daran jedoch, daß die
approbierten Thesen die handgreiflich echte Lehre des hl. Thomas
darstellen, kann man vom Standpunkt der Autorität nicht
mehr zweifeln. In dieser Hinsicht muß also jede partikuläre
Autorität sich unter die allgemeine subsumieren lassen,
ihre Untergebenen in dem Sinne informieren, wie es der
höhere Befehlshaber für richtig erachtet, und in jenem
Punkte nichts gestatten oder nachsehen, in dem die höhere
Autorität nur gebietet und nichts nachsehen will.
Derjenige also, der die Echtheit des Dekretes annimmt, muß
dem hochwürdigsten P. General zumuten, daß er sich unter
die allgemeine kirchliche Autorität nicht subsumieren
lassen will, ihr sogar entgegenarbeitet. "Wir vermögen ihm
dies nicht zuzumuten.

Noch dringender tritt die soeben ausgeführte Forderung

der Subsumption auf, wenn die Mitglieder eines
Vereines sich zur Befolgung einer bestimmten wissenschaftlichen

Form derart verpflichtet haben oder derart
verpflichtet worden sind wie die Jesuiten zur Befolgung der
Lehre des hl. Thomas. Jede Direktive der höheren Autorität

müßte von den "Wächtern der Statuten in dem
ausschließlichen Sinn aufgegriffen und zur Kenntnis der
Untergebenen gebracht werden, der den Satzungen entspricht.
Da nun die Statuten der Jesuiten vorschreiben, daß sie
dem hl. Thomas folgen sollen, so kann man ihrem
Oberhaupte auf keinen Fall zumuten, daß er von der traditionellen

Verehrung des hl. Thomas in der "Weise absieht,
daß er ihnen direkt erlaubt, in einem sehr wichtigen Punkte
von Thomas abzuweichen, insbesondere dann, wenn eine
höhere Autorität diesen Satz als einen unzweifelbaren
Beatandteil der Lehre des hl. Thomas und als eine vollkommen
sichere Norm bezeichnete. Wenn irgendwo, so muß sich
gerade hier bei den vitalen Interessen der kirchlichen
Wissenschaft die allgemeine Maxime bewahrheiten: örtlich
und zeitlich beschränkte Bücksichten müssen vor den
allgemeinen zurücktreten; das heißt mit anderen Worten, es
dürften bei dem momentanen Stand der Dinge die partikulären

Interessen der Gesellschaft Jesu nicht berücksichtigt
Verden, sie müßten vor den allgemeinen zurücktreten.
Deshalb können wir nicht annehmen, daß der hochwürdigste

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 16



226 Kampf um den hl. Thomas

P. General seinen Untergebenen positiv und in einem,
eigenen Dekret erlaubt hätte, gefährliche Seitenwege zu
betreten und an einem Satz noch weiter festzuhalten, dem
die Kirche aus ihren Lehranstalten (wenigstens bis zur
Aufhebung der Pianischen und Benediktinischen
Bestimmungen) verbannt hatte.

Gegen unser Argument kann man allerdings
einwenden, daß die bezüglichen Statuten der Jesuiten eine
gewisse Elastizität besitzen, indem sie in allen Nuancen
(von einem ganz engen Anschluß angefangen bis zur
bekannten Vernachlässigung des hl. Thomas) ausgelegt werden
können. Zum Beweis der Einwendung könnte man auf die
literarische Tätigkeit der tüchtigsten und frömmsten
Jesuiten hinweisen (wie z. B. auf Suarez), die tatsächlich
diese Praxis befolgt haben. Demnach wäre es gar kein
Unrecht, den ersten Satz des angeblichen Dekretes dem
hochwürdigsten P. General zuzuschreiben.

Dieses Gegenargument vermögen wir nicht völlig,
überzeugend zu lösen, da uns der "Wortlaut der Statuten
nicht bekannt ist. Dies ist jedoch gar nicht nötig. Wir
beurteilten ja die dem P. General imputierte Stellungnahme
nicht vom Gesichtspunkte der Statuten, sondern vom
Standpunkte der allgemeinen kirchlichen Interessen und Dekrete
und behaupteten, daß sie diesen entgegengesetzt wäre.
Beruht aber das Gegenargument auf Wahrheit, so folgt
aus ihm nur, daß man in den betreffenden Theologen
der Gesellschaft Jesu weder die berufenen noch die
zuverlässigen Ausleger des hl. Thomas erblicken darf. Wir
aber wollen auch in diesem Punkte die Person des
hochwürdigsten P. Generals von den einzelnen Ordensmitgliedern
unterscheiden und behaupten, daß man auf ihn die
Schlußfolgerung Binzechers keineswegs anwenden darf, die so
lautet1: „Si puö pertanto a buon diritto conchiudere, che
questo re8ponso, emanato dal P. Martin e confermato ora
dal P. Ledocowski, non è certamente degno di chi occupa
l'alto ufficio di Preposito Generale delia Compagnia di

1 Wegen der Anführung nachstehender Zeilen bitten wir um
entsprechende Nachsicht. Wir würden die Rolle eines Staatsanwaltes
selbst in dem Falle nicht spielen, wenn wir von der Echtheit des
Dekretes überzeugt wären. Nur deshalb führen wir die Worte Binzechers
an, um zeigen zu können, welchen Eindruck auf die Außenstehenden,
tin solches Dekret machen würde.



Kampf um den hl. Thomas 227

Gesù, e qualora si volessero osservare perfettainente le
Costituzioni emanate da S. Ignazio, sulle quale 1' Istituto
e fondato, i Padri Assistenti avrebbero l'obbligo di richia-
mare al suo dovere il P. Preposito Generale, come viene
loro imposto dalle stesse Costituzioni. (Cf. Institutum S. J.
pars VI, cap. II et cap. VI.)"1 Der Umstand, daß man aus
dem angeblichen Dekret solche Schlußfolgerungen ziehen
kann, gibt unseren Argumenten gegen die Echtheit des
Dekretes eine außerordentlich feste Grundlage. Aus dem
gleichen Grunde können wir nur bedauern, daß Binzecher
die Quelle nicht angibt, aus der er das angebliche Dekret
geschöpft hat, damit man auch von dieser Seite den Beweis
gegen ihn führen könnte.

Die Analyse des zweiten Satzes führt zum gleichen
Resultat. Was ist der Sinn der These? Die Lehre
vom Verhältnis zwischen Wesenheit und Dasein wurde von
der Studienkongregation einseitig, d. h. im Sinne der
traditionellen thomistischen Schule, bestimmt. Die Leugnung
des thomistischen Ursprunges der These würde einen
offenbaren Widerspruch mit der kompetenten Autorität in sich
schließen, was in allen Fällen zu meiden ist. Der Schwerpunkt

des Kampfes muß infolgedessen verlegt werden.
Es soll in der Zukunft nicht unbedingt der
thomistische Ursprung der These geleugnet
werden, sondern sie soll als eine bedeutungslose,

unnütze scholastische Spitzfindigkeit
hingestellt werden. Es wäre uns unmöglich gewesen,
diesen Sinn dem Satze zu unterlegen, wenn wir nicht den
Verdacht hätten, daß „Der Katholik" durch die Broschüre
Binzechers irregeführt wurde, und wenn die Rezension
P. Bernhards nicht ganz nach diesem Rezept verfertigt
worden wäre. „Der Katholik" gibt nämlich im Gegensatz
zur früheren Praxis der Jesuiten den thomistischen
Ursprung der These zu, leugnet jedoch ihren fundamentalen
Charakter. Desgleichen behandelt P. Bernhard die Frage
&ls eine gänzlich „unfruchtbare" und „bedeutungslose"
„Verstandesgymnastik", die man „in ein paar Seiten" (z. B. im
Rahmen seiner Rezension) „abtun kann".

Daß die oben unterstrichene Kampfmaxime existiert,
kann demnach auf Grund von zwei literarischen Erzeug-

1 A. a. O., p. 15—16.

16*



228 Kampf um den hl. Thomas

nissen der Suaresianer nicht geleugnet werden. Wir
protestieren jedoch dagegen, daß man mit Binzecher den
Ursprung der Maxime auf den hochwürdigsten P. General
zurückführt.

Der Satz stände vor allem autoritativ mit den
Bestimmungen der höheren Behörden in einem ebenso
grellen Widerspruche wie der erste. Fundamentale Wahrheit

nennt man nämlich jede These und jeden Satz, der
zum Verständnis anderer Wahrheiten und Sätze unbedingt
erforderlich ist und je nach der Anzahl letzterer Thesen muß
man auch der zuerst erwähnten Wahrheit eine mehr oder
weniger ausschlaggebende, grundlegende Bedeutung
zuschreiben. Daß nun der Realunterschied zwischen Wesenheit

und Dasein nicht als bloße scholastische Spitzfindigkeit
angesehen werden darf, darüber unterrichten uns die

approbierten Thesen hinlänglich. Den allgemeinen Grund
haben wir oben ausgeführt, wo wir die Bedeutung der
Qualifikation „normae directivae" besprochen haben. Hierzu
kommt beispielsweise noch der folgende Satz, den wir
unter den 24 Thesen finden: „Est praeterea in omni crea-
tura realis compositio subiecti subsistentis cum formis se-
cundario additis, sive aocidentibus: ea vero nisi esse
realiter in essentia distincta reciperetur, intelligi non
posset1." Der fundamentale Charakter des fraglichen Satzes
kann nicht klarer ausgesprochen werden. Jeder Theologe
weiß aber, daß mit der soeben angeführten These der
Studienkongregation sowohl in der Philosophie als auch in
der Theologie eine lange Reihe von anderen Sätzen
verbunden ist. Der xar1 fundamentale Charakter des
Realunterschiedes ist infolgedessen evident.

Machen wir jedoch eine Probe. Ist eine Zusammensetzung

aus Substanz und Akzidenzien ohne den realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein nicht denkbar
(wie die Studienkongregation uns versichert), so sind wir
schon bei dem nächsten Schritt im Bereich des unendlichen
Wesens, das bei der Zusammensetzung aus Substanz und
Akzidenzien, also bei der Annahme eines Realunterschiedes
zwischen seiner Wesenheit und seinem Dasein, nicht denkbar

ist. Es ist die Abwesenheit des genannten Realunterschiedes

allerdings nicht das einzige distinktive Merkmal

1 A. A. S. VI, p. 884.



Kampf um den hl. Thomas 229

des unendlichen Wesens, sie ist indessen die Grundlage
seiner Denkbarkeit und in der ontologischen Ordnung
sein metaphysischer Seinsgrund, ebenso wie ihr Gegenteil

die Grundlage der Denkbarkeit oder der Seinsgrund
eines endlichen zusammengesetzten Wesens ist. Hieraus
folgt, daß man nach Thomas — im Lichte der approbierten
Thesen — ein endliches Wesen nur bei der realen
Zusammensetzung aus Wesenheit und Dasein, ein unendliches
aber nur bei der Annahme des Gegenteils begründen kann1.

Es ist demnach leicht verständlich, daß einzelne
Ordensmitglieder den Wahrheitsgehalt der approbierten Thesen
entweder vorsätzlich oder aus Liebe zu ihren Lieblingstheologen

übersehen, ihre Approbationscharakteristik
verkennen und geneigt sind, dieselben nicht für Leitsätze
(principia et pronuntiata maiora und normae airectivae),
sondern für scholastische Spitzfindigkeiten zu erklären.
Wer wird jedoch dem unparteiischen und über die
Leidenschaften erhabenen Oberhaupte dies zumuten? Binzecher
kann nur die Kampfmaxime einzelner Jesuiten mit der
Stellungnahme des hochwürdigsten P. Generals verwechselt
haben.

Hierzu kommt noch die weitere Überlegung, daß der
zweite Satz des angeblichen Dekretes auch geschichtlich

nicht auf festem Boden steht. In bezug auf den
hl. Thomas bann jeder Kenner seiner Summa die
Versicherung geben, daß daselbst die Frage als eine
fundamentale behandelt wird. Bei jeder wichtigen Quästion
beruft sich Thomas auf die genannte Zusammensetzung und
gründet hierauf die Beweiskraft seiner Argumente. Hat die
Frage überhaupt einen Sinn, so kann sie im Lichte der
Summa Theologica des hl. Thomas nur eine fundamentale
Bedeutung haben, sonst ist es nicht verständlich, warum
©r die These so oft und so energisch betont. Bis ins
kleinste Detail hat dies Del Prado nachgewiesen. Es ist
daher kein Wunder, wenn sein monumentales Werk von
Seiten der Gegner einerseits totgeschwiegen oder so
verspottet und unwürdig behandelt wird, wie wir es leider
ftoch erwähnen müssen. Man möchte auch in bezug auf
dieses Werk des verachteten Thomisten dasselbe behaupten,

1 Weitere Folgerungen wollen wir hier nicht ableiten. Es möge
genügen, auf das monumentale Werk von Del Prado hinzuweisen.



230 Kampf um den hl. Thomas

was Dörholt von dem anderen berühmten Lebenswerk D e

gratia et libero arbitr io desselben Verfassers schreibt.
Man braucht nur statt Molinismus die fragliche suaresi-
sche Lehre zu subsumieren. „Ich schätze dieses Werk so
hoch ein," sagt Dörholt1, „daß ich es ohne Bedenken neben
das oben genannte Werk von Capreolus stelle; was dieses
gegenüber dem Skotismus geleistet hat, das leistet das
Werk von Del Prado gegenüber dem Molinismus. Noch
keiner der Molinisten hat bis jetzt eine Widerlegung
desselben versucht, obgleich sie sich selbst sagen werden, daß
eine solche unbedingt notwendig ist, wenn der Molinismus
sich weiter behaupten will. Dadurch, daß er in Schul-
kompendien weitergeschleppt2 und den jungen Leuten
beigebracht wird, die ja doch über so tiefe Fragen noch kein
Urteil haben können, kann er nicht gerettet werden, sondern
auf dem Schlachtfelde der theologischen Wissenschaft wird
über das Sein und Nichtsein solcher Fragen und Systeme
entschieden." So viel in bezug auf die geschichtliche
Behandlung des hl. Thomas.

Was aber den geschichtlichen Wert der Stellungnahme
der verschiedenen Thomas-Schüler anbelangt, so brauchen
sich die Thomisten durchaus nicht zu schämen, daß es in
ihrem Kreise Gelehrte gab, die den fundamentalen
Charakter der Frage nicht erkannt haben. Selbst der Umstand
wird sie nicht beunruhigen, daß es innerhalb des Predigerordens,

besonders im Anfange, ausnahmsweise Gelehrte gab,
die sich hierin Thomas nicht angeschlossen haben. Stella
differt a Stella in claritate, der Gelehrte aber unterscheidet
sich von den übrigen Kollegen durch die Schärfe des
Verstandes und des Urteiles. Sie können sich ferner hierin
Heraklit anschließen, der die Autoritäten ganz richtig
beurteilt hatte, wenn er sagte: Eïç. è/iol pùpioi, èav âptcrzoç rjl.
Dieser Beste ist aber Thomas. Aus diesem Grunde glauben
wir nicht, daß der hochwürdigste General auf einem so
labilen geschichtlichen Boden ein Dekret von solcher Tragweite

aufgebaut hätte.
Aber auch andere schwerwiegende Gründe bewegen

uns zum Zweifel an der Echtheit des Dekretes. Die Vor-
1 Dhms Thomas, III. Bd., p. 504-505.
2 Vgl. die Ontologie des P. Fr ick, S. J. Divus Thomas I, p, 204 f.
3 H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin 1912.

I. Bd., p. 87, Fr. 49.



Kampf um den hl. Thomas 231

schrift, daß im Jesuitenorden die thomistische Formel nur
dann vorgetragen werden dürfte, wenn man aus ihr keine
weiteren Folgerungen zieht, schließt nämlich eine
psychologische und eine philosophische Unmöglichkeit in
sich, weshalb sie ohne wirklich zwingende Gründe dem
Ordensoberhaupt nicht zugeschrieben werden darf.

Es ist psychologisch ganz undenkbar, daß man an
einem Satz mit voller Uberzeugung festhalte und zugleich
aus ihm keine weiteren Folgerungen ableite. Die ganze
Organisation unseres psychischen Lebens protestiert gegen
eine solche Stellungnahme. Sterile Begriffe und Sätze kann
es in der Menschenseele nur so lange geben, als sie nicht
in die Gesamtsynthese des Verstandes eingefügt sind, d. h.
solange sie unverstanden bleiben. Sobald jedoch diese
Einfügung geschehen ist, hört die Sterilität auf, der Verstand
ist befruchtet und es steht nicht mehr in seiner Macht, die
Konsequenzen abzuweisen.

Beurteilt man die Berechtigung einer autoritativen
Vorschrift von diesem Standpunkte, so kommt man zu
folgendem Ergebnis: Ein Gebot oder Verbot, irgendeine
These vorzutragen, ist je nach den Gründen, die dafür
sprechen (Nützlichkeit, Gefährlichkeit usw. der These),
gerecht und vernunftgemäß. Eine Erlaubnis jedoch, die
sich auf die Lehrfreiheit bezieht und infolgedessen die
innere Einsicht in keiner Form bindet, kann mit einem
ähnlichen Verbot wie das des zweiten Satzes der Broschüre
ist, nur in der Weise verbunden werden und nur in dem
Maße berechtigt erscheinen, als eine Vorschrift, die den
Untergebenen die innere Einsicht unbedingt auflegt. Daß
aber eine solche Vorschrift über den Machtbereich der
Autorität hinausliegt, haben wir nach dem hl. Thomas schon
oben betont. Dasselbe müssen wir jetzt in bezug auf die
zweite Vorschrift des angeblichen Dekretes erklären, und
zwar aus dem einfachen Grunde, weil hierdurch der
Untergebene in eine psychologisch unmögliche Lage versetzt würde.

Wenn wir also an der Echtheit des Dekretes zweifeln,
geschieht es deshalb, weil wir den hochwürdigsten General
für einen einsichtigen und barmherzigen Vater halten, der
seine Untertanen nicht in eine solche Zwangslage
versetzen kann.

Hier muß allerdings wieder betont werden, daß nach
dem Zeugnis des P. Bernhard die geschilderte psychologi-



232 Kampf um den hl. Thomas

sehe Unmöglichkeit und Sterilität für manche Ordensmitglieder

eine Lebensmaxime bildet. Daß P. Bernhard die
These vom Realunterschied allzusehr vom Standpunkte
des „Jenseits von Wahr und Unwahr" behandelt, wird der
Leser noch sehen. Den psychologischen Erklärungsgrund
für seine Stellungnahme finden wir in einer Lebensmaxime
eines seiner wälteren" Kollegen, der „den jugendlichen
Feuereifer" von P. Bernhard mit folgenden Worten
gedämpft hatte: „Geben Sie mir fünf Minuten, um mich zu
sammeln, dann verteidige ich Ihnen die beliebige
Lehrmeinung (die thomistische oder suaresianische) bis zum
Ende der Welt." „So ist es," meint P. Bernhard: „Man
braucht nur die Terminologie thomistisch oder suaresianisch
einzustellen und man kann in dieser dankbaren These nach
Belieben distinguieren und subsumieren. " —Wir verstehen
sowohl den P. Bernhard als auch seinen „älteren" Kollegen.
Zu einer solchen farblosen Stellungnahme ist nichts
anderes nötig, als irgendeine Lehre in die Gesamtsynthese
des Verstandes nicht einzufügen: dann ist sie unbedingt
zur Sterilität verurteilt. Auf diese Weise kann man
ohne Mühe zu einer ganz farblosen Überzeugung (richtiger
zu einer blasierten Stellungnahme) gelangen, die sich, erst
„weiß", sehr leicht „schwarz" färben läßt. — Es freut uns
aufrichtig, daß gegen die Echtheit des Dekretes so
schwerwiegende Gründe sprechen, denn sonst müßte man sagen,
daß nach den Vorschriften dieses Dekretes die Lebensmaxime

einzelner Jesuiten zu einem allgemeinen Gesetz,
und ihre farblose Überzeugung zu einem allgemeinen
Unterscheidungsmerkmal der ganzen Gesellschaft Jesu
geworden sei.

Es wurde ferner oben behauptet, daß das angebliche
Dekret auf einer philosophischen Unmöglichkeit
aufgebaut ist. Dieselbe besteht in der Verkennung der
betreffenden Wahrheit selbst. Die Geschichte der Philosophie
kennt allerdings zahlreiche unnütze oder weniger ersprießliche

Probleme, dieselben sind aber entweder kraft ihres
Gegenstandes oder wegen ihrer sonstigen Unverwendbar-
barkeit als solche zu erkennen. Die gegenwärtige Frage
gehört indessen nicht zu diesen. Denn es ist z. B.
allbekannt, daß das Verhältnis des Geschöpfes zum Schöpfer
nicht bloß in bezug auf das Sein, sondern besonders mit-
Kücksicht auf die Tätigkeit logisch (wir sprechen nicht.



Kampf um den hl. Thomas 233

davon, was geschehen mußte) bei den Vertretern des realen
Unterschiedes ganz anders entwickelt wird als bei den
Verfechtern des Gegenteils. Die Differenzen beziehen sich eben
auf die Grundbegriffe der Metaphysik, die folgerichtig
unsere Weltansicht verschieden modifizieren. Das ist eine
Tatsache, die man bei jedem namhaften Vertreter der
einzelnen Richtungen kontrollieren kann.

Die Frage ist demnach kraft ihrer Natur eine
außerordentlich fruchtbare, sie ist ein Leitsatz, eine fundamentale
Wahrheit unserer metaphysischen Weltanschauung.
Verurteilt man dieselbe zur Unfruchtbarkeit, wie der zweite,
dem P. General imputierte Satz es tut, so bindet man ihren
objektiven Wahrheitsgehalt und postuliert eine philosophische

Unmöglichkeit. Das Verbot also, das man dem
P. General imputiert, beeinträchtigt die Entwicklung der
Wahrheit und der christlichen Philosophie viel mehr als
die Vorschrift der Studienkongregation, die 24 thomisti-
schen Leitsätze vorzutragen. Hier wird wenigstens der
Weiterbau des Gebäudes der Einsicht und der Tüchtigkeit
der katholischen Gelehrten überlassen : die Befruchtung des
Verstandes und die weiteren Konsequenzen werden nicht,
nur nicht verboten, sondern gewünscht, während das
angebliche Dekret gerade diesen Punkt antasten würde.
Klagt nun „Der Katholik", wenigstens indirekt, schon bei
der weitherzigen Stellungnahme der Studienkongregation
über die Einschränkung der wissenschaftlichen Freiheit, was
müßte sich erst der hochwürdigste P. General gefallen lassen,
falls das Dekret echt wäre!

Die Überzeugung, daß die fragliche These auf die
philosophischen Grundbegriffe und auf die metaphysische
Weltanschauung keinen besonderen Einfluß übt, findet
unter den Jesuiten neuestens in P. Bernhard einen
Verfechter. Er wirft nämlich den Verteidigern des Realunterschiedes

vor, daß sie meinen, ihre Gegner (die Suaresianer)
begriffen nicht, was Akt, Potenz, Existenz, Essenz usw. in
ihrem Sinne bedeuten. Er erzählt weiter, daß er mit
einem scharfsinnigen Italiener über diese Frage stundenlang

disputierte, der alle fünf Minuten „schäumend" und
„mit feuerrotem Gesicht" die Definition von actus wiederholte.

— Wie es mit dem hochwürdigen Pater in bezug
auf diese Grundbegriffe steht, wird der Leser bald ersehen.
Unterdessen geben wir ihm darin recht, daß auf „das.



'234 Kampf um den hl. Thomas

schlaue Sätzchen" (auf die Definition des actus) in dieser
Frage nicht alles ankommt (obwohl es ein großes "Wort zu
reden hat), wohl aber auf eine Vertiefung in das Problem
selbst. Ob die Stelle des „schlauen Sätzchens" auch bei
ihm die erwähnte Vertiefung einnehmen muß, darüber zu
urteilen, ist nicht unsere Sache. So viel scheint uns sicher
zu sein, daß es denjenigen, die das Problem tief erfaßt
haben, nicht gelingt, dasselbe von einem solchen Standpunkt

des „Jenseits von Wahr und Unwahr" zu behandeln,
wie es der hochwürdige Pater tat.

Auch die nähere Analyse des dritten Satzes beweist
^untrüglich, daß das Dekret nicht echt sein kann. Es wird
daselbst den Verteidigern ein weiteres Verbot
vorgeschrieben : sie dürfen über die großen Theologen der
Gesellschaft r.icht spotten. Den Untergebenen des P. Generals,
die die förmlich approbierte thomistische These verteidigen,
werden zwei Verbote gegeben, während die anderen die
vollste Freiheit genießen. Den Grund für das erste, soeben
besprochene Verbot könnte man darin erblicken, daß die
Lehre vom realen Unterschied den Verstand viel mehr
befruchtet als ihr Gegenteil und daß es deshalb viel
notwendiger erscheint, ihren Verteidigern Zügel anzulegen als
den Verfechtern der metaphysisch seichteren und viel
weniger fruchtbaren Lehre. Dies um so mehr als bei der
logischen Weiterentwicklung des realen Unterschiedes eine
in der Gesellschaft; angenommene Lehre (der Molinismus)
in große Gefahr käme. Das erste Verbot könnte man
eventuell noch verstehen. Daß aber der hochwürdigste
P. General seinen suaresianischen Untertanen die volle
Spottfreiheit gelassen hätte, das können wir nicht glauben :

•ein solches Dekret muß unecht sein. Denn muß ein Teil
der Untertanen die wissenschaftliche Uberzeugung des
anderen Teiles hochschätzen, so verlangen die elementaren
Gründe der Gerechtigkeit und Unparteilichkeit, daß die
Beziehung bilateral gefaßt sei. Dies um so mehr als auf
Grund der Kongregationsentscheidungen jedem wenigstens
die Furcht und die Vermutung entgegentreten kann, daß
der eventuelle Spott und die unzarten Ausdrücke einiger
sanguinischen Suaresianer den hl. Thomas selbst treffen,
dessen Verehrung und Lob in der Kirche Gottes derart
anerkannt ist, daß auch alle übrigen Theologen — also
•auch jene, die im dritten Satz erwähnt werden — nur so



Kampf um den hl. Thomas 235

weit eines Lobes und einer Verehrung würdig sind, als sie
mit Thomas übereinstimmen. So wenigstens nach Pius X.1

Welchen Spott und welche unzarten Ausdrücke die
Schüler des hl. Thomas von Seiten der Suaresianer sich
gefallen lassen müssen, kann man aus der Rezension des
P. Bernhard entnehmen. Er verweist beispielsweise das
Problem in deü. Bereich der „häuslichen Verstandesgymnastik"

der Schulen; er rechnet dasselbe zum
„Strohdreschen" der „Albernheiten der Gelehrtenweit" 2. Gewiß
keine Schmeicheleien für diejenigen, die an der These mit
voller Überzeugung festhalten und aus diesem Grund ihr
eine gewisse Bedeutung — ungefähr für den Umfang der
24 approbierten Thesen — zuschreiben.

Hiermit hätten wir den ersten Teil unserer Aufgabe
— die Rezeptfrage des P. Bernhard — günstig erledigt.
Die vorgeführten Argumente beweisen untrüglich, daß das
Dekret unecht ist und daß infolgedessen P. Bernhard auf
eigene Verantwortung gearbeitet hat, nicht aber von den
Direktiven des hochwürdigsten P. Generals inspiriert wurde.
Es tut uns aufrichtig leid, daß wir den Beweis gegen die
Echtheit des Dekretes nicht aus äußeren Gründen führen
können. Hierzu gab uns Binzecher keinen Anhaltspunkt,
da er seine Quelle nicht angeführt hat. Wir hoffen jedoch,
daß die inneren Argumente ausreichen werden, um jeden
zu überzeugen, daß ein solches Dekret nicht existieren
kann und daß dasselbe in den Bereich der „Jesuitenfabelnu
verwiesen werden muß.

1 „Quodsi alicuius auctoris vel Sancti doctrina a Nobis Nostrisvo
Decessoribus unquam comprobata est singularibus cum laudibus atque
ita etiam, ut ad laudes suasio iussioque adderetur eius vulgandae et
defendendae, facile intelligitur eatenus comprobata, qua cum princi-
piis Aquinatis cohaereret aut iis haudquaquam repugnaret." A. A. S. VI,
p. 358.

2 Es braucht nicht eigens betont zu werden, daß P. Bernhard
seine Aussprüche nach einem alten Rezept so verteilt, daß er im Notfall

jedem untrüglich beweisen kann, daß die angeführten schönen
Prädikate seiner Rezension gar nicht von dem fraglichen Problem
ausgesagt werden. Wir erkennen dies an, um jene, die des Ungarischen

nicht mächtig sind, nicht irrezuführen. Hierbei betonen wir
jedoch, daß der Zusammenhang, in dem die Ausdrücke vorkommen,
wie auch der Geist, in dem die Frage behandelt wird, untrüglich
beweisen, daß die Aussprüche die Charakterisierung der Schreibweise
und der Geisteshöhe eines beträchtlichen und gar nicht geistesschwachen
Gelehrtenkreises bezwecken.



236 Kampf um den hl. Thomas

Es erübrigt noch, die andere Seite der Rezension zu
beleuchten, sofern sie uns nämlich wertvolle Aufschlüsse
über die Unterrichtsweise einzelner Jesuiten bietet.

Der Verfasser erzählt uns nämlich, daß er einst in
Innsbruck Professor war und daselbst das Verhältnis
zwischen Wesenheit und Dasein seinen Studenten durch
folgende Eormel anschaulich gemacht hatte: „Will ichu —
so meint er — „alle Merkmale eines in der realen Welt
existierenden geschaffenen Dinges durch eine Formel
darstellen (z. B. Petrus : sensitives, individuelles, kräftiges,
demütiges Wesen), so könnte ich dies nicht folgendermaßen

tun:
Res existens essentia + existentia,

d. h. es wird zu den Merkmalen der essentia actualis nicht
noch eine neue Note, die der existentia, hinzugefügt;
also nicht:

RÄ n2 + n2 + d3 + + ny + ne + ne ;

sondern ich würde das Ding im Zustande des Daseins (in
statu existentiae) folgendermaßen bezeichnen :

Re na + n, + ns + + ny + nz e.

Dagegen müßten die gleichen Vollkommenheitsinhalte in
esse obiectivo, in statu ideali, als immanentes Objekt oder
Denkinhalt so veranschaulicht werden:

Ri nj + n2 + n3 4- + ny + nz i ;

von beiden Zuständen abstrahiert (essentia absolute spectata)
aber so: R̂ % + n2 t n31 t ny r nZi

Keine der drei letzten Formeln drückt mehr
Vollkommenheit aus."

So der hochwürdige Pater.
Als ich dies gelesen hatte, war es mir mit einem

Schlag klar geworden, daß P. Pesch seinen mißlungenen
Scherz von der „massiven" Unterscheidung1 in bitterem
Ernst gemeint habe. Gewiß, wenn die Studenten der
Gesellschaft nach den Formeln des P. Bernhard abgerichtet

1 „Stimmen der Zeit", 88. Bd., p. 23. Divus Thomas, II. p. 184.



Kampf um den hl. Thomas 237

werden, so kann man sich nicht wundern, daß sie sich die
thomistische Realdistinktion sogar in ihrem Greisenalter
nur so grobsinnlich und „massiv" vorstellen können wie
P. Pesch und der allerdings noch etwas jüngere P. Bernhard.
Derjenige jedoch, der in die thomistische Philosophie tiefer
geblickt hat, sieht die Formeln des P. Bernhard nach einer
eventuellen Aufwallung des Unwillens1 mit vergnügtem
Lächeln an und legt das Blatt mit einem Gefühl der
vollsten Genugtuung beiseite: P. Pesch hat seinerzeit die
„tiefe" und „feinsinnige" Distinktionsgabe nicht am
richtigen Ort gesucht und man kann mit ihm „auch in
Zukunft ruhig annehmen und lehren, daß in dieser Frage die
Metaphysik des hl. Thomas" und seiner Schüler „etwas
tiefer und feinsinniger ist als die krassen Deutungen" ihrer
Gegner2. Er hat den Ausspruch selbstredend in einem
anderen Zusammenhang getan, die Akkomodation drängt
sich uns jedoch unwillkürlich auf. — Qui vult finem vult
etiam media ad finem. Der Zweck ist> die Lehre des
hl. Thomas unbedingt in Mißkredit zu bringen. Durch
einen engen Anschluß an ihn, durch ein tiefes Erfassen
seiner Metaphysik und durch eine sachgemäße Mitteilung
seiner Lehre ließe sich dies nicht erreichen. Aus diesem
Grunde muß man ihm und seinen Schülern recht krasse

1 Dies aus dem Grunde, weil man sich oft nicht gleich
auskennt, ob ^die Gegner uns zum Besten halten wollen oder ob es ihnen
mit der Überzeugung voller Ernst ist, jene Krüppeldoktrin als
thomistische Lehre anzusehen, die sie als solche feilbieten. P. Bernhard
besitzt vor seinen Kollegen allem Anscheine nach den Vorzug, daß
er noch massiver und grobsinnlicher denkt als jene. Er mag sich die
essentia actuals als eine leere Schale vorstellen, die nach den Tho-
misten mit irgendeinem magischen Fluidum — exsistentia genannt —
•gefüllt werden muß. Diese Vermutung liegt sehr nahe, da auch einer,
der des Ungarischen nicht mächtig ist und die Voraussetzungen der
Formel nicht gelesen hat, diesen Eindruck zuerst bekommt. Welche
Äquivokation, welche petitio principii, besonders aber welche unhaltbare

Analyse des Seinsbegriffes allen Formeln des Herrn Bernhard
zugrunde Jiegt, braucht in einer wissenschaftlichen Zeitschrift nicht
eigens nachgewiesen werden. Aus diesem Grunde verstehen wir nicht,
warum er dem P. Del Prado die Belehrung erteilt, daß er nur die
„auf Suarez oft gehäuften Schmähungen wiederholt". Ist er sich dessen
gar nicht bewußt, daß er in der „.Religio" nur alte, abgedroschene Äqui-
vokationen usw. seinen Lesern ,.in Neudruck" bietet? Etwas mehr
Sinn für kritisches Denken hätte er seinen Lesern doch zumuten
müssen.

2 „Stimmen der Zeit", 88. Bd., 1915, I, p. 25.



238 Kampf um den hl. Thomas

und grobsinnliche Phantasievorstellungen zuschreiben und
die Hörer unbedingt so informieren, daß dieselben aus den
namhaften Werken und aus den Begriffen der nennenswerten

Vertreter der thomistischen Lehre entnommen
worden sind. Daß dies bei den Gegnern eine Lehrmaxime
ist, wußten wir nicht so authentisch, als wir es jetzt aus
der Rezension des P. Bernhard wissen. Hierfür sind wir
ihm sehr dankbar. Dafür aber, daß wir seine Formel nicht
mit so ehrfurchtsvollem Staunen ansehen wie einst seine
Studenten, bitten wir um Entschuldigung. In unserer
Schule ist es nämlich eine althergebrachte Sitte, die unter
den ersten Eindrücken erworbenen Phantasiebilder abzulegen

und nur mit reinen Begriffen zu arbeiten. Aus diesem
Grunde gelingt es uns nicht, den Formeln die nötige
Ehrfurcht entgegenzubringen.

Der Zweck der Rezension ist übrigens nicht
einleuchtend. Es ist möglich, daß der hochwürdige Pater dem
gewiß nicht unbedeutenden Thomisten nur eine sehr fein
angebrachte Beleidigung antun wollte. Er dürfte gemeint
haben, daß der Wert der „dicken Monographie" nicht
entsprechender bestimmt oder dieselbe nicht zweckmäßiger
verspottet werden kann, als wenn er ihr solche kindische
Phantasiebilder entgegenstellt wie die von ihm geschilderten.
Diese Hypothese würde mit jenem Ton vollends harmonieren,

der sein Referat beherrscht.
Sein Unternehmen ist in diesem Falle indessen ganz

verfehlt und mißlungen, Denn objektiv berührt und alte-
riert eine derartige Beschimpfung den Verfasser oder sein
monumentales Werk ebensowenig als die Gegenvorstellungen
und Spötteleien eines Schulkindes ein tiefes wissenschaftliches

Problem und seinen Verteidiger berühren und alte-
rieren. Auch die übrigen Rücksichten, die den hochwürdigen

Pater zu diesem Verfahren veranlaßt haben mögen,
erweisen sich hinfällig. Denn die zahlreichen Gesinnungsgenossen,

von denen P. Bernhard spricht, sofern sie wirklich

Männer der Wissenschaft und der wissenschaftlichen
Methode sind, werden sich genieren, daß man in ihrem
Kreise nur mit solchen Mitteln, nicht aber mit Waffen der
Wissenschaft umzugehen versteht. Man braucht mit Del
Prado nicht einverstanden zu sein, aber es ist auch kein
Zeichen der Ritterlichkeit, wenn man in seinem Werk ein
so minderwertiges Erzeugnis erblickt, wie P. Bernhard es



Kampf um den hl. Thomas 23»

glaublich machen will. Für gewöhnlich spricht aus solchen
Zeilen die Ohnmacht.

Eine zweite Möglichkeit ist die, daß der hochwürdige^
Pater nicht Scherzbilder, sondern seine eigene tiefe
Überzeugung niedergeschrieben habe. In diesem Fall war es.
freilich verfrüht, das Werk Del Prados in die Hand zu
nehmen, noch mehr aber eine Kritik darüber zu schreiben.
Gewinnt P. Bernhard den Eindruck, daß das Werk „für-
Anfänger, für Theologen des ersten Jahrganges" geschrieben
worden sei, daß ferner Del Prado „seinen Leser so
behandelt, wie einen, dem das ABC der Metaphysik
mundgerecht gemacht werden muß", so hätte er die Gelegenheit

nicht vorbeigehen lassen sollen, sich die vielen
„Wiederholungen" Del Prados zu Gemüte zu führen und nicht so
viel bloß „durchzublättern", denn er würde im Falle der
zweiten Möglichkeit ganz entschieden zu den von ihm
erwähnten Lesern gehören, die freilich eine andere Dressur
durchmachen müäsen, bevor sie das Werk verstehen können.
— In diesem Falle hätte P. Bernhard seine Schule ganz,
entschieden kompromittiert, da in derselben auf eine bessere
Analyse des Seinsbegriffes, als die seinige ist, für gewöhnlich

und zum Schein eingegangen und eine gewisse feinere
Fühlung mit dem metaphysischen Denken bewahrt wird.

Die wenigen positiven Sätze, die P. Bernhard in seiner
Rezension anführt und die die Grundlage seiner Formeln
bilden, sind derartig, daß wir uns genieren, auf sie zu
reflektieren.

Nach der Ansicht des P, Bernhard bildet den entscheidenden

Wendepunkt der Frage nicht das beständige
Ableiern" der Begriffe von Potenz und Akt, sondern die
Bestimmung, was das Dasein, die exsistentia, sei. Mit
Spannung erwartet man die Entwicklung des großen
Lichtgedankens. „Das TTpojTov (pebdoç der übertriebenen thomi-
stischen Ansicht besteht darin — meint er —, daß sie das
Dasein a priori als einen eigenen Vollkommenheitsgrad
behandelt (wie dies aus den Umschreibungen, „ultima actua-
litas in linea entis" „actus ultimus", „esse inter omnia,
perfectissimum" usw. zu ersehen ist), weshalb man
dasselbe als einen actus in sensu stricto ansieht. Als wenn es
ihnen gar nicht in den Sinn käme zu fragen, ob das Dasein
ähnlich erfaßt werden darf, wie ein anderer gradus meta-
physicus oder eine andere Seinsweise". Eine alte Banali-



240 Kampf um den hl. Thomas

tat, die wir von den Suaresianern schon oft und in den
verschiedensten Formen hören mußten! Jetzt versteht auch
der Leser, dem die ganze Rezension des hochwürdigen
Paters nicht zur Verfügung steht, warum er als Abschluß
der drei suaresianischen Formeln das Wort mehr
unterstreichen mußte. Mehr Vollkommenheit drückt die essentia
actualis nicht aus, als die essentia idealis oder jene, die über
beide erhaben ist — meint P. Bernhard.

Ich glaube nicht, daß der hochwürdige Pater sich der
Aquivokation, die er mit dem Worte „perfeetio" treibt, und
der Tragweite seiner Formel bewußt ist. Genau so ist es
bei den Nominalisten des 14. und IB. Jahrhunderts, mit
denen die Suaresianer in manchen Punkten wunderbar
harmonieren. Wir verweisen den P. Bernhard auf die Werke
der damaligen Thomisten, von denen die „Ansicht" des
Referenten schon längst widerlegt wird, und die ihn auch
darüber belehren werden, daß die „Parteigenossen" von
Del Prado nicht mit solcher Blindheit geschlagen sind', wie
er es ihnen zumutet. Er hätte hierüber auch bei Del Prado
manche Lichtgedanken gefunden, wenn er dessen Werk
nicht bloß „durchblättert" hätte, wie er uns versichert.
Sofern seine Behauptung von dem esse als von einem
eigenen „Vollkommenheitsgrad" im Thomismus überhaupt
einen vernünftigen Sinn1, sein angebliches Axiom aber1
„Hand und Fuß" hat, stützt sie sich auf die Analyse des
Seinsbegriffes, die uns der hl. Thomas als ein teures Erbstück
zurückgelassen hat. Diese Analyse schließt uns aber ganz

1 Daß sie im Sinne des P. Bernhard daselbst ein kindisches
Phantasiebild darstellt, weiß jeder, der die Anfangsgründe des
Thomismus begriffen hat. "Wir versichern den Rezensenten, daß es einem
Thomisten überhaupt nie in den Sinn gekommen ist — wir sprechen
von Metaph}rsikern, von bedeutenden Männern und nicht von Studenten

oder von Männern minderer Begabung — „das Dasein nach Art
eines anderen gradus metaphysicus oder einer Seinsweise" aufzufassen.
Diese Auffassungsweise hat nur er seinen Studenten beigebracht,
gestützt natürlich auf die Phylogenesis seiner altberühmten Schule.
Wie aber die Thomisten gegen seine Zumutung protestieren, kann der
hochwürdige Pater aus dem Kampf von Capreolus mit den Nominalisten

ohne größere Schwierigkeit feststellen.
2 Zum Schlüsse seiner Formeln sagt P. Bernhard in einer Fußnote

folgendes : „Nur mit solcher Erklärung des Daseins hat das Axiom
Hand und Fuß : per creationem non datur plus perfectionis, sed
tantum plus entis. Sonst würde durch die neue Existenz die Vollkommenheit

vermehrt."



Kampf um den hl. Thomäö 241

merkwürdige Wahrheiten, Züge und Merkmale auf, die dem
P. Bernhard allem Anscheine nach unbekannt sind. — Von
diesem Seinsbegriff entfernen sich die geistigen Führer
des P. Bernhard, insbesondere aber ihr Generalstabschef
Suarez, der deshalb genötigt ist, immer neue Seitenwege
— abseits von Thomas — einzuschlagen, weil er schon am
Anfang seiner metaphysischen Laufbahn einen anderen
Ausgangspunkt wählte, als der hl. Thomas. Hieraus dürfte
P. Bernhard entnehmen, warum Del Prado andere Autoren

so wenig berücksichtigt, und nur Suarez bekämpft. In
dieser Frage sind eben nicht die akzidentellen und eventuell

nur stilistischen „Originalitäten", sondern der
gemeinsame Weg maßgebend. Es wäre gut, wenn P. Bernhard

im Interesse der Bestimmung dieses gemeinsamen
Weges vergleichende Studien machen würde. Ich glaube,
nachher würde er mit Del Prado völlig einverstanden sein.

Damit wir aber den hochwürdigen Pater auf die Tragweite

seiner Formel aufmerksam machen, möchten wir
folgendes bemerken: Man mag über den Wert der Frage aus
spekulativen Gründen denken, wie man will; historisch

steht so viel fest, daß so oft die Formeln des Pater
Bernhard aufgetaucht sind, eine Vertiefung in dem
Seinsbegriff und eine gründlichere Analyse desselben als Reaktion
eingetreten ist. So war es in der arabischen Philosophie,
aber auch in der christlichen. Die Vertreter der Formeln
Bernhards standen auf Seiten der Nachkommenschaft des
Scotus Eriugena, der Nominalisten usw. Meines Erachtens
wird es einmal möglich sein, die Bedeutung unserer Frage
auf diesen Spuren historisch zu verfolgen und
darzustellen. — Vielleicht leuchtet es jetzt dem P. Bernhard
ein, warum das Problem in den „Kraftproben der neothomi-
stischen Bestrebungen" —diese Neuthomisten brennen nach
ihm vor Begierde, „die Schulen für sich zu erobern" und
„den hl. Thomas für sich selbst in Beschlag zu nehmen" 1

— eine eminente Stellung einnimmt.
1 Beides strebt der Thomismus philosophisch mit

ehrlichen wissenschaftlichen Wallen an, was die Gegner von sich selber
schon wegen P. Frick nicht behaupten können. Der Umstand aber,
daß durch einen autoritativen Bichterspruch sowohl der heilige
Thomas als auch die Schulen ihnen zuerkannt worden sind, daß sie
also den Prozeß vor der Kirche gewonnen haben, ist allerdings keine
Aufmunterung für die Suaresianer, wohl aber ein Zeichen für die
soliden wissenschaftlichen Bestrebungen und Argumente der Thomisten.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXT.) 17



242 Kampf um den hl. Thomas

Zum Schlüsse will P. Bernhard dem P. Del Prado
noch zwei recht fühlbare Beleidigungen zufügen. Beide sind
jedoch völlig mißlungen. Er meint nämlich, daß er auf die
einzelnen Argumente von Del Prado nicht weiter einzugehen

braucht, da er nur wohlbekannte Gedanken aus
größeren Handbüchern wiederholen müßte h Del Prado ist
also in den Schulbüchern seines Ordens widerlegt. Hierin
empfehlen wir dem hochwürdigen Pater eine gewisse Vorsicht.
Ist es nicht zu befürchten, daß diese Widerlegungen so

abgefaßt sind, wie die Begründung bei P. Frick, daß die
suaresianisohe These eine Lehre des hl. Thomas ist? Deshalb

sollte man sich mit der Empfehlung der Schulbücher
nicht übereilen.

Die zweite Beleidigung, die P. Bernhard dem P. Del
Prado antun will, besteht in dem Lobe seiner gewandten
Handhabung der Werke des hl. Thomas. Ein solches Lob
für den Dominikaner hätte einen Sinn am Ende seiner
Summa-Schule. Läßt also der hochwürdige Pater seine
Anerkennung einem Mann am Ende seiner wissenschaftlichen
und lehramtlichen Tätigkeit zuteil werden2, so fügt er ihm
durch die erwähnte Gleichsetzung mit einem absolvierten
Studenten tatsächlich die größte Beleidigung zu. Psychologisch

verstehen wir indessen P. Bernhard vollkommen.
Diese einzige Bewunderung und Anerkennung, die er dem

Hier müssen wir eine unerträgliche Zumutung P. Bernhards
entschieden zurückweisen. Am Anfange seiner Rezension berichtet er
nämlich, daß das von ihm behandelte Problem in gewissen „römischen
Kreisen zu persönlichen Zusammenstössen geführt hat." In der Blumensprache

der Diplomaten bedeutet dies so viel, daß die entsprechenden
Schriftstücke der Studienkongregation auf einfache römische Intriguen
zurückzuführen sind. Die diplomatische Veranlagung P. Bernhards ist
uns nicht bekannt. Wenn er jedoch durch seinen Bericht tatsächlich
das nahelegen wollte, was wir in demselben gefunden haben, so müßten
wir seine Zumutung aus Ehrfurcht vor der Konregation mit
Entrüstung zurückweisen. In diesem Falle müßten wir ihm aber auch
entschieden nahelegen, wenn er mit Fabeln der Frau Fama arbeitet,
so möge er seine Leser über jene Fabel orientieren, bei welcher man
weder seine Zuständigkeit bezweifelt, noch eine so hohe Behörde
verdächtigt, wie die Studienkongregation ist.

1 Als wenn er in seiner Rezension außer naiven Banalitäten
seiner Schule sonst etwas gesagt hätte

2 Für diese Periode beansprucht ein solcher Schüler des hl. Thomas,

wie P. Del Prado ist, ein anderes Lob und eine andere
Anerkennung. P. Bernhard ist aber allem Anscheine nach nicht kompetent,
ihm dieselben zuzuerkennen. Deshalb hat er dies nicht getan.



Kampf um den hl. Thomas 243

P. Del Prado zollt, ist nur bei jenen verständlich, die in
einem Kreis aufgewachsen sind, in dem „die gewandte
Handhabung der Werke des hl. Thomas" eine große Seltenheit

ist. Aus diesem Grunde wird er es nicht s o arg
gemeint haben, wie wir ihm zumuten.

* #
*

Der Leser hat vielleicht den Eindruck gewonnen, daß
wir die ganze Zukunft des Thomismus an die Dekrete des

Heiligen Stuhles binden. Durchaus nicht. Die betreffenden
Schriftstücke besitzen eine entscheidende Bedeutung für
•die autoritative Bestimmung jener Vorzugstellung, die dem
hl. Thomas mit Recht gebührt. Die philosophische Arbeit
und der philosophische Nachweis bleibt jedoch auch in
diesem Punkte den Gelehrten der Kirche aufgespart. Von
dem glücklichen Ausgang dieser Arbeit hängt das
Schicksal des Thomismus eigentlich ab. Denn was nützt
die kirchliche Approbation, was nützen die
Kongregationsentscheidungen, wenn der Boden unbearbeitet, brach
daliegt. Infolgedessen sollen die letztenEntschei-
dungen des Heiligen Stuhles für die Freunde
des hl. Thomas als große Anerkennung dienen, siesollen
jedoch nur ein neuer Ansporn sein, den Wahrheitsgehalt
des jetzt formell approbierten Thomismus ganz auszunützen
zur Bekämpfung der Feinde des Glaubens und des heiligen
Thomas.

17


	Kampf um den hl. Thomas

