Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas
Autor: Szabo, Sadoc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762563

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der theologische Wert der approbierten Lehre 158

DER THEOLOGISCHE WERT DER APPROBIERTEN
LEHRE DES HL. THOMAS

Von P. SADOC SZABO O. P.

I. Wissenschaftliche und theologische
Auktoritdt?

29. Aus den bisherigen Untersuchungen folgt not--
wendigerweise, dafl der hl. Thomas in irgendeinem Sinne
eine theologische Auktoritit ist.

Wir sprechen ausdriicklich von einer theologischen
Auktoritét des Aquinaten, die mit einer blo wissenschaft-
lichen nicht verwechselt werden darf. Die wissenschaft--
liche Auktoritat eines Verfassers richtet sich ausschliefSlich
nach dem inneren Werte seiner schriftstellerischen Tétig--
keit, gleichviel auf welchem Gebiete der menschlichen
Erkenntnis, Das theologische Ansehen hingegen ist for-
mell durch die ausdriickliche amtliche Anerkennung von
seiten der Kirche als der von Gott bestellten obersten
Hiiterin der Offenbarung bedingt. Diese Anerkennung setzt
zwar eine vorziigliche Leistung auf dem Gebiete der Glaubens-
wissenschaft voraus, ist aber mit dieser nicht identisch. Die-
Kirche mufi ,tamquam custos et magistra verbi revelatiz*
eine approbierte Lehre mit ihrer eigenen Auktoritiat bekleiden,
damit ein wissenschaftlicher Schriftsteller sich einer th eo--
logischen Auktoritit erfreuen kann. So wird auch in den
Profanwissenschaften, z. B. in der Jurisprudenz ein ein-
faches fachmé#nnisches Urteil von einem amtlich gutge--
heiffenen Rechtsspruch streng zu unterscheiden sein. Das-
selbe gilt auch in der Theologie.

Der hl, Thomas besaB schon wihrend seines Lebens:
eine allgemein geachtete wissenschaftliche Auktoritéat. Dies
erhellt aus dem Zeugnisse der Pariser Universitit anldf}-
lich seines Todes, Sie driickt ihr Beileid an das zu Lyon
1274 abgehaltene Generalkapitel des Predigerordens iiber-
den grofen Verlust in tolgenden Worten aus: ,Quis posset
aestimare divinam providentiam permisisse, stellam matuti-

Nam praeeminentem in mundo, iubar in lucem saeculi, immo
\_\_

! Fortsetzung der Abhandlung desselben Verfassers ,,Die Stellung
des hl. Thomas in der Theologie® in dieser Zeitschrift IIT (1916),
p. 657—684,

* Conec. Vat. I, cap. 8, I. Denzinger, nr. 1793,



D4 Der theologische Wert der approbierten Lehre

wut verius dicamus, luminare maius, quod praeerat diei, suos
radios retraxisse? Plane non irrationabiliter iudicamus, solem
-suum revocasse fulgorem et passum fuisse tenebrosam ac
inopinatam ecclipsim, dum toti ecclesiae tanti splendoris
radius est substractus ete.1.“

Zu einer theologischen Auktoritét ist indessen der heilige
Lehrer nicht durch das Urteil seiner Kollegen oder der
-spéteren Universititen, sondern durch die formelle amtliche
Anerkennung der kirchlichen Obrigkeit geworden.

30. Das Verhiltnis der Kirche zum theologischen Wert
-einer Lehre kénnen wir am einfachsten durch den Vergleich
mit der Stellung der Kirche zum (Glauben und zum Offen-
barungsinhalte charakterisieren. Den Nachfolgern des hl. Pe-
trus, so sagt das Vaticanum, ist der Heilige Geist nicht des-
halb verheiflen worden, ,ut eo revelante novam doctrinam
patefacerent, sed ut, eo assistente, traditam per Apostolos
revelationem seu fidei depositum sancte custodi-
rent et fideliter exponerent2 Darum wird von den
‘Theologen, wie es auch das Vaticanum tut$, allgemein ein-
gescharft, dafl die Auktoritit der Kirche nicht zur inneren
Konstituierung des iibernatiirlichen Glaubens gehort, Das
Formalobjekt des Glaubens ist die prima veritas in essendo,
der formale Grund (ratio formalis qua) desselben 1ist die
prima veritas in cognoscendo et in dicendo, oder wie wir
_jetzt gewthnlich sagen, die Wahrhaftigkeit des offenbarenden
Gottes. ,S1 in fide consideremus formalem rationem obiecti,
sagt der hl. Thomas, nihil est aliud quam veritas prima.
Non enim fides de qua loquimur, assentit alicui, nisi quia
est a Deo revelatum. Unde ipsi veritati divinae fides inni-
titurs.“ Die Auktoritit der Kirche ist nicht das innere Motiv
des Gtlaubens, so wenig wie die #&ufleren Beweggriinde der
‘Glaubwiirdigkeit der Offenbarung zum Formalobjekt des
‘Glaubens gehorens, Die Kirche ist vielmehr die lebendige,
unmittelbare, auflere Glaubensregel, durch welche allen die
.gesamte Hinterlage des Glaubens rein und unverfilscht ver-
mittelt wird®e. Der hl. Thomas driickt sich hieriiber folgen-

Denifle, Chartularium Univ. Par, I, p. 504.
Denzinger, nr. 1836.

A, a. O,, nr, 1789.

II. II. p. qu. 1. a. 1.

II. II. p. qu. 6. a. 1. ¢, ad 2.

Hettinger, Fund. Theol.?, p. 641.

L I



des hl. Thomas 155

dermaflen aus: ,formale obiectum fidei est veritas prima,
secundum quod manifestatur in Scripturis sacris et in do-
ctrina Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima. Manifestum
est autem, quod 1ille, qui inhaeret doctrinae Hec-
clesiae, tamquam infallibili regulae, omnibus
assentit,quae EcclesiadocetlL Und wieder: ,Omni-
bus articulis inhaeret fides propter unum medium, scilicet
propter veritatem primam propositam nobis in
Scripturis secundum doctrinam Ecclesiae intelli-
gentis sane2® |

Ahnliches miissen wir auch beziiglich der kirchlichen
Approbation einer Lehre behaupten. Auch hier stellt der
Apostolische Stuhl keine neue Lehre auf, sondern setzt eine
theologisch-wissenschaftliche Leistung voraus. Der Grund
der erteilten GutheifSung ist nicht die Willkiir der kirch-
lichen Auktoritédt, sondern die objektive (Gediegenheit einer
schriftstellerischen Arbeit, in welcher vor allem die vom
iibernatiirlichen Charakter der theologischen Wissenschaft
geforderten Bedingungen vollauf zur Geltung kommen miissen.
Darum mufl es dem Urteile der Kirche iiberlassen werden,
in welchen literarischen Werken und auf welchem Zweige
der theologischen Wissenschaft jene vorziiglichen Leistungen
vorhanden sind, die den Grund der Approbation bilden.

Daraus entnehmen wir, dafd der wissenschaftliche Wert
einer Liehre durch die kirchliche GutheifSfung keinerlei
Innere Verinderung erleidet. Die Kirche, von Christus zur
treuen Bewahrung und unfehlbaren Erkliarung der Offen-
barungslehre 3 eingesetzt, bekennt 6ffentlich, dafl eine theo-
logisch-wissenschaftlich begriindete Anschauung sich mit
ihrer eigenen iibernatiirlichen Uberzeugung deckt wund
approbiert sie als ein geeignetes Mittel zur Losung jener
Aufgabe, die sie nach ihrer gottlichen Mission im Laufe
der .Jahrhunderte zu erfiillen hat. Dadurch nimmt die gut-
geheiflene Schrift, je nach dem Grade ihrer Approbation,
mehr oder weniger Anteil an der fibernatiirlichen
Auktoritat der Kirche selbst. Sie erhilt, neben dem
Inneren wissenschaftlichen, noch einen dufleren theologischen
Wert, shnlich wie eine juristisch ausgearbeitele Gesetzes-

——

' 11 1L, pe gu By @ B; o
*Aa. 0. ad 2.
* Vaticanum, Denzinger, nr. 1800.



156 Der theologische Wert der approbierten Lehre

vorlage durch die Anerkennung von seiten der staatlichen
Obrigkeit einen offentlichrechtlichen Charakter empfingt.

3l. Der Akt der Approbation einer Lehre ge-
hort offenbar in den Bereich der kirchlichen Juris-
diktionsgewalt, die von der potestas ordinis verschieden
ist1, Die potestas iurisdictionis ist wesentlich eine Ge-
walt, die sich nicht nur auf die #uflere Disziplin, sondern
auch auf die Erhaltung der Lehre erstreckt.  Ipso autem
Apostolico primatu,“ sagt das Vaticanum, ,quem Romanus
Pontifex tamquam Petri principis Apostolorum successor in
universam Hcclesiam obtinet, supremam quoque magisterii
potestatem comprehendiz.¥ Wenn also von manchen die
potestas regiminis von der potestas magisterii getrennt
wird, so kann dieser Unterschied kein realer, sondern nur
ein virtueller sein; d. h. wir unterscheiden zwei Arten von
Gegenstdanden, auf die sich ein und dieselbe hochste Ge-
walt erstreckts. Sie heifit kirchliches Lehramt, insofern sie
uns kraft ihrer gottlichen Auktoritit eine Wahrheit ver-
kiilndet und zur Annahme vorlegt und wird Regierungs-
gewalt genannt, insoweit durch sie das sittlich-disziplinire
oder das rechtliche Leben der Glaubigen geregelt wird.
Doch konnen oft beide Tatigkeiten in eine zusammenfallen,
was z. B. bei der Verpflichtung, eine ganze bestimmte
Wahrheit, innerlich und &uflerlich unter Androhung von
kirchlichen Strafen anzuerkennen, stattfindet.

32. Der letzte Zweck der Approbation einer
Lehre ist das ewige Heil der durch Christus erlosten Seelen.
Der unmittelbare Zweck derselben ist aber offenbar die
Reinerhaltung des Glaubens, die Awusbreitung und Ver-
teidigung der katholischen Wahrheit und die Bekimpfung
der Irrlehren. Insofern nun durch die Aneignung der Lehre
des hl. Thomas dieser Zweck angestrebt und erreicht wird,
mufd die Gutheiffung der Doktrin des engelgleichen Lehrers
in das Gebiet der potestas magisterii verwiesen werden.
Insofern aber die Kirche durch positive Gesetze das Studium
des Aquinaten vorschreibt und regelt, gehéren die beziig-
lichen Bestimmuugen offenbar zur potestas regiminis. Da
aber die Gesetze nach ihrem unmittelbaren Zwecke beurteilt
werden und da dieser Zweck in unserem Falle die Wahr-

' IL I1. p: qu: 89, a. 8.
* Denzinger, nr. 1832,
* Vgl. Straub, De Ecclesia Christi, II, p. 191



des hl. Thomas 157

heit und die Verteidigung des Offenbarungsiahaltes ist, so
mufl die kirchliche Tatigkeit, die die Einfithrung der Lehre
des hl. Thomas betrifft, eher zur potestas magisterii ge-
rechnet werden.

Welchen Zweck der Apostolische Stuhl bei der Ein-
fithrung der Lehre des hl, Thomas vor Augen hatte, kénnen
wir aus folgenden Worten Leo XIII. entnehmen: ,Ubi se
scholae catholicae in disciplinam et clientelam Doctoris
Angelici tradiderint, facile florebit sapientia veri nominis.
firmis hausta principiis, ratione atque ordine explicata. Ex
probitate doctrinarum probitas gignetur vitae cum privatae
tum publicae; probe vivendi consuetudinem salus populi,
-ordo, pacata rerum tranquillitas consequentur. — Qui in
sclentia rerum sacrarum elaborant, tam acriter hoc tem-
pore lacessita, ex voluminibus sancti Thomae habituri sunt,
.quo fundamenta fidei christianae ample demonstrent, quo
veritates supernaturales persuadeant, quo nefarios hostium
impetus a religione sanctissima propulsent®.“ In seiner
Enzyklika ,Aeterni Patris“ beteuert derselbe Papst, dafl er
die goldene Weisheit des Aquinaten ,ad catholicae
fidei tutelam et decus, ad societatis bonum, ad
sclentiarum omnium incrementum?“ — selbstver-
stindlich insofern letztere dem KEndzweck der Kirche, dem
Heil der Seelen, dienlich sind — wiederherstellen wolle.

Der hl. Augustin hat die Aufgabe der Theologie in
die bekannten Worte zusammengefafdt: ,non utique quid-
quid scire ab homine potest, in rebus humanis huic scien-
tiae (tribuitur), sed illud tantummodo, quo fides saluber-
rima, quae ad veram beatitudinem ducit, gignitur nutritur
defenditur roboratur 3.«

Mithin steht die katholische Theologie ganz im Dienste
des Gtlaubens. Auch das von der Kirche approbierte philo-
sophisch-theologische System des Aquinaten verfolgt den-
selben Zweck, und zwar im vorziiglichen Sinne.

II. Das kirchliche Lehramtund die approbierte
Lehre

33. Um nun auf unsere Frage nach dem theologischen
Wert der Auktoritit des hl. Thomas niher einzugehen, miissen

' ,Cum hoc¥, 4. Aug. 1880, Acta Leonis XIII, I. p. 150.
* A, a. O, p. 107.
* De Trinit. 1. 14. c. 1, nr. 8.




1568 Der theologische Wert der approbierten Lehre

wir kurz ins Auge fassen, in welchem Verhiltnis das kirch-
liche Lehramt zu einer approbierten Lehre stehen kann.

Drei Dinge sind hier zu erwégen: erstens der Gegen-
stand des kirchlichen Lehramtes im allgemeinen, zweitens
die Stellungnahme der kirchlichen Auktoritat zu einer Lehre,
drittens mufl in der Doktrin des hl. Thomas dasjenige
bezeichnet werden, dem eine theologische Bedeutung zu-
kommt.

Der Gegenstand des kirchlichen Lehramtes
kann ein direkter oder ein indirekter, ein un-
mittelbarer oder ein mittelbarer sein. ,Pertinet
aliquid ad disciplinam fidei dupliciter: uno modo directe,
sicut articuli fidei, qui per se credendi proponuntur...
Quaedam vero indirecte pertinent ad fidei disciplinam, in-
quantum scilicet ipsa non proponuntur ut propter se cre-
denda, sed ex negatione eorum sequitur aliquid contrarium
fidei,* ~Ad fidem pertinet aliquid dupliciter; uno modo di-
recte, sicut ea quae nobis sunt principaliter divinitus tra-
dita, ut Deum esse trinum et unum... Indirecte vero
ad fidem pertinent ea, ex quibus negatis consequitur aliquid
contrarium fider 2.“

Der direkte und unmittelbare Gegenstand
des kirchlichen Lehramtes sind die von Gott
geoffenbarten Wahrheiten, die, wie das Vaticanum
sagt, ,in libris scriptis et sine scripto traditionibus, quae
ipsius ore Christi ab Apostolis acceptae aut ab ipsis Apo-
stolis Spiritu Sancto dictante quasi per manus traditae usque
ad nos pervenerunt®“ Diese Wahrheiten sind als ,divinum
depositum“ der Kirche von Christus ,fideliter custodienda
et infallibiliter declaranda¢“ tibergeben worden. Alles also,
was im Offenbarungsinhalte formell ausgesprochen oder mit-
inbegriffen ist, gehért zum unmittelbaren Gegenstande des
kirchlichen Lehramtes.

Eine Wahrheit kann aber in einer formell geoffen-
barten entweder als deren notwendige Voraussetzung oder
als eine aus ihr sich ergebende klare natiirliche Folgerung,
wie z. B, der Teil im ganzen oder das Partikuldre im all-

' S. Thom, In I. Cor, ¢, 11, lect, 4.
1, poqu. 82, w 4. o

* Denzinger, nr. 1787.

‘A, a, 0, nr. 1800,



des hl. Thomas 159

gemeinen, enthalten sein?, Die sogenannten theologischen.
Konklusionen, jene Sdtze nimlich, die aus einer unmittelbar
geoffenbarten Wahrheit mittels der natiirlichen Schlufifolge-
rung der Vernunft abgeleitet werden?, gehdren zwar als
solche nicht zum unmittelbaren Objekte des kirchlichen
Lehramtes. Indessen kann die Kirche, erleuchtet durch das-
gottlicheLicht desin ihr wirkenden Heiligen Geistes, erkennen,
dafl eine Lehre, die wir durch unsere Vernunft in einer
unmittelbar geoffenbarten Wahrheit gefunden haben, sich.
wirklich darin findet. In diesem Falle wire jener Satz zwar
nicht als eine theologische Konklusion, sondern als eine schon
an sich im Glaubensinhalte vorhandene, aber von der Kirche
unter dem Beistande des Heiligen Geistes erst jetzt als solche
erkannte Wahrheit, ein direkter Gegenstand ihres Lehramtes 3

Damit aber eine geoffenbarte Wahrheit Gegenstand
des kirchlichen Lehramtes sein kann, ist es, wie das Vaticanum
sagt, notwendig, dalBl sie vom Heiligen Geiste durch Christus
den Aposteln unmittelbar mitgeteilt worden ist. Denn die
Offentliche, fiir alle Menschen erlassene Offenbarung ist mit
den Aposteln abgeschlossen. Jede geoffenbarte Wahrheit
mufl also der Menschheit durch die Kirche iber-
mittelt werden 4. Ebendeshalb kann eine Privatoffenbarung
nach der Meinung vieler Theologen zwar sub fide divina
geglaubt werden, aber nicht Gegenstand der fides catho-
lica sein®. Die Kirche hat zwar das Recht, Inhalt und
Glaubwiirdigkeit einer solchen Offenbarung nach den Grund-
Sdtzen der Glaubenswahrheiten zu priifen und dariiber ein
entscheidendes Urteil auszusprechen, aber als unmittelbares
Objekt des kirchlichen Lehramtes kann eine Privatoffen-
barung nicht in Betracht kommen, noch kann sie an und
fir sich einen sicheren theologischen Wert beanspruchen ¢

34, Mittelbarer und indirekter Gegenstand
des kirchlichenLehramtes sind alle jene Wahrheiten
und Tatsachen, die, wenn auch formell nicht geoffenbart,
dennoch derart mit den Offenbarungslehren in Zusammen-
hang stehen, daf die Kirche ohne unfehlbare Lehrgewalt

-—\_‘\—‘—-\-—_—
! Salmanticenses, De fide, Disp. I, Dub. IV.
* Billuart, Diss. prooem. a.
® So unter anderen: Salmanticenses, a.a. 0, § VII, nach.
Joannesa S Thom a, L part., qu. I, Disp, II, a. IV,
*L p. qu 1, a. 8. ad 2; Canus, De Locis theol. XIII, ¢. JII.
* Dagegen sind Salmanticenses, a. a. 0., § I, II,
*Straub, De Ecclesia Christi II, p. 250, 339.



160 Der theologische Wert der approbierten Lehre

auf diesem Gebiete ihrer Aufgabe, den Glaubensschatz rein
und unversehrt zu verwal'ten, die Glaubenswahrheiten gegen
falsche Auslegungen zu schiitzen, gegen Angriffe zu ver-
teidigen, nicht nachkommen koénnte?.

Die Kirche selbst nimmt auf diesem Gebiete die
Unfehlbarkeit fiir sich in Anspruch. So heifit es im Vati-
canum: ,Hcclesia, quae una cum apostolico munere  do-
cendi mandatum accepit fidei depositum custodiendi, ius
etiam et officium divinitus habet falsi nominis
scientiam proscribendi, ne quis decipiatur per philo-
‘sophiam et inanem fallaciam (Col. 2, 8). Quapropter omnes
christiani fideles huiusmodi opiniones, quae fidei doctri-
nae contrariae esse cognoscuntur, maxime si ab Hcclesia
reprobatae fuerint, non solum prohibentur tamquam legi-
timas scientiae conclusiones defendere, sed pro erroribus
potius, qui fallacem veritatis speciem prae se ferant, habere
tenentur omnino 2% _

Diese mittelbare Lehrgewalt der Kirche erstreckt sich
indessen ziemlich weit3 Die Kirche hat den go&ttlichen
Auftrag, auf dem Wege der positiven Gesetzgebung den
dufleren Gottesdienst und das religiose Leben zu regeln,
um den geoffenbarten Wahrheiten eine praktische, dem
Endzweck der Kirche entsprechende Bedeutung zu ver-
schaffen. In allen diesen Dingen, soweit dabei der Wahrheits-
gehalt in Frage kommt, mufi die Kirche unfehlbar sein.
Zu demselben Gebiete rechnen die Theologen auch das
feierliche Urteil der Kirche iiber die sogenannten facta
‘dogmatica, die Heilig- und Seligsprechungen, die feierliche
Bestitigung eines Ordens und nicht zuletzt auch, wie schon
frither (Nr. 11) erwdhnt, die Verurteilung einer Lehre infra
notam haeresis.

Es ist allerdings wahr, dal die Unfehlbarkeit der
Kirche in diesen mittelbaren Gegenstéinden ihres Lehr-
.amtes kein ausdriicklich definiertes katholi-
sches Dogma ist, aber ebenso sicher ist es, daf die
Ubung der Kirche durch alle Jahrhunderte und die theo-
logischen Griinde so schwer ins Gewicht fallen, daffi wir
diese Unfehlbarkeit, im allgemeinen gesprochen, als

"Hettinger, Fundamentaltheologie? p. 768; Valentinusab
Assumptione, C. Disc, Theol. Dogm. schol. Burgis 1910, I, p. 485.

* Denzinger, nr. 1798.

*Vgl. De Groot, Summa Apol. de ecclesia * p. 273 ff.



des hl. Thomas 161

-eine (laubenslehre ansehen miissen. Denn zum Glauben
gehoren nicht nur jene Wahrheiten, die ausdriicklich und
formell von der Kirche als feierliche Dogmen definiert
wurden, sondern auch all das, was in der Quelle der Offen-
barung sachlich enthalten ist und von uns als solches er-
kannt wird. Nun ist es aber eine unmittelbar geoffenbarte
Wabhrheit, daBl der Heilige Geist in der Kirche bis ans Ende
der Zeiten durch seinen Beistand verbleibt, um sie alle
Wahrheit zu lehren, die zur Reinerhaltung des Glaubens-
schatzes, zur Leitung und Regierung der Kirche erforderlich
ist. Hiezu ist aber die Unfehlbarkeit der Kirche auf dem mit
den unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten innig verbundenen
‘Grebiete, wie schon gesagt wurde, unbedingt notwendig, Daher
ist diese Unfehlbarkeit in der direkt geoffenbarten Lehre
iiber den gottlich verheiflenen Beistand des Heiligen Greistes
als ein Teil im ganzen oder wie das Partikulire im allge-
meinen schon enthalten. Sie mufl demnach, wenigstens im
allgemeinen, als eine formell-virtuell geoffenbarte Wahrheit,
:also als eine Glaubenslehre, festgehalten werden 1,

Die zum mittelbaren Lehramte der Kirche gehorigen
‘Gegenstinde werden im einzelnen nicht sub fide divina
et catholica, sondern sub fide ecclesiastica oder
mediate divina fir wahr gehalten. Wiahrend némlich,
wie schon angegeben wurde, das Motiv des eigentlichen
theologischen Glaubens die Auktoritit Gottes ist, so ist der
unmittelbare Beweggrund der fides ecclesiastica die Un-
fehlbarkeit der Kirche oder, besser gesagt, der von Gott
zugesicherte Beistand des Heiligen Geistes.
Die fides catholica stiitzt sich auf die auctoritas Dei lo-
quentis, die fides ecclesiastica auf die auctoritas Del assi-
tentis 2, Die weitere Frage nach der Natur dieser fides
ecclesiastica liegt auferhalb der von uns hier zu lésenden
Aufgabe. Es geniigt festzustellen, dafl auch 1ihr letztes
Motiv die Auktoritat der gottlichen Offenbarung, ipse Deus
revelans, ists.

Diesen Gedanken will offenbar der hl. Thomas aus-
Sprechen, wenn er den Heiligen Geist als die Seele der
Kirche bezeichnet: ,Ecclesia catholica est unum corpus et

' Straub, a. a. O, p. 281—82,
*De Groot, a. a. O, p. 342; Straub, a, a. O., p, 340.
* Vgl. unter den Neueren Schiffini, De virtutibus infusis,

Friburgi 1904, p. 218.
Divus Thomas IV.(Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX1I.) 12



162 - Der theologische Wert der approbierten Lehre

habet diversa membra. Anima autem, quae hoc cor-
pus vivificat, est Spiritus Sanctus. Et ideo post
fidem de Spiritu Sancto iubemur credere Sanctam KEccle-
siam catholicam 1, ,Si dicatur in Sanctam Ecclesiam
catholicam, hoc est intelligendum secundum quod fides
nostra refertur ad Spiritum Sanctum, qui sanctificat Eccle-
siam; ut sit sensus: credo in Spiritum Sanctum sanctifi-
cantem Kcclesiam 2.“

'35, Das Zweite, was wir bei der theologischen
Bewertung einer kirchlich approbierten Lehre ins Auge
fassen miissen, ist die Art und Weise, wie das kirch-
liche Lehramt einen Gegenstand den Gldubi-
gen vorlegt. Dafl hier nur Fragen des Glaubens und der
Sitten oder mit diesen zusammenhingende in Betracht
kommen, braucht nach dem Gesagten nicht noch eigens
betont zu werden. Aber zwei andere Bedingungen
miissen wir hervorheben, soll eine Entscheidung des kirch-
lichen Lehramtes fiir uns einen sicheren theologischen Wert
besitzen.

Zunéchst mufd das kirchliche Liehramt, formell als
die héchste Instanz gefaldt, den Willen haben, eine
Wahrheit der ganzen Kirche vorzutragen und diese
zur Annahme derselben zu bestimmen.

Auflerdem muf} die hochste Lehrauktoritit als solche
die Absicht haben und offenbaren, eine Frage definitiv
nnd unwiderruflich zu entscheiden und eine derartig
festgesetzte Lehre der Kirche zur Annahme vorzulegen,
d. h. gesetzlich zu proponieren.

Damit ist indessen nicht gesagt, dai eine unfehlbare
Lehrentscheidung auch suflerlich an die Gesamtheit der
(Glaubigen adressiert sein oder dall dabei die ganze Kirche
direkt angesprochen werden miifite. Kbensowenig ist dazu
erforderlich, dafl sie in einer feierlichen Bulle oder in einem
allgemeinen Rundschreiben zur Kenntnis der Christenheit.
gebracht werde. Denn tatsidchlich gibt es mehrere unfehl-
bare Entscheidungen, die unmittelbar blofl an die Kardinile,
an einzelne Kirchenprovinzen, an diesen oder jenen Bischof
oder auch an Privatpersonen gerichtet waren, Es geniigt,
dall die hochste Lehrauktoritit die ausdriickliche Absicht

: Opusc. In Symb. Apost. c. 9.
IL IL p. qu. 1. a. 9. ad b.



des hl. Thomas 163

habe und dieselbe auch entsprechend kundgebe, einen fiir
die ganze Kirche berechneten und damit alle Glaubigen
verpflichtenden Lehrausspruch zu tun, jedoch so, dafl unter
,Kirche“ hier in erster Linie die Gesamtheit der Bischéife
und Priester zu verstehen ist.

Straub sagt hieriiber folgendes: ,dummodo ex verbis
vel adiunctis certo constet, pontificem velle ad doctrinam
recipiendam peremptorie et in perpetuum obligare, nihil
Interest, utrum in forma exteriore doctrina ad ecclesiam
totam an ad partem eius dirigatur, quoniam decreta fidei
pro necessitate fidei unius universalia intelliguntur; ratio
autem alloquendi homines hos prae illis pontifici, quamvis
fungenti munere pastoris christianorum omnium orbis, non
episcopi simplicis urbis, cum aliis ea potest esse, quod
potius hi quam illi pro se vel pro subditis suis confirma-
tione Petri vivi egent1,®

Ubrigens . lehrt das Vaticanum hinsichtlich der zum
feierlichen Dogma erhobenen pipstlichen Unfehlbarkeit
ausdriicklich, dafl der rémische Papst dann irrtumslos etwas
verkiindet: ,oum ex cathedra loquitur, id est, cum
omnium Christianorum pastoris et doctoris munere fungens
bro suprema sua Apostolica auctoritate doctrinam de fide
vel moribus ab Universa Ecclesia tenendam definit2“

Beziiglich des iibrigen Gebietes des kirchlichen Lehr-
amtes erklart Pius IX.: ,sapientibus catholicis haud satis
bsse, ut praefata Kcclesiae dogmata recipiant ac venerentur,
Verum etiam opus esse, ut se subiiciant tum decisionibus,
Quae ad doctrinam pertinentes a Pontificiis Congre-
8ationibus proferuntur, tum iis doctrinae capitibus, quae
COommuni et constanti Catholicorum consensu re-
Unentur ut theologicae veritates et conclusiones ita certae,
Ut opiniones eisdem doctrinae capitibus adversae quamquam

4ereticae dici nequeant, tamen aliam theologicam mereantur
Cénsuram 3,4 , :

- Es mufl aber hier ein Unterschied gemacht werden.
Wird eine Lehre von der Kirche feierlich oder durch die

tllgemeine Lehre der Theologen — die ja ein sicherer
ocus theologicus ist — als ein mit dem Glauben und den
\‘——'_-—

' De Hcclesia Christi, II. p. 482. Uber einzelne duflere Formen

der unfehlbaren Entscheidungen siehe Scheeben, Dogmatik I, p. 228,
: Denzinger, nr. 1839.
A, a. O, nr, 1684,

12*



164 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Sitten zusammenhéngender (tegenstand angenommen oder
das Gegenteil davon zwar nicht als hiretisch, aber infra
notam haeresis irgendwie als irrtimlich und falsch be-
zeichnet, so ist eine solche Lehre mit absoluter GewiBheit
sub fide ecclesiastica festzuhalten, wie wir dies bereits
frither (Nr. 11) gesagt haben.

Die gewohnlichen Entscheidungen der rémischen Kon-
gregationen, des S, Officium, des seit 22. Mérz mit diesem ver-
einigten Index und seit neuerer Zeit auch der Commissio bibli-
cal, selbst wenn sie vom Papst in forma communi gutgeheifien
sind, ferner die allgemeinen Auflerungen und Richtlinien der
kirchlichen Obrigkeit kénnen aus sich selbst noch keine fides
ecclesiasticabeanspruchen. Und diesaus dem einfachen Grunde,
weil die genannten Auktorititen entweder nicht kompetent
sind, von uns eine solche innere Unterwiirfigkeit des Ver-
standes zu fordern, die zur fides ecclesiastica nétig ist, oder
aber, weil ihnen die Absicht, durch ihre Auflerungen in
einer Frage ein definitives und allgemein bindendes Urteil
auszusprechen, fehlt,

Zu welcher inneren Zustimmung wir derartigen Ent-
scheidungen gegeniiber verbunden sind, erklirt und be-
griindet Straub mit folgenden Worten: ,talibus edictis per
se debetur assensus internus quidam firmus, quamvis non
super omnia. Debetur, inquam, assensus etiam internus
quidam firmus. Etenim magisterium sacrum cum ut potestas
vera iurisdictionis non solum ad externam professionem
subditorum, sed ad oboedientiam intellectus pro assensu
fidei super omnia firmo praescribendo spectet, praecipere
assensum internum etiam inferiorem modo suo firmum iure
desuper dato poterit; nempe qui maiora, idem et minora
in eodem genere potest, et sicut disciplinae sacrae leges
ex se perpetuas et, dum ne appareat quidquam mali, prae-
cepta ad tempus valida pro agendis voluntate, ita in rebus
fidei leges in perpetuum et, dum ne appareat quidquam
falsi, velut praecepta interim pro tenendis intellectu. ec-
clesia ferre valet. Iit vero simplices episcopi, quamvis sint
fallibiles . . . consimiliter igitur maiora tribunalia romana,
quamvis fallibilia, et ipse pontifex nondum utendo potestate
samma summe vel pro locutione infallibili rite iniungent
assensionem per se quidem satis firmam praestandam ad

' Vgl. das Motu proprio ,Ilibatae custodiendae“, 29. Juni 1910,
Acta Ap. S. II, p. 469.



des hl. Thomas 16H

doctrinam, qua depositum revelationis explicant vel in
controversia iudicant®.“

Diese Entscheidungen, zu denen auch alle #hnlichen
lehramtlichen Auflerungen der kirchlichen Auktoritit zu
zéhlen sind, miissen wir schon deshalb hoch einschétzen,
weil die gottliche Vorsehung sich ihrer bedient, um die
Gldubigen von ferneren Gefahren in Glaubensfragen zu
schiitzen. Es wohnt ihnen zwar keine ,veritas infallibilis¥,
wohl aber eine ,infallibilis securitas“ inne, wie Hettinger sich
ausdriickt?, weshalb sie mit einer inneren Unterwiirfigkeit
und in glaubigem Gehorsam angenommen werden miissen.

Mit Recht hat daher Pius X, folgende Sitze der
Modernisten verworfen: ,Ecclesia, cum proscribit errores,
nequit a fidelibus exigere ullum internum assensum, quo
Judicia a se edita complectantur“, und ferner: ,Ab omni
culpa immunes existimandi sunt, qui reprobationes a Sacra
Congregatione Indicis aliisve Sacris Romanis Congrega-
‘tionibus latas nihili pendunts.*

Noch mehr verdient derjenige verurteilt zu werden,
der die Verlautbarungen des S. Officium oder die allge-
einen papstlichen Unterweisungen und Richtlinien einfach
ignorieren oder denselben entgegenhandeln wiirde.

. 36. Das Dritte, was in der gegenwéartigen Frage
In Betracht gezogen werden mufl, ist die Lehre des
hl. Thomas, der wir einen theologischen Wert zuschreiben
Wollen. Wir haben darin ein Mehrfaches zu unterscheiden.

Erstens kommt das philosophisch-theologische System
des Aquinaten als ein einheitliches, organisches, wissen-
Schaftliches Lehrgebiiude in Erwagung. Von diesem sagten
Wir frither, daf es von der Kirche approbiert und vorge-
Schrieben wurde.

Zweitens miissen wir die einzelnen Teile der Doktrin
des hl. Thomas ins Auge fassen, die zwar tatsichlich zum
Organischen (tanzen gehoren, aber demnoch von demselben
0sgelost gedacht und behandelt werden konnen.

Drittens miissen solche Lehrsitze unterschieden
Wwerden, die sich zwar im hl. Thomas finden, aber seinem
Phllosophisch-theologischen System nicht eingegliedert sind
AT o, :

" Straub II, p, 845. IL. p. 845,
: Fundamentaltheologie?, p. 762.
Denzinger, nr. 2007, 2008.



166 Der theologische Wert der approbierten Lehre

und unbeschadet seines wissenschaftlichen Inhaltes aus dem-
selben entfernt werden konnten.

Viertens mul auf die Beweiskraft der einzelnen
Argumente, welche der Aquinate anfiithrt, um seine Be-
hauptungen zu erhirten, Riicksicht genommen werden. Diese
Argumente sind je nach dem Gegenstande, entweder Auktori-
tiatsgriinde aus der Heiligen Schrift, den Konzilien und den
Vitern, oder aber Vernuuftbeweise, die der hl, Thomas aus
seinen wissenschaftlichen Prinzipien ableitet, Hs ist dem-
nach selbstverstindlich, dafi nicht allen Argumenten des
hl. Thomas die gleiche Beweiskraft innewohnen kann. Manch-
mal kommt denselben nur die Bedeutung einer Wahrschein-
lichkeit zu, ein anderes Mal ist die Kraft seiner Argumen-
tation iiberwiltigend und iiberzeugend, sei es wenn er als
Theolog, sel es wenn er als Philosoph redet.

Man sieht also, daB bei der Untersuchung der theo-
logischen Bedeutung der Doktrin des engelgleichen Lehrers
nicht alles, was sich in seinen Schriften findet, auf die
gleiche Stufe gesetzt werden darf, Hat ja der hl. Thomas
selbst ab und zu seine Ansichten geéndert, bzw. genauer
und besser formuliert, Manche Lehrsitze bezeichnet er selbst,
und zwar nicht immer aus Bescheidenheit, nur als wahr-
scheinlich, wodurch er den entgegengesetzten offenbar nicht
jede Begriindung absprechen will. Einzelne Argumente hat
er spiter entweder preisgegeben oder ihnen eine andere,
schirfere Préagung gegeben. Indem also die Kirche die
Lehre des hl. Thomas vorschreibt, tut sie dies offenbar in
dem Bewufitsein, seine Doktrin, so wie sie uns vorliegt
und nicht anders, zu approbieren.

Das in diesem Abschnitt Gesagte 14t sich in folgende
Punkte kurz zusammenfassen:

a) Wahrend die fides divina als solche eine von
Gott geoffenbarte Wahrheit zum (egenstande hat, fordert
die fides divino-catholica, daf} eine geoffenbarte Wahr-
heit zwar wegen der Auktoritit Gottes fiir wahr gehalten,
aber durch die Kirche uns zum Glauben vorgelegt werde.

b) Fide ecclesiastica miissen wir alles das fest-
halten, was mit den geoffenbarten Wahrheiten in einem
solchen Zusammenhange steht, dafy der Glaubensinhalt sonst
nicht rein bewahrt, erklirt, verteidigt oder richtig fiir das
christliche Leben angewendet werden kénnte. Das Urteil hier-



des hl. Thomas 167

iiber steht der Kirche selbst oder der allgemeinen Liehre
der Viter und Theologen zu.

¢) Den iibrigen Entscheidungen und Lehriduflerungen
der kirchlichen Behorden gebithrt eine innere reli-
glidose Zustimmung des Verstandes und Unterwerfung
des Willens, die aber einer niedrigeren Ordnung angehdéren,
also die beiden eben genannten.:

d) Eine Lehre, die wir fide catholica oder
ecclesiastica festhalten, ist von grofitem, weil
unfehlbarem Werte fiir die Theologie und bil-
det einen eigentlichen locus theologicus fir
die Beweisfiithrung der Glaubenswissenschaft.

e¢) Die tibrigen Entscheidungen der kirchlichen Auktori-
titen sind zwar von der Theologie zu beachten, geniigen
aber noch nicht, um aus sich selbst eine theologische Ge-
willheit zu begriinden.

III. Die Lehre des hl. Thomas als Gegenstand
des kirchlichen Lehramtes

37. In welchem Verhiltnis steht nun die kirchlich
approbierte Lehre des Aquinaten zu den kurz entwickelten
Grundsédtzen und in welchem Sinne kann seine Doktrin
Gegenstand des kirchlichen Lehramtes sein?

Vor allem ist hier ausdriicklich zu betonen, dafl die
Lehre unseres Meisters in keiner Weise zum
unmittelbaren Gegenstand des magisterium
ecclesiasticum gehdren kann, da derselbe nur eine
von Gott geoffenbarte Wahrheit ist, die uns durch die
Kirche iibermittelt wird. Nun ist aber die Lehre des
hl. Thomas, unter welchem Gesichtspunkte man sie be-
trachtet, in keiner Weise in dem amtlichen Offenbarungs-
inhalte, so wie er von der Kirche verwaltet wird, ent-
halten: die Schriften des groflen Aquinaten sind das Re-
sultat seiner wissenschaftlichen Forschungsarbeit.

Wir sehen auch, dafl seine Lehre von der Kirche
zwar im hochsten Grade empfohlen und in vollem Ernste
vorgeschrieben, aber nie als Glaubenslehre definiert wurde,
Jja dass davon iiberhaupt keine Rede war. Wenn auch
mehrere wichtige, natiirliche wie tibernatiirliche Wahrheiten,
die sich in seinen Werken finden und einen integrierenden
Bestandteil seines Systems bilden, im Laufe der Jahr-
hunderte durch die unfehlbare Auktoritit des kirchlichen



168 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Lehramtes zu Dogmen erhoben wurden, so geschah dies
nicht, insofern sie blofi die Lehre des Aquinaten darstellen,
sondern weil sie ausdriicklich formell oder virtuell in den
Offenbarungsquellen enthalten sind. Darum schreibt auch
die Kirche die Lehre des Doctor Angelicus nicht als
Glaubensobjekt, sondern als Gegenstand des theologischen
Studiums vor.

38. Anders verh#lt es sich, wenn wir fragen, ob die
Lehre des hl. Thomas Gegenstand des mittel-
baren kirchlichen Lehramtes sein kénne. Kann
sie unter jene Objekte fallen, die mit dem Offenbarungs-
inhalte, seiner Reinerhaltung, Verteidigung, Erklirung und
Begriindung in einem wirklichen innigen Zusammenhange
stehen ? _

Darauf miissen wir im allgemeinen eine bejahende
Antwort geben. Denn der heilige Liehrer behandelt doch in
seinen Schriften fast ausschlieflich solche philosophische
Fragen, die in innerer Beziehung zur christlichen Theo-
logie stehen und deren notwendige Voraussetzung bilden..
Derartige natiirliche Wahrheiten aber und noch mehr die
theologischen Untersuchungen unterstehen offenbar der
kirchlichen Jurisdiktion, die als Lehramt {iber dieselben zu
wachen und in jener Weise zu entscheiden hat, wie die
Kirche es fiir angezeigt halt. Tatsidchlich hat sich
auch die Kirche mit der Lehre des Aquinaten
seit deren Abfassung durch alle Jahrhunderte
sehr eingehend beschaftigt. Wie also z B. das
Breviergebet ein Gegenstand der kirchlichen Gesetzgebung
und Regierungsgewalt ist, so gehért auch die Lehre unseres
heiligen Meisters in irgendeiner Weise, aber doch ausdriick-
lich, unter die Jurisdiktionsgewalt der Kirche, auch inso-
fern sie als Lehramt in Betracht kommdt.

Mit dieser Behauptung wird jedoch die Doktrin des
hl, Thomas weder zu einer iibernatiirlichen Wahrheit ge-
stempelt noch zu einem Glaubensgeheimnis erhoben und
man braucht sich nicht zu fiirchten, daf} alles ohne weiteres
fir wahr und gewiff zu halten ist, was sich in seinen vielen
Foliobinden findet.

Zundchst haben wir ja selbst in der Liehre des hl. Tho-
meas ein Mehrfaches unterschieden (Nr. 35). Wenn wir
also seine Doktrin als einen mittelbaren Gegenstand
des kirchlichen Lehramtes betrachten, so sprechen wir zu-



des hl. Thomas 169

nichst von der Gesamtlehre des Meisters, von
dem, was offenbar organisch zu seinem philosophisch-theo-
logischen System gehort, von jenem wissenschaft-
lich ausgebildeten Lehrgebédude, das speziell
in seiner Summa theologica enthalten ist und
von der Kirche apprabiert wurde.

Von diesem Hauptpunkt unserer Untersuchung ist die
weitere Erorterung tiber das Verhiltnis der einzelnen Teile
in der Lehre des hl. Thomas zum kirchlichen Lehramte
zu unterscheiden. Nach Erledigung der ersten Frage wird
auch die letztere erwogen und der theologische Wert jener
Lehrsitze, die zur Integritit seines wissenschaftlichen
Systems gehéren, bestimmt werden; wihrend die Bedeutung
jener Ansichten und Behauptungen, die in seiner Doktrin
nur eine nebensidchliche Rolle spielen, hier nicht weiter
besprochen werden soll. Die weitere Frage nach der Kraft
der einzelnen Argumente in seiner Lehre kann, da es sich
bei ihm um wissenschaftliche Untersuchungen und Resultate
handelt, ebenfalls iitbergangen werden, Ihr Wert muf} aus
nneren Griinden abgewogen werden und ist ein absoluter
oder relativer, je nach der Natur des betreffenden Gegen-
standes.

Auflerdem ist es durchaus nicht richtig, dafi alles, was
zum Gegenstand des kirchlichen Lehramtes gehdort, eine
Ubernatiirliche Wahrheit, ein Geheimnis sein mufy; denn
an und fiir sich kann auch eine natiirliche Wahrheit, falls
sle in den Offenbarungsquellen enthalten ist, unmittel-
barer Gegenstand des kirchlichen Lehramtes sein.
Solche Wahrheiten gibt es in Menge, wie ein Blick in die
Heilige Schrift beweist. Tatsachlich hat auch das Vaticanum
Objekte unserer natiirlichen Erkenntnis feierlich als Dogmen
erkiirt1, Daraus folgt indessen keineswegs, dafl eine solche
Wahrheit damit aufhért, ein (egenstand unserer natir-
lichen Erkenntnis zu sein. Sie mufl vielmehr von denen
geglaubt werden, die den Vernunftbeweis nicht fassen
konnen 2,

Um so mehr gilt dies von den Wahrheiten, die zum
mittelbaren Gegenstand des kirchlichen Lehramtes
gehdren, Diese brauchen als solche iberhaupt
Dicht geoffenbart und darum auch keine iiber-

! Denzinger, nr, 1801 ff.
*L qu 2. a. 2, ad 1.



170 Der theologische Wert der approbierten Lehre

natiirlichen Wahrheoiten zu sein, es geniigt, dafl
sie mit ihnen in einem innigen Zusammenhange stehen,
So kann ich z B. auch durch die Vernunft allein klar
und sicher erkennen, dafl in einem theologischen Werke
schwere Irrtiimer enthalten sind, dafd jemand die christ-
lichen Tugenden in heroischem Grade geiibt hat, dafd diese
oder jene Ordensregel dem Geiste des Christentums ent-
spricht und dsaher ein geeignetes Mittel zur Erreichung
der evangelischen Vollkommenheit bildet. Indem die Kirche
diese und #hnliche Wahrheiten und Tatsachen ihrem Lehr-
amt unterwirft, werden sie nicht ohne weiteres in tber-
natiirliche umgewandelt. Das kirchliche Lehramt, erleuchtet
vom Heiligen Geiste, will nur erkliren, dafi etwas, was wir
natiirlicherweise fassen koénnen, auch aus dem Grunde wabr
ist, weil es mit den unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten in
wirklichem Zusammenhange steht. Dadurch wird weder
die Sache selbst geéindert noch ihr Verhaltnis zu unserer
Erkenntnis aufgehoben. Zu dem sicheren, aber immerhin
der Gefahr des Irrtums ausgesetzten natiirlichen Ver-
nunfturteile kommt das tiibernatiirliche Urteil der Kirche
hinzu.

So wird auch an der Lehre des hl. Thomas, sofern
sie als mittelbarer Gegenstand des kirchlichen Lehramtes
in Betracht kommt, nichts gedndert. Seine Philosophie
bleibt eine natiirliche Wissenschaft, seine Theologie, die dem
Inhalte und Motive nach zwar tibernatiirlich ist, mufi durch
unseren Fleif3 mittels unserer natiirlichen Krifte erworben
werden. Das kirchliche Lehramt erklirt nur, daf sein
philosophisch-theologisches Systém sich in voller Harmonie
mit den geoffenbarten Wahrheiten befindet und zu deren
Verteidigung, Begriindung und Erliuterung sowie zu ihrer
Weiterentwicklung ganz und gar geeignet ist. Mit anderen
Worten: es wird kirchlicherseits amtlich festgestellt, dafd
die Lehre des Aquinaten der vollkommenste Ausdruck der
eigenen Uberzeugung des kirchlichen Lehramtes auf dem
Grebiete der Glaubenswissenschaft ist.

Da aber die Uberzeugung der Kirche eine iibernatiir-
liche und durch die Erleuchtung des Heiligen Geistes be-
wirkte ist, so erhilt durch die feierliche Anerkennung
seltens der Kirche die an sich schon objektiv sichere I.ehre
des hl. Thomas eine noch viel hohere, iibernatiirliche
Garantie ihrer Gewidheit.



des hl, Thomas 171

Dadurch nun, dafl die Kirche in diesem Sinne die Lehre
-des Aquinaten approbiert, iibertréigt sie ihre eigene theo-
logisch-wissenschaftliche Auktoritdt auf den Inhaber dieser
Doktrin, der auf diese Weise durch Anteilnahme
ebenfalls ein tibernatiirliches Ansehen besitzt, das folglich
als locus theologicus fiir die theologische Beweisfiilhrung
in Erwigung gezogen werden muf.

Der Grund der theologischen Auktoritét des hl. Thomas
ist demnach fiir die Kirche die volle Ubereinstimmung
seiner Lehre mit der eigenen Uberzeugung der Kirche,
tir die theologische Wissenschaft hingegen die auf die
Doktrin des heiligen Lehrers iibertragene tibernatiirliche
Auktoritat der Kirche selbst.

39. Wohl niemand wird nach dem Gesagten bezweifeln,
dafl der Auktoritit des hl. Thomas und seiner Lehre im
‘theologischen Sinne zumindest eine solche Bedeutung zu-
kommt, die dem Ansehen der iibrigen Lehrer und Theologen
gleichwertig ist, ja es sogar iibertrifft. Indessen
kénnen wir uns damit durchaus nicht zufriedenstellen.
Unser heiliger Lehrer nimmt in der kirchlichen Wissen-
schaft eine Ausnahmsstellung ein. Sein Wort mufl ein ganz
einzigartiges Gewicht besitzen. Seine Auktoritit mufl in-
folge der ganz speziellen Anerkennung von seiten der
Kirche als oberster Hiiterin und Lehrerin jeder iibernatiir-
lichen Wissenschaft jene der iibrigen Kirchenlehrer tiber-
steigen. B

Wir sind demnach dér Uberzeugung und das 1ist
der Kernpunkt unserer Untersuchung, dafd das
philosophisch -theologische Lehrgebsude des
engelgleichen Meisters, als wissenschaftlicher
Organismus und System gefafit, im theologi-
schen Sinne inhaltlich wahr ist und als ein
eigentlicher, sicherer locus theologicus aner-
kannt werden mufl.

Die Beweise hierfiir werden aus solchen loci theolo-
gici hergenommen, die imstande sind, die theologische
Gewiflheit unserer These zu erhédrten. Von den
-eigentlichen loci theologici kommen hier nur drei in Be-
tracht: die Auktoritit des romischen Papstes, die der all-
gemeinen Konzilien und der Theologen. Von den Theo-
logen wollen wir hier absehen, da ihre Zeugnisse fast ins
Unendliche reichen und ohnehin nur insofern ins Gewicht



172 Der theologische Wert der approbierten Lehre

fallen, als ihre Ausspriiche sich mit jenen des kirchlichen
Lehramtes. inhaltlich decken. Allgemeine Konzilien sind
seit dem Tode des hl. Thomas nur wenige abgehalten
worden und ihre Stellungnahme zu seiner Lehre ist in der
Auffassung des Oberhauptes der Kirche deutlich zum Aus-
druck gebracht worden. Die Auktoritét des Aposto-
lischen Stuhles in dieser Frage ist und muf
demnach ausschlaggebend sein.

Da aber in den positiven Quellen, die wir in dieser
Abhandlung beniitzen und aus denen wir unsere Beweise
schopfen, die einzelnen Griinde ineinander greifen, so ist
eine Wiederholung derselben, weil sie in der Natur der
Sache liegt, nicht zu umgehen.

Die Hauptargumente wollen wir in den folgenden
Abschnitten zusammenfassen, danach sollen weitere Erkld-
rungen unserer These folgen.

IV. Das Urteil und die Uberzeugung der Kirche
und die Lehre des hl. Thomas

40. Es ist klar, daB das amtliche Urteil und die Uber-
zeugung der rémischen Kirche in einer Frage des Glaubens
und der damit zusammenhingenden theologischen Wissen-
schaft durchaus nicht etwas Gleichgiiltiges, sondern von
hochster Bedeutung fir die Theologie selbst ist, HEbenso
ist es unmoglich, anzunehmen, dafl der Apostolische Stuhl
Jahrhunderte hindurch eine Lehre mit den Ausdriicken des
hochsten Lobes festhalte und dennoch eine solche Lehre
in sich falsch sei, da ja im entgegengesetzten Falle der
Nachfolger des hl. Petrus, der den Mittelpunkt der Glaubens-
einheit bildet, in einer das ganze intellektuelle und mora-
lische Leben der Kirche tief und wesentlich beriithrenden
Frage offentlich irren una die Kirche selbst irrefiihren
wiirde.

Nun ist es aber eine ganz unleugbare historische Tat-
sache, dafl die romischen Pipste von jeher die Liehre des
englischen Meisters mit allen nur denkbaren Lobeserhe-
bungen anerkennen, empfehlen und verherrlichen, so daf}
es schwer fallen diirfte, in der menschlichen Sprache noch
weltere Ausdriicke zu finden, um den Aquinaten noch mehr
zupreisen. ,Ignoramus plane¥, sagt schon Benedikt XTII.,
nquibus 1llam (doctrinam) laudibus pro magnis



des hl. Thomas 173

suis in Kcclesiam meritis extollamus®.® Seine
Lehre kann demnach in ihrer Allgemeinheit wenigstens
und als ein Ganzes unmdglich falsch sein. Sie mufl die
katholische Wahrheit enthalten und eben deshalb ein eigent-
licher locus theologicus sein.

Das Lob der Lehre des heiligen Lehrers seitens des
Apostolischen Stuhles hat schon zn seinen Lebzeiten be-
gonnen, Bereits im Jahre 1256 nennt Alexander IV. den
jungen Magister Thomas in einem Schreiben an den
Kanzler der Pariser Universitdt ,virum utique nobilitate
generis et morum honestate conspicuum ac thesaurum
literalis scientiae per Dei gratiam assecutum?2“

Johannes XXII. sagt in der Kanonisationsbulle des
Heiligen, daf} wegen seiner Tugenden und seines allgemein
bewunderten Wissens die Worte des Psalmisten: ,rigans
montes de superioribus suis et de fructu operum tuorum
satiabitur terra“ (Ps. 103, 13), in ihm vollendet in Er-
fillung gegangen sind 3.

Klemens VI. verkiindet den Ruhm des heiligen Lehrers
in folgenden Worten: ,Attendentes, quod ordo praedictus
(Praedicatorum), in horto plantatus Ecclemae ac 1in germlne
ineffabilis spiritualis utilitatis succrescens, illum perluci-
dum ac fructuosum palmitem, beatum videlicet
Thomam de Aquino, confessorem ac doctorem egregium,
ex culus sapientiae ac doctrinae scriptis et
traditis universalis Ecclesia multiplicem spiri-
tualis ubertatis fructum recolligens, 1p31us
fructus odore reficitur incessanter, produxit..

Auch Urban V., der die Schwierigkeiten wegen der
Reliquien des hl. Thomas zu schlichten hatte, versiumte
keine Grelegenheit, die allgemeine Bedeutung seiner Lehre
anzuerkennen. Er nennt ihn ebenfalls ,Doctor egregius,
der ,per sua profunda (al. perlucida) et salutifera docu-
menta universalem illustravit Ecclesiam?’“ Kin
anderes Mal sagt der nimliche Papst von ihm: ,Nos atten-

yPretiosus®, 26. Mai 1727, Bull. Ord. Praed. VI. p. 622.

Delecta.b:le“ 8. Mart, 1266. Denifle, Chartularium Uniyv.
Paris, I - 8073 Bull. Ord. Praed. I, p. 298.

,,Redemptlonem“ 18. Juli 1823. Bull. Ord. Praed. II, p. 159.

+ ,In Ordine%, 6. Februar 1344, a. a. O., p. 226.

* ,,Copiosus¥, 16 Juni 1368 und ,Cum ex certis®, 1, Juli- 1368,
a. a, O0,, p. 2568, 259,



174 Der theologische Wert der approbierten Lehre

dentes, quanta a Deo scientiae doctrina (al. scientia dotatus)
Ordinem Praedicatorum et universalem Kcclesiam illustravit
ac beati Augustini vestigia insequens, Kcclesiam eandem
doctrinis et scientiis quamplurimum adornavit!.“ — Ebenso-
preist Nikolaus V. den heiligen Lehrer als denjenigen, ,ex
cuius doctrina tota universalis illuminatur
KEcclesia®* — Alexander VI. hebt hervor, daf zwar alle
Kirchen, die einem Heiligen geweiht sind, in Ehren ge-
halten werden sollen, ,illas tamen, quae in honorem
s. Thomae de Aquino dedicatae noscuntur, eo celebriori
memoria convenit celebrari, quo ipse, quasi lucerna.
praefulgens in universo, christianum orbem il-
lustrats“

Pius IV. erklart, er wolle alles aufbieten, um das
Ansehen ,tanti Doctoris, ex cuius doctrina quanti
fructus Ecclesiae pervenerint et quotidie per-
veniant* zu heben¢ — Sixtus V. nennt den Aquinaten
,Ordinis sui decus et Kcclesiae Ornamentum®, er
und.der hl. Bonaventura seien ,duae olivae et duo cande-
labra in domo Dei lucentia, qui et charitatis pinguedine
et scientiae luce totam Kcclesiam collustrant 5.

Im Laufe der Jahrhunderte wuchs die Bedeutung des.
hl. Thomas fiir die Gresamtkirche und ihre Theologie immer
mehr. Seine fritheren Gegner mufiten das Feld rdumen, er
herrschte auf dem Gebiete der katholischen Wlssenschaft
und die im Geiste der Kirche arbeitenden Krifte sa.mmelten
sich um ihn. Er war der Lehrer aller, ,Doctor communis“.
Er war der Lehrer der Kirche und wurde auch von den
Papsten amtlich ,Doctor® genannt, noch bevor Pius V.
ihm am 11. April 106( die liturgischen Ehren eines ,Doctor
Ecclesiae zuerkannte R . quo Sanctorum laudablh
numero,“ heif3t es in der apostolischen Kanonisationsbulle, ,qui
catholicam veritatem corde, opere et ore roborarunt, An-
gelici Doctoris, S. Thomae de Aquino, Ordinis Prae-
dicatorum, in coelis a multis annis assumpti, orbi terrarum
et divinis et propriis est comprobata testimoniis...* und

»Laudabilis¢, 81. August 1868, a. a. O., p. 259,
,,Cum et planta.1e“, 20. Juli 1451 a, a. () III, p. 299.
»Etsi® 29, Juli 1496, a. a. O. IV p. 122.
nﬁalvatoms“ 15. Ap ril 1564, a. a. 0. V, p. 97.
uTllumphanms“ 14 Mart. 1588, a. a. o, p. 460.

o ok W W e



des hl. Thomas 175

weiter nennt der Papst ihn ,clarissimum Kcclesiae
Dei lum'ent.

Die Ausspriiche der neueren Pépste konnen wir fiig-
lich iibergehen, da sie nur mit noch kréftigeren Worten
wiederholen, was bisher angefithrt wurde, So Klemens VIII.2,
Paulus V. bis herab zu Benedikt XIV., der ihm in einer
feierlichen Ansprache an die Viter des Generalkapitels der
Dominikaner am 2. Juli 1766 zu Rom folgendes Zeugnis
ausstellt: ,nullo unquam tempore evenire'potuisse, ut e
memoria nostra dilaberetur theologorum princeps,
scholarum angelus, ecclesiae doctor, praeclarum
ordinis vestri sidus, S. Thomas Aquinas, cuius doctrinae
complures Romani Pontifices praedecessores mnostri per-
honorifica dederunt testimonia, quaemadmodum et Nos ipsi
in libris, quos de variis argumentis conscripsimus, post-
quam angelici doctoris sententiam diligenter scrutando per-
cepimus atque inspeximus, admirabundi semper atque lu-
bentes eidem adhaesimus atque subscripsimus, candide
profitentes, si quid boni in iisdem libris reperitur, id
minime nobis, sed tanto praeceptori totum esse tri-
buendum ¢.¢

Wenn also Benedikt XIII. erklart: ,Aequum vero
erat, ut angelica doctrina tanti Doctoris non vulgaribus
efferretur encomiis, quae solis instar universum mundum
Ulustrans, uberrima christianae Ecclesiae bona peperit
paritque in dies singulos multiplici fructu?’“ faflt er nur
die Uberzeugung und das amtliche Urteil aller seiner Vor-
ginger seit Alexander IV. zusammen. Diese Lobspriiche
stammen von den Nachfolgern des hl, Petrus unter offen-
barer Leitung des Heiligen Geistes. ,Petrus est,“ sagt
Kardinal Billot 8. J,, ,a quo singularem illam habet
Aquinas commendationem?.X ,

Ein so allgemeines und feststehendes Urteil des Aposto-
lischen Stuhles mufl wahr und die derart amtlich ausge-

' Mirabilis*, a. a. O., p, 165—156.
~? ,Quantum®, 22. November 1603; »In quo Nos“ v.d D.;

nSicut Angeli% a. a. O., p. 610—612,
X * ,Splendidissimi¥, 17. Dezember 1607, a. a. O., p. 667, , Cum,
Slcut®, 20. Oktober 1614, a. a. O., p. 699.

* Acta Cap. Gen. O. P. Romae 1904, vol. IX. p. 198—199.

° ,Pretiosus®, 26. Mart. 1727. Bull. Ord. Praed. VI. p. 622,
o ¢ Rede zur Eréffunung der Academia S, Thomae, Divus Thomas II



176 Der theologische Wert der approbierten Lehre

zeichnete Lehre des enge]glelchen Lehrers mufl eine theo-
logische Beweisquelle, ein locus theologicus sein.

41. Die Pipste begniigen sich indessen nicht mit ein-
fachen, wenn auch noch so herrlichen Anpreisungen der
Lehre des hl. Thomas, sie gehen noch weiter und nennen
wiederholt seine Doktrin, als ein Ganzes gefalt, wie oben
betont wurde, sicher und irrtumslos.

Pius V. sagt in der angefiihrten Bulle anlifilich der
feierlichen Erhebung des Heiligen zum Kirchenlehrer, seine
Lehre sei ,certissima christianae regula doctri-
nae, qua S. Doctor Apostolicam Ecclesiam infinitis confu-
tatis haeresibus illustravit1.“ Klemens VIII. behauptet, die
Schriften des heiligen Lehrers seien ,singulari ordine, mira
perspicuitate, sine ullo prorsus errore“ abgefafit
worden 2. Dasselbe sagt Benedikt XIII.® — Nach Ale-
xander VII, sind Augustinus und Thomas ,praeclarissimi
Ecclesiae catholicae Doctores, ... quornm sanctissimorum
virorum penes catholicos universos 1ngent1a et omnem
laudem supergressa nomina novi praeconii commen-
datione plane non egent“ und deren Lehrsitze (dogmata)
sind ,inconcussa tutissimaque+“,

Pius X. sagt tber die Befolgung der Lehre des
hl, Thomas: ,nec sane tutior ulla haberi potest hoc in genere
institutio, quam quae ducem sequatur ac magistrum Thomam,
unde tantum hauserunt luminis ac firmitatis qui de rebus
divinis ad eius mentem conscripserunt’.“ Ein anderes Mal
duBert sich der namliche Papst: ,cuius via et ratio usque ad
profundissima divinarum rerum cognitionem sine ullo erroris
periculo perducit ,... ,ipsum (Aquinatem) sequi tu-
tissima via (est) ad profundam divinarum rerum
cognitionem?*

Die Kirche hat die Ansicht von der Irrtumslosigkeit
der Schriften des Aquinaten in das Officium divinum des
Dominikaner-Ordens aufgenommen?, womit der Sache noch
eine gréfere Bedeutung zugeschrieben werden muf3.

' Bull, Ord. Praed. V, p. 16b.

® A, a. O, p. 612.

: ,,Den:ussas preces®, 6. November 1724, a. a. O. VI p. 546,

* nLitteras vestras®, 7. August 1660, a, a. O. VI, p, 197,
5 TT ’ ,,Quantopere“ ad P Lottini, O. P,, 9. August 1910 Acta Ap.
o y P 4:

° wPraeclara®, 24, Juni 1914, a. a. O. VI, p. 834—835.

" Lectio V. in Octav. S. Thomae, 14, Ma,rt



des hl. Thomas : 197

Es ist indessen klar, daf} die hochste kirchliche Aukto-
Titdt unmoglich in einer solchen Weise von der Doktrin
-des heiligen Lehrers sprechen kénnte, wenn sie nicht ge-
niigende, ja zwingende Griinde fiir die Annahme besitzen
wiirde, dafl sein philosophisch-theologisches Lehrgebiude,
als Ganzes betrachtet, frei ist von falschen Lehren. Die
ausschlaggebenden Griinde dafiir werden selbstverstéindlich
aus seinen Schriften hergenommen. KEs gibt aber auch
dufdere, die die inneren noch bekriftigen.

Die #ltesten Biographen des Heiligen berichten, er
habe selbst seinen vertrauten Mitbriidern wiederholt zu-
gestanden, dal er sein Wissen nicht so sehr durch eigenes
Studium als vielmehr durch besonderen gottlichen Hinfluf3
erworben habe!. Das romische Brevier enthélt dieselbe Kr-
zéhlung, ein Beweis, dafl die Kirche sich damit einver-
standen erkldrt?, Johannes XXII, hat dies iibrigens schon
in der Kanonisationsbulle des Heiligen anerkannt, indem
-er sagte, der heilige Lehrer habe seine vielfachen ,scripta. ..
ad Dei honorem, fideique dilatationem, eruditionemque stu-
-dentium, clara cum sciens esset, famosa cum cognitus,
non absque speciali Dei infusione“ verfafits.
| Somit miissen wir annehmen, daf der heilige Lehrer
bel der Abfassung seiner Schriften durch ein iibernatiir-
liches Licht erleuchtet wurde, das &hnlich wie das lumen
propheticum ihn vor Irrtum bewahrte und ihm zur sicheren
Erkenntnis der Wahrheit behilflich war. Die Kirche selbst
nennt den heiligen Lehrer ,donis plenus ex aethere morum
et sapientiae“+; unter der letzteren ist offenbar auch sein
theologisches Wissen mitinbegriffen.

Daraus folgt aber keineswegs, dafi das philosophisch-
theologische Wissen des Aquinaten ein von Gott elnge-
.gossener Habitus war, so wenig wie das lumen propheticum
selbst ein Habitus urnd dem Gegenstande nach notwendiger-
weise etwas Ubernatiirliches ist’. Das lumen propheticum
erfordert nicht einmal immer die Eingebung von neuen
species, sei es in der Phantasie, sei es im Verstande; es
geniigt vielmehr, wie schon der Name sagt, eine neue gott-

' Guil. de Thoco. Vgl. Bollandisten, Mart. I, p. 664.

2 V. Lect. in festo S. Thomae, 7. Mart.

? ,Redemptionem¢¥, 18. Juli 1323. Bull. Ord. Praed. II, p. 159.
* Brev, O, P., 7. Mart. Hymnus in prim. vesp.

*II, IL p. qu, 171, & 2,

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXI,) - 138



178 Der theologische Wert der approbierten Lehre

liche Erleuchtung eines bereits natiirlicherweise erworbenen:
Wissensgebietes oder des Erkenntnismittels oder Erkenntnis-
vermogens 1. »

Durch die Annahme der Irrtumslosigkeit infolge einer-
iibernatiirlichen Erleuchtung wird also der ernsten wissen-
schaftlichen Arbeit unseres heiligen Lehrers, die ja ein an-
dauerndes Studium erforderte, kein Kintrag getan. Wohl
aber wird damit eine Garantie geboten, dal seine For-
schung frei von Verirrungen ist. Das ist der Sinn der an-
gefithrten Auflerungen iiber die Irrtumslosigkeit der Lehre
des hl. Thomas.

Diese wissenschaftliche Verlafilichkeit der Doktrin
unseres heiligen Lehrers — immer als Ganzes betrachtet
— wird durch einen weiteren Bericht aus seinem Leben
bestétigt, wonach er aus dem Munde des Heilandes die
denkwiirdigen Worte iiber seine eigenen Leistungen ver-
nahm: ,Bene scripsisti de me Thoma, quam mer-
cedem accipies??* Die Pépste haben diese Erzahlung
in ihre amtlichen Auflerungen tiber die Lehre des Aqui-
naten aufgenommen und darin eine Bekriiftigung der an
sich im logischen = und wissenschaftlichen Aufbau des
Systems - enthaltenen Irrtumslosigkeit seiner Lehre ge-
fundens. Die Kirche verwertet diese historische Tatsache
in ihrem Offizium, wodurch die Authentizitit derselben fiir
die Gresamtkirche anerkannt ist.

Diese Erzéhlung von der Bestidtigung der Lehre des.
hl. Thomas durch Christus steht nicht im Widerspruch:
mit dem, was wir soeben iiber die schon bei der Ab-
fassung seiner Schriften erfolgte iibernatiirliche Erleuchtung
seines Geistes gesagt haben; denn das erwidhnte lumen
divinum ist nicht immer ein wirkliches prophetisches Licht
im strengen Sinne, es kann auch eine geheimnisvolle, den
Geist erhebende und bestrahlende Kraft sein, ohne dafl der
Begnadete eine sichere Uberzeugung von deren gott-
lichen Ursprung zu haben braucht. Der hl. Thomas sagt
dariiber: ,mens prophetae dupliciter a Deo illuminatur

''A. a. O, qu. 173. a. 2; L p. qu. 12, a. 18,

*De Thoco, Bollandisten, Mart. I, p. 669, 673—674,

* Pius V., ,Mirabilis%, Bull. Ord. Praed.V, p. 156; Klemens VIII.,
»In quo“ und ,Sicut® a. a. O., p. 611, 612; Benedikt XIIL, ,Pre-
tiosus“, 23, Mart, 1727, a. a. O,, VI. p. 622; Leo XIIIL, ,Nostra* 28. No-
vember 1898, Acta Leonis XIII, VII, p. 206 usw.



des hl. Thomas 179

uno modo per expressam revelationem, alio
modo per quemdam instinctum occultissimum. ..
De, his ergo, quae expresse per spiritum prophetiae pro-
pheta cognoscit, maximam certitudinem habet, et pro certo
habet, qued haec sunt divinitus sibi revelata ... Sed ad
ea, quae cognoscit per instinctum, aliquando sic se habet,
ut non plene discernere possit, utrum haec cogitaverit ali-
quo divino instinctu vel per spiritum proprium, Non
autem omnia, quae cognoscimus divino in-
stinctu, sub certitudine prophetica nobis ma-
nifestantur.* Ein anderes Mal heiflt es: ,operatio intel-
lectualis et illuminatio dupliciter possunt considerari. Uno
modo ex parte rei intellectae, et sic quicumque
intelligit vel illuminatur, cognoscit se intelligere vel illu-
minari, quia cognoscit rem sibi esse manifestam. Alio
modo ex parte principii, et 'sic non quicumque intel-
ligit aliquam veritatem, cognoscit quid sit intellectus, qui
est principium intellectualis operationis. Kt similiter non
quicumque illuminatur ab angelo (— oder von
Gott), cognoscit se ab angelo illuminariz2*

Mithin 1st es nicht notwendig, anzunehmen, dafl der
heilige Lehrer von der Existenz und dem Urheber jener
Ubernatiirlichen Erleuchtung, die die Kirche ihm zuerkennt,
wihrend seiner wissenschaftlichen Arbeiten eine sichere,
jeden Zweifel ausschliefende Kenntnis hatte. Er konnte
demnach noch immer eine iibernatiirliche Bestitigung seiner
Lehre vom Heiland erbitten, die ihm in den erwihnten
Worten des Herrn auch erteilt wurde.

42. Der Glaube und die Uberzeugung der Kirche
kommt in ihrer Liturgie und in ihren 6ffentlichen Grebeten
zum Ausdruck. Lex orandi lex credendi. Was die Kirche,
die unter der Leitung des Heiligen Geistes steht, in ihren
Offentlichen Gebeten bekennt, das mufl theologisch wahr
sein, So argumentiert z. B. der hl. Augustin gegen den
Pelagianer Vitalis gerade aus den Gebeten der Kirche, um
die Notwendigkeit der Gnade auch zum Anfang des
Glaubens darzutun s.

Nun nennt die Kirche in ihrem liturgischen Offizium
die Wissenschaft des hl. Thomas eine wunderbare und

R = i p.' qu. 171, a. b.
*I. p. qu. 111, a. 1. ad 3.,
* Epist. 217.

15*%



180 Der theologische Wert der approbierten Lehre

bittet um die Gnade, in dieselbe eingefithrt zu werden.
pDeus, qui Kecclesiam tuam beati Thomae confessoris tui
atque doctoris mira eruditione clarificas et sancta ope-
ratione fecundas, da nobis, quaesumus, et quae docuit
intellectu conspicere...“ lautet das amtliche Gebet
der Kirche. |

Daraus folgt ein Doppeltes. Zunichst setzt das Gebet der
Kirche voraus, dafl die Lehre des Aquinaten zumindest in ihrer
Allgemeinheit als philosophisch-theologisches System wahr
und frei von Irrtiimern ist, Denn die Kirche weif aus sich
gselbst nicht, was sie bitten soll, sondern der Heilige Geist.
ist es, der sie zum Gebete antreibt!. Der Geist der Wahr-
heit kann aber unmdoglich die Kirche dazu antreiben, die
Krfassung einer Liehre zu erbitten, die nicht die treue
Widerspiegelung der Offenbarung und jener Wahrheiten
wire, die zur sicheren Krkenntnis des Glaubensinhaltes
fihren.

Die etwalge Gegenbemerkung, die Kirche wolle nur
insofern um die Einfithrung in die Lehre des hl. Thomas
und um ihre Aneignung bitten, als diese wahr und be-
berechtigt ist, ist in.sich hinfillig; denn in diesem Sinne
konnte die Kirche um KEinsicht in die Lehre eines jeden
anderen theologischen Schriftstellers, ja sogar eines jeden
anderen Autors beten, da in allen Schriften etwas Wahres
enthalten ist, was in irgendeiner Weise der Kirche niitzen
kann? Das amtliche Gebet der Kirche in unserem Falle
setzt offenbar die Irrtumslosigkeit der Lehre unseres
Meisters voraus,

Der unmittelbare Gegenstand des Gebetes sind iiber-
natiirliche . Giiter, ,quibus beatificamur et quibus beati-
tudinem meremur3.* Das Natiirliche wird nur insofern er-
fleht, als es zum Ubernatiirlichen hingeordnet und zu dessen
Erreichung nach Gottes Vorherbestimmung behilflich ist*.
Da nun die Kirche direkt und unmittelbar um die ein-
sichtsvolle Aneignung alles dessen betet, was der hl. Tho-
mas lehrte, so mufl der Inhalt seiner Schriften selbst in
irgendeiner Weise iibernatiirlich sein, Nun gehort aber
der vom heiligen Lehrer behandelte Gegenstand oft in das

' Ad Rom. 8, 26, dazu S, August. de dono pers. c. 23,
*C. v. Schaezler, Introd. in s. Theol., p. 225,

* IL IL p. qu. 83. a. b.

*A a O, a. 6.



des -hl. Thomas 181

Gebiet der natiirlichen Krkenntnis, die als solche nicht
immer im Dienste des Ubernatiirlichen steht. Ks ist also
der Schlufl erlaubt, dafl die Kirche, indem sie um die EKin-
fihrung in seine Doktrin betet, vom iibernatiirlichen Ur-
sprung derselben iiberzeugt ist.

Das ist aber eine Bestitigung dessen, was wir frither
iiber die direkte gottliche Erleuchtung des heiligen Lehrers
bei der Abfassung seiner Schriften gesagt haben, also ein
neues Argument zugunsten ihrer Irrtumslosigkeit.

43. Man wird vielleicht derartige SchluBifolgerungen
fiir iibertrieben halten und nach dem Satze der Schule,
yquod nimis probat, nihil probat“, den theologischen Wert
derselben in Zweifel ziehen. Denn, so koénnte jemand
argumentieren, daraus wiirde folgen, dafl die Lehre des
hl., Thomas eine geoffenbarte Wahrheit wire und folglich
fide divina geglaubt werden miifite, was um so weniger
verlangt werden kann, als ja die obenerwihnte GutheifSung
seiner Liehre durch den Heiland nur fide humana fiir wahr
gehalten wird.

Die Antwort auf diesen Einwand wird zugleich die
gegenwirtige Frage noch niher erliutern. Jene Erleuch-
tung, die dem heiligen Lehrer bei seinen wissenschaft-
lichen Arbeiten zuteil wurde, braucht weder eine eigent-
liche Offenbarung noch im theologischen Sinne eine In-
Spiratio gewesen zu sein. Die eigentliche Offenbarung ver-
langt die Mitteilung von neuen Wahrheiten, also von neuen
Species intelligibiles im Erkenntnisvermégen. Die Inspiratio
hingegen erheischt ein iibernatiirliches Urteil iiber die im
Geiste vorhandenen Erkenntnisobjekte!. Jener gottliche
Einfluf auf den hl. Thomas war ein hoheres Licht, das
seinem Erkenntnisvermdgen den Weg zur Wahrheit ge-
Wiesen hat,

So betrachten wir auch die Versicherung des Herrn
Uber die Irrtumslosigkeit seiner Schriften nicht als eine
Mitteilung von neuen Spezies, sondern als eine fibernatiir-
110_116 Erleuchtung seines Verstandes iiber die Richtigkeit,
Seiner eigenen wissenschaftlichen Resultate. Wenn ein
Lehrer die fertiggestellte schriftliche Arbeit seines Schiilers
gutheifit, so will er weder die subjeksive Befihigung des-

Selben noch den objektiven Wert seiner Leistung in Abrede
—_—
' Quaest. 12, de verit. a. 7.



182 Der theologische Wert der approbierten Lehre

stellen, sondern, dies alles vorausgesetzt, findet der Lehrer,
dafl die Leistung seines Schiilers vollkommen den Anforde-
rungen einer griindlichen fachménnischen Studie entspricht.
Die Gewillheit des Schiilers gewinnt durch Jene Approba-
tion einen hoéheren Grad, ohne dafl seine eigene friihere
Uberzeugung dadurch a.uf'gehoben wire,

So fassen wir auch die Bedeutung der Worte des
Herrn an den hl. Thomas auf. Sie besagen nicht mehr und
nicht weniger, als dafl seine Lehre, als ein Ganzes gefaldt,
wahr und richtig ist, und wollen ihren streng wissenschaft-
lichen Wert nicht aufheben. Man kann daher diese gott-
liche Zusicherung als eine approbatio subsequens
betrachten.

Mithin hat auch der heilige Lehrer an die Wahrheit
seiner eigenen wissenschaftlichen Resultate nicht ge-
glaubt, sendern vielmehr sie mit Gtewif’heit eingesehen,
und zwar die philosophischen Folgerungen in der Evidenz
der natiirlichen Erkenntnisprinzipien, die theologischen im
Lichte der mittelbaren gottlichen Offenbarung.

Aber selbst zugegeben, der hl. Thomas habe iiber die
Wahrheit seiner Lehre eine gottliche Offenbarung im theo-
logischen Sinne gehabt, so folgt daraus héchstens so viel,
dal er selbst fide divina von der Richtigkeit seines
Systems iiberzeugt sein konnte. Keineswegs aber diirfen wir
daraus schlieflen, dafl auch wir verhalten werden kénnten,
seine Doktrin fide immediate divina fiir wahr zu halten.
Denn es wurde schon frither darauf hingewiesen, dafl unser
theologischer Glaube jene gottlichen Wahrheiten zum
Gegenstand hat, die in den amtlichen Offenbarungsquellen
enthalten sind. Durch die feierliche Vorlegung dieser Wahr-
heiten in der Kirche wird erst unser Glaube zu einem
gottlich-katholischen.

Das ist iibrigens auch die ausdriickliche Lehre des
hl. Thomas. nInnititur fides nostra revelationi apostolis et
prophetis factae, qui canonicos libros conscripserunt, non
autem revelationi quae fuit aliis doctoribus facta®.¢ Im
gegenwirtigen Heilsplane Gottes haben die Privatoffenba-
rungen nicht die Aufgabe, uns neue Glaubenswahrheiten
zu lehren, sondern ihr Zweck besteht vielmehr darin, uns
zur Annahme und Ausiibung der bereits im Glaubensschatz

'L p.qu. 1. a, 8. ad 2.



des hl, Thomas 183

-der Kirche enthaltenen zu veranlassen. ,Singulis temporibus
(der Kirchengeschichte) non defuerunt aliqui prophetiae
spiritum habentes, non quidem ad novam fidei do-
ctrinam depromendam, sed ad humanorum
actuum directionem?.“

Die aus dem Leben des hl, Thomas angefiihrten Be-
.gebenheiten halten wir demnach nur fide humana aufrecht.
Daran kann auch ihre amtliche GutheifSfung von seiten der
Kirche nichts &ndern. Denn diese Billigung ist keine de-
finitive unfehlbare Approbation einer historischen Wahr-
heit nach Art eines factum dogmaticum, wie z. B. die
feierliche Anerkennung der FErscheinung in Lourdes es
ist, die durch unzihlige, unleugbar iibernatiirliche Glaub-
wiirdigkeitsmotive, die Gott eigens zu diesem Zwecke
wirkte, bestatigt erscheint. Die Kirche erkliart einfach, daf
die geschichtlichen Erzéhlungen an sich menschlichen
‘Glauben verdienen2 Durch diesen offiziellen Standpunkt
der kirchlichen Auktoritit gewinnt indessen die Glaub-
wiirdigkeit der Erzihlung besonders wegen des hohen
Ernstes, mit dem derartige Dinge von der Kirche unter-
sucht und festgestellt werden, sehr an duferem Wert, Den
-eigentlichen Grund der Approbation der Lehre des hl. Tho-
mas bilden also nicht diese an sich noch so glaubwiirdigen
historischen Begebenheiten, sondern die volle Ubereinstim-
mung des wissenschaftlichen Systems des Aquinaten mit
den geoffenbarten Wahrheiten und mit der iibernatiirlichen
wissenschaftlichen Uberzeugung der Kirche.

Es ist demnach durchaus berechtigt, von einem tiber-
natiirlichen Einflu3 auf die Lehre des hl, Thomas zu reden,
trotzdem wir ihren vollen wissenschaftlichen Charakter
-aufrecht erhalten.

Wir verstehen aber auch, warum die Pipste selbst die
Lehre unseres heiligen Meisters etwas Heiliges und Himm-
lisches nennen. So redet Pius IV. von einer ,sacra do-
ctrina tanti Doctoriss“. Klemens VIIL nennt sie

ndivinum eloquium* und ,coelestis doctrina+¥,
bei deren Abfassung der Helhge yinterdum sanctos Apo-
8tolos Petrum et Paulum colloquentes locosque illi quodam

' II. II. p. qu. 174. a. 6. ad 3. Dazu Cajetan. in h. ],

2 Bened1kt X1V., De Canonis. Sanct. II. ¢. XXXII, nr, 11.
»Salvatoris®, Bull. Ord. Praed. ¥, p 9L

¢ ,,Quantum“, a. a. O, p. 610.



184 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Dei iussu enarrantes habuit1“. Leo XIIL spricht von der
,Sacra et coelestis doctrinaz% von der ,aurea sa-
pientia 8. Thomae3“. Ebenso auch Pius X.+

Nach allen diesen Auflerungen kann iiber die wahre

theologische Uberzeugung des Apostolischen Stuhles kein
Zweifel mehr aufkommen. Die Kirche selbst erklart durch
den Mund des hl. Petrus, dafl die Lehre des hl. Thomas
lauteres Gold und himmlische Weisheit ist. Der Heiland
selbst hat nach ganz glaubwiirdigen historischen Zeugen
dieses Urteil seiner sichtbaren Stellvertreter im voraus be-
statigt. - '
44, Diese Auffassung des Apostolischen Stuhles tiber:
die Liehre des hl. Thomas wird noch erhoht durch das Ver-
halten der allgemeinen Konzilien gegenihn. Das An-
sehen einer allgemeinen Kirchenversammlung ist von grofiter-
Bedeutung fiir eine Liehre, da in derselben die von Christus
bestellten Wéchter und Richter in Glaubensangelegenheiten
sich vereinigen, um in den verschiedensten und schwierig-
sten Fragen ihre uufehlbaren Entscheidungen zu treffen.
Es ist demnach ohne Zweifel eine hohe Auszeichnung fiir
einen Theologen, als Beirat zu den Verhandlungen einer
solchen Vereinigung zugezogen zu werden,

Diese hohe Ehre konnte unserem heiligen Lehrer
wihrend seines Lebens nicht mehr zuteil werden, Er war
zwar vom Papst berufen worden, auf dem zweiten Konzil
zu Lyon zu erscheinen, starb aber auf der Reise dahin.
Aber es ist ihm die ganz einzig dastehende Auszeichnung
zugefallen, auf allen seit seinem Tode abgehaltenen Kirchen-
versammlungen durch seine Liehre und Schriften nicht nur
geistig anwesend zu sein, sondern als Berater und
Lehrer von den Konzilsvitern angerufen und gehért zu
werden.

Pius V. beruft sich ausdriicklich auf die hohen Ver-
dienste der Lehre des Aquinaten im Dienste der Kirche:
»quod et antea saepe et liquido nuper in sacris Tridentini
Concilii decretis apparuits.“ Leo XIII. driickt dasselbe.
mit tolgenden Worten aus: ,sed haec maxima est et

pSicut angeli“, a. a. O., p. 612, .

yIllud in primis®, 25. Juni 1891. Acta Leonis XIII. IV, p. 239.
wSacrarum®, 21. Jinner 1902, a. a. O, VIII, p. 65.
yPraeclara®, 24. Juni 1914. Acta Ap. Sed. VI, p. 834,

Bull. Ord. Praed. V., p. 155.

o R W W e



des hl. Thomas 185

Thomae propria,nec cum quopiamex doctoribus
catholicis communicata laus, quod Patres Triden-
tini, in ipso medio conclavi ordini habendo, una cum di-
vinae Scripturae. codicibus et Pontificum Maximorum de-
cretis Summam Thomae Aquinatis, super altari patere
voluerunt, unde consilium, rationes, oracula peterentur1®
Die nimliche Anerkennung finden wir von Klemens XIT,
ausgesprochen . Leo XIII. anerkennt die hohe Bedeutung
des englischen Lehrers auf allen nach seinem Tode ge-
feierten Konzilien: ,Ipsa quoque Concilia Oecumenica, in
quibus eminet lectus ex toto orbe terrarum flos saplentme
singularem Thomae Aquinati honorem habere perpetuo
studuerunt, In Coneiliis Lugdunensi, Viennensi, Florentino.
(das Tridentinum haben wir schon genannt), Vaticano,
deliberationibus et decretis Patrum interfuisse Thomam ot
pene praefuisse dixeris, adversus errores Graecorum,
haereticorum et rationalistarum ineluctabili vi et faustissimo.
exitu decertantem 3. — Pius X. erklart, daB nach gewissen-
hafter Aneignung der Lehre des Aquinaten ,facilius erit
intelligere atque illustrare solemnia Fecclesiae docentis de-
creta et acta, quae deinceps edita sunt. Nam post beatum
exitum Sancti Doctoris nullum habitum est ab Ec-
clesiaConcilium, in quo nonipse cum doctrinae
suae opibus interfuerit+¥

Wenn es also erlaubt ist, aus den Ausspriichen und
aus der Handlungsweise der alten allgemeinen Konzilien
iber die Bedeutung der Kirchenviter auf ihre theologische
Auktoritdt sich zu berufen, so mufl es auch in unserem
Falle gestattet sein, aus dlesen Auflerungen des Aposto-
lischen Stuhles, die auf einer dogmenhistorischen Tatsache
beruhen, den Schlufs zu ziehen, dafi die auf den allgemeinen
Konzilien vertretene Gesamtkirche von der Wahrheit der
Lehre des hl. Thomas derart iiberzeugt ist, daf ihre
Auktoritét als ein wirklicher locus theologicus betrachtet

werden mufl.
(Fortsetzung folgt.)

—

—_——
,Aeterni Patris“, 4. August 1879. Acta Leonis XIII, I, p 102.
wVerbo Dei%, 28, August 1788, Bull. Ord. Praed. VI p. 736.

1

2

! ,Aeterni Patrls“, a. a. O.

* yDoctoris Angelici%, 29. Juni 1914. Acta Ap. Sed. VI, p. 839..



	Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas

