
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas

Autor: Szabó, Sadoc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der theologische Wert der approbierten Lehre 153'

DER THEOLOGISCHE WERT DER APPROBIERTEN
LEHRE DES HL. THOMAS

Von P. SADOC SZABÖ 0. P.

I. Wissenschaftliche und theologische
Auktorität1

29. Aus den bisherigen Untersuchungen folgt
notwendigerweise, daß der hl. Thomas in irgendeinem Sinne
eine theologische Auktorität ist.

Wir sprechen ausdrücklich von einer theologischen
Auktorität des Aquinaten, die mit einer bloß wissenschaftlichen

nicht verwechselt werden darf. Die wissenschaftliche

Auktorität eines Verfassers richtet sich ausschließlich
nach dem inneren Werte seiner schriftstellerischen Tätigkeit,

gleichviel auf welchem Gebiete der menschlichen
Erkenntnis. Das theologische Ansehen hingegen ist
formell durch die ausdrückliche amtliche Anerkennung von
Seiten der Kirche als der von Gott bestellten obersten
Hüterin der Offenbarung bedingt. Diese Anerkennung setzt
zwar eine vorzügliche Leistung auf dem Gebiete der
Glaubenswissenschaft voraus, ist aber mit dieser nicht identisch. Die
Kirche muß „tamquam custos et magistra verbi revelati2"
eine approbierte Lehre mit ihrer eigenen Auktorität bekleiden,
damit ein wissenschaftlicher Schriftsteller sich einer
theologischen Auktorität erfreuen kann. So wird auch in den
Profanwissenschaften, z. B. in der Jurisprudenz ein
einfaches fachmännisches Urteil von einem amtlich
gutgeheißenen Rechtsspruch streng zu unterscheiden sein.
Dasselbe gilt auch in der Theologie.

Der hl. Thomas besaß schon während seines Lebens
eine allgemein geachtete wissenschaftliche Auktorität. Dies
erhellt aus dem Zeugnisse der Pariser Universität anläßlich

seines Todes, Sie drückt ihr Beileid an das zu Lyon
1274 abgehaltene Generalkapitel des Predigerqrdens über
den großen Verlust in folgenden Worten aus: „Quis posset
aestimare divinam providentiam permisisse, stellam matuti-
Haui praeeminentem in mundo, iubar in lucem saeculi, immo

1 Fortsetzung der Abhandlung desselben Verfassers „Die Stellung
des hl. Thomas in der Theologie" in dieser Zeitschrift III (1916),,
p. 657-684.

2 Cone. Vat. I. cap. 8, I. Denzinger, nr. 1793.



*154 Der theologische Wert der approbierten Lehre

mt verins dicamus, luminare maius, quod praeerat diei, suos
radios retraxisse? Plane non irrationabiliter iudicamus, solem
suum revocasse fulgorem et passnm fuisse tenebrosam ac
inopinatam ecclipsim, dum toti ecclesiae tanti splendoris
radius est substractus etc.3."

Zu einer theologischen Auktorität ist indessen der heilige
Lehrer nicht durch das Urteil seiner Kollegen oder der
späteren Universitäten, sondern durch die formelle amtliche
Anerkennung der kirchlichen Obrigkeit geworden.

30. Das Verhältnis der Kirche zum theologischen Wert
einer Lehre können wir am einfachsten durch den Vergleich
mit der Stellung der Kirche zum Glauben und zum
Offenbarungsinhalte charakterisieren. Den Nachfolgern des hl.
Petrus, so sagt das Vatioanum, ist der Heilige Geist nicht
deshalb verheißen worden, rut eo revelante novam doctrinam

/ 7/

patefacerent, sed ut, eo assistente, traditam per Apostolos
• revelationem seu fidei depositum sancte custodi-
rent et fideliter exponerent2." Darum wird von den
Theologen, wie es auch das Vaticanum tut8, allgemein
eingeschärft, daß die Auktorität der Kirche nicht zur inneren
Konstituierung des übernatürlichen Glaubens gehört. Das
Kormalobjekt des Glaubens ist die prima Veritas in essendo,
der formale Grund (ratio formalis qua) desselben ist die
prima veritas in cognoscendo et in dicendo, oder wie wir
jetzt gewöhnlich sagen, die Wahrhaftigkeit des offenbarenden
Gottes. „Si in fide consideremus formalem rationem obiecti,
sagt der hl. Thomas, nihil est aliud quam veritas prima.
Non enim fides de qua loquimur, assentit alicui, nisi quia
est a Deo revelatum. Unde ipsi veritati divinae fides inni-
titur4." Die Auktorität der Kirche ist nicht das innere Motiv
des Glaubens, so wenig wie die äußeren Beweggründe der
«Glaubwürdigkeit der Offenbarung zum Formalobjekt des
•Glaubens gehören5. Die Kirche ist vielmehr die lebendige,
unmittelbare, äußere Glaubensregel, durch welche allen die
vgesamte Hinterlage des Glaubens rein und unverfälscht
vermittelt wird6. Der hl. Thomas drückt sich hierüber folgen-

1 Denifle, Chartularium Univ. Par. I, P- 504.
2 Denzinger, nr. 1836.
3 A. a. 0., nr. 1789.
4 II. II. p. qu. 1. a. 1.
4 II. II. p. qu. 6. a. 1. c., ad 2.
• Hettinger, Fund. Theol.2, p. 641.



des hl. Thomas 155

-dermaßen ans: „formale obiectnm fidei est Veritas prima,
secundum quod manifestatur in Scripturis sacris et in do-
ctrina Ecclesiae, quae procedit ex veritate prima. Manifestum
est autem, quod ille, qui inhaeret doctrinae Ec-
desiae, tamquam infallibili regulae, omnibus
assentit, quae Ecclesia docet1.u Und wieder : „ Omnibus

articulis inhaeret fides propter unum medium, scilicet
propter veritatem prima m propositam nobis in
Scripturis secundum doctrinam Ecclesiae i n t e 11 i-
g e n t i s sane2."

Ahnliches müssen wir auch bezüglich der kirchlichen
Approbation einer Lehre behaupten. Auch hier stellt der
Apostolische Stuhl keine neue Lehre auf, sondern setzt eine
theologisch-wissenschaftliche Leistung voraus. Der Grund
der erteilten Gutheißung ist nicht die Willkür der
kirchlichen Auktorität, sondern die objektive Gediegenheit einer
schriftstellerischen Arbeit, in welcher vor allem die vom
übernatürlichen Charakter der theologischen Wissenschaft
geforderten Bedingungen vollaufzur Geltung kommen müssen.
Darum muß es dem Urteile der Kirche überlassen werden,
in welchen literarischen Werken und auf welchem Zweige
der theologischen Wissenschaft jene vorzüglichen Leistungen
vorhanden sind, die den Grund der Approbation bilden.

Daraus entnehmen wir, daß der wissenschaftliche Wert
einer Lehre durch die kirchliche Gutheißung keinerlei
innere Veränderung erleidet. Die Kirche, von Christus zur
treuen Bewahrung und unfehlbaren Erklärung der
Offenbarungslehre 3 eingesetzt, bekennt öffentlich, daß eine
theologisch-wissenschaftlich begründete Anschauung sich mit
ihrer eigenen übernatürlichen Überzeugung deckt und
approbiert sie als ein geeignetes Mittel zur Lösung jener
Aufgabe, die sie nach ihrer göttlichen Mission im Laufe
der Jahrhunderte zu erfüllen hat. Dadurch nimmt die
gutgeheißene Schrift, je nach dem Grade ihrer Approbation,
mehr oder weniger Anteil an der übernatürlichen
Auktorität der Kirche selbst. Sie erhält, neben dem
inneren wissenschaftlichen, noch einen äußeren theologischen
Wert, ähnlich wie eine juristisch ausgearbeitete Gesetzes-

1 II. II. p. qu. 5. a. 8. c.
2 A. a. 0. ad 2.
3 Vaticanum, Denzinger, nr. 1800.



156 Der theologische Wert der approbierten Lehre

vorläge durch die Anerkennung von seiten der staatlichen
Obrigkeit einen öffentlichrechtlichen Charakter empfängt.

31. Der Akt der Approbation einer Lehre
gehört offenbar in den Bereich der kirchlichen
Jurisdiktionsgewalt, die von der potestas ordinis verschieden
ist1. Die potestas iurisdictionis ist wesentlich eine
Gewalt, die sich nicht nur auf die äußere Disziplin, sondern
auch auf die Erhaltung der Lehre erstreckt. „Ipso autem
Apostolico primatu," sagt das Vaticanum, „quem Romanus
Pontifex tamquam Petri principis Apostolorum successor in
universam Ecclesiam obtinet, supremam quoque magisterii
potestatem comprehendi2." Wenn also von manchen die
potestas regiminis von der potestas magisterii getrennt
wird, so kann dieser Unterschied kein realer, sondern nur
ein virtueller sein ; d. h. wir unterscheiden zwei Arten von
Gegenständen, auf die sich ein und dieselbe höchste
Gewalt erstreckt3. Sie heißt kirchliches Lehramt, insofern sie
uns kraft ihrer göttlichen Auktorität eine Wahrheit
verkündet und zur Annahme vorlegt und wird Regierungsgewalt

genannt, insoweit durch sie das sittlich-disziplinäre-
oder das rechtliche Leben der Gläubigen geregelt wird.
Doch können oft beide Tätigkeiten in eine zusammenfallen,
was z. B. bei der Verpflichtung, eine ganze bestimmte
Wahrheit innerlich und äußerlich unter Androhung von
kirchlichen Strafen anzuerkennen, stattfindet.

32. Der letzte Zweck der Approbation einer
Lehre ist das ewige Heil der durch Christus erlösten Seelen.
Der unmittelbare Zweck derselben ist aber offenbar die
Reinerhaltung des Glaubens, die Ausbreitung und
Verteidigung der katholischen Wahrheit und die Bekämpfung
der Irrlehren. Insofern nun durch die Aneignung der Lehre
des hl. Thomas dieser Zweck angestrebt und erreicht wird,
muß die Gutheißung der Doktrin des engelgleichen Lehrers
in das Gebiet der potestas magisterii verwiesen werden.
Insofern aber die Kirche durch positive Gesetze das Studium
des Aquinaten vorschreibt und regelt, gehören die bezüglichen

Bestimmungen offenbar zur potestas regiminis. Da
aber die Gesetze nach ihrem unmittelbaren Zwecke beurteilt
werden und da dieser Zweck in unserem Falle die Wahr-

1 II. II. p. qu. 39. a. 3.
2

Denzinger, nr. 1832.
3 Vgl. Straub, De Ecclesia Christi, II, p. 19 ff.



des hl. Thomas 157

heit und die Verteidigung des Offenbarungsinhaltes ist, so
muß die kirchliche Tätigkeit, die die Einführung der Lehre
des hl. Thomas betrifft, eher zur potestas magisterii
gerechnet werden.

Welchen Zweck der Apostolische Stuhl bei der
Einführung der Lehre des hl. Thomas vor Augen hatte, können
wir aus folgenden Worten Leo XIII. entnehmen: „Ubi se
scholae catholicae in disciplinam et clientelam Doctoris
Angelici tradiderint, facile florebit sapientia veri nominis.
firmis hausta principiis, ratione atque ordine explicata. Ex
probitate doctrinarum probitas gignetur vitae cum privatae
tum publicae ; probe vivendi consuetudinem salus populi,
ordo, pacata rerum tranquillitas consequentur. — Qui in
scientia rerum sacrarum élaborant, tarn acriter hoc tempore

lacessita, ex voluminibus sancti Tkomae habituri sunt,
quo fundamenta fidei christianae ample demonstrent, quo
veritates supernaturales persuadeant, quo nefarios hostium
impetus a religione sanctissima propulsent 1.u In seiner
Enzyklika „Aeterni Patris" beteuert derselbe Papst, daß er
die goldene Weisheit des Aquinaten „ad catholicae
fidei tutelam et decus, ad societatis bon um, ad
scientiarum omnium incrementum2" — selbstverständlich

insofern letztere dem Endzweck der Kirche, dem
Heil der Seelen, dienlich sind — wiederherstellen wolle.

Der hl. Augustin hat die Aufgabe der Theologie in
die bekannten Worte zusammengefaßt: „non utique quid-
quid scire ab homine potest, in rebus humanis huic seien-
tiae (tribuitur), sed illud tantummodo, quo fides saluber-
rima, quae ad veram beatitudinem ducit, gignitur nutritur
defenditur roboratur3."

Mithin steht die katholische Theologie ganz im Dienste
des Glaubens. Auch das von der Kirche approbierte
philosophisch-theologische System des Aquinaten verfolgt
denselben Zweck, und zwar im vorzüglichen Sinne.

II. Das kirchliche Lehramt und die approbierte
Lehre

38. Um nun auf unsere Frage nach dem theologischen
Wert der Auktorität des hl. Thomas näher einzugehen, müssen

1 „Cum hoc", 4. Aug. 1880, Acta Leonis XIII, I. p. 150.
2 A. a. 0., p. 107.
8 De Trinit. 1. 14. c. 1, nr. 8.



158 Der theologische Wert der approbierten Lehre

wir kurz ins Auge fassen, in welchem Verhältnis das kirchliche

Lehramt zu einer approbierten Lehre stehen kann,
Drei Dinge sind hier zu erwägen : erstens der Gegenstand

des kirchlichen Lehramtes im allgemeinen, zweitens
die Stellungnahme der kirchlichen Auktorität zu einer Lehre,
drittens muß in der Doktrin des hl. Thomas dasjenige-
bezeichnet werden, dem eine theologische Bedeutung
zukommt.

Der Gegenstand des kirchlichen Lehramtes
kann ein direkter oder ein indirekter, ein
unmittelbarer oder ein mittelbarer sein. „Pertinet
aliquid ad disciplinam fidei dupliciter: uno modo directe,
sicut articuli fidei, qui per se credendi proponuntur.
Quaedam vero indirecte pertinent ad fidei disciplinam, in-
quantum scilicet ipsa non proponuntur ut propter se ere-
denda, sed ex negatione eorum sequitur aliquid contrarium
fidei1." „Ad fidem pertinet aliquid dupliciter; uno modo
directe, sicut ea quae nobis sunt principaliter divinitus tra-
dita, ut Deum esse trinum et unum... Indirecte vero
ad fidem pertinent ea, ex quibus negatis consequitur aliquid
contrarium fidei2."

Der direkte und unmittelbare Gegenstand
des kirchlichen Lehramtes sind die von Gott
geoffenbarten Wahrheiten, die, wie das Vaticanum
sagt, „in libris scriptis et sine scripto traditionibus, quae
ipsius ore Christi ab Apostolis aeeeptae aut ab ipsis Apo-
stolis Spiritu Sancto dictante quasi per manus traditae usque
ad nos pervenerunt8." Diese Wahrheiten sind als „divinum
depositum" der Kirche von Christus „fideliter custodienda
et infallibiliter declaranda4" übergeben worden. Alles also,
was im Offenbarungsinhalte formell ausgesprochen oder mit-
inbegrififen ist, gehört zum unmittelbaren Gegenstande des
kirchlichen Lehramtes.

Eine Wahrheit kann aber in einer formell geoffenbarten

entweder als deren notwendige Voraussetzung oder
als eine aus ihr sich ergebende klare natürliche Folgerung,
wie z. B. der Teil im ganzen oder das Partikuläre im all-

1 S. Thom. In I. Cor. c. 11. lect. 4.
2 I. p. qu. 32. a. 4. c.
3 Denzinger, nr. 1787.
4 A. a. 0., nr. 1800.



des hl. Thomas 159»

gemeinen, enthalten sein1. Die sogenannten theologischem
Konklusionen, jene Sätze nämlich, die aus einer unmittelbar
geoffenbarten Wahrheit mittels der natürlichen Schlußfolgerung

der Vernunft abgeleitet werden2, gehören zwar als-
solche nicht zum unmittelbaren Objekte des kirchlichen
Lehramtes. Indessen kann die Kirche, erleuchtet durch das-

göttliche Licht des in ihr wirkenden Heiligen Geistes, erkennen,
daß eine Lehre, die wir durch unsere Vernunft in einer
unmittelbar geoffenbarten Wahrheit gefunden haben, sich,
wirklich darin findet. In diesem Falle wäre jener Satz zwar
nicht als eine theologische Konklusion, sondern als eine schon
an sich im Glaubensinhalte vorhandene, aber von der Kirche
unter dem Beistande des Heiligen Geistes erst jetzt als solche
erkannte Wahrheit, ein direkter Gegenstand ihres Lehramtes3.-

Damit aber eine geoffenbarte Wahrheit Gegenstand
des kirchlichen Lehramtes sein kann, ist es, wie das Vaticanum
sagt, notwendig, daß sie vom Heiligen Geiste durch Christus-
den Aposteln unmittelbar mitgeteilt worden ist. Denn die
öffentliche, für alle Menschen erlassene Offenbarung ist mit
den Aposteln abgeschlossen. Jede geoffenbarte Wahrheit
muß also der Menschheit durch die Kirche
übermittelt werden4. Ebendeshalb kann eine Privatoffenbarung
nach der Meinung vieler Theologen zwar sub fide divina,
geglaubt werden, aber nicht Gegenstand der fides catholic

a sein5. Die Kirche hat zwar das Hecht, Inhalt und
Glaubwürdigkeit einer solchen Offenbarung nach den Grundsätzen

der Glaubenswahrheiten zu prüfen und darüber ein
entscheidendes Urteil auszusprechen, aber als unmittelbares
Objekt des kirchlichen Lehramtes kann eine Privatoffenbarung

nicht in Betracht kommen, noch kann sie an und
für sich einen sicheren theologischen Wert beanspruchen6;

34. Mittelbarer und indirekter Gegenstand
kirchlichenLehramtes sind alle jene Wahrheiten

hnd Tatsachen, die, wenn auch formell nicht geoffenbart,
dennoch derart mit den Offenbarungslehren in Zusammenhang

stehen, daß die Kirche ohne unfehlbare Lehrgewalt
1 Salmanticenses, De fide, Disp. I, Dub. IV.
2 Billuart, Diss, prooem. a. V.
3 So unter anderen: Salmanticenses, a. a. 0., § VII, nach

Joannes a S. Thorn a, I. part., qu. I, Disp. II, a. IV.
4 I. p. qu. 1, a. 8. ad 2; C a n us, De Locis theol. XIII, c. 1IL.
5

Dagegen sind Salmanticenses, a. a. 0., § I, II,
6 Straub, De Ecclesia Christi II, p. 250, 339.



160 Der theologische Wert der approbierten Lehre

auf diesem Gebiete ihrer Aufgabe, den Glaubensschatz rein
und unversehrt zu verwalten, die Glaubenswahrheiten gegen
falsche Auslegungen zu schützen, gegen Angriffe zu
verteidigen, nicht nachkommen könnte1.

Die Kirche selbst nimmt auf diesem Gebiete die
Unfehlbarkeit für sich in Anspruch. So heißt es im
Vaticanum: „Ecclesia, quae una cum apostolico munere do-
cendi mandatum accepit fidei depositum custodiendi, ius
etiam et officium divinitus habet falsi nominis
scientiam proscribendi, ne quis decipiatur per philo-
sophiam et inanem fallaciam (Col. 2, 8). Quapropter omnes
christiani fideles huiusmodi opiniones, quae fidei doctri-
nae contrariae esse cognoscuntur, maxime si ab Ecclesia
reprobatae fuerint, non solum prohibentur tarnquam
légitimas scientiae conclusiones defendere, sed pro erroribus
potius, qui fallacem veritatis speciem prae se ferant, habere
tenentur omnino 2."

Diese mittelbare Lehrgewalt der Kirche erstreckt sich
indessen ziemlich weit5. Die Kirche hat den göttlichen
Auftrag, auf dem Wege der positiven Gesetzgebung den
äußeren Gottesdienst und das religiöse Leben zu regeln,
um den geoffenbarten Wahrheiten eine praktische, dem
Endzweck der Kirche entsprechende Bedeutung zu
verschaffen. In allen diesen Dingen, soweit dabei der Wahrheitsgehalt

in Frage kommt, muß die Kirche unfehlbar sein.
Zu demselben Gebiete rechnen die Theologen auch das
feierliche Urteil der Kirche über die sogenannten facta
dogmatica, die Heilig- und Seligsprechungen, die feierliche
Bestätigung eines Ordens und nicht zuletzt auch, wie schon
früher (Nr. 11) erwähnt, die Verurteilung einer Lehre infra
notam haeresis.

Es ist allerdings wahr, daß die Unfehlbarkeit der
Kirche in diesen mittelbaren Gegenständen ihres
Lehramtes kein ausdrücklich definiertes katholisches

Dogma ist, aber ebenso sicher ist es, daß die
Übung der Kirche durch alle Jahrhunderte und die
theologischen Gründe so schwer ins Gewicht fallen, daß wir
diese Unfehlbarkeit, im allgemeinen gesprochen, als

1 Hettinger, Fundamentaltheologie1, p. 768; V alen tin us ab
Assumption e, C. Disc., Theol. Dogm. schob Burgis 1910, I, p. 485.

2 Denziüger, nr. 1798.
3 Vgl. De G root, Summa Apol. de ecclesia2, p. 278 ff.



des hl. Thomas 161

•eine Glaubenslehre ansehen müssen. Denn zum Glauben
gehören nicht nur jene Wahrheiten, die ausdrücklich und
formell von der Kirche als feierliche Dogmen definiert
'wurden, sondern auch all das, was in der Quelle der
Offenbarung sachlich enthalten ist und von uns als solches
erkannt wird. Nun ist es aber eine unmittelbar geoffenbarte
Wahrheit, daß der Heilige Geist in der Kirche bis ans Ende
der Zeiten durch seinen Beistand verbleibt, um sie alle
Wahrheit zu lehren, die zur Reinerhaltung des Glaubensschatzes,

zur Leitung und Regierung der Kirche erforderlich
ist. Hiezu ist aber die Unfehlbarkeit der Kirche auf dem mit
den unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten innig verbundenen
Gebiete, wie schon gesagt wurde, unbedingt notwendig. Daher
ist diese Unfehlbarkeit in der direkt geoffenbarten Lehre
über den göttlich verheißenen Beistand des Heiligen Geistes
als ein Teil im ganzen oder wie das Partikuläre im
allgemeinen schon enthalten. Sie muß demnach, wenigstens im
allgemeinen, als eine formell-virtuell geoffenbarte Wahrheit,
also als eine Glaubenslehre, festgehalten werden K

Die zum mittelbaren Lehramte der Kirche gehörigen
Gegenstände werden im einzelnen nicht sub fide divina
et catholica, sondern sub fide ecclesiastica oder
mediate divina für wahr gehalten. Während nämlich,
wie schon angegeben wurde, das Motiv des eigentlichen
theologischen Glaubens die Auktorität Gottes ist, so ist der
unmittelbare Beweggrund der fides ecclesiastica die
Unfehlbarkeit der Kirche oder, besser gesagt, der von Gott
zugesicherte Beistand des Heiligen Geistes.
Die fides catholica stützt sich auf die auctoritas Dei lo-
quentis, die fides ecclesiastica auf die auctoritas Dei assi-
tentis2. Die weitere Frage nach der Natur dieser fides
•ecclesiastica liegt außerhalb der von uns hier zu lösenden
Aufgabe. Es genügt festzustellen, daß auch ihr letztes
Motiv die Auktorität der göttlichen Offenbarung, ipse Deus
revelans, ist3.

Diesen Gedanken will offenbar der hl. Thomas
aussprechen, wenn er den Heiligen Geist als die Seele der
Kirche bezeichnet: „Ecclesia catholica est unum corpus et

1 Straub, a. a. 0., p. 281—82.
3 De Groot, a. a. 0., p. 842; Straub, a. a. 0., p. 840.
3 Vgl. unter den Neueren Sc biffin i, De virtutibus infusis,

^riburgi 1904, p. 213.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 12



162 Der theologische Wert der approbierten Lehre

habet diversa membra. Anima ante m, quae hoc corpus

vivificat, est Spiritu.s Sanctus, Et ideo post
fidem de Spiritu Sancto iubemur credere Sanctam Eccle-
siam catholicam1. „Si dicatur in Sanctam Ecclesiam
catholicam, hoc est intelligendum secundum quod fides
nostra refertur ad Spiritum Sanctum, qui sanctificat Ecclesiam;

ut sit sensus: credo in Spiritum Sanctum sanctifi-
cantem Ecclesiam5."

35. Das Zweite, was wir bei der theologischen
Bewertung einer kirchlich approbierten Lehre ins
Augefassen müssen, istdieArt undWeise, wie das kirchliche

Lehramt einen Gegenstand den Gläubigen
vorlegt. Daß hier nur Fragen des Glaubens und der

Sitten oder mit diesen zusammenhängende in Betracht
kommen, braucht nach dem Gesagten nicht noch eigens
betont zu werden. Aber zwei andere Bedingungen
müssen wir hervorheben, soll eine Entscheidung des kirchlichen

Lehramtes für uns einen sicheren theologischen Wert
besitzen.

Zunächst muß das kirchliche Lehramt, formell als
die höchste Instanz gefaßt, den Willen haben, eine
Wahrheit der ganzen Kirche vorzutragen und diese
zur Annahme derselben zu bestimmen.

Außerdem muß die höchste Lehrauktorität als solche
die Absicht haben und offenbaren, eine Frage definitiv
und unwiderruflich zu entscheiden und eine derartig
festgesetzte Lehre der Kirche zur Annahme vorzulegen,
d. h. gesetzlich zu proponieren.

Damit ist indessen nicht gesagt, daß eine unfehlbare
Lehrentscheidung auch äußerlich an die Gesamtheit der
Gläubigen adressiert sein oder daß dabei die ganze Kirche
direkt angesprochen werden müßte. Ebensowenig ist dazu
erforderlich, daß sie in einer feierlichen Bulle oder in einem
allgemeinen Rundschreiben zur Kenntnis der Christenheit
gebracht werde. Denn tatsächlich gibt es mehrere unfehlbare

Entscheidungen, die unmittelbar bloß an die Kardinäle,
an einzelne Kirchenprovinzen, an diesen oder jenen Bischof
oder auch an Privatpersonen gerichtet waren. Es genügt,
daß die höchste Lehrauktorität die ausdrückliche Absicht.

* Opusc. In Symb. Apost. c. 9.
3 II. II. p. qu. 1. a. 9. ad 5.



des hl. Thomas 163

habe und dieselbe auch entsprechend kundgebe, einen für
die ganze Kirche berechneten und damit alle Gläubigen
verpflichtenden Lehrausspruch zu tun, jedoch so, daß unter
„Kirche" hier in erster Linie die Gesamtheit der Bischöfe
und Priester zu verstehen ist.

Straub sagt hierüber folgendes: „dummodo ex verbis
vel adiunctis certo constet, pontificem velle ad doctrinam
recipiendam peremptorie et in perpetuum obligare, nihil
interest, utrum in forma exteriore doctrina ad ecclesiam
totam an ad partem eius dirigatur, quoniam décréta fidei
pro necessitate fidei unius universalia intelliguntur ; ratio
autem alloquendi homines hos prae illis pontifici, quamvis
fungenti munere pastoris christianorum omnium orbis, non
episcopi simplicis urbis, cum aliis ea potest esse, quod
potius hi quam illi pro se vel pro subditis suis confirma-
tione Petri vivi egent1.*

Übrigens lehrt das Vaticanum hinsichtlich der zum
feierlichen Dogma erhobenen päpstlichen Unfehlbarkeit
ausdrücklich, daß der römische Papst dann irrtumslos etwas
Verkündet: „cum ex cathedra loquitur, id est, cum
omnium Christianorum pastoris et doctoris munere fungens
pro suprema sua Apostolica auctoritate doctrinam de fide
Vel moribus ab Universa Ecclesia tenendam définit2."

Bezüglich des übrigen Gebietes des kirchlichen Lehramtes

erklärt Pius IX. : „sapientibus catholicis haud satis
esse, praefata Ecclesiae dogmata recipiant ac venerentur,
Verum etiam opus esse, ut se subiiciant tum decisionibus,
fluae ad doctrinam pertinentes a Pontificiis Congre-
gationibus proferuntur, tum iis doctrinae capitibus, quae
oommuni et constanti Catholicorum consensu re-
^Uentur ut theologicae veritates et conclusiones ita certae,

opiniones eisdem doctrinae capitibus adversae quamquam
^aereticae dici nequeant, tarnen aliam theologicam mereantur
oousuram5. "

• Es muß aber hier ein Unterschied gemacht werden.
Wird eine Lehre von der Kirche feierlich oder durch die.
allgemeine Lehre der Theologen — die ja ein sicherer
*°cus theologicus ist — als ein mit dem Glauben und den

-,

1 De Ecclesia Christi, II. p. 482. Über einzelne äußere Formen
er unfehlbaren Entscheidungen siehe Scheeben, Dogmatik I, p. 228.

2 Denziuger, nr. 1889.
3 A. a. 0., nr. 1684.

12*



164 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Sitten zusammenhängender Gegenstand angenommen oder
das Gegenteil davon zwar nicht als häretisch, aber infra
notam haeresis irgendwie als irrtümlich und falsch
bezeichnet, so ist eine solche Lehre mit absoluter Gewißheit
sub fide ecclesiastica festzuhalten, wie wir dies bereits
früher (Nr. 11) gesagt haben.

Die gewöhnlichen Entscheidungen der römischen
Kongregationen, des S. Officium, des seit 22. März mit diesem
vereinigten Index und seit neuerer Zeit auch der Commissio bibli-
ca1, selbst wenn sie vom Papst in forma communi gutgeheißen
sind, ferner die allgemeinen Äußerungen und Richtlinien der
kirchlichen Obrigkeit können aus sich selbst noch keine fides
ecclesiasticabeanspruchen. Und dies aus dem einfachen Grunde,
weil die genannten Auktoritäten entweder nicht kompetent
sind, von uns eine solche innere Unterwürfigkeit des
Verstandes zu fordern, die zur fides ecclesiastica nötig ist, oder
aber, weil ihnen die Absicht, durch ihre Äußerungen in
einer Frage ein definitives und allgemein bindendes Urteil
auszusprechen, fehlt.

Zu welcher inneren Zustimmung wir derartigen
Entscheidungen gegenüber verbunden sind, erklärt und
begründet Straub mit folgenden Worten : „talibus edictis per
se debetur assensus internus quidam firmus, quamvis non
super omnia. Debetur, inquam, assensus etiam internus
quidam firmus. Etenim magisterium sacrum cum ut potestas
vera iurisdictionis non solum ad externam professionem
subditorum, sed ad oboedientiam intellectus pro assensu
fidei super omnia firmo praescribendo spectet, praecipere
assensum internum etiam inferiorem modo suo firmum iure
desuper dato poterit; nempe qui maiora, idem et minora
in eodem genere potest, et sicut disciplinae sacrae leges
ex se perpétuas et, dum ne appareat quidquam mali, prae-
cepta ad tempus valida pro agendis voluntate, ita in rebus
fidei leges in perpetuum et, dum ne appareat quidquam
falsi, velut praecepta interim pro tenendis intellectu ec-
clesia ferre valet. Et vero simplices episcopi, quamvis sint
fallibiles consimiliter igitur maiora tribunalia romana,
quamvis fallibilia, et ipse pontifex nondum utendo potestate
summa summe vel pro locutione infallibili rite iniungent
assensionem per se quidem satis firmam praestandam ad

1 Vgl. das Motu proprio „Ilibatae custodiendae", 29. Juni 1910,
Acta Ap. S. II. p. 469.



des hl. Thomas 165

doctrinam, qua depositum revelationis explicant vel in
controversia indicant1."

Diese Entscheidungen, zu denen auch alle ähnlichen
lehramtlichen Äußerungen der kirchlichen Auktorität zu
zählen sind, müssen wir schon deshalb hoch einschätzen,
weil die göttliche Vorsehung sich ihrer bedient, um die
Gläubigen von ferneren Gefahren in Glaubensfragen zu
schützen. Es wohnt ihnen zwar keine „Veritas infallibilis",
wohl aber eine „infallibilis securitas" inne, wie Hettinger sich
ausdrückt2, weshalb sie mit einer inneren Unterwürfigkeit
und in gläubigem Gehorsam angenommen werden müssen.

Mit Recht hat daher Pius X. folgende Sätze der
Modernisten verworfen: „Ecclesia, cum proscribit errores,
uequit a fidelibus exigere ullum internum assensum, quo
judicia a se édita complectantur", und ferner: „Ab omni
culpa immunes existimandi sunt, qui reprobationes a Sacra
Congregatione Indicis aliisve Sacris Romanis Congrega-
tionibus latas nihili pendunt8."

Noch mehr verdient derjenige verurteilt zu werden,
der die Verlautbarungen des S. Officium oder die
allgemeinen päpstlichen Unterweisungen und Richtlinien einfach
^norieren oder denselben entgegenhandeln würde.

36. Das Dritte, was in der gegenwärtigen Frage
^ Betracht gezogen werden muß, ist die Lehre des
U Th omas, der wir einen theologischen Wert zuschreiben
Sollen. Wir haben darin ein Mehrfaches zu unterscheiden.

Erstens kommt das philosophisch-theologische System
des Aquinaten als ein einheitliches, organisches,
wissenschaftliches Lehrgebäude in Erwägung. Von diesem sagten

früher, daß es von der Kirche approbiert und
vorgeschrieben wurde.

Zweitens müssen wir die einzelnen Teile der Doktrin
des hl. Thomas ins Auge fassen, die zwar tatsächlich zum
0rganischen Ganzen gehören, aber dennoch von demselben
losgelöst gedacht und behandelt werden können.

Drittens müssen solche Lehrsätze unterschieden
Verden, die sich zwar im hl. Thomas finden, aber seinem
philosophisch-theologischen System nicht eingegliedert sind

1 Straub II, p. 345. II. p. 345.
2

Pundamentaltheologie2, p. 762.
3

Denzinger, nr. 2007, 2008.



166 Der theologische Wert der approbierten Lehre

und unbeschadet seines wissenschaftlichen Inhaltes aus
demselben entfernt werden könnten.

Viertens muß auf die Beweiskraft der einzelnen
Argumente, welche der Aquinate anführt, um seine
Behauptungen zu erhärten, Rücksicht genommen werden. Diese
Argumente sind je nach dem Gegenstande, entweder Auktori-
tätsgründe aus der Heiligen Schrift, den Konzilien und den
Vätern, oder aber Vernunftbeweise, die der hl. Thomas aus
seinen wissenschaftlichen Prinzipien ableitet. Es ist
demnach selbstverständlich, daß nicht allen Argumenten des
hl. Thomas die gleiche Beweiskraft innewohnen kann. Manchmal

kommt denselben nur die Bedeutung einer "Wahrscheinlichkeit

zu, ein anderes Mal ist die Kraft seiner Argumentation

überwältigend und überzeugend, sei es wenn er als
Theolog, sei es wenn er als Philosoph redet.

Man sieht also, daß bei der Untersuchung der
theologischen Bedeutung der Doktrin des engelgleichen Lehrers
nicht alles, was sich in seinen Schriften findet, auf die
gleiche Stufe gesetzt werden darf. Hat ja der hl. Thomas
selbst ab und zu seine Ansichten geändert, bzw. genauer
und besser formuliert. Manche Lehrsätze bezeichnet er selbst,
und zwar nicht immer aus Bescheidenheit, nur als
wahrscheinlich, wodurch er den entgegengesetzten offenbar nicht
jede Begründung absprechen will. Einzelne Argumente hat
er später entweder preisgegeben oder ihnen eine andere,
schärfere Prägung gegeben. Indem also die Kirche die
Lehre des hl- Thomas vorschreibt, tut sie dies offenbar in
dem Bewußtsein, seine Doktrin, so wie sie uns vorliegt
und nicht anders, zu approbieren.

Das in diesem Abschnitt Gesagte läßt sich in folgende
Punkte kurz zusammenfassen :

a) Während die fides divina als solche eine von
Gott geoffenbarte Wahrheit zum Gegenstande hat, fordert
die fides divino-catholica, daß eine geoffenbarte Wahrheit

zwar wegen der Auktorität Gottes für wahr gehalten,
aber durch die Kirche uns zum Glauben vorgelegt werde.

b) Pide ecclesiastica müssen wir alles das
festhalten, was mit den geoffenbarten Wahrheiten in einem
solchen Zusammenhange steht, daß der Glaubensinhalt sonst
nicht rein bewahrt, erklärt, verteidigt oder richtig für das
christliche Leben angewendet werden könnte. Das Urteil hier-



des hl. Thomas 167

über steht der Kirche selbst oder der allgemeinen Lehre
-der Väter und Theologon zu.

c) Den übrigen Entscheidungen und Lehräußerungen
-der kirchlichen Behörden gebührt eine innere
religiöse Zustimmung des Verstandes und Unterwerfung
des Willens, die aber einer niedrigeren Ordnung angehören,
-also die beiden eben genannten.

d) Eine Lehre, die wir fide catholica oder
ecclesiastica festhalten, ist von größtem, weil
unfehlbarem Werte für die Theologie und bildet

einen eigentlichen locus theologicus für
die Beweisführung der Glaubenswissenschaft.

e) Die übrigen Entscheidungen der kirchlichen Auktori-
täten sind zwar von der Theologie zu beachten, genügen
aber noch nicht, um aus sich selbst eine theologische
Gewißheit zu begründen.

III. Die Lehre des hl. Thomas als Gegenstand
des kirchliohen Lehramtes

37. In welchem Verhältnis steht nun die kirchlich
approbierte Lehre des Aquinaten zu den kurz entwickelten
Grundsätzen und in welchem Sinne kann seine Doktrin
Gegenstand des kirchlichen Lehramtes sein?

Vor allem ist hier ausdrücklich zu betonen, daß die
Lehre unseres Meisters in keiner Weise zum
unmittelbaren Gegenstand des magisterium
-ecclesiasticum gehören kann, da derselbe nur eine
von Gott geoffenbarte Wahrheit ist, die uns durch die
Kirche übermittelt wird. Nun ist aber die Lehre des
hl. Thomas, unter welchem Gesichtspunkte man sie
betrachtet, in keiner Weise in dem amtlichen Offenbarungs-
inhalte, so wie er von der Kirche verwaltet wird,
enthalten : die Schriften des großen Aquinaten sind das
Resultat seiner wissenschaftlichen Forschungsarbeit.

Wir sehen auch, daß seine Lehre von der Kirche
zwar im höchsten Grade empfohlen und in vollem Ernste
vorgeschrieben, aber nie als Glaubenslehre definiert wurde,
.ja dass davon überhaupt keine Rede war. Wenn auch
mehrere wichtige, natürliche wie übernatürliche Wahrheiten,
die sich in seinen Werken finden und einen integrierenden
Bestandteil seines Systems bilden, im Laufe der
Jahrhunderte durch die unfehlbare Auktorität des kirchlichen



168 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Lehramtes zu Dogmen erhoben wurden, so geschah dies
nicht, insofern sie bloß die Lehre des Aquinaten darstellen,,
sondern weil sie ausdrücklich formell oder virtuell in den
Offenbarungsquellen enthalten sind. Darum schreibt auch
die Kirche die Lehre des Doctor Angelicus nicht als-

Glaubensobjekt, sondern als Gegenstand des theologischen
Studiums vor.

38. Anders verhält es sich, wenn wir fragen, ob die
Lehre des hl. Thomas Gegenstand des mittelbaren

kirchlichen Lehramtes sein könne. Kann
sie unter jene Objekte fallen, die mit dem Offenbarungsinhalte,

seiner Reinerhaltung, Verteidigung, Erklärung und
Begründung in einem wirklichen innigen Zusammenhange
stehen?

Darauf müssen wir im allgemeinen eine bejahende
Antwort geben. Denn der heilige Lehrer behandelt doch in
seinen Schriften fast ausschließlich solche philosophische
Fragen, die in innerer Beziehung zur christlichen Theologie

stehen und deren notwendige Voraussetzung bilden.
Derartige natürliche Wahrheiten aber und noch mehr die
theologischen Untersuchungen unterstehen offenbar der
kirchlichen Jurisdiktion, die als Lehramt über dieselben zu
wachen und in jener Weise zu entscheiden hat, wie die-
Kirche es für angezeigt hält. Tatsächlich hat sich
auch die Kirche mit der Lehre des Aquinaten
seit deren Abfassung durch alle Jahrhunderte
sehr eingehend beschäftigt. Wie also z. B. das
Breviergebet ein Gegenstand der kirchlichen Gesetzgebung
und Regierungsgewalt ist, so gehört auch die Lehre unseres
heiligen Meisters in irgendeiner Weise, aber doch ausdrücklich,

unter die Jurisdiktionsgewalt der Kirche, auch insofern

sie als Lehramt in Betracht kommt.
Mit dieser Behauptung wird jedoch die Doktrin des

hl. Thomas weder zu einer übernatürlichen Wahrheit
gestempelt noch zu einem Glaubensgeheimnis erhoben und
man braucht sich nicht zu fürchten, daß alles ohne weiteres
für wahr und gewiß zu halten ist, was sich in seinen vielen
Foliobänden findet.

Zunächst haben wir ja selbst in der Lehre des hl. Thomas

ein Mehrfaches unterschieden (Nr. 35). Wenn wir
also seine Doktrin als einen mittelbaren Gegenstand
des kirchlichen Lehramtes betrachten, so sprechen wir zu-



des hl. Thomas 16»

nächst von der Gesamtlehre des Meisters, von
dem, was offenbar organisch zu seinem philosophisch-theologischen

System gehört, von jenem wissenschaftlich
ausgebildeten Lehrgebäude, das speziell

in seiner Summa theologica enthalten ist und
von der Kirche approbiert wurde.

Von diesem Hauptpunkt unserer Untersuchung ist die
weitere Erörterung über das Verhältnis der einzelnen Teile
in der Lehre des hl. Thomas zum kirchlichen Lehramte
zu unterscheiden. Nach Erledigung der ersten Frage wird
auch die letztere erwogen und der theologische Wert jener
Lehrsätze, die zur Integrität seines wissenschaftlichen
Systems gehören, bestimmt werden ; während die Bedeutung
jener Ansichten und Behauptungen, die in seiner Doktrin
nur eine nebensächliche Rolle spielen, hier nicht weiter
besprochen werden soll. Die weitere Frage nach der Kraft
der einzelnen Argumente in seiner Lehre kann, da es sich
bei ihm um wissenschaftliche Untersuchungen und Resultate
handelt, ebenfalls übergangen werden. Ihr Wert muß aus
inneren Gründen abgewogen werden und ist ein absoluter
oder relativer, je nach der Natur des betreffenden
Gegenstandes.

Außerdem ist es durchaus nicht richtig, daß alles, was
zum Gegenstand des kirchlichen Lehramtes gehört, eine
übernatürliche Wahrheit, ein Geheimnis sein muß ; denn
an und für sich kann auch eine natürliche Wahrheit, falls
sie in den Offenbarungsquellen enthalten ist, unmittelbarer

Gegenstand des kirchlichen Lehramtes sein.
Solohe Wahrheiten gibt es in Menge, wie ein Blick in die
Heilige Schrift beweist. Tatsächlich hat auch das Vaticanum
Objekte unserer natürlichen Erkenntnis feierlich als Dogmen
©ridärt1. Daraus folgt indessen keineswegs, daß eine solche
Wahrheit damit aufhört, ein Gegenstand unserer natürlichen

Erkenntnis zu sein. Sie muß vielmehr von denen
geglaubt werden, die den Vernunftbeweis nicht fassen
können2.

Um so mehr gilt dies von den Wahrheiten, die zum
mittelbaren Gegenstand des kirchlichen Lehramtes
gehören. Diese brauchen als solche überhaupt,
nicht geoffenbart und darum auch keine über-

1

Denzinger, nr. 1801 ff
2 I. qu. 2. a. 2, ad 1.



170 Der theologische Wert der approbierten Lehre

natürlichen Wahrheiten zu sein, es genügt, daß
sie mit ihnen in einem innigen Zusammenhange stehen.
So kann ich z. B. auch durch die Vernunft allein klar
und sicher erkennen, daß in einem theologischen Werke
schwere Irrtümer enthalten sind, daß jemand die christlichen

Tugenden in heroischem Grade geübt hat, daß diese
oder jene Ordensregel dem Geiste des Christentums
entspricht und daher ein geeignetes Mittel zur Erreichung
der evangelischen Vollkommenheit bildet. Indem die Kirche
diese und ähnliche Wahrheiten und Tatsachen ihrem Lehramt

unterwirft, werden sie nicht ohne weiteres in
übernatürliche umgewandelt. Das kirchliche Lehramt, erleuchtet
vom Heiligen Geiste, will nur erklären, daß etwas, was wir
natürlicherweise fassen können, auch aus dem Grunde wahr
ist, weil es mit den unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten in
wirklichem Zusammenhange steht. Dadurch wird weder
die Sache selbst geändert noch ihr Verhältnis zu unserer
Erkenntnis aufgehoben. Zu dem sicheren, aber immerhin
der Gefahr des Irrtums ausgesetzten natürlichen
Vernunfturteile kommt das übernatürliche Urteil der Kirche
hinzu.

So wird auch an der Lehre des hl. Thomas, sofern
sie als mittelbarer Gegenstand des kirchlichen Lehramtes
in Betracht kommt, nichts geändert. Seine Philosophie
bleibt eine natürliche Wissenschaft, seine Theologie, die dem
Inhalte und Motive nach zwar übernatürlich ist, muß durch
unseren Fleiß mittels unserer natürlichen Kräfte erworben
werden. Das kirchliche Lehramt erklärt nur, daß sein
philosophisch-theologisches Systèm sich in voller Harmonie
mit den geoffenbarten Wahrheiten befindet und zu deren
Verteidigung, Begründung und Erläuterung sowie zu ihrer
Weiterentwicklung ganz und gar geeignet ist. Mit anderen
Worten: es wird kirchlicherseits amtlich festgestellt, daß
die Lehre des Aquinaten der vollkommenste Ausdruck der
eigenen Überzeugung des kirchlichen Lehramtes auf dem
Gebiete der Glaubenswissenschaft ist.

Da aber die Überzeugung der Kirche eine übernatürliche

und durch die Erleuchtung des Heiligen Geistes
bewirkte ist, so erhält durch die feierliche Anerkennung
•seitens der Kirche die an sich schon objektiv sichere Lehre
des hl. Thomas eine noch viel höhere, übernatürliche
Garantie ihrer Gewißheit.



des hl. Thomas 171

Dadurch nun, daß die Kirche in diesem Sinne die Lehre
des Aquinaten approbiert, überträgt sie ihre eigene
theologisch-wissenschaftliche Auktorität auf den Inhaber dieser
Doktrin, der auf diese Weise durch Anteilnahme
ebenfalls ein übernatürliches Ansehen besitzt, das folglich
als locus theologicus für die theologische Beweisführung
in Erwägung gezogen werden muß.

Der Grund der theologischen Auktorität des hl. Thomas
ist demnach für die Kirche die volle Ubereinstimmung
seiner Lehre mit der eigenen Überzeugung der Kirche,
für die theologische Wissenschaft hingegen die auf die
Doktrin des heiligen Lehrers übertragene übernatürliche
Auktorität der Kirche selbst.

39. Wohl niemand wird nach dem Gesagten bezweifeln,
daß der Auktorität des hl. Thomas und seiner Lehre im
theologischen Sinne zumindest eine solche Bedeutung
zukommt, die dem Ansehen der übrigen Lehrer und Theologen
gleichwertig ist, ja es sogar übertrifft. Indessen
können wir uns damit durchaus nicht zufriedenstellen.
Unser heiliger Lehrer nimmt in der kirchlichen Wissenschaft

eine Ausnahmsstellung ein. Sein Wort maß ein ganz
einzigartiges Gewicht besitzen. Seine Auktorität muß
infolge der ganz speziellen Anerkennung von Seiten der
Kirche als oberster Hüterin und Lehrerin jeder übernatürlichen

Wissenschaft jene der übrigen Kirchenlehrer
übersteigen.

Wir sind demnach dér Überzeugung und das ist
der Kernpunkt unserer Untersuchung, daß das
philosophisch - theologi sehe Lehrgebäude des
engelgleichen M eisters, als wissenschaftlicher
Organismus und System gefaßt, im theologischen

Sinne inhaltlich wahr ist und als ein
eigentlicher, sicherer locus theologicus
anerkannt werden muß.

Die Beweise hierfür werden aus solchen loci theolo-
gici hergenommen, die imstande sind, die theologische
Gewißheit unserer These zu erhärten. Von den
eigentlichen loci theologici kommen hier nur drei in
Betracht: die Auktorität des römischen Papstes, die der
allgemeinen Konzilien und der Theologen. Von den Theologen

wollen wir hier absehen, da ihre Zeugnisse fast ins
Unendliche reichen und ohnehin nur insofern ins Gewicht



172 £*er theologische Wert der approbierten Lehre

fallen, als ihre Aussprüche sich mit jenen des kirchlichen
Lehramtes inhaltlich decken. Allgemeine Konzilien sind
seit dem Tode des hl. Thomas nur wenige abgehalten
worden und ihre Stellungnahme zu seiner Lehre ist in der
Auffassung des Oberhauptes der Kirche deutlich zum
Ausdruck gebracht worden. Die Auktorität des Apostolischen

Stuhles in dieser Frage ist und muß
demnach ausschlaggebend sein.

Da aber in den positiven Quellen, die wir in dieser
Abhandlung benützen und aus denen wir unsere
Beweiseschöpfen, die einzelnen Gründe ineinander greifen, so ist
eine Wiederholung derselben, weil sie in der Natur der
Sache liegt, nicht zu umgehen.

Die Hauptargumente wollen wir in den folgenden
Abschnitten zusammenfassen, danach sollen weitere
Erklärungen unserer These folgen.

IV. DasUrteil und die Überzeugung der Kirche
und die Lehre des hl. Thomas

40. Es ist klar, daß das amtliche Urteil und die
Uberzeugung der römischen Kirche in einer Frage des Glaubens
und der damit zusammenhängenden theologischen Wissenschaft

durchaus nicht etwas Gleichgültiges, sondern von
höchster Bedeutung für die Theologie selbst ist. Ebenso
ist es unmöglich, anzunehmen, daß der Apostolische Stuhl
Jahrhunderte hindurch eine Lehre mit den Ausdrücken des
höchsten Lobes festhalte und dennoch eine solche Lehre
in sich falsch sei, da ja im entgegengesetzten Falle der
Nachfolger des hl. Petrus, der den Mittelpunkt der Glaubenseinheit

bildet, in einer das ganze intellektuelle und moralische

Leben der Kirche tief und wesentlich berührenden
Frage öffentlich irren und die Kirche selbst irreführen
würde.

Nun ist es aber eine ganz unleugbare historische
Tatsache, daß die römischen Päpste von jeher die Lehre des
englischen Meisters mit allen nur denkbaren Lobeserhebungen

anerkennen, empfehlen und verherrlichen, so daß
es schwer fallen dürfte, in der menschlichen Sprache noch
weitere Ausdrücke zu finden, um den Aquinaten noch mehr
zu preisen. „Ignoramus plane", sagt schon Benedikt XIII.,
„qui bus illam (doctrinam) laudibus pro magnis-



des hl. Thomas 173

suis in Ecclesiam meritis ext oll a mus1." Seine
Lehre kann demnach in ihrer Allgemeinheit wenigstens
und als ein Ganzes unmöglich falsch sein. Sie muß die
katholische Wahrheit enthalten und eben deshalb ein eigentlicher

locus théologiens sein.
Das Lob der Lehre des heiligen Lehrers seitens des

Apostolischen Stuhles hat schon zu seinen Lebzeiten
begonnen. Bereits im Jahre 1256 nennt Alexander IV. den
jungen Magister Thomas in einem Schreiben an den
Kanzler der Pariser Universität „virum utique nobilitate
.generis et morum honestate conspicuum ac thesaurum
literal is scientiaeperDei gratiam assecutum2."

Johannes XXII. sagt in der Kanonisationsbulle des

Heiligen, daß wegen seiner Tugenden und seines allgemein
bewunderten Wissens die Worte des Psalmisten: „rigans
montes de superioribus suis et de fruetu operum tuorum
satiabitur terra" (Ps. 103, 13), in ihm vollendet in
Erfüllung gegangen sind8.

Klemens YI. verkündet den Ruhm des heiligen Lehrers
in folgenden Worten: „Attendentes, quod ordo praedictus
(Praedicatorum), in horto plantatus Ecclesiae ac in germine
ineffabilis spiritualis utilitatis succrescens, illum per lucidum

ac fruetuosum palmitem, beatum videlicet
Thomam de Aquino, confessorem ac doctorem egregium,
ex cuius sapientiae ac doctrinae scriptis et
traditis universalis Ecclesia multiplicem
spiritualis ubertatis fruetum recolligens, ipsius
fruetus odore reficitur incessante r, produxit.. ,lU

Auch Urban V., der die Schwierigkeiten wegen der
Reliquien des hl. Thomas zu schlichten hatte, versäumte
keine Gelegenheit, die allgemeine Bedeutung seiner Lehre
anzuerkennen. Er nennt ihn ebenfalls „Doctor egregius",
der „per sua profunda (al. perlucida) et salutifera
documenta universalem illustra vit E cclesiam s." Ein
anderes Mal sagt der nämliche Papst von ihm : „Nos atten-

1 „Pretiosus", 26. Mai 1727. Bull. Ord. Praed. VI. p. 622.
a „Delectabile", 8. Mart. 1256. Den if le, Chartularium Univ.

Paris. I, p. 807; Bull. Ord. Praed. I, p. 298.
3 „Redemptionem", 18. Juli 1823. Bull. Ord. Praed. II, p. 159.
4 „In Ordine", 6. Februar 1344, a. a. 0., p. 226.
5 „Copiosus", 16. Juni 1368 und „Cum ex certis", 1. Juli 1368,

a- a. 0., p. 258, 259.



174 Der theologische Wert der approbierten Lehre

dentes, quanta a Deo scientiae doctrina (al. scientia dotatus)*
Ordinem Praedicatorum et universalem Ecclesiam illustravit
ac beati Augustini vestigia insequens, Ecclesiam eandem
doctrinis et scientiis quamplurimum adornavit1." — Ebenso
preist Nikolaus V. den heiligen Lehrer als denjenigen, „ex
cuius doctrina tota universalis illuminatur
Ecclesia8." — Alexander YI. hebt hervor, daß zwar alle
Kirchen, die einem Heiligen geweiht sind, in Ehren
gehalten werden sollen, „illas tarnen, quae in honorem
s. Thomae de Aquino dedicatae noscuntur, eo celebriori
memoria convenit celebrari, quo ipse, quasi lue er na
praefulgens in universo, christianum orbem
illustrât3."

Pius IV. erklärt, er wolle alles aufbieten, um das
Ansehen „tanti Doctoris, ex cuius doctrina quanti
fruetus Ecclesiae pervenerint et quotidie per-
veniant" zu heben4. — Sixtus Y. nennt den Aquinaten
„Ordinis sui decus et Ecclesiae Ornament um", er
und*der hl. Bonaventura seien „duae olivae et duo candelabra

in domo Dei lucentia, qui et charitatis pinguedine
et scientiae luce totam Ecclesiam collustrant5."

Im Laufe der Jahrhunderte wuchs die Bedeutung des
hl. Thomas für die G-esamtkirche und ihre Theologie immer
mehr. Seine früheren Gegner mußten das Feld räumen, er
herrschte auf dem Gebiete der katholischen Wissenschaft,
und die im Geiste der Kirche arbeitenden Kräfte sammelten
sich um ihn. Er war der Lehrer aller, „Doctor communis".
Er war der Lehrer der Kirche und wurde auch von den
Päpsten amtlich „Doctor" genannt, noch bevor Pius Y.
ihm am 11. April 1567 die liturgischen Ehren eines „Doctor
Ecclesiae" zuerkannte „Ex quo Sanctorum laudabili
numéro," heißt es in der apostolischen Kanonisationsbulle, „qui
catholicam veritatem corde, opere et ore roborarunt, An-
gelici Doctoris, S. Thomae de Aquino, Ordinis
Praedicatorum, in coelis a multis annis assumpti, orbi terrarum
et divinis et propriis est comprobata testimoniis ..." und

1

„Laudabilis", 31. August 1368, a. a. Ot, p. 259.
2 „Cum et plantare", 20. Juli 1451, a. a. 0. III, p. 299.
3 „Etsi", 29. Juli 1496, a. a. 0. IV, p. 122.
* „Salvatoris", 15. April 1564, a. a. 0. V, p. 97.

„Triumphantis", 14. Mart. 1588, a. a. 0., p. 460.



des hl. Thomas 175

weiter nennt der Papst ihn „clarissimum Ecclesiae
Dei lu m'en1."

Die Aussprüche der neueren Päpste können wir füglich

übergehen, da sie nur mit noch kräftigeren Worten
wiederholen, was bisher angeführt wurde. So Klemens VIII,2,
Paulus V.s bis herab zu Benedikt XIV., der ihm in einer
feierlichen Ansprache an die Väter des Generalkapitels der
Dominikaner am 2. Juli 1756 zu Rom folgendes Zeugnis
ausstellt: „nullo unquam tempore evenire' potuisse, ut e
memoria nostra dilaberetur theologorum princeps,
scholarum angelus, ecclesiae doctor, praeclarum
ordinis vestri sidus, S. Thomas Aquinas, cuius doctrinae
complures Romani Pontifices praedecessores nostri per-
honorifica dederunt testimonia, quaemadmodum et Nos ipsi
in libris, quos de variis argumentis conscripsimus, post-
quam angelici doctoris sententiam diligenter scrutando per-
cepimus atque inspeximus, admirabundi semper atque lu-
bentes eidem adhaesimus atque subscripsimus, candide
profitentes, si quid boni in iisdem libris reperitur, id
minime nobis, sed tanto praeceptori totum esse tri-
buendum4."

Wenn also Benedikt XIII. erklärt: „Aequum vero
erat, ut angelica doctrina tanti Doctoris non vulgaribus
efferretur encomiis, quae solis instar Universum mundum
illustrant, uberrima christianae Ecclesiae bona peperit
paritque in dies siogulos multiplici fructu5," faßt er nur
die Überzeugung und das amtliche Urteil aller seiner
Vorgänger seit Alexander IV. zusammen. Diese Lobsprüche
stammen von den Nachfolgern des hl. Petrus unter offenbarer

Leitung des Heiligen Geistes. „Petrus est," sagt
Kardinal Billot S. J., „a quo singularem illam habet
Aquinas commendationem6."

Ein so allgemeines und feststehendes Urteil des Apostolischen

Stuhles muß wahr und die derart amtlich ausge-
1 „Mirabilis:;, a. a. 0., p. 155—156.
2 „Quantum", 22. November 1603; „In quo Nos", v. d. D.-

nSicut Angeli", a. a. 0., p. 610—612.
3 „Splendidissimi", 17. Dezember 1607, a. a. 0., p. 657. „Cum,

sicut", 20. Oktober 1614, a. a. 0., p. 699.
* Acta Cap. Gen. 0. P. Romae 1904, vol. IX. p. 198—199.
5 „Pretiosus", 26. Mart. 1727. Bull. Ord. Praed. VI. p. 622.
6 Rede zur Eröffnung der Academia S. Tbomae, Divus Thomas II

P. 132.



176 Der theologische Wert der approbierten Lehre

zeichnete Lehre des engelgleichen Lehrers muß eine
theologische Beweisquelle, ein locus theologicus sein.

41. Die Päpste begnügen sich indessen nicht mit
einfachen, wenn auch noch so herrlichen Anpreisungen der
Lehre des hl. Thomas, sie gehen noch weiter und nennen
wiederholt seine Doktrin, als ein Ganzes gefaßt, wie oben
betont wurde, sicher und irrtumslos.

Pius V. sagt in der angeführten Bulle anläßlich der
feierlichen Erhebung des Heiligen zum Kirchenlehrer, seine
Lehre sei „certissima christianae régula doctri-
nae, qua S. Doctor Apostolicam Ecclesiam infinitis confu-
tatis haeresibus illustravit L" Klemens VIII. behauptet, die
Schriften des heiligen Lehrers seien „singulari ordine, mira
perspicuitate, sine ullo pro r sus errore" abgefaßt
worden2. Dasselbe sagt Benedikt XIII.3 — Nach
Alexander VII. sind Augustinus und Thomas „praeclarissimi
Ecclesiae catholicae Doctores, quorum sanctissimorum
virorum penes catholicos universos ingentia et omnem
laudem supergressa nomina novi praeconii commen-
datione plane non egent" und deren Lehrsätze (dogmata)
sind „inconcussa tutissimaqu e4".

Pius X. sagt über die Befolgung der Lehre des
hl. Thomas: „nec sane tutior ulla haberi potest hoc in genere
institutio, quam quae ducem sequatur ac magistrum Thomam,
unde tantum hauserunt luminis ac firmitatis qui de rebus
divinis ad eius mentem conscripserunt5." Ein anderes Mal
äußert sich der nämliche Papst: „cuius via et ratio usque ad
profundissima divinarum rerum cognitionem sine ullo erroris
periculo perducit" „ipsum (Aquinatem) sequi tu-
tissima via (est) ad profundam divinarum rerum
cognitionem6."

Die Kirche hat die Ansicht von der Irrtumslosigkeit
der Schriften des Aquinaten in das Officium divinum des
Dominikaner-Ordens aufgenommen7, womit der Sache noch
eine größere Bedeutung zugeschrieben werden muß.

1 Bull. Ord. Praed. V, p. 155.
2 A. a. 0., p. 612.
3 „Demissas preces", 6. November 1724, a. a. 0. VI, p. 546.
4 „Litteras vestras", 7.' August 1660, a. a. 0. VI, p. 197,
* „Quantopere" ad P., Lottini, 0. P., 9. August 1910, Acta Ap.

•S. II, p. 724.
6

nPraeclara", 24. Juni 1914, a. a. 0. VI, p. 884—885.
7 Lectio V. in Octav. S. Thomae, 14. Mart.



des hl. Thomas 177

Es ist indessen klar, daß die höchste kirchliche Aukto-
Tität unmöglich in einer solchen Weise von der Doktrin
•des heiligen Lehrers sprechen könnte, wenn sie nicht
genügende, ja zwingende Gründe für die Annahme besitzen
würde, daß sein philosophisch-theologisches Lehrgebäude,
als Ganzes betrachtet, frei ist von falschen Lehren. Die
ausschlaggebenden Gründe dafür werden selbstverständlich
aus seinen Schriften hergenommen. Es gibt aber auch
äußere, die die inneren noch bekräftigen.

Die ältesten Biographen des Heiligen berichten, er
habe selbst seinen vertrauten Mitbrüdern wiederholt
zugestanden, daß er sein Wissen nicht so sehr durch eigenes
Studium als vielmehr durch besonderen göttlichen Einfluß
erworben habe1. Das römische Brevier enthält dieselbe
Erzählung, ein Beweis, daß die Kirche sich damit
einverstanden erklärt2. Johannes XXII. hat dies übrigens schon
in der Kanonisationsbulle des Heiligen anerkannt, indem
er sagte, der heilige Lehrer habe seine vielfachen „scripta
ad Dei honorem, fideique dilatationem, eruditionemque stu-
•dentium, clara cum sciens esset, famosa cum cognitus,
non absque speciali Dei infusione" verfaßt3.

Somit müssen wir annehmen, daß der heilige Lehrer
bei der Abfassung seiner Schriften durch ein übernatürliches

Licht erleuchtet wurde, das ähnlich wie das lumen
propheticum ihn vor Irrtum bewahrte und ihm zur sicheren
Erkenntnis der Wahrheit behilflich war. Die Kirche selbst
nennt den heiligen Lehrer „donis plenus ex aethere morum
et sapientiae"4; unter der letzteren ist offenbar auch sein
theologisches Wissen mitinbegriffen.

Daraus folgt aber keineswegs, daß das philosophischtheologische

Wissen des Aquinaten ein von Gott
eingegossener Habitus war, so wenig wie das lumen propheticum
selbst ein Habitus und dem Gegenstande nach notwendigerweise

etwas Übernatürliches ist5. Das lumen propheticum
erfordert nicht einmal immer die Eingebung von neuen
species, sei es in der Phantasie, sei es im Verstände; es

-genügt vielmehr, wie schon der Name sagt, eine neue gött-
1 G-uil. de Thoco. Vgl. Bollandisten, Mart. I, p. 664.
2 V. Lect. in festo S. Thomae, 7. Mart.
3 „Redemptionem", 18. Juli 1828. Bull. Ord. Praed. II, p. 159.
4 Brev. 0. P., 7. Mart. Hymnus in prim. vesp.
5 II. II. p. qu. 171. a. 2.

JMvus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) - 13



178 Der theologische Wert der approbierten Lehre

liehe Erleuchtung eines bereits natürlicherweise erworbenen*
Wissensgebietes oder des Erkenntnismittels oder Erkenntnisvermögens

1.

Durch die Annahme der Irrtumslosigkeit infolge einer
übernatürlichen Erleuchtung wird also der ernsten
wissenschaftlichen Arbeit unseres heiligen Lehrers, die ja ein
andauerndes Studium erforderte, kein Eintrag getan. Wohl
aber wird damit eine Garantie geboten, daß seine
Forschung frei^ von Verirrungen ist. Das ist der Sinn der
angeführten Äußerungen über die Irrtumslosigkeit der Lehre
des hl. Thomas.

Diese wissenschaftliche Verläßlichkeit der Doktrin
unseres heiligen Lehrers — immer als Ganzes betrachtet
— wird durch einen weiteren Bericht aus seinem Leben
bestätigt, wonach er aus dem Munde des Heilandes die
denkwürdigen Worte über seine eigenen Leistungen
vernahm: „Bene scripsisti de me Thorn a, quam mer-
ce dem aeeipies2?"4 Die Päpste haben diese Erzählung
in ihre amtlichen Äußerungen über die Lehre des Aqui-
naten aufgenommen und darin eine Bekräftigung der an
sich im logischen und wissenschaftlichen Aufbau des
Systems enthaltenen Irrtumslosigkeit seiner Lehre
gefunden3. Die Kirche verwertet diese historische Tatsache
in ihrem Offizium, wodurch die Authentizität derselben für
die Gesamtkirche anerkannt ist.

Diese Erzählung von der Bestätigung der Lehre des
hl. Thomas durch Christus steht nicht im Widerspruch.
mit dem, was wir soeben über die schon bei der
Abfassung seiner Schriften erfolgte übernatürliche Erleuchtung
seines Geistes gesagt haben ; denn das erwähnte lumen
divinum ist nicht immer ein wirkliches prophetisches Licht
im strengen Sinne, es kann auch eine geheimnisvolle, den
Geist erhebende und bestrahlende Kraft sein, ohne daß der
Begnadete eine sichere Überzeugung von deren
göttlichen Ursprung zu haben braucht. Der hl. Thomas sagt
darüber: „mens prophetae dupliciter a Deo illuminatur

1 A. a. 0. qu. 173. a. 2; I. p. qu. 12. a. 13.
2 De T h o c o, Bollandisten, Mart. I, p. 669, 673—674.
3 Pius V., „Mirabilis", Bull. Ord. Praed. V, p. 156; Klemens VIII.,

„In quo" und „Sicut", a. a. 0„ p. 611, 612; Benedikt XIII., „Pre-
tiosus", 23. Mart. 1727, a. a. 0., VI. p. 622; Leo XIII., „Nostra" 28.
November 1898, Acta Leonis XIII. VII, p. 205 usw.



des hl. Thomas 179

uiio modo per expressam r e velationem, alio
modo per quemdam instinctum occultissimum
De his ergo, quae expresse per spiritum prophetiae pro-
pheta cognoscit, maximam certitudinem habet, et pro certo
habet, quod haec sunt divinitus sibi revelata Sed ad
ea, quae cognoscit per instinctum, aliquando sic se habet,
ut non plene discernere possit, utrum haec cogitaverit ali-
quo divino instinetu vel per spiritum proprium. Non
autem omnia, quae cognoscimus divino
instinetu, sub certitudine prophetica nobis ma-
nifestantur1." Ein anderes Mal heißt es: „operatio intel-
lectualis et illuminatio dupliciter possunt considerari. Uno
modo ex parte rei intellectae, et sie quicumque
intelligit vel illuminatur, cognoscit se intelligere vel illu-
minari, quia cognoscit rem sibi esse manifestam. Alio
modo ex parte prineipii, et sic non quicumque intelligit

aliquam veritatem, cognoscit quid sit intellectus, qui
est prineipium intellectualis operationis. Et similiter non
quicumque illuminatur ab angelo (— oder von
Gott), cognoscit se ab angelo illuminari2.u

Mithin ist es nicht notwendig, anzunehmen, daß der
heilige Lehrer von der Existenz und dem Urheber jener
übernatürlichen Erleuchtung, die die Kirche ihm zuerkennt,
während seiner wissenschaftlichen Arbeiten eine sichere,
jeden Zweifel ausschließende Kenntnis hatte. Er konnte
demnach noch immer eine übernatürliche Bestätigung seiner
Lehre vom Heiland erbitten, die ihm in den erwähnten
Worten des Herrn auch erteilt wurde.

42. Der Glaube und die Überzeugung der Kirche
kommt in ihrer Liturgie und in ihren öffentlichen Gebeten
zUm Ausdruck. Lex orandi lex credendi. Was die Kirche,
die unter der Leitung des Heiligen Geistes steht, in ihren
öffentlichen Gebeten bekennt, das muß theologisch wahr
Sein. So argumentiert z. B. der hl. Augustin gegen den
Lelagianer Vitalis gerade aus den Gebeten der Kirche, um
die Notwendigkeit der Gnade auch zum Anfang des
Glaubens darzutun 3.

Nun nennt die Kirche in ihrem liturgischen Offizium
die Wissenschaft des hl. Thomas eine wunderbare und

1 II. II. p. qu. 171. a. 5.
2 I. p. qu. 111. a. 1. ad 3.
3 Epist. 217.

13*



180 Der theologische Wert der approbierten Lehre

bittet um die Gnade, in dieselbe eingeführt zu werden.
„Deus, qui Eeclesiam tuam beati Thomae confessoria tui
atque doctoris mira eruditione clarificas et sancta ope-
ratione fecundas, da nobis, quaesumus, et quae docuit
intellectu conspicere .u lautet das amtliche Gebet
der Kirche.

Daraus folgt ein Doppeltes. Zunächst setzt das Gebet der
Kirche voraus, daß die Lehre des Aquinaten zumindest in ihrer
Allgemeinheit als philosophisch-theologisches System wahr
und frei von Irrtümern ist. Denn die Kirche weiß aus sich
selbst nicht, was sie bitten soll, sondern der Heilige Geist,
ist es, der sie zum Gebete antreibt1. Der Geist der Wahrheit

kann aber unmöglich die Kirche dazu antreiben, die
Erfassung einer Lehre zu erbitten, die nicht die treue
Widerspiegelung der Offenbarung und jener Wahrheiten
wäre, die zur sicheren Erkenntnis des Glaubensinhaltes
führen.

Die etwaige Gegenbemerkung, die Kirche wolle nur
insofern um die Einführung in die Lehre des hl. Thomas
und um ihre Aneignung bitten, als diese wahr und
beberechtigt ist, ist in sich hinfällig; denn in diesem Sinne
könnte die Kirche um Einsicht in die Lehre eines jeden
anderen theologischen Schriftstellers, ja sogar eines jeden
anderen Autors beten, da in allen Schriften etwas Wahres
enthalten ist, was in irgendeiner Weise der Kirche nützen
kann2. Das amtliche Gebet der Kirche in unserem Falle
setzt offenbar die Irrtumslosigkeit der Lehre unseres
Meisters voraus.

Der unmittelbare Gegenstand des Gebetes sind
übernatürliche Güter, „quibus beatificamur et quibus beati-
tudinem meremur 3." Das Natürliche wird nur insofern
erfleht, als es zum Übernatürlichen hingeordnet und zu dessen
Erreichung nach Gottes Yorherbestimmung behilflich ist4.
Da nun die Kirche direkt und unmittelbar um die
einsichtsvolle Aneignung alles dessen betet, was der hl. Thomas

lehrte, so muß der Inhalt seiner Schriften selbst in
irgendeiner Weise übernatürlich sein. Nun gehört aber
der vom heiligen Lehrer behandelte Gegenstand oft in das

1 Ad Eom. 8, 26, dazu S. August, de dono pers. c. 23.
3 C. v. Schaezler, Introd. in s. Theol., p. 225,
3 II. II. p. qu. 83. a. 6.
4 A. a. 0., a. 6.



des hl. Thomas 181

Gebiet der natürlichen Erkenntnis, die als solche nicht
immer im Dienste des Ubernatürlichen steht. Es ist also
der Schluß erlaubt, daß die Kirche, indem sie um die
Einführung in seine Doktrin betet, vom übernatürlichen
Ursprung derselben überzeugt ist.

Das ist aber eine Bestätigung dessen, was wir früher
über die direkte göttliche Erleuchtung des heiligen Lehrers
bei der Abfassung seiner Schriften gesagt haben, also ein
neues Argument zugunsten ihrer Irrtumslosigkeit.

43. Man wird vielleicht derartige Schlußfolgerungen
für übertrieben halten und nach dem Satze der Schule,
„quod nimis probat, nihil probat", den theologischen Wert
derselben in Zweifel ziehen. Denn, so könnte jemand
argumentieren, daraus würde folgen, daß die Lehre des
hl. Thomas eine geoffenbarte Wahrheit wäre und folglich
fide divina geglaubt werden müßte, was um so weniger
verlangt werden kann, als ja die obenerwähnte Gutheißung
seiner Lehre durch den Heiland nur fide humana für wahr
gehalten wird.

Die Antwort auf diesen Einwand wird zugleich die
gegenwärtige Frage noch näher erläutern. Jene Erleuchtung,

die dem heiligen Lehrer bei seinen wissenschaftlichen

Arbeiten zuteil wurde, braucht weder eine eigentliche

Offenbarung noch im theologischen Sinne eine In-
spiratio gewesen zu sein. Die eigentliche Offenbarung
verlangt die Mitteilung von neuen Wahrheiten, also von neuen
species intelligibiles im Erkenntnisvermögen. Die Inspiratio
hingegen erheischt ein übernatürliches Urteil über die im
Geiste vorhandenen Erkenntnisobjekte1. Jener göttliche
Einfluß auf den hl. Thomas war ein höheres Licht, das
seinem Erkenntnisvermögen den Weg zur Wahrheit
gewiesen hat.

So betrachten wir auch die Versicherung des Herrn
über die Irrtumslosigkeit seiner Schriften nicht als eine
Mitteilung von neuen Spezies, sondern als eine übernatürliche

Erleuchtung seines Verstandes über die Richtigkeit
seiner eigenen wissenschaftlichen Resultate. Wenn ein
Lehrer die fertiggestellte schriftliche Arbeit seines Schülers
gutheißt, so will er weder die subjektive Befähigung
desselben noch den objektiven Wert seiner Leistung in Abrede

1 Quaest. 12. de verifc. a. 7.



182 Der theologische Wert der approbierten Lehre

stellen, sondern, dies alles vorausgesetzt, findet der Lehrer,
daß die Leistung seines Schülers vollkommen den Anforderungen

einer gründlichen fachmännischen Studie entspricht.
Die Gewißheit des Schülers gewinnt durch jene Approbation

einen höheren Grad, ohne daß seine eigene frühere
Überzeugung dadurch aufgehoben wäre.

So fassen wir auch die Bedeutung der Worte des
Herrn an den hl. Thomas auf. Sie besagen nicht mehr und
nicht weniger, als daß seine Lehre, als ein Ganzes gefaßt,
wahr und richtig ist, und wollen ihren streng wissenschaftlichen

Wert nicht aufheben. Man kann daher diese göttliche

Zusicherung als eine approbatio subsequens
betrachten.

Mithin hat auch der heilige Lehrer an die Wahrheit
seiner eigenen wissenschaftlichen Resultate nicht
geglaubt, sondern vielmehr sie mit Gewißheit eingesehen,
und zwar die philosophischen Folgerungen in der Evidenz
der natürlichen Erkenntnisprinzipien, die theologischen im
Lichte der mittelbaren göttlichen Offenbarung.

Aber selbst zugegeben, der hl. Thomas habe über die
Wahrheit seiner Lehre eine göttliche Offenbarung im
theologischen Sinne gehabt, so folgt daraus höchstens so viel,
daß er selbst fide divina von der Richtigkeit seines
Systems überzeugt sein konnte. Keineswegs aber dürfen wir
daraus schließen, daß auch wir verhalten werden könnten,
seine Doktrin fide immediate divina für wahr zu halten.
Denn es wurde schon früher darauf hingewiesen, daß unser
theologischer Glaube jene göttlichen Wahrheiten zum
Gegenstand hat, die in den amtlichen Offenbarungsquellen
enthalten sind. Durch die feierliche Vorlegung dieser Wahrheiten

in der Kirche wird erst unser Glaube zu einem
göttlich-katholischen.

Das ist übrigens auch die ausdrückliche Lehre des
hl. Thomas. „Innititur fides nostra revelationi apostolis et
prophetis factae, qui canonicos libros conscripserunt, non
aufcem revelationi quae fuit aliis doctoribus facta1." Im
gegenwärtigen Heilsplane Gottes haben die Privatoflfenba-
rungen nicht die Aufgabe, uns neue GlaubensWahrheiten
zu lehren, sondern ihr Zweck besteht vielmehr darin, uns
zur Annahme und Ausübung der bereits im Glaubensschatz

1 I. p. qu. 1. a. 8. ad 2.



des hl. Thomas 183

•der Kirche enthaltenen zu veranlassen. „Singulis temporibus
-(der Kirchengeschichte) non defuerunt aliqui prophetiae
spiritum habentes, nonquidemadnovam fidei do-
ctrinam depromendam, sed ad humanorum
actnum directionem1."

Die aus dem Leben des hl. Thomas angeführten
Begebenheiten halten wir demnach nur fide humana aufrecht.
Daran kann auch ihre amtliche Gutheißung von Seiten der
Kirche nichts ändern. Denn diese Billigung ist keine
definitive unfehlbare Approbation einer historischen Wahrheit

nach Art eines factum dogmaticum, wie z. B. die
feierliche Anerkennung der Erscheinung in Lourdes es

ist, die durch unzählige, unleugbar übernatürliche
Glaubwürdigkeitsmotive, die Gott eigens zu diesem Zwecke
wirkte, bestätigt erscheint. Die Kirche erklärt einfach, daß
die geschichtlichen Erzählungen an sich menschlichen
•Glauben verdienen2. Durch diesen offiziellen Standpunkt
der kirchlichen Auktorität gewinnt indessen die
Glaubwürdigkeit der Erzählung besonders wegen des hohen
Ernstes, mit dem derartige Dinge von der Kirche untersucht

und festgestellt werden, sehr an äußerem Wert. Den
eigentlichen Grund der Approbation der Lehre des hl. Thomas

bilden also nicht diese an sich noch so glaubwürdigen
historischen Begebenheiten, sondern die volle Übereinstimmung

des wissenschaftlichen Systems des Aquinaten mit
den geoffenbarten Wahrheiten und mit der übernatürlichen
"wissenschaftlichen Überzeugung der Kirche.

Es ist, demnach durchaus berechtigt, von einem
übernatürlichen Einfluß auf die Lehre des hl. Thomas zu reden,
trotzdem wir ihren vollen wissenschaftlichen Charakter
aufrecht erhalten.

Wir verstehen aber auch, warum die Päpste selbst die
Lehre unseres heiligen Meisters etwas Heiliges und Himmlisches

nennen. So redet Pius IV. von einer „saera do-
ctrina tanti Doctoris3". Klemens VIII. nennt sie
^divinum eloquiumu und „coelestis doctrinal,
bei deren Abfassung der Heilige „interdum sanctos Apo-
^tolos Petrum et Paulum colloquentes locosque illi quodam

1 II. II. p. qu. 174. a. 6. ad 3. Dazu Cajetan. in h. 1.
2 Benedikt XIV., De Canonis. Sanct. II. c. XXXII, nr. 11.
3 „Salvatoris", Bull. Ord. Praed. V, p. 97.
4 „Quantum", a. a. 0., p. 610.



184 Der theologische Wert der approbierten Lehre

Dei iussu enarrantes habuit1". Leo XIII. spricht von der-

„sacra et coelestis doctrina2", von der „aurea sa-
pientia S. Thomae3". Ebenso auch Pius X.4

Nach allen diesen Äußerungen kann über die wahre
theologische Uberzeugung des Apostolischen Stuhles kein
Zweifel mehr aufkommen. Die Kirche selbst erklärt durch
den Mund des hl. Petrus, daß die Lehre des hl. Thomas
lauteres Gold und himmlische Weisheit ist. Der Heiland
selbst hat nach ganz glaubwürdigen historischen Zeugen
dieses Urteil seiner sichtbaren Stellvertreter im voraus
bestätigt.

44. Diese Auffassung des Apostolischen Stuhles über
die Lehre des hl. Thomas wird noch erhöht durch das Y
erhalten der allgemeinen Konzilien gegenihn. Das
Ansehen einer allgemeinen KirchenVersammlung ist von größter
Bedeutung für eine Lehre, da in derselben die von Christus
bestellten Wächter und Richter in Glaubensangelegenheiten
sich vereinigen, um in den verschiedensten und schwierigsten

Fragen ihre unfehlbaren Entscheidungen zu treffen.
Es ist demnach ohne Zweifel eine hohe Auszeichnung für
einen Theologen, als Beirat zu den Verhandlungen einer
solchen Vereinigung zugezogen zu werden.

Diese hohe Ehre konnte unserem heiligen Lehrer
während seines Lebens nicht mehr zuteil werden. Er war
zwar vom Papst berufen worden, auf dem zweiten Konzil
zu Lyon zu erscheinen, starb aber auf der Reise dahin..
Aber es ist ihm die ganz einzig dastehende Auszeichnung
zugefallen, auf allen seit seinem Tode abgehaltenen
Kirchenversammlungen durch seine Lehre und Schriften nicht nur
geistig anwesend zu sein, sondern als Berater und
Lehrer von den Konzilsvätern angerufen und gehört zu
werden.

Pius V. beruft sich ausdrücklich auf die hohen
Verdienste der Lehre des Aquinaten im Dienste der Kirche:
„quod et antea saepe et liquido nuper in sacris Tridentini
Cöncilii decretis apparuit5." Leo XIII. drückt dasselbe
mit folgenden Worten aus: „sed haec maxima est et

1 „Sicut angeli", a. a. 0., p. 612.
2 „Illud in primis", 23. Juni 1891. Acta Leonis XIII. IV, p. 239;.
3 „Sacrarum", 21. Jänner 1902, a. a, 0., VIII, p. 65.
4 „Praeclara", 24. Juni 1914. Acta Ap. Sed. VI, p. 334.
5 Bull. Ord. Praed. V., p. 155.



des hl. Thomas 185

Thomae propria, nee cum quopiam ex doctoribus.
catholicis communicata laus, quod Patres Triden-
tini, in ipso medio conclavi ordini habendo, una cum di-
vinae Scripturae codicibus et Pontificum Maximorum de-
cretis Summam Thomae Aquinatis, super altari patere
voluerunt, unde consilium, rationes, oracula peterentur 1.LL

Die nämliche Anerkennung finden wir von Klemens XII.
ausgesprochen2. Leo XIII. anerkennt die hohe Bedeutung
des englischen Lehrers auf allen nach seinem Tode
gefeierten Konzilien : „Ipsa quoque Concilia Oecumenica, in
quibus eminet lectus ex toto orbe terrarum flos sapientiae,.
singularem Thomae Aquinati honorem habere perpetuo
studuerunt. In Conciliis Lugdunensi, Yiennensi, Florentino
(das Tridentinum haben wir schon genannt), Yaticano,
deliberationibus et decretis Patrum interfuisse Thomam et
pene praefuisse dixeris, adversus errores Graecorum,
haereticorum et rationalistarum ineluctabili vi et faustissimo
exitu decertantem3." — Pius X. erklärt, daß nach gewissenhafter

Aneignung der Lehrè des Aquinaten „facilius erit
intelligere atque illustrare solemnia Ecclesiae docentis
décréta et acta, quae deinceps édita sunt. Nam post beatum
exitum Sancti Doctoris nullum habitum est ab Ec-
clesiaConcilium, in quo non ipse cum doctrinae
suae opibus interfuerit4".

"Wenn es also erlaubt ist, aus den Aussprüchen und
aus der Handlungsweise der alten allgemeinen Konzilien
über die Bedeutung der Kirchenväter auf ihre theologische
Auktorität sich zu berufen, so muß es auch in unserem
Falle gestattet sein, aus diesen Äußerungen des Apostolischen

Stuhles, die auf einer dogmenhistorischen Tatsache
beruhen, den Schluß zu ziehen, daß die auf den allgemeinen
Konzilien vertretene Gesamtkirche von der Wahrheit der
Lehre des hl. Thomas derart überzeugt ist, daß ihre
Auktorität als ein wirklicher locus theologicus betrachtet
werden muß.

(Fortsetzung folgt.)

1 „Aeterni Patris", 4. August 1879. Acta Leonis XIII, I, p. 102.
2 „Verbo Dei", 28. August 1788. Bull. Ord. Praed. VI, p. 786.
3 „Aeterni Patris", a. a. 0.
4 „Doctoris Angelici", 29. Juni 1914. Acta Ap. Sed. VI, p. 889..


	Der theologische Wert der approbierten Lehre des hl. Thomas

