Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 4 (1917)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen 81

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. David Neumark: Geschichte der jiidischen Philosophie
des Mittelalters. 2. Band: 1. Die Grundprinzipien, II., 3. Buch:
Attributenlehre. Erste Hilfte: Altertum. Berlin, G. Reimer, 1910.
Gr. 8°. XXVI, 482 p. '

) Der gegenwiirtige Halbband der Neumarkschen Geschichte der
Judischen Philosophie des Mittelalters behandelt eigentlich keinen
Teil der mittelalterlichen Philosophie, sondern die Lehre von den
gottlichen Attributen im Altertum in der Bibel und den auBer-
biblischen jiidischen Literaturerzeugnissen, besonders Philo und
-Josephus. Der scheinbare Widerspruch wird gerechtfertigt durch den
Hinweis auf die Kontinuitit der Entwicklung der mittelalterlichen
aus der alten jiidischen Philosophie. Diese oft vernachlissigte oder
:gar geleugnete Kontinuitdt verlange eine einliflliche Darstellung der
Spekulation des Altertums. )
Mittelpunkt und Gesichtspunkt der Darstellung ist das Attri-
butenproblem nach seiner metaphysischen und ethischen Seite. Was
‘die iltere Periode betrifft, so steht der Verfasser aut dem Boden der
rationalistischen Graf-Wellhausenschen Bibelkritik, deren Aufstel-
lungen er in den Hauptziigen als feste wissenschaftliche Resultate be-
‘trachtet. Insbesondere sucht er zu zeigen, wie die Attributenlehre
Unter bestéindigen Kidmpfen gegnerischer Parteien und schliefilichen
ompromissen sich entwickelt. Fiir die griechische Periode wird als
auptsatz aufgestellt, daBl ihre gesamte literarische Produktion unter
‘dem’ Zeichen des biblisch-platonischen Attributenmotivs stehe.
Neumark verbindet grofle Belesenheit auf einem weit ausge-
dehnten Literaturgebiete mit einer starken und kithnen Kombinations-
‘gabe. Von diesem Gesichtspunkte aus ist es unméglich, seiner von
‘Geist und gewaltiger Emsigkeit zeugenden Arbeit hohe Achtung zu
Versagen. Und ohne Zweifel wirft sein Werk interessante Lichter auf
Manche Partien der alten Literatur. Schade nur, daf} fiir den Gegner
der rationalistischen Bibelkritik gerade die wichtigsten Bemiihungen
“es Autors als gegenstandslos und die Methode zum grofien Teil als
Willkiirlich und leichtfertig erscheint. Die Mingel der allgemein be-
Sannten rationalistischen Kritik an Beispielen gerade unseres Autors
Zur Schau zu stellen, diirfte ziemlich zwecklos sein. Auch der Einflufy
b‘lat_os, vor allem seines Idealstaates, auf die biblische und aufSer-
1,1 lische jiidische Literatur wird wohl stark iibertrieben. Nicht jede
lterarische Ahnlichkeit beweist direkte Abhiingigkeit. Wo die gleiche
frounft mit #hnlichen Voraussetzungen und gar im #hnlichen
:gﬁlstlgen Milieu forscht und schafft, da konnen auch ohnedies Uber-
“Instimmungen nicht ausbleiben.

Engelberg (Schweiz). P. Sigisbert Caveltt O. S. B,

2. Dr. Ferd. R. L. Sassen: De theoria cognitionis Plotini cetero
eius systemati comparata. Typis J. K. Albers, Sittardi (in
Hollandia). 1916.

Die Monographie von Dr. Sassen zerfillt in zwei Teile. Der
Teil enthilt einen knappen Abri8 von Plotins Leben und von
m philosophischen System. Diesen Teil betrachte man mehr als

erste
Seine

Divus Thomas IV. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXXI.) 6



9 Literarische Besprechungen

eine Einleitung in die plotinische Erkenntnislelire, um gelegentlich-
deren logische Verkniipfung mit Plotins ganzem philosophischen.
Systeme nachweisen zu, konnen. :

Der zweite Teil bildet die eigentliche Arbeit und enthilt
folgende drei- Hauptabschnitte: Die sinnliche Wahrnehmungsj:
die geistige Erkenntnis; unsere Erkenntnis Gottes.

Fir denjenigen, der sich fiir das erkenntnistheoretische Problem
in der Geschichte der Philosophie interessiert, ist diese wertvolle:
Monographie voll Uberraschungen und Bestitigungen, besonders was
die Erkenntnislehre Augustins und die augustinische Schule im:
Mittelalter betrifft. :

So im Kapitel tiber die Sinne, das Verhiltnis dieser zur Seele:
und zum Xérper, und tber den Objektivitétswert ihrer Wahr-
nehmungen, '

Bei der intellektuellen Erkenntnis werden mehrere wichtige-
Fragen® berithrt; u. a.: Wie kommt der Verstand zur Erkenntnis der
sinnlichen Aufienwelt, der Seele und Gottes. Hieran schliefit
sich die Frage tiber die Abstraktion an; von Plotin wurde diese
abgelehnt, Augustin kanote sie nicht, von den Augustinianerd im
18. Jahrhundert wurde sie nicht konsequent durchgefithrt., In inniger
Verkniipfung hiermit steht die bertihmte Illuminationstheorie,.
welche in der Erkenntnislehre der ganzen augustinianischen Schule-
eine so tiberherrschende Rolle gespielt hat. ,

Es ist interessant, immer wieder auf die vielen Ankniipfungs-
punkte zu stoflen, welche Augustin und seine Schule mit Plotin ver-
binden, Besonders der letzte Abschnitt iiber unsere Gotteserkenntnis.
ist als Zentralpunkt des ganzen plotinischen Systems von grof3er-
Wichtigkeit. Es war durchaus angebracht, diese Frage in einem.
Hauptabschnitt zu behandeln. Hier nimmt der kiihne, tiberaus speku-
lative Geist Plotins seinen genialen Aufschwung. Durch seine er-
habene Mystik nicht weniger als durch die Reinheit seines Charakters
und seinen tiefen Lebensernst hatte er einen gewaltigen Einflufl auf
seine Umgebung, seine Schiiler verehrten ihn als einen Heiligen.
Gerade hierdurch wurde er eine Gefahr fiir das Christentum.

Durch Pseudo-Dionysius tibfe er einen nicht zu unterschitzenden
Einfluf auf die christliche Mystik aus, Ob Dr. Sassen nicht zu weit
geht, wenn er behauptet, daf viele GroBmeister der christ-
lichen Mystik, durch Plotins Theorien verfithrt — obgleich &fters un-
bewuit — von der christlichen Lehre abgewichen sind ? Wir glauben
es, wenn man den Nachdruck auf viele in Verbindung mit GroB-
meister fallen liBt!, Man hat behauptet, daf3 Plotin in seiner Lehre
dem Christentum sehr nahe gekommen sei. Nachdem man jedoch
einen Einblick gewonnen hat in das pantheistische, dy-
namisch-emanistische,agnostische System, wie Sassen
es in" seinen klaren Auseinandersetzungen gegeben hat, dann. sieht

) ' Mystica etiam christiana mentem Plotini per Dionysium acci-
piens ex hoc periculum ad suum detrimentum incurrit; multi mysticae
principes immo per istas theorias, quamvis saepe inconscienter, a
doctrina christiana discesserunt. Omnium illorum errorum originem
autem in scriptis Plotini inveniri debet (p. 195).



Literarische Besprechungen 83

man, wie weit er von der christlichen Gotteslehre und Mystik ent-
fernt geblieben ist. ‘

Die Arbeit Sassens bietet mehrere Vorziige. Erstens den all-
gemeinen, dafy er durch die Bearbeitung der Erkenntnislehre Plotins
den Weg gebahnt lat fiir eine Monographie tiber die Erkenntnislehre -
Augustins, die noch immer nicht geschrieben ist. Uberdies bekommt
man einen besseren Einblick in die Erkenntnislehre der ganzen
augustinianischen Schule.

Zweitens, was die Abfassung der Arbeit selbst betrifft: Sassen
bat nicht nur in einer ausfiihrlichen; logischen Analyse die Erkennt-
nislehre Plotins klargelegt, sondern immer den synthetischen Zu-
Sammenhang mit dem ganzen philosophischen System Plotins nach-
gewiesen. Dabei hat er nicht unterlassen, die Verkniipfung von Plotins
Lehre mit der alten und neuen Philosophie anzugeben®. Das viel
éngere Band, das Plotin mit Augustin und seiner Schule verbindet,
hat er nicht iberall in Betracht gezogen. Sassen hat alle seine Be-
hauptungen mit Hinweisen auf die verschiedenen Stellen aus den
Enneaden begriindet. Offenbar hat er den Leser mit langen Text-
Zltaten nicht ermiiden wollen; wir haben auch keinen Grund an der
Materiellen, wie auch an der formellen Genauigkeit der Verweisungen
Zu zweifeln.

Huissen bei Arnheim (Holland). B, A. Luyckz O. P.

3. Utrum S. Thomas Aquinas sit Thomista. Disquisitio brevis ab
Augustino Kraus theol. et philos. doctore instituta. Graecii et
Viennae. ,Styria* 1916.

Wer ist Thomist? Man kann darauf ruhig antworten: a) Jeder,
d‘_ﬂl‘ es mit dem Grundsatze ,sentire’ cum Ecclesia® logisch-konsequent
Dimmt; er weifs, dafl die hdchste kirchliche Auktoritit zu 6fteren
Malen ‘die thomistische Lehre von der praemotio physica, der gratia
®X se efficax und der praedestinatio ante praevisa merita als Lehre

€s Aquinaten belobigt hat; er weil, dsfi die alten Theologenschulen
as Molina-System zur Erklirung der diesbeziiglichen Probleme nicht
Yerwandten; er weify endlich, daB Molina vor der Geschichte als ein
erurteilter dasteht, weil und insofern seine Aufstellungen von der
Ongregatio de auxiliis endgiiltig verworfen wurden; erfuhr  diese
Ve'l‘ur'c(ailung auch nicht — wegen des lieben Friedens — eine aus-
Tlckliche piapstliche Bestitigung, so unterliegt es doch nach dem
Yorhin Gesagten keinem verniinftigen Zweifel, wohin diese endgiiltige
Utscheidung gefallen wire, wenn die Pipste eine solche fiir opportun

' In der soeben erschienenen Broschiire ,Hegel und Plotin®,

"on Dr, K, H. E. de Jong, Privatdozent an der Universitit Leiden
(Lexden, E. J. Brill, 1916), wird Hegel wegen seiner geschichtlichen
eresung iber Plotin gehérig getadelt. De Jong schliefit: ,Nach den

2b1gen Auseinandersetzungen aber wird man sich der Einsicht nicht
®rSchliefen- konnen, daf Hegels Darstellung von Plotins Leben und

ehre ., . an der Mangelhaftigkeit des Quellenstudiums, Nachlissigkeit
S Ubersetzungen, Konfussion des Denkens, Willkiir der Auffassung,
alschlmg der Begriffe, Vertuschung der Hauptsache sich das Argste

Zuschulden kommen liBt* (p. 88).

6*



84 Literarische Besprechungen

gehalten hitten. Zur Wiirdigung dieser Momente sei Dr. Kraus auf
die Werke von P. Dummermuth und P. del Prado (de gratia et libero
arbitrio) verwiesen, b) Jeder auch, der als Schiiler Molinas erzogen,
durch Ordenseinfliisse gédnzlich unberiihrt, nach dem ersten Studium
Thomas’ Werke selber an der Quelle studiert, wird zum Thomismus
bekehrt; so erging es mir selber, so meinem verstorbenen Mitbruder
P. Dr. Chrys. Stelzer O. S. B., so unzéhligen anderen'. — Daf} Kraus
nicht gegen diesen Punkt angerufen werden kann, hat Professor
Dr. Dérholt in der Theol. Revue mit den Worten angedeutet: ,Was
er bringt, beschrinkt sich darauf, Stellen aus Thomas herzusetzen und
durch Zwischenbemerkungen zu verbinden.“ Is sei ergiinzend hinzu-
gefiigt, daB es abgerissene, aus dem Zusammenhang herausgerissene
Stellen sind, ein Versehen des Verfassers, durch das er sich sehr un-
vorteilhaft besonders von P. Dummermuth unterscheidet; die Folge
ist natiirlich, dafl Punkte kapitaler Natur, die Thomas ex professo
untersucht, ginzlich unbeachtet bleiben, so selbst die Bestimmung
des Wesens der praedestinatio nach Thomas, dann die Untersuchung,
in welcher Weise die causa prima causa oder actio der Kreatur
sein koénne. Das sind doch schwere Versiumnisse!

Auch im Stil gibt es merkwiirdige Sachen! In der introductio
steht der Satz: ,Neque perperam agere aut rebus inutilibus tempus
terere mihi videor hisce me occupando, cum speculativa hodiedum
non nimium tractare libeat, res autem non adeo de vita videatur
remota, ut nunquam de ea fusius loquendi sit locus.“ Der Verfasser
will sagen, denke ich: ,non tempus terere mihi videor; verum quidem
est, hodiedum speculativa non nimium tractari; sed quia res de vita
pon videtur remota* usw. Welchen Zusammenhang aber mit dieser
Stelle der folgende Satz hat: ,Quomodo enim fieri posset, quin ali-
quando, si ad omnia opera supernaturalia indigemus adiutorio gratiae,
sermo esset de modo, quo ista nos adiuvat, quoque nos ipsi secun-
damur?“ ist wir unerfindlich, Merkwiirdig ist die theologische Auf-
fassung von der Sache, die in dem nichstiolgenden, ebenfalls wenig
elegant gebauten Satze sich kundgibt: ,Non intentio porro est mea
demonstrare, quid videatur sentiendum de proposita materia secundum
elucubrationes omnium (sic!), qui de ea tractaverunt, aut quid sola
rerum natura inspecta (sic!), sed, ut insinuat superscriptio, quid
S. Thomas Aquinas, qui rem pro sua magna scientia et ingenii acri-
monia facilius recte perspicere potuit de hac re senserit.“ Das gleiche
gilt auch von dem nun folgenden Satz: ,Rem tandem breviter
tractare proposui, cum omnes locos Angelici Doctoris afferre super-
fluum videatur (sic!) deque aliorum interpretatione horum non for-
manda sit propria opinio (merkwiirdig!), quippe quae quamvis bona,
quandoque optima (!), uniformis minime sit.“ Recht unlateinisch ist
auch folgender Satz auf p. 7: ,Sicuti loci allati sententiae Thomistarum
... patrocinari videntur, sunt etiam nonnulli, qui S. Thomam sententiae
institisse manifestare videntur, cui adhaerebat Molina et qui ipsum

* Der Verfasser der Schrift: Kritische Bemerkungen zu der
Schrift: ,Die Entstehung der thomistisch-molinistischen Kontroverse*
(Aachen 1884) beruft sich p. 239 auf eine ihm von dem Bekenner-
bischof Eberhard von Trier gemachte Bemerkung, die beziiglich b
dasselbe Gestiindnis ausdriickt.



Literarische Besprechungen b

sequuntur.” P.9 heifit es: ,Si locam haberet quondam (!) praedetermi-
natio sensu Bannesianorum secundum doctrinam S. Thomae, deberet
hic exceptionem banc de negatione determinationis in rationalibus
annotare cum aliter intelligi non posset, quomodo locutio ista gene-
ralis non esset falsa.“ Man beachte auch den merkwiirdigen Satz auf
p. 11: , Dixit S. Thomas in principio corporis articuli et in sequentibus
voluntatem non necessario aliquid eligere, inquantum necessitas est
ab intra, hoc est opposita coactioni, hancque opinionem esse haereticam,
sed libere.“ Der Sinn kann doch nur dieser sein: ,hoc est, docet
Thomas necessitatem ab intra voluntati aliquid eligenti repugnare, et
Opinionem oppositam dicit esse haereticam.“ Zwei Sidtze auf p. 12
lauten: ,Nihil habet ibi, quod praemotionem physicam ad determi-
natum obiectum redoleret, quando de Deo facit mentionem (sic!).
Manet ergo sola illa motio voluntatis ut indeterminate se habentis,
in quantum est a Deo.“ Was fiir einen Sinn der letztere Satz haben
soll, kann man sich ja denken, aber ausgesprochen ist es nicht; auch
die thomistische Lehre lafit sich mit ihm vereinbaren. Doch
Wweitere Proben des Stiles seien unterdriickt; er zeigt durchgingig die
gleiche Unbeholfenheit, die gleiche Latinitat, die nichts anderes ist
als eine Gleichsetzung der lateinischen Form mit dem deutschen Aus-
druck (p. 22: ,mobis vult videri!¥) und gegen die die Latinitit von
Thomas, weil sie, von einzelnen Freiheiten abgesehen, den Genius des
Lateinischen wahrt, urspriinglich ist, sich glinzend abhebt! Nun soll
die Kritik sich dem einzelnen zuwenden!

) Zunéchst beruft sich Kraus auf de malo, q. 3 a. 2 i, c.; er
Zitiert von ,Deus autem est primum movens respectu omnium motuum
8t spiritualium et corporalium ... Unde cum actus peccati* usw. bis
»Bt propter hoc dicitur, quod actio peccati est a Deo, sed peccatum
hon est a Deo.* Dazu macht Kraus die Bemerkung: ,Utrum sequatur
actus bonus vel malus, dependet igitur a dispositione voluntatis. Non
érgo ex hoc solo dependet effectus bonus vel malus, quod haec vel
lla gratia largiatur, sed etiam a recipiente voluntate, ,quae etiam se
Wovet!“ Als ob der Thomismus leugne, actum bonum vel malum de-
Pendere a dispositione voluntatis! Als ob er nicht ebenfalls lehre,
offectum bonum vel malum dependere etiam a recipiente voluutate,
allerdings nicht in beiden I'dllen auf dieselbe Weise, aber doch
Jedesmal so, dafl die Gnade in ihrer Wirkungsart der Natur des

ahlvermégens entsprechen mufi. Vor allem moge Kraus folgendes
fachten! Wenn Gott die siegreiche Gnade zu einem guten Werke
8ibt, g0 ist das doch etwas wesentlich anderes, als wenn seine Be-
Wegung bei einem Akte einsetzt, aus dem die Siinde folgt. Beim
®rsten hat die Verleihung der Gnade unmittelbar das sittlich Gute
m Auge und will, daB der Akt unfehlbar als guter Akt kraft der
1nm?l'en Natur der Gnade zustande komme, eine Anschauung, aus der
allein sich verniinftig des Apostels Wort erkliren lifit: gratia Dei
Sum id, quod sum 1 Cor. 16, 10 — ein Wort, in dem der Apostel
offenbar gdie letztmogliche Erklarung des Guten im Menschen geben
g"lll- Beim zweiten hat die Verleihung der motio nur d as Ziel, daf}
0‘31"_Akt nach seiner physischen Entitit zustande komme; deshalb
aﬁ}lort, hier die motio selber formell der natiirlichen Ordnung an,
W‘lhr.end die praemotio der ersten Art das Physische nur ,eminenter
enthilt, Die Nichtmitteilung der praemotio primi generis erklirt die



86 Literarische Besprechungen

Stinde und das unfehlbare Voraussehen .derselben; mit ihr bleibt das
Geschopf (schuldbar) seiner Kontingenz anheimgegeben; setzt die der
Gnade ermangelnde praemotio secundi generis ein, so kann blof die
Siinde die IFolge sein. Woraus aber erklart sich der Entschlufl Gottes,
die praemotio primi generis nicht zu geben? Fundamentaliter aus
seiner absoluten Freiheit auch beziiglich der Gnade und diese gott-
liche Unabhingigkeit erklirt sich wieder aus der absoluten Ober-
herrlichkeit Gottes iiber die Kreatur; wohl ist er durch seine Heilig-
keit gehalten, dem Geschopfe nicht zu versagen, was dessen Natur
begrifflich fordert, aber zu einem Mehr ist er nicht gehalten; wollte
er das verniinftige Geschopf zu einem streng libernatiirlichen Ziel
bestimmen, so miiBte er ihm unausbleiblich inneres Vermégen geben,
um nach demselben streben zu kdnnen, und er kann ihm auch nicht
‘eine Hilfe versagen, an der das Streben sich emporranken und weiter-
kommen kann, wie dies das Konzil von Trient c. 4 sess. 6 de justif.
ausdriicklich lehrt: ,si quis dixerit, liberum hominis arbitrium a Deo
motum et excitatum nihil cooperari assentiendo Deo excitanti atque
vocanti, quo ad obtinendam justificationis gratiam se disponat. ..
anathema sit.“ Zu der Verleihung von einem Mehr ist Gott nicht ge-
halten. Zun#échst aber wird der erwihnte Entschluff Gottes aus
der fehlerhaften Disposition (ex peccato veniali saepius repetito) er-
klart, wie Thomas an der zitierten Stelle lehrt. Deshalb wiire auf den
Satz von Kraus: ,non ex hoc solo dependet effectus bonus vel malus,
quod haec vel illa gratia concedatur, sed etiam a recipiente voluntate
quas etiam se movet," in forma debita zu antworten: nego Supposi-
tum, effectum bonum et malum eodem modo dependere a largitione
gratiae : effectus bonus dependet a largitione gratiae immediate, quia
ex eius influxu formaliter est; effectus autem malus dependet non a
largitione gratiae sufficientis tantum, sed ex omissione largitionis
praemotionis primi generis. Iterum Suppositum nego; supponitur enim,
opus bonum in nullo casu posse ita intendi a Deo, ut vi motionis
divinae inevitabiliter fiat; nam hoc est tum contra s. Scripturam tum
contra sanam theologiam et ipsius Molinismi defensores (cf. Goudin,
de gratia, t. II a. 5 a 4, ;quantum ad secundum®). Et tertio nego
Suppositum ; supponitur enim, nullo modo et in nullo casu dependere
secundum Thomismum largitionem gratiae efficacis a libero arbitrio:
dependet enim vel ordinarie iuxta doctrinam Concilii Tridenti modo
citatam ab usu gratiae sufficientis saltem ad obtinendam gratiam
iustificationis.

P. 8 zitiert Kraus aus Thomas in 1 Sent. d. 88, q. 1, a 5 ic.
folgendes: ... Quandocunque enim sunt causae multae ordinatae,
effectus ultimus non sequitur causam primam in necessitate et con-
tingentia, sed causam proximam, quia virtus causae primae recipitur
in causa secunda secundum modum causae secundae. Effectus enim
ille non procedit a causa prima, nisi secundum quod virtus causae
primae recipitur in causa secunda.® Dazu bemerkt Kraus: ,Demonstrat
enim ibi Deum contingentia cognoscere posse, licet ,scientia sit causa
rerum immutabilis¥, quia supradicto modo possibile sit eum ,median-
tibus secundis causis contingentibus effectus producere contingentes®.
Aber es ist weder aus der zitierten Stelle selbst noch aus dem von
Kraus gelieferten Kommentar ein Grund zu entnehmen, der auch nur
einigermafien gegen die thomistische Lehre ins Feld gefiihrt



Literarische Besprechungen ST

“werden konne. Kommt vom Wahlvermdgen als einem kontingent
‘Wirkenden Vermogen die Kontingenz der Wirkung als deren
Spezifischer Charakter her, so bleibt doch noch wohl die
Frage nach dem Verhiltnis der motio der prima causa zu dem
kontingent eintretenden Effekt offen. Es ist doch unglaublich, was
nicht alles zur Bestreitung des Thomismus aufgeboten wird!
Ebenda, p. 8: ,,Docet porro Magister Scholae influxum Dei per
vVoluntatem determinari: Sic habet'in q. 5 de Verit, a. 9 ad 10:
»Dicendum, inquit, quod causa primaria plus dicitur influere quam
secunda, inquantum eius effectus est intimior et permanentior in
causato quam effectus causae secundae; tamen magis similatur causae
secundae, quia per eam determinatur quodammodo actus primae causae
‘ad hunc effectum.“ Clare hic S. Thomas dicit a causa secunda actum
causae primae determinari ad unum effectum prae alio — quod pro-
fecto significat ,hunc effectum“. Ich mochte zunichst Kraus fragen,
ob er-auf ,hunc effectum® auch bezieht, was Thomas im Anfang sagt:
plus causa primaria dicitur influere quam ‘secunda; er kann es
nach seinem System nicht zugeben, aber wie sehr er damit in
"Widerspruch zu Thomas hier und an vielen anderen Stellen steht,
-die er etwa in Dummermuths Werken finden kann, liegt doch flach
-auf der Hand; jedem, der sich nicht windet und wendet, um einer
‘unliebsamen Folgerung zu entgehen, gibt das aus Thomas Zitierte
evident zu erkennen, daf3 an dem, was in der Kreatur als ihr be-
Stimmter Akt dasteht, Gottes Macht mehr beteiligt ist als des
‘Geschépfes Macht; dann mufl sie aber auch von Anfang an bis zu
Ende als iiberlegene Macht sich erweisen; wie damit der Molinismus
‘Soll vertriglich sein konnen, ist mir unerfindlich. — Was lehrt aber
Im Kern Thomas an dieser Stelle? Dies, daf} die Kausalitiit der causa
‘Prima sich richte nach der Natur der causa secunda; weil das wahr
I1st, kann er lehren: quodammodo (NB.!) determinari causam
‘Primam per causam secundam.®
. Auf derselben Seite fihrt dann Kraus also fort: , Alio modo
idem generaliter -proponit in lib. 8 C. G. ¢. 66: ,Secundum ordinem,
lnquit, causarum est ordo effectuum. Primum autem 'in omnibus
‘effectibus est esse; nam omnia alia sunt determinationes ipsius. Igitur
"€sse est proprius effectus primi agentis et omnia alia agunt ipsum,
Inquantum agunt in virtute primi agentis; secunda agentia, quae
Sunt quasi particulantia et determinantia actionem primi agentis,
‘agunt sicut proprios effectus alias perfectiones, quae determinant esse.“
eterminationes igitur zo% esse secundum S. Thomam sunt a causa
‘Secunda.* Die ganze Beniitzung der Stelle tut dar, dafl Kraus keine
hnung von der Lehre des Thomas a. a. O. hat. Der Sinn der-
‘Selben ist kurz dieser: Als Erstes haben wir in Gott beztiglich der
reschopfe die ideae exemplares von den Geschdpfen, deren letzte Aus-
aufer die Individuen in den Spezies sind. Die schopferische Handlung
rottes erstreckt sich nun formell auf die Mitteilung des actus essendi,
‘ein Punkt, der zur Lehre von dem realen Unterschied von Wesenheit
-um.i Dasein fiihrt. Die geschaffenen Dinge nun miissen, falls sie Kau-
‘Sa-h‘tﬁt sollen betitigen kénnen, in deren Betitigung in nachbildender
€1se das zum Ausdruck bringen koénnen, was primidr der causa
lP{lma. zukommt; auch sie miissen den actus essendi hervorbringen
“Onnen und dies mufB als das der Ordnung der Begriffe nach Erste



88 Literarische Besprechungen

bezeichnet werden; sie kénnen aber die Existenz anderen nur geben,.
als sie von der causa prima von dem Titigseinkénren zum Titig-
sein iibergefiihrt werden und diese bis zum Schlusse der fertigen
Wirkung die Kausalitit des Geschopfes begleitet.  Da aber der actus.
essendi nur actus essendi riicksichtlich dieser oder jener spezifischen
Natur sein kann, muf} sich selbstverstindlich die gottliche Kausalitit
auch auf das spezifisch Bestimmte als das die Existenz rezipierende-
Subjekt erstrecken. Es ist nun der actus essendi offenbar das ganz
Gleiche fiir alle Dinge, nur durch sie wird er selber unterschieden ;.
folglich kénnen die Geschdpfe unmoglich den actus essendi, wie er
der causa prima zukommt, differenzieren, wie er in sich ist —
so ist er ja gar nicht differenzierbar —, sondern nur so, wie:
er in den spezifisch bestimmten Individuen er-
scheint; folglich erscheinen sie in dieser Hinsicht als quasi parti-
culantia et determinantia actionem primi agentis; ,agunt sicut pro--
-prios effectus alias perfectiones quae derminant esse®. Es 18st sich
also die anscheinend von Thomas uns drohende Gefahr in lauter Wohl--
gefallen auf und sein Kommentator hat wieder einmal unrecht.

_ De Ver. q. 22 a. 4 in c. sucht Kraus auf p.8 und 9 gegen die-
Thomisten zu verwerten. Er zitiert die Stelle von ,Quando enim.
aliqua natura est Deo propinquior“ bis zu ,et sic ipsa inclinatio non
determinatur ei ab alio, sed a seipso“ und verwertet das Zitat dann
also: ,Distinguit ergo S. Thomas inter motionem generalem Dei, qui
omnia movet, inclinat ac dirigit et determinationem. Determinatio-
est insensibilium et tantum (sic) sensibilium, inquantum est ab alio,
non rationabilium, (Welch ein Satz!) Si;locum haberet quondam prae-
determinatio sensu Bannesianorum secundum doctrinam S. Thomae-
(was flr eine Konstruktion!), deberet hic exceptionem hanc de ne--
gatione determinationis in rationalibus annotare, cum aliter intelligi
non posset, quomodo locutio ista generalis non esset falsa'“, In dem.
aus Thomas gegebenen Zitat heiBt es: ,quando aliqua natura est Deo-
vicinior, tanto minus ab eo inclinatur et magis nata est se ipsam in-
clinare. Natura igitur insensibilis, quae ratione suae materialitatis
est maxime a Deo remota, inclinatur quidem in aliquem finem, non
tamen est in ea aliquid inclinans, sed solummodo inclinationis prin--
cipium.* Anders verhidlt es sich, sagt dann Thomas gleich darauf,
bei der natura sensitiva als der natura Deo propinquior; sie hat ,in
se ipsa aliquod inclinans“. Was Thomas ausfiihrt, 1st folgendes: Die-
natura insensibilis kann nicht in sich etwas von ihrer physischen
Totalitit Verschiedenes haben, das ihr eine inclinatio zu etwas geben
wiirde; zwar hat sie in sich ein inclinationis principium, aber das-
gehodrt eben zu ihrer Natur als einem Ganzen, ist diese Natur, wie
sie aus den Prinzipien der Materie und der Form heraus eine Folge-
zeigt; so hat ein Ding wegen seiner Schwere die inclinatio, nach.
unten bewegt zu werden, aber diese inclinatio ist nicht etwas von
dem Physischen des Dinges Verschiedenes. Auch bei der Pflanze trifft-
es zu: inclinatur quidem in aliquem finem, nom tamen est in ea ali-
quod inclinans; die Krifte, die, Akzidentien des Dinges, dasselbe zu.
etwas hinneigen, erhalten selber ihren Anstofl von der Form, der-

) " Es ist wahrhaftig schwer verstindlich, aus welchem Grunde-
Kraus sich zur Wahl des Lateinischen bei seiner Arbeit entschlofd.



Literarische Besprechungen 89

Pflanzenseele; diese ist also das eigentliche inclinans; wir haben also.
Wwiederum nur ein inclinationis principium. Bei der natura sensitiva
haben wir zuerst aliquid inclinans; da dieses nicht mit der phy-
sischen Totalitit des Dinges, der Zusammensetzung aus Materie und
Form identisch ist, kann es nur ein Akzidens'sein und dieses Akzidens
kann es offenbar nur der dufBeren Natur entnehmen, weil es ja mit der-
physischen Totalitit des Dinges und deren konnaturalen Folgen nicht.
gegeben ist; wir erhalten das appetibile apprehensum; eine Form von
auflen wird, vom Subjekte aufgenommen, ein physisches Akzidens.
und in ibm haben wir das aliquod inclinans, das iiber jegliche innere.
Natur wesentlich hinausgeht; das physische Akzidens in der neuen
Natur, wie es in unauflgslicher Einheit zugleich Wiedergabe der
dufleren Form ist, steht als das ,aliquod inclinans“ vor uns; ,natura
sensitiva in se habet aliquod inclinans, scilicet appetibile apprehensum*
(Thomas). Aber wie verhilt sich nun das Subjekt dem appetibile ap-.
prehensum gegeniiber? Thomas antwortet: ,sed tamen inclinatio ipsa
non est in potestate ipsius animalis quod inclinatur, sed est ei'aliunde
determinata. Wie kann nun allein diese determinatio sich dufiern
Offenbar nur so, dafl die derminatio ad unum vorliegt; denn es
handelt sich ja um die Determination eines partikuliren Aktes
und partikuldr ist er nur durch seine Beziehung auf ein Objekt.
Wenn nun eine neue geschaffene hohere Natur vorliegt, die als.
hidchste Hohererscheinung zu charakterisieren ist, so kann das
offenbar nur eine Natur sein, quae per appetibile apprehensum non
est determinata ad unum, was nur erkliérlich ist aus der Erkenntnis
des bonum qué tale, die die Erkenntnis zeitigt, daf alle partikuléren
Giiter das bonum qué tale nicht erschépfen; deshalb trifft zu, daS.
dauch der Sch 6 pfer der creatura rationalis in dem Augenblicke, wo
das bonum apprehensura in derselben vorliegt, nicht eine motio, eine
determinatio ausiiben kann, die der inclinatio connaturalis ad bonum
Commune entgegengesetzt wiire! Das ist alles, was Thomas in der:
von Kraus zitierten Stelle sagt, Ob eine motio divina moglich sei,
die, ohne dem Wahlvermogen des Geschopfes zu nahe zu treten, das-
selbe unfehlbar und unausbleiblich den auf ein bonum particulare ge-
Ichteten Akt setzen laflt, dariiber, ob eine solche motio angenommen
Werden miisse, dariiber spricht sich Thomas an der zitierten Stelle
8ar nicht aus.

Woraus wieder einmal zu ersehen ist, mit welchem Unfug —
Sagen wir es nur gerade heraus — bisweilen Stellen aus Thomas gegen
die thomistische Lehre zur Verwendung kommen !

Das niichstfolgende Argument von Kraus auf p. 9 lautet also:
»Secundum S. Thomam voluntas potest velle particulare

O9num mota solum ad bonum in!'genere.“ Dicit enim in 1. 2. g. 9 a. 6
ad 3; yDicendum, quod Deus movet voluntatem hominis sicut universalis
Wotor ad universale obiectum voluntatis, quod est bonum, et sine hac.
Universali motione homo non potest aliquid velle; sed homo per ra-
tionem determinat se ad volendum hoc vel illud, quod est vere bonum
vel apparens bonum. Sed specialiter Deus movet aliquos ad aliquid
determinate volendum, quod est bonum, sicut in his, quos movet per-
Rratiam ut infra dicetur® (q. 109 et 112). Auch an dieser Stelle will

hc?.mas keine eingehende oder iiberhaupt die Lésung des uns be-
‘chiftigenden Problems bezweckende Darlegung geben: denn a) gibt.



90 Literarische Besprechungen

-er zwar an, dafl Gott das Vermdgemn ad appetendum bonum qué
tale gebe, spricht sich aber b) nicht einmal dariber aus, ob,
“falls der Mensch in einem Akte das bonum qua tale wolle, Gott iiber
die Verleihung des Vermdogens hinaus noch im Geschépfe wirke,
auf dafl es diesen bestimmten Akt, in dem es das Gute ganz all-
.gemein begehrt, setzen kénne, denn das Wort von Thomas: ,sine hac
universali motione (ut Deus est ,universalis motor ad universale
bonum“, Thomas) homo non potest aliquid velle* von einer Einwir-
kung Gottes zu nehmen, die den Menschen blof} das bonum qué tale
‘in einem ausdricklichen Akte begehen liBt, berechtigt nichts
im Texte; wer mdochte auch behaupten, dall ohne einen solchen aus-
-driicklichen Akt beziiglich des bonum commune kein Akt beziiglich
des bonum particulare denkbar .sei'! ¢) lehrt Thomas zwar, dafi der
Mensch sich durch seinen verntinftigen Willen zu einem bonum 'parti-
-culare bestimme, schweigt aber davon, ob Gott dabei durch eine motio
aut den Willen beteiligt sei; d). iibergeht es Thomas zun#chst
.ganz, von dem Gebiet der natiirlichen Sittlichkeit ausdriick-
lich zu sprechen; denn die Worte: homo per rationem determinat
se ad volendum illud, quod est vere bonum autapparens bonum treffen
sowohl beziiglich der natiirlichen wie tibernatiirlichen Sittlichkeit zu;
aber durch die unmittelbar folgenden Worte erfihrt das Vorhergehends
-die Einschrinkung auf die natiirliche Ordnung, tiber die hinaus, sagt
"Thomas, ,specialiter” Gott bewegen kann: ,Sed specialiter Deus movet
aliquos ad aliquid determinate volendum, quod est bonum, sicut in
his, quos movet per gratiam ut infra dicetur. Wem wird es da nicht
-evident, dafl Thomas auch an dieser Stelle unser Problem gar nicht
‘bertihrt? Selbstverstindlich trifft die thomistische praemotio sowohl
pro statu gratiae wie pro statu naturae zu, aber all das findet bei
Thomas hier keine Erorterung. Danach bemesse man die Weisheit
~des von Kraus gegebenen Kommentars: ,,Si locum haberet praedetermi-
natio, sensu Bannesianorum, locum haberet etiam sine gratia, quia
voluntas non praemota ad particulare non potest illud secundum ipsos
.appetere, Angelicus Doctor vero loco citato docet voluntatem ad
.generale bonum motam determinare se ad particulare.“

P, 10 ff. kommentiert Kraus fir seine Auffassung eine lange
“Stelle aus de malo 6 art. unico, anfangend von ,Relinquitur ergo, sicut
-concludit Aristoteles* bis ,sed ex parte exercitii actus non ex ne-
cessitate movetur“. Der Kommentar lautet: ,Movet ergo Deus secundum
-8, Thomam voluntatem secundum eius conditionem ,ut indeterminate
se habentem ad multa® et ideo non movetur ex necessitate in exercitio
actus, Obiectum vero, quandocunque est imperfectum, ut est semper
in via ad patriam, non potest voluntatem ex necessitate movere,
:quod idem est apud Angelicum in potestate voluntatis esse eligere

! Der formelle Grund, weshalb der Wille iiberhaupt ,etwas®
wollen kann, ist der, daf} der Mensch in seinem Willen ein Prinzip be-
sitzt, aus dem das Verméogen fliefdt, ,etwas* zu wollen; nun flief3t aber
diese Kraft aus dem Willen deshalb, weil er jene Weite hat, aus der
-sich das unbestimmte »,Etwas“ erklirt, Das ist aber die radikale Hin-
neigung des Willens zum Guten iiberhaupt. Mit anderen Worten: Auf
-dem Willen als Natur baut sich der Wille als Wahlvermégen auf.
Damit ist das im Texte Gesagte erwiesen.



Literarische Besprechungen 91

appetendum. — Es ist gar nicht abzusehen, wie aus dem von Thomas
Gesagten etwas gegen die thomistische Lehre sich soll herleiten lassen
kénnen! Sagen wir denn, da8 die motio voluntatis ad bonum parti-
_culare zur Folge habe, dafl ,voluntas ex necessitate movetur“? Mag
Kraus in dem Satze ,obiectum, quandocunque est imperfectum, non
potest voluntatem ex necessitate movere® auch nicht uns diese e x-
‘Presse Behauptung imputieren, sondern sie nur als Folge unseres
‘Systems hinstellen, die Loyalitit erforderte es, daf} er sagte, daf3
genau so bei uns wie bei den Molinisten gelehrt wird, daf} bei der
Bewegung ad bonum particulare der Wille nicht ex mnecessitate
bewegt wird. Und wie soll denn da in der Konstatierung, dafl Thomas
lehrt, dafl bei der besagten Bewegung die necessitas ausgeschlossen
sei, ein Beweis dafiir gelegen semn, dafl er lehre, die motio divina
kénne nicht die thomistische praemotio physica sein? Das will doch
aus ausdriicklichen, klaren Stellen des Aquinaten seine Erhirtung
finden! So ist denn wenigstens bis zu diesem Punkte auch nicht ein
Anflug von einem Beweise erbracht! Und Kraus glaubt schon den
ganzen Beweis geliefert zu haben!! — Kraus fiahrt nun also (p. 11f))
fort: ,Demonstrat item in hoc articulo sicut alibi, quae sit motio
Dei necessaria, ut voluntas aliquid appetere possit: .Necesse est, quod
ab aliquo moveatur ad hoc, quod velit consiliari.¥ Hac motione posita
potest se ipsam movere, ut habet in medio circiter corp. art.: ,Sicut
enim movet alias potentias, ita et seipsam movet.“ Dazu ist zu be-
merken: Der Satz: ,necesse est, quod ab .aliquo ‘moveatur ad hoc,
quod velit consiliari* mufd a) nicht notwendig von der subjektiven,
das exercitium actus beriihrenden Bewegung, die von einem principium
eéxternum movens ist, verstanden werden; es kann auch jene motio
gemeint sein, die vom Objekte ausgeht; der in konkreter Substantiierung
vorliegende finis — die Gesundheit z. B. als Sieg tiber eine Erkrankung
— treibt ja auch zum consiliari an; doch ist die zunichstliegende
Interpretation des Satzes die, daf er auf das exercitium actus geht;
€S mufl der Zusammenhang im ganzen entscheiden, was Thomas
geémeint habe. ) Nimmt man nun auch jenen Satz vom exercitium
actus, so ist doch evident, daB derselbe nicht notwendig von einer
motio zu einem von dem Entschlusse des consilium verschiedenen
Akte verstanden werden mufl; deshalb kann man nicht ex pari
Schliefend sagen: Gott bewegt so auch zuerst den Willen zu einem
Akte riicksichtlich des bonum qui tale und der Wille bewegt sich

ann ganz selbstindig ad bonum particulare. Und wie hiitte Thomas

28 als etwas allgemein Giiltiges aufstellen konnen, dafd .zuerst
®ine Bewegung des Willens ad bonum qud tale in einem allgemein
gehaltenen Gliickseligkeitsverlangen vorliegen miisse, um zu einer

ewegung ad bonum particulare zu gelangen? Ist nicht in dem An-
Streben des bonum particulare die allgemeine Tendenz eing e-
Schlossen? Nach der Interpretation von Kraus aber hiitte jener
Satz von Thomas den hervorgehobenen, hochst merkwiirdigen Sinn !
Ist also dieser auszuschlief3en, so mull Kraus, falls er das ab alio
Moveri nicht aut das Objekt, sondern auf Gott bezieht, notwendig zu

er Folgerung kommen: necesse est, quod a Deo moveatur voluntas
ad hocg, quod velit consiliari. Das ist aber einschlufiweise schon die
thomistische Doktrin! XKraus fiahrt dann fort, indem .er ausfiihrt:
»lam libeat in assignatis paululum immorari. Dixit S, Thomas in



92 ‘Literarische Besprechungen

principio corporis articuli et in sequentibus voluntatem non necessario-
aliquid eligere, inquantum necessitas est ab intra, hoc est opposita
coactioni, hancque opinionem esse haereticam, sed libere. Habet porro-
in supra citatis: ,Non ex necessitate moveri esse moveri ut indeterminate-
se habentem ad multa“; sic liberam esse voluntatem ex parte exercitii
actus. Dazu ist zu bemerken: Wenn der Wille sich indeterminate
ad multa verhiilt, so ist das eben das Konstitutiv der Willensfreiheit ;.
riicksichtlich des exercitium actus ist das Willensvermdgen Poten-
tialitéit, da es ja nicht immer in actu ist wie der gdttliche Wille ;.
es hat also der Wille in diesem Sinne gar keine Freiheit dariiber,
ob die in ihm liegende Potentialitiit soll aufgehoben oder nicht auf-
gehoben werden; von einer Freiheit beziiglich des exercitium actus.
kann also nur unter Voraussetzung einer vorhergehenden motio divina
die Rede sein, D ann hat allerdings der Wille ,indifferentia quantum
ad exercitium actus“, und ob das nun nur mit Riicksicht auf die facultas
electiva gelte oder ob davon abgesehen der Wille eine indifferentia.
quoad exercitium actus habe, ist Streitfrage sowie auch in Zusammen-
harg damit das andere, ob das Konstitutiv der Willensfreiheit von
der indifferentia quoad exercitium actus zu nehmen sei oder von der
beziiglich der Wahl. Das ,sic liberam esse voluntatem ex parte
exercitii actus* steht also auf schwachen Fiiflen! Kraus fihrt dann
fort: ,Exponit porro, quomodo obiectum determinet voluntatem: ,Non
ex necessitate, quia potest velle quis oppositum obiecti etiam de
eo cogitans.* Diesen Satz kann man passieren lassen. Dann sagt er:-
nDeterminatio ab electione voluntatis dependet et derivat nomen solum
a terminatione actus.“ Der erste Teil des Satzes ist zwar richtig,.
sollte aber eine Zufiigung haben, die ausdriickt, daB zum Guten
auch eine wahre determinatio von seiten Gottes vorliege;.
der zweite Teil des Satzes aber weist gut darauf hin, daf man von
dem Namen an sgich nicht ohne weiteres schon eine Schwierigkeit
‘gegen die thomistische Lehre herleiten soll, Dann fahrt Kraus fort:
wBxplicat tunc longius, unde veniat, quod obiectum non omnino (sic!)-
bonum eligi et non eligi possit. Nihil habet ibi, quod praemotionem
physicam ad determinatum obiectum redoleret, quando de Deo facit
mentionem, Manet ergo sola illa motio voluntatis ut indeterminate-
se habentis, inquantum est a Deo.“ Thomas hatte an der angegebenen
Stelle zuniichst erdrtert, wie es komme, ,quod voluntas feratur in
id, quod sibi offertur, magis secundum hanc particularem conditionem.
quam secundum aliam“. Er hatte da auch die dispositio ho-
minis erwihnt nach des Aristoteles Wort: , qualis unusquisque est,.
talis finis videtur ei.“ Und dann schreibt Thomas: ,Si ergo dispositio,
quae non sit naturalis sed subiacens voluntati, puta cum aliquid
disponitur per habitum vel passionem ad hoc, quod sibi videatur
aliquid vel bonum vel malum in hoec particulari, non ex necessitate-
movetur voluntas, quia poterit hanc dispositionem removere ut sibi
non videatur aliquid sic....... Sic ergo ... quantum ad aliqua vo-
luntas ex necessitate movetur ex parte obiecti, non autem
quantum ad omnia, sed ex parte exercitii actus non ex necessitate
movetur.“ Was ex parte obiecti den Willen ex necessitate in Be-
wegung versetze, hatte Thomas im Anfang erwihnt: ,si apprehen-
datur aliquid ut bonum conveniens secundum omnia particularia,.
quae considerari possunt, ex necessitate movebit voluntatem. Warum.



Literarische Besprechungen 93

aber der Mensch ex parte exercitii actus nicht ex necessitate bewegt
wird und in welchem prizisen Sinne man dies sagen kinne, legt
Thomas mit den Worten dar: ,si ergo dispositio quae non sit natu-
ralis sed subiacens voluntati (adsit), non ex necessitate movetur
Voluntas, quia poterit hanc dispositionem removere ut sibi non vi-
‘deatur aliquid sie, ut scilicet cum aliguis quietat in se iram, ut non
ludicet de aliquo tamquam iratus.* Und daran schliefit sich endlich
‘der Schlufisatz an: ,sic ergo quantum ad aliqua voluntas ex mnecessi-
tate movetur ex parte obiecti non autem quantum ad omnia; sed
'8X parte exercitii actus non ex necessitate movetur.“ Aus dem
‘Gesagten ergibt sich mit aller Klarheit, dal Thomas wenig-
Stens hier beziiglich eines zu fassenden End-
entschlusses — also nur in einem beschrédnkten Ausmafd der
Willensakte — dem Wahlvermogen auch beziiglich des Ubergehens in
den Akt, also beziiglich des exercitium actus, eine Macht zuschreibt;
‘aber diese ist nur eine indirekte: ,poterit hanc dispositionem
removere, ut sibi non videatur aliquid sic'.% Wiederum frage ich:
as hat das alles mit der thomistischen praemotio zu tun? Wie kann
man auch nur mit einem Schein von Grund sagen, dafl Thomas an
dieser Stelle das uns berithrende Problem ex professo untersuche ?!
Des weiteren (auf p. 12) beruft sich dann Kraus aut 2. Sent.,
d. 25 q. 1 a. 1 in fine corp.: ,ubi ex eo, quod nihil agat, nisi* quod
S1t determinatum in alteram partem®. concludit: ,Propter hoc in
Solis intellectum habentibus liberum arbitrium invenitur, non autem
In illis, quorum actiones non determinantur ab ipsis agentibus, sed
& quibusdam aliis causis prioribus“ videtur sequi ipsum etiam Deum,
inquantum determinatio in causa est, expresse excludere, — Sic etiam
evitat in 1 C. Gent, c. 68 licet actionem Dei in voluntatem affirmet,
terminum ,determinationem‘, quamvis pro ceteris eam adhibeat, sub-
Stituens ,influentiam‘% — Ich sage dazu: Eine Ursache wirkt nur
dann ,etwas“, wenn sie zu dem ,etwas“ restlos determiniert ist:
denn sonst gibt es keine wahrhaftige Begriindung des ,etwas® vor
€inem anderen; das trifft also auch beim freien Willen zu; aber des-
halb, sagt Thomas, ist er freie Ursache, weil er sich zu dem ,etwas*
Selber bestimmt; folglich ,non determinatur a quibusdam aliis causis
Prioribus®. Folglich auch nicht von Gott, sagt Kraus;
aber der .Schlufl wire nur zulissig, wenn ausgeschlossen
Wiare, daf er diese freie Selbstbestimmung gerade durch das Ein-
Wirken des Schépfers, der causa exemplaris des Willens
doch ist, erhalte! TUnd ich bitte nun Herrn Kraus, dies, was
Doch zu beweisen ist, gefilligst zu beweisen! Jedenfalls bertihrt
‘homas auch an dieser Stelle nicht ex professo unser Problem. Be-
2uglich 1 C. G. c. 68 aber sei gegeniiber Kraus die ganze Stelle aus
homas angefiihrt; sie lautet: ,dominium, quod habet voluntas supra
Suos actus, per quod in eius est potestate velle vel non velle, excludit
determinationem virtutis ad unum et violentiam causae exterius
dgentis, non autem excludit influentiam superioris causae, a qua est
€l esge et operari. Et sic remanet causalitas in causa prima, quae
\_"———

: ' Ob Thomas an anderen Stellen dem Willen quoad exercitium
actug mehr einrdume, braucht uns hier nicht zu bekiimmern. Das
Usgefithrte geniigt durchaus gegen Kraus, ‘



94 Literarische Besprechungen

Deus est, respectu motuum voluntatis, ut sic Deus, seipsum cognos-
cendo, huinsmodi cognoscere possit.* Daraus ist klar ersichtlich, daf
es Thomas darauf ankam, iiberhaupt eine causalitas der prima causa
respectu motuum voluntatis nachzuweisen; deshalb konnte er nur den
Ausdruck: influentiam superioris causae wihlen und
deren Charakter bestimmt er nur kurz begriindend mit den
Worten: ,a qua est ei esse et operari“; entsprechend der Natur des:
Menschen muf} die violentia causae exterius agentis aus-
geschlossen bleiben; muf aber das dominium quod habet voluntas.
supra actus suos, iberhaupt die Wirksamkeit des Schopfers auf das
Geschopf ausschliefflen? Das nicht, sagt Thomas: non autem excludit
influentiam superioris causae, a qua est ei esse et operari. Also die
violentia causae superioris, nimlich des Schopfers, negiert Thomas,
dafd sie aber als causa superior sich betétige, behauptet er entschieden,
ohne indessen das zu untersuchen, welches die Natur dieser
Betiatigung sei! Also wiederum einmal vorbeigeschossen !

Dann fihrt Kraus (p. 12) also fort: ,Idem demonstrat in 4 Sent.
d. 49, q. 1, a. 3 ad 1, ubi asserit, determinationem Dei impossibile:
reddere voluntati velle oppositum, quod est de essentia libertatis,
,Particularia‘, ait enim in 1 p. q. 83 s. f, ¢. a. 1, ,autem operabilia sunt
quaedam contingentia; et ideo circa ea iudicium rationis ad diversa
se habet et non est determinatum ad unum. Et pro tanto necesse est,
quod homo sit liberi arbitrii ex hoc ipso quod rationalis est'.“ Zu
der ersten Stelle ist zu bemerken, dall Thomas von der impressio-
spricht, quae naturae respicit institutionem; er sagt: ,voluntas non
potest in oppositum eius, ad quod ex divina impressione determinatur,
scilicet in oppositum finis ultimi.* Vgl. Dummermuth in seinem Werke-
gegen Schneemann (p. 344 ff') und in seinem Werke gegen Frins
(p 237ff). So ist das sofort klar, was Kraus hervorhebt: ,asserit
Thomas, determinationem Dei impossibile reddere voluntati velle op-
positum.“ Wie aber aus 1. p. q. 83 etwas gegen die thomistische
Lehre soll. hergeleitet werden konnen, ist unbegreiflich, Auf p. 13
macht Kraus zundchst 1. 2. q. 10 a. 4 ¢, geltend, wo es heifit: ,Sic
Deus ipsam (voluntatem) movet, quod non ex necessitate ad unum
determinat, sed remanet motus eius contingens et non necessarius,
nisi in his, ad quae naturaliter movetur.“ Kraus bemerkt dazu: ,Non
est sensus eius, posse quandoque determinari voluntatem non -quidem
ex necessitate, sed per ,modum liberi“; sensus est moveri voluntatem
qua principium non determinatum ad unum seipsum determinans
secundum ipsius conditionem et sic manere motum eius contingentem,
hoc est posse sequi effectum vel non, hunc vel illum, ut fusius
annotat ad 3. Determinari ab alio est idem ac necessitari.“ Aber wie
kann Kraus sagen: ,Non est sensus eius, posse quandoque determinari
voluntatem non quidem ex necessitate, sed per modum liberi.* Thomas.
spricht ausdriicklich von einer motio, die der Freiheit nicht wider-
sprechen konne, weil und insofern ,voluntas se habet indifferenter
ad multa®;  sic (ergo) Deus movet, quod non ex necessitate movet,
Folglich spricht Thomas in dem ,sic*-Satze unzweifelhaft von einer
auf den freien Willen gehenden motio divina; ,sic Deus ipsam movet,
quod non ex necessitate ad unum determinat®. Woraus auch ersicht-
lich ist, da Thomas an eine vorhergehende motio divina ad bonum
qui tale auch nicht im Traume denkt.



Literarische Besprechungen 95

Kraus fihrt dann also (p. 13 f.) fort: ,Quid S. Thomas voce.
determinare concipiat, notum reddit etiam in corpore a. 6. q.22.
De veritate.

- Praemittit' ibi animadversionem iam conceptu peccati (s. S.
Aug.) praedefiniri voluntatem non immutabiliter ad bonum et malum
Se posse habere. Exponit tune, quid voluntas necessitate appetat quidve
non, addens rationes. In hisce adaequat terminum ,determinare* (im-
mutabiliter) termino necessitare. ... Evanesceret enim tunc omnino con-
ceptus determinationis et praemotionis Bannesianorum.“ Ich bemerke::
Wer kann verkennen, da Thomas an dieser Stelle die necessitas
gleich sein lif3t der determinatio naturali inclinatione? s heift bei
lhm: | Cum voluntas indeterminate se habeat respectu multo-
'um, non habet respectu omnium necessitatem, sed respectu
éorum tantum, ad quae naturali inclinatione determinatur . .. Non
Potuit esse appetitus voluntatis determinatus in ea quae sunt ad finem,
Sicut est in rebus naturalibus“.’ Folgt nun aus dem von Thomas Ge-
Sagten, dafl aufler der von ihm erwibnten Determination nach
Seinem Sinn eine andere der gottlichen Bewegung zuzuschreibende
Determination nicht plataz greifen koune: das ist doch wahr-
haftio eine conclusio ultra praemissas! Aber so argumentiert Kraus!

nd wenn nun Thomas eine Beeinflussung des Wahlvermégens durch
g0ttliche Bewegung als so stattfindend kennt, ,quod si Deus movet.
voluntatem ad aliquid, incompossibile est huic positioni, quod voluntas.
8d illud non moveatur, non tamen est impossibile simpliciter. Unde
llon sequitur, quod voluntas a Deo ex necessitate moveatur® (1. 9.
9. 10 a. 4 ad 3), ist das dann nicht eine Bewegung ad unum und
Mithin auch eine determination ad unum? Ferner ist gegen

raus zu sagen, dal das determinare immutabiliter, das Kraus uns
vorfiihrt, ein doppeltes sein kann: a) determinare immutabiliter secun-
Um inclinationem naturalem: und da ist der Ausdruck sebr bezeich-
lend, ohne alle Zweideutigkeit; b) das determinare immutabiliter e x s i--
Stente electione liberi arbitrii, dieses determinare ist dem Willen
Zuzuschreiben, aber auch der causa prima als dem Verleiher des con-
‘ursus simultaneus, Mit Recht sagt von ihm Feldner in seinem Buche-
ubffr die Willensfreiheit nach der Lehre des hl. Thomas (Graz 1840):
nDie Titigkeit Gottes und der Kreaturen sind nicht in dem Sinne
Slmultan, dafy sie der Natur und Kausalitdat nach zugleich
dUsgeiibt werden, sondern nur insofern die eine ohne die andere sich
Dicht vollzieht“ (p. 165). Gott ist ja auch hier das hohere, das erste-
Agens, die formelle Ursache, weil das Héhere stets formell ist. For-
melle Ursache zu sein, kommt dem Hauptagens zu, materielle dem
UStrumente. Die Folgerungen daraus ergeben sich leicht; siehe Feld-
\_‘——_

t Dummermuth erklirt das in seinem Werke gegen Frins,
P. 238, gut also: ,Anima non determinat sibi suum esse, quia esse-
alimge gh alio, a Deo scilicet, naturaliter est determinatum; anima
AUtem determinat sibi suum velle, quia velle naturali inclinatione
DOn est determinatum.“ Man erginze im letzten Satz noch determi-
Eatug sachgemifi nach dem Zusammenhang, d. h. nach dem Voraus-
Sehenden naturali inclinatione und dann erhellt mit Evidenz, daf3.
a Omas eine Determination leugnen, aber eine andere recht wohl
inehmen kann,



96 - Literarische Besprechungen

ner, a. a. O., die letzte ist, daB auch beim concursus simultaneus die
Titigkeit Gottes der Wiirde und Kausalitit nach frither ist und Gott
simpliciter wirkt. Vgl. Gredt, Elementa phil. t,II, p. 226 ff. Wird
mnun diese Determination der prima causa beigelegt, so bedeutet das
doch nicht, daB ihr nur diese zuerkannt werde; es bediirfte einer
ausdriicklichen oder dieser gleichkommenden Erklirung, um
-das sagen zu konnen und ich bitte Herrn Dr, Kraus, mir eine solche
bei Thomas namhaft zu machen; abgesehen davon, dafi Kraus diese
zwel so verschiedenen Sachen nicht scharf und deutlich selber scheidet,
‘begeht er auch noch einen offenkundigen Verstof gegen die formelle
Logik, indem er schreibt: ,neque potest quisquam dicere, immuta-
biliter determinare non esse idem ac determinare. ivanesceret enim tunc
‘omnino conceptus determinationis et praemotionis Bannesianorum. Ich
meine, dafl doch jeder Anfinger in der Philosophie ohne jede Schwierig-
keit einsieht, dafl der Terminus ,determinare* der allgemeinere ist; und
hat Kraus nicht auf der vorhergehenden Seite die Worte geschrieben:
yDeterminatio derivat nomen solum a terminatione actus?“

Wenn man aber auch das determinare immutabiliter nach dem
sub b bezeichneten Sinn fassen konnte, so ist doch diese Verwendung
ungewdhnlich und importiert einen unklaren und mithin gefihrlichen
terminus; wir hitten, wenn wir @ und b nehmen, einen terminus
aequivocus, Gegen das kiilhne Wort von Kraus: ,neque potest quis-
‘quam dicere immutabiliter determinare non est idem ac determinare®,
streitet aber Thomas selber: ,causa prima non ita agit in voluntate,
ut eam de necessitate determinet, sicut determinat naturam® (de
pot. III, q. 7), sed ita (1. 2. q. 10 a. 4): ,et sic Deus ipsam movet
‘quod non ex necessitate ad unum determinat, sed remanet motus eius
contingens et non necessarius“. Da unterscheidet sich Thomas auf das
Klirlichste zwischen dem ex necessitate determinare — wofiir Kraus
mit Unrecht das immutabiliter determinare einsetzt — von dem de-
terminare im allgemeinen, ja, wer unbefangen ist, wird zugeben, daf}
‘Thomas ganz deutlich hier zwischen dem determinare ad unum ex
necessitate und dem determinare ad unum n on ex necessitate unter-
scheidet!. Kraus vergleiche noch 1 p, q. 19 a. 8 ad 5: ,,Causa quae
est ex se contingens oportet ut determinetur ab aliquo exteriori ad
effectum® und de Verit. q. 8a.12: , Quidam autem effectus futuri sunt,
quorum causae se indifferenter habent ad utrumque, ut sunt illi prae-
-cipue, qui dependent ex liberoarbitrio. Sed quia ex causa
ad utrumlibet, cum sit quasi in potentia, non progreditur aliquis
effectus, nisi per aliguam aliam causam determinetur
magis ad unum quam ad aliud, ideo eius modi effectus in
causis quidem ad utramlibet nullo modo cognosci possunt per se
acceptis .., Omnes antem huiusmodi effectus, qualescumque sint eorum
causae proximae, tamen in causa prima omnes sunt determinati,
‘quae sua praesentia omnia intuetur et sua providentia ommnibus

' Wenn Thomas sagt: ,Deus non determinat ad modum naturae®,
50 gibt er doch offenbar in dem ad modum naturae eine Einschrin-
k_u n g fiir seine Negation der Determination an, lifit also doch evident
eine Determination fiir einen anderen Fall bestehen, und das ist eben
Jene, in der sich der Wille beziiglich der bona particularia betitigt,
weil da der Wille sich nicht per modum naturae dufart.



Literarische Besprechungen 97

Modum imponit¥ Kraus fihrt dann fort: ,Exponit porro: , Unde,
‘Cum voluntas indeterminate se habeat respectu multorum, non habet
Tespectu omnium necessitatem, sed respectu eorum tantum, ad quae
Daturali inclinatione determinatur, ut dictum est“. Quomodo determi-
Datum esse et indeterminatum esse, quod deberet habere hic locum, ut
Salvetur libertas et determinatio sensu defensorum Determinismi
hic sub eodem conciliari possint, non intelligi potest®. Darauf ist in
forma zu bemerken: ,non intelligitur ita, ut perfecte a nobis res
‘Cognoscatur, conc., non intelligitur ita, ut repugnantia a nobis non
eliminetur, nego; ex nonrepugnantia terminorum enim res a nobis
vere cognoscitur®. Und wenn das (reschdpf sich selber unbe-
‘Schadet seiner Freiheit ad unum determinieren kann, weshalb soll
‘dann nicht der Schopfer entsprechend der Natur des Geschopfes
In und mit diesem dasselbe vermdgen? Er gibt ja seine motio
‘dazu, auf daf® das Geschépf sich selber determiniere und unter
‘der allmichtigen Fiibrung Gottes einen Seinszustand sich
‘Schaffe, der einerseits als solcher auf keinem Punkte eine Unab-
hingigkeit signieren kann, anderseits aber auch entsprechend seiner
atur ist, Kraus weise uns da einen Widerspruch nach! Ist er aber
Oicht zu finden, so mufBl dieses Mogliche als in ‘der Idee Gottes
Priformiert auch Wirklichkeit gewinnen kénnen, und muf} allein
irklichkeit gewinnen konnen, weil es ja mit dem Zugestindnis eines
anderen selber innerlich aufgehoben wire!
Weiter sagt Kraus (p. 13f.): ,Prosequitur porro indicans, ad
‘luae yoluntas determinata non sit. ,Invenitur autem indeterminatio
Voluntatis respectu trium, scilicet respectu obiecti, respectu actus et
Yéspectu ordinis ad finem.“ Notandum hic, ut et alibi apud ipsum,
8€neraliter eum affirmare voluntatem quoad haec, quae sunt ad finem,
lon esse determinatam. Deberet, sicut puto, ut caveret falsitatem,
®Xcipere voluntatem sub influxu gratiae, si sentiret cum Bannesianis.
on dubitandum reor S, Thomam, quandocunque non facit mentionem
Specialiter de exceptionibus, generaliter et de omni ordine loqui, uti
Praesertim videre est in Summa.* Aber wenn Thomas lehren wiirde
\= si exciperet): voluntatem sub influxu gratiae esse determinatam,
,SDO miifte das ja nach dem von Kraus Betonten und auch nach dem
.“Xte von Thomas den Sinn ergeben, bei der Gnade handle es
Slch njcht um ea, quae sunt ad finem. Aber das ist ja ein
;’;ahnsinniger Gedankp und so konnte denn auch ‘Thomas unméglich
£ der Supposition seines Thomismus jene ,,excepm‘o“ rpachen. Kraus
i hrt dany p. 14 also fort: ,,Joxponit deinde indeterminationem quantum
“ﬁd Obiectum, Non est voluntas determinata ad ea, quae ducunt ad
Nnen? ultimum, quia varia eo ducunt. Non ideo ad ea est necessitata
al?sm-t determinationem ad haec obiecta, etiam illam, quam vocavit
. quis  per modum liberi“. Aber wenn Thomas die indeterminatio
dYantum ‘ad obiectum bestimmt, die der Wille deshalb hat, weil er
atur auf das bonum qui tale gerichtet ist, so legt er damit nur
fuf Grund fir die prizise Angabe, dafl auch bei der Entscheidung
das particulare bonum die Naturanlage nicht aufge-
°ben werden kann! Damit ist aber noch gar nichts

ing ' Der. Freiheit des Willens schadet diese, Naturanlage nicht,
ofern sie eine Notwen digkeit fiir das Wollen zur Folge hat.

Divas Thomas Iv. (Jahrbuch fir Philosophie ete. XXXTI.) 7



98 Literarische Besprechungen

dariiber bestimmt, ob nun eine motio divina, die den Willen inner--
lich beeinflufit, ihn so beeinflussen kann, dafd die Naturanlage be-
stehen bleibt und der Akt doch unfehlbar zustande kommt. Wie kann
denn doch nur Kraus ein Schweigen von Thomas iiber diesen.
Punkt, der die Lehre von der indeterminatio quoad obiectum an
sich nicht beriihrt, sondern ihn nur trifft, insofern der Zusammen--
hang mit der causa superior erscheint, fiir ein Anzeichen von einer
Leugnung der thomistischen Lehre halten! Ja, wenn Thomas selbst
ex professo iiber diesen Punkt hier handeln wiirde, so wiire es doch
fiir jeden Logiker ein Frevel, ein Schweigen fiir ein Leugnen aus-
zugeben !

Kraus fihrt dann also fort: ,Similiter ratiocinatur de actu.
4Voluntas, inquit, indeterminata est respectu actus, quia circa ob-
jectum determinatum potest uti actu suo, cum voluerit, vel non uti;
potest enim exire in actum volendi respectu cuiuslibet et non exire;.
quod in rebus paturalibus non contingit; grave enim semper descendit
deorsum in actu, nisi aliquid prohibeat. Quod exinde contingit, quod
res inanimatae non sunt motae a se ipsis, sed ab aliis, unde non est
in eis moveri vel non moveri; res autem animatae moventur a se
ipsis, et inde est, quod voluntas potest velle et non velle. Dazu be-
merkt Kraus: ,Intederminata est igitur voluntas circa obiectum de-
terminatum ideo, quia potest uti actu suo vel non uti.* Es sei sofort
darauf aufmerksam  gemacht, wie dieser Satz eine vollstindige Ver-
drehung des von Thomas Gesagten ist. Thomas hatte geschrieben:
,Voluntas indeterminata est respectu actus, quia circa obiectum
determinatum potest uti actu suo cum voluerit vel non
uti,* Und Kraus schreibt: ,Indeterminata est voluntas circa obiectum.
determinatum, quia potest uti actusuovel non uti“ Was
bei Thomas das Begriindende ist fiir eine Aufstellung und mithin
nach dem Sinn des Begriindenden auch der Aufstellung erst ihren.
adiquaten Sinn gibt, macht Kraus mit Weglassung des einschrin--
kenden Zusatzes: circa obiectum determinatum zur Aufstellung selber
und lif3t die von Thomas gemachte Aufstellung: voluntas intedermi-
nata est respectu actus“ zur Begriindung des Satzes mit der ein-
schrinkenden Klausel dienen, némlich des Satzes: ,interderminata est
voluntas cirea obiectum determinatum (sofort folgt bei Kraus: quia
potest uti actu suo vel non uti). So macht denn Kraus ganz gegen
Thomas die Aufstellung: Voluntas potest uti actu suo vel non util
Und nun ruft er triumphierend aus: Ergo, ihr Thomisten, est vo-
luntas indeterminata circa obisctum determinatum! Aber Thomas
hatte fiir seine Aufstellung mit dem einschrinkenden Zusatz genug
Griinde! Erstens lehrt er unzdhligemal, dafl der Wille nur Poten--
tialitit zum Akte ist und deshalb von einem #Hufleren Agens physisch
angestofen werden mufi: deshalb konute er uumoglich dem Willen
ohne Einschridnkung es zuerkennen: uti actu suo vel non uti; das-
hicfe, das Geschdptf zum Schopfer machen. Zweitens ist es nicht
zu leugnen, dall indirekt, weil nach Thomas de malo 6. a. unico
der Mensch sich eine Disposition selber schaffen kann, der Wille es.

Und da sollte der Eirfluf} Gottes auf das Vermogen der Ireiheit.
schaden, obgleich Gott und Gottes Einfluf doch unendlich mehr sind
als jene Naturanlage!



Literarische Besprechungen 99

in seiner Hand hat, zu einem bestimmten Schlufakt zu kommen
oder nicht zu kommen; ist nun der Wille iiberhaupt in der
Vernunft wurzelnd, so ist gar nicht abzusehen, wie derselbe
ohneBeziehung auf ein obiectum determinatum sich zur Setzung-
oder Nichtsetzung- seines Aktes soil bewegen kénnen. Drittens lifit
sich der actus des Willens nur denken unter der Beziehung des Willens
als Natur und der als Wahlvermdgen. Ein leeres uti posse actu
Suo vel non posse uti gibt es also fiir den Wilien gar nicht®,
_ Nach dem Gesagten ist es leicht, die Logik abzuschitzen, die
In den nun folgenden Sitzen von Kraus liegt: ,Esset consequenter
lon libera (voluntas) secundum S. Thomam quoad actum asserentem
ibidem infra ,ipsam esse liberam, inquantum possit velle vel non velle,“
Removet igitur S. Doctor omni modo a voluntate determinationem,“
Und Kraus setzt dann in folgendem die Beweisfithrung fort: ,Illustrat
amplius sensum adductis inanimatis, quae determinata sunt, quia ,non
Sunt mota a seipsis, sed ab aliis‘. Quae animata sunt, determinata non
Sunt quoad motum. Perinde autem toret, a quo voluntas determinaretur,
4 causa prima aut a secunda aliqua, quandoquidem semper remaneret
eterminata, quod, ut vidimus, negat Divus Thomas.* — Ein wie
Schlechter Denker Kraus ist, zeigt sein Satz: quae animata sunt, de-
ferminata non sunt quoad motum. Nach ihm sind also alle Hand-
lungen der Tiere nicht simpliziter determiniert! Und doch sind sie so
eterminiert, wie alles an den leblosen Wesen determiniert ist! Und
die Determination, die Thomas besténdig fir das Wahlvermdgen leugnet,
It die der Natur des Wahlvermégens widersprechende, das stets
Indifferent quoad particularia bleibt. Zeige uns Kraus doch nur einen
®inzigen Text aus Thomas, in dem dieser dariiber hinausgehend
Jede Determination des freisn Willens leugnet!

Horen wir weiter! ,Indeterminata denique est secundum Magi-
Strum  vyoluntas respectu ordinis ad finem. Potest enim appetere,
9uod vere aut quod apparenter ducit ad finem, Nil audimus de conditione
duadam voluntatis, sub qua non iudeterminata est respectu ordinis
f‘_d finem, hoc est bonum (vel minus bonum) aut malum. Et revera,
51 servari voluerit (sic!) assertum Doctoris Angelici, etiam obiectum,
quod gratia proponitur vere ducens ad finem, debet sperni posse a
Voluntate, ubi perinde est, utrum quis dicat, voluntatem eam non
acceptare, ;ponere impedimentum, quominus eam recipiat’ aut ei non
0bsecundmi, non assentiri,“ Ich bemerke: Wenn der Wille respectu
\\———_

' Es soll hier nicht prinzipiell Stellung zu der Kontroverse ge-
(I]'f"mmen werden, . ob das Konstitutiv der Willensfreiheit in Jder in-
t.’ﬁerentia quoad exercitium actus oder in der indifferentia circa elec-
'°nem liege, Sicher ist, daf primér und in der iiberwiegenden Zahl
wel' Fille der Wille als frei sich in der Wahl von Objekten betitigt ;
We'nn der (durch die praemotio physica zum agens in actu gewordene) .

ille sich auch indifferent quoad exercitium actus verhalten kann
und verhilt, so geschieht dies, weil der Wille die Betitigung oder
_lchtbetﬁtigung seiner selber nachtrédglich als ein bonum hat
°lnen gelernt; aber es ist das sozusagen nicht das Naturgemife, es
8eschieht ja auch, abgesehen vondem Blick auf ein O b-
J’ﬂkt, nur aus Leidenschaft, ist ungeordnet. Jedenfalls gibt es ein
84nz leeres vti posse vel non posse actu fir den Willen nicht.

*



100 Literarische Besprechungen

ordinis ad finem indeterminata ist, so ist er dies wegen seiner Weite:
ad utrumlibet se habet indifferenter, indifferens est et indeterminata
,ad multa® (1. 2. q. 10 a. 4); fafit nun Thomas so die Indeter-
mination des Willens beim Einzelakt als das dem Willen bei
seinem Einzelakte notwendig Zukommende auf, wie kann er dann um
Himmelswillen am gleichen Orte dem Willen fiir den Akt eine D e-
termination zuschreiben! Xs miifite denn so der Ausdruck ,De-
termination* als Aufhebung der besagten Indetermination
das ,indifferenter se habere ad multa® aufheben! Nein, so spielt denn
doch Thomas mit den Termini nicht! Wohl gibt es nach ihm eine
Determinatio ad unum, aber es ist eben jene, die die indeterminatio
ad multa beldfiv! Bezliglich des Satzes: nil audimus de conditione
quadam voluntatis sub qua non indeterminata est verweise ich Kraus
auf 1. 2, q. 10 a, 4 ad 3: ,dicendum, quod si Deus movet voluntatem
ad aliquid, incompossibile est huic positioni quod voluntas ad illud non
moveatur, non tamen est impossibile simpliciter.“ Ferner auf de Verit.
q. 24 a. 14 und 1. 2 q. 9 a. 1, wozu Dummermuth S, Thomas et doc-
trina praemotionis physicae, p. 166 bemerkt: ,Hanc autem perfectionem,
quae est determinatio ad unum, non consequitur voluntas, in
potentia existens nisi a Deo moveatur: non est determinata ad unam
operationem nisi mota per aliquod activum, quod est Deus. Ratio
huius manifesta est: ,Oportet enim ut id quod est in potentia reducatur
in actum per aliquid quod est in actu et hoc est movere“. Ferner lib. 1
Perih. lect. 14: ,Deus movet voluntatem creatam immutabiliter
propter efficaciam virtutis moventis, quae deficere non potest.”
Lassen wir Kraus weiter argumentieren! , Dixit prius in principio
corp. art. et etiam in sequentibus necessarium aliquid dici inquantum
est immutabiliter determinatum ad unum, non necessarium, inquantum
indeterminatum. Nunc vero in fine corp. art., ut iam assignatum,
liberam voluntatem esse effatur, inquantum necessitatem non habeat.
Consequens est secundum ipsum liberam esse voluntatem, inquantum
determinata non sit.“ Aus der zuletzt aus lib. 1 Perih. lect. 14 ange-
fiihrten Stelle ergibt sich, dafl Kraus nicht ohne alle Einschrinkung
sagen kann, Thomas bezeichne das immutabiliter determi-
natum als das necessarium; ferner ist es nach der Logik,
da es ein verschiedenartiges necessarium gibt, nicht
zulissig, das non necessarium mit dem indeterminatum zu identifi-
zieren, wie Kraus das tut, Beziiglich der Verschiedenartigkeit des
necessarium moge Kraus nachlesen, was Dummermuth in seinem
Werke gegen Schneemann aus Thomas zur Klarleguug auf p. 173 ff,
anfiihrt; hier sei nur nach den oben aus Thomas angefithrten Stellen
darauf hingewiesen, dafl es eine Determinatio beim freien Willensakte
gibt, die eine necessitas unstreitig mit sich fithrt, und dafl dieselbe
determinatio die necessitas unter einer anderen Riicksicht. ausschlieBt.
Ebenso falsch wie verwegen, weil der notigen Kenntnis der Werke
Thomas’ ermangelnd, ist also die Behauptung von Kraus: ,esse de-
terminatum et esse liberum secundum' idem est S. Thomae incompos-
sibile.* Vernehmen wir noch, was Kraus zur Unterstiitzung der bis-
herigen’ Ausfithrungen beibringt. Br schreibt: ,Non paulum confert
ad perspiciendam mentem S. Thomae de re tractanda eius doctrina
de cognitione futurorum contingentium. In 1. p. q. 14
a. 13, ubi de hac re speciatim inquisitionem instituit, ut ratio infalli-



Literarische Besprechungen 101

bilis cognitionis Dei futurorum contingentium eius intuitus super
omnia entia etiam futura in eius aeternitate assignatur. Ipsi enim
omnia sunt praesentia, aliis autem futura, ideoque non intallibiliter
cognoscibilia, cum solum in causis contingentibus ea cognoscere possint.
Scribit enim Angelius Doctor: ,Respondeo dicendum, quod cum supra
ostensum sit . ... et tamen sunt futura contingentia suis causis
proximis comparata“. Bevor ich gegen Kraus weiter argumentiere,
stelle ich die Frage an Kraus: Woher komm¢t es denn, daf} fiir
Gott ,aliqua“ als praesentia erscheinen? Die aeternitas Dei erstreckt
sich ja aut die ihm vorliegenden praesentia, ist also doch
offenbar nicht der Grund, weshalb Gott dieselben als sibi prae-
sentia bezeichnen kann., Also mit der aeternitas kommen wir
absolut nicht weiter! — Thomas schreibt nun in der zitierten Stelle:
»Quia causa contingens se hahet ad opposita, sic contingens non
subditur per certitudinem alicui cognitioni* Ich denke, bester
Herr Dr. Kraus, dafi die Erkenntnis Gottes damit, d. h. mit dem
ralicui“, mitbezeichnet ist. Da aber offenbar jeder Effekt in der
causa determinata et completa, in der ganz fertiggestellten causa,
wenn diese adiquat erkannt wird, wie von selbst klar ist und Thomas
1 p.q. 14 a, 13 es mit den Worten ausspricht: ,Potest considerari
contingens ut est in sua causa et sic consideratur ut futurum, et ut
contingens nondum determinatum ad unum quia causa contingens
se habet ad opposita, et sic contingens non subditur per certitudinem
alicui cognitioni* (vgl. auch lib. 1 C. G. c. 66: effectus aliquis in
sua causa usw. und ea quae sunt praesentia), so ist evident, daf}
Thomas hier von der causa proxima contingenti secundum se conside-
rata spricht. Folglich ist unausbleibliche Folgerung, daf} die, wenn-
gleich unendlich vollkommene Erkenntnis Gottes vom Willen in der
eben genannten Beziehung nach Thomas Gott eine rkenntnis nur
konjekturaler Art beziiglich der freien Willensakte ermoglicht, aher
ebenso ist es unausbleibliche Folgerung, daf, wenn der menschliche
Wille vor Gott als causa adaequate completa et ad agendum deter-
minata dasteht, Gott aus dem so erkannten Willen notwendig die
Effelite mit Sicherheit erkennen mufl, Und da es doch tiir Gott un-
moglich ein doppeltes medium formale der Erkenntnis der
Wirkungen von kontingenten Ursachen geben kann, so ist unaus-
bleiblich, daf Thomas die aeternitas Dei unmoglich als das
medium formale betrachten kann. Wenn also Thomas auch aus der
aeternitas Dei jene Erkenntnis herzuleiten scheint, so mull das
offenbar einen anderen Sinn haben, Und der ist unschwer zu ent-
d‘ecken. Thomas hatte konstatiert: ,quicunque cognoscit effectum con-
tingentem in causa sua tantum, non habet de eo nisi coniecturalem
cognitionem.“ Was aber trifft bei Gott zu? ,Deus autem cognoscit
Omnia contingentia non solum prout sunt in suis causis, sed etiam
Prout unumquodque est actu in seipso.“ Offenbar ist ein ens contin-
8ens ein ens cogmoscibile nur so, ,.prout unumquodque est actu in
S€ipso“ ; davon abgesehen, wird vielmehr die causa erkannt als ihr
Effekt; dieser wird nur spezifisch oder secundum scientiam aliquam
Coniecturalem erkannt. Der obige Satz von Thomas sagt also: nein!
Dicht blo spezifisch und nicht hloB konjektural
WBrQen die contingentia erkannt, was der Fall wire, wenn sie in den
causis non completis et determinatis ad agendum erkannt wiirden,



102 Literarische Besprechungen

sondern es wird in aller Wahrheit ihr esse actu in seipsis erkannt.
Erkennt nun aber Gott — fragt Thomas — dieses esse actu des
vielen Kontingénten, wie dieses sich in den Dingen verhdlt?
Keineswegs, antwortet Thomas: in den Dingen: contingentia fiunt
in actu successive; danach kann Gottes Erkennen sich nicht richten,
pquia sua cognitio mensuratur aeternitate sicut etiam suum  esse.
Aeternitas autem tota simul existens ambit totum tempus... Unde
omnia, quae sunt in tempore, sunt ab aeterno Deo praesentia, non
solum ea ratione, qua habet rationes rerum apud se praesentes, ut
quidam dicunt, sed quia eius intuitus fertur ab aeterno super
ommnia, prout sunt in sua praesentialitate. Unde manifestum est,
quod contingentia infallibiliter a Deo cognoscuntur inquantum sub-
duntur divino conspectui secundum suam. praesentialitatem et tamen
sunt futura contingentia suis causis proximis comparata.“ Sonnenhell
steht also als berechtigt die Folgerung da, daf} die zitierte Stelle nichts
gegen die thomistische Lehre enthilt und dafl sie am allerwenigsten
eine Stelle ist, an der Thomas ex professo von unserem Thema handelt.
Und da schreibt Kraus (p. 16): .,Revera, si S. Thomas de decretis ut
medio universali suae cognitionis cogitaret, nonne hic deberet de ipsis
mentionem facere, quippe quae aptissime demonstrarent factum cogni-
tionis futurorum divinae? Sed nihil de ipsis, praeterquam quod cogni-
tionem eorum rationibus, quae de istis sunt in Deo ut sententiam
quorundam commemorat!“ — Kraus verwertet auch lib. 1 C, G. c. 68
tir sich, indem er p. 17 f. schreibt: ,rationes varias enumerat, quibus
eluceat, Deum motiones voluntatis cognoscere, Ibidem in fine de
causalitate primae causae respectu liberi arbitrii agens observat de-
terminationem et violentiam excludi; non sunt medium cognitionis.
Non excludi influentiam superioris causae, a qua est ei esse et operari,
Sic cognoscendo seipsum cognoscere huiusmodi. Advertendum est
S. Thomam non solum, ,violentiam causae exterius agentis‘ sed etiam
,determinationem virtutis ad unpum‘ removere a libero arbitrio, cum
illa connectat particula ,et’.“ Ich will diesmal einem GriéBeren zur
Verteidigung des hl. Thomas das Wort lassen. Dummermuth schreibt
in seinem Werke gegen Irins p, 306 ff.: ,Notum est, S. Thomam in
libris. contra Gentiles omni genere argumentorum conclusiones.suas
demonstrare. Unde etiam in hoc capite 68 non omnia argumenta
directe respiciunt Deum ut causam efficientem. Principale tamen
intentum S. Doctoris est ostendere Deum cognoscere cogitationes
mentium et voluntates cordium in se ut in causa. Hoc colligitur ex
capitis exordio: ,Oportet ostendere quod Deus cogitationes mentium
et voluntates cordium cognoscat in virtute causae, quum ipse
sit universale essendi principium.‘ Idem colligitur ex conclusione
capitis, ubi habetur solutio argumenti ab adversariis propositi cap. 61
n. 4, Deinde argumentum secundum, ut R. P. Frins fatetur, respicit
Deum ut causam efficientem. Primum vero et tertium repetitur a Deo
ut est causa exemplaris; sed, ut iam notavi, quod exemplariter est a
Deo deductum, est etiam efficienter ab ipso productum, quod Ferra-
riensis satis clare indicat: ,adverte, inquit, quod sicut esse divinum
(de quo in I° argumento) est causa exemplaris omnium esse
non autem proprie effectiva, si formaliter sumatur, ut ab aliis di-
stinctum attributum: ita intelligere ut intelligere per modum scilicet
actus immanentis, et similiter velle (de quibus in 3° argum,) habent



Literarische Besprechungen 103

rationem causae exemplaris omnis intelligere et omnis velle, eo
‘quod omne intelligere et velle sit quaedam participatio intellectionis
et volutionis divinae. Imo ipse S, Thomas in argum. I° causalitatem
Dei etficientem supponit. Dicit enim: ,omne gquod quocumque modo
est, cognoscitur a Deo, inquantum suam essentiam cognoscit, ut supra
cap. 49 ostensum est.“ Porro in hoc cap. 49 S. Doctor probat, Deum
alia cognoscere, quia est eorum causa efficiens; et omnia argumenta
“quae ibi affert, respiciunt Deum ut causam efficientem. Primum hic
affero: ,Effectus cognitio sufficienter habetur per cognitionem suae
causae. Unde scire dicimur unumquodque, cum causam eius cognos-
cimus. Ipse autem Deus est per suam essentiam causa essendi aliis.
Cum igitur essentiam suam plenissime cognoscat, oportet ponere, quod
etiam alia cognoscat.“ Ergo quae cap. 68 argum. I° et III° S. Thomas
tradit de Deo ut est causa exemplaris omnis esse, omnis intelligere
et velle, complentur doctrina eiusdem S. Doctoris de Deo ut est causa
efficiens. Demum in duobus ultimis argumentis (4° et 5°) S. Thomas
probat Deum cognoscere cogitationes mentium et voluntates cordium,
‘quia ,non solum cognoscit res secundum quod in seipsis sunt, sed
etiam secundum quod sunt in causis suis; cognoscit
enim ordinem causae ad effectum; cognoscit etiam informationes et
inclinationes animae; ergo et cogitationes et affectiones ... S. Thomas
revera agit de significando medio in quo Deus cogitationes et volun-
tates nostras cognoscit. Iuxta S. Doctorem, Deus eas cognoscit ,in
virtute causae‘, Kas cognoscit cognoscendo essentiam suam ,sicut per
tognitionem causae cognoscuntur effectus’. ,Remanet causalitas in
‘Causa prima quae Deus est respectu motuum voluntatis, ut sic Deus
Seipsum cognoscendo (ut est causa) huiusmodi cognoscere possit.*
Haec certe designant medium, in quo Deus cogitationes et affectiones
hostras cognoscit.* Man kann auch nicht mit P. Frins aus dem T:xt
eine causalitas mediata tantum herauslesen. ,.Ideo iuxta S. Doctorem
Causalitas Deo extenditur ad operationes intellectus et voluntatis quia
sfontale principium totius esse’ debet esse ,principium omnis opera-
tionis‘ id est, illius esse quod est a re operante per suam formam,
‘Quae forma est etiam a principio fontali totius esse. Ad hunc sensum
dicit S. Thomas in conclusione capitis: ,Dominium quod habet voluntas
Supra actus suos, per quod est in eius potestate velle et non velle, ex-
‘cludit determinationem virtutis ad unum (ex parte eius ad quod
dicitur) et violentiam causae exterius agentis: non autem excludit
Influentiam superioris causae, a qua est ei esse et operari. Et sic
Témanet causalitas in causa prima, quae Deus est, respectu motuum
voluntatis, ut sic Deus, seipsum cognoscendo (ut est eorum causa)
hll_imlmodi cognoscere possit.' Haec de causalitate mediata, ratione
Stilicet formarum a Deo conditarum, intelligi nequeunt.”
Kraus erhebt dann folgende Schwierigkeit (p. 17): ,Si agnosceret
D9Ctor Angelicus illa decreta qua medium cognitionis, nonne deberet
‘tiam in capitibus, ...ubi agit de cognitione non entium, malorum, singu-
Orum, illa qua talia proponere, cum formale principium cognitionis
®Xisterent? Proponit autem essentiam nihil innuens eam qua decreta
ntelligi debere, sed potius datis rationibus scientiae, ut cognitione
“Causarum et quibus impediri possint (cap. 67) nobis propinat eam qua
Tepraesentativam sumendam esse.* Darauf gibt schon hinldnglich
ntwort und Widerlegung, was Dummermuth vorhin gegen Frins



104 Literarische Besprechungen

geltend machte. Ich bemerke noch: a) wie die conelusio des cap. 67
zeigt, kommt es Thomas in jenem Artikel darauf an, nur ein T a t s & ¢ h-
liches zu beweisen; dieselbe heift: ,quod autem Deus futura con-
tingentia sciat, etiam auctoritate divinae scripturae ostenditur®; es
lautet ja auch der Titel des cap.67: quod Deus cognoscit singularia
contingentia futura; deshalb ist es a priore unwahrscheinlich, dafi-
Thomas sich in diesem Kapitel ex professo mit dem Problem des
medium formale der certitudo cognitionis divinae befassen werde; es
wiirde hochstens nebenbei das geschehen; den Untergrund aber
fur seine Beweisfithrung legt Thomas mit dem Satze: ,Omnis cognitio
quae supra contingens fertur prout praesens est, certa esse
possit. Nun ist der Beweis von dem intuitus intellectus divini ab
aeterno existentis leicht. An zweiter Stelle oder im zweiten Argu-
mentum vergleicht dann Thomas das contingens mit dem necessarium,.
quod ,ex sua causa non potest non esse“, Wenn man aber das actu
esse bei beiden ins Auge faflt, so stehen sie beide gleich und deshalb
kann der goéttliche Intellekt wegen seines aeternus intuitus das Koun-
tingente erkennen, obgleich er es nicht aus seinen causae erkeunnen.
kann; denn Thomas sagt ausdriicklich: ,contingens sic in sua causa
est ut non esse ex ea possit et esse“ und dann gegen SchluB: di-
vinus autem intellectus ab aeterna cognoscit res non solum secundum
esse quod habent in causis suis, sed etiam secundum esse quod habent
in seipsis. Nihil igitur prohibet ipsum habere aeternam (wohl-
bemerkt!) cognitionem de contingentibus infallibilem.“ Ich denke, dsf}.
bis hierher wenigstens Thomas gar keine Veranlassung hatte, iiber
das medium formale der certitudo cognitionis divinae sich zu duflern.
Das dritte Argument des Aquinaten lautet: ,Sicut ex causa necessaria
sequitur effectus certitudinaliter, ita ex causa contingenti completa si
non impediatur. Sed cum Deus cognoscat omnia, ut ex supradictis
(c. b0) patet, scit non solum causas contingentium, sed etiam ex quibus
possunt impediri. Secit igitur per certitudinem an contingentia sint
vel non sint.“ Dies Argument verwertet Kraus merkwiirdig fir sich,
obgleich es doch sicherlich den thomistischen Sinn enthilt. Zunichst
bemerke man, daB Thomas hier von der causa contingens completa
spricht und da behauptet: ,ex causa contingenti completa sequitur
effectus certitudinaliter.“ Folgt nicht daraus, daf} jener Intellekt, der
die causa completa perfekt erkennt, aus ihr mit Gewiflheit auch den
Effekt abnimmt? Und wenn nun Thomas durch eine Einwirkung
Gottes auf die contingens causa diese zur completa causa werden
1aBt, ist dann nicht die Folgerung unausbleiblich, daf Thomas lehre,
daB Gott aus jener Einwirkung certitudinaliter den Effekt
erkenne? Aber eine solche Einwirkung Gottes lehrt Thomas in diesem
Kapitel nicht ausdriicklich und das ist ein Beweis fiir die Richtigkeit
des von mir Gesagten, dal er an dieser Stelle nicht ex professo unser
Thema behandle; er sagt zum Beweis fiir:  Sicut ex causa necessaria
sequitur effectus certitudinaliter, ita ex causa contingenti completa,
si non impediatur® — ,(sed) cum Deus cognoscat ommnia, ut ex
supradictis (cap. 50) patet*; aber in diesem Kapitel 50 sagt er
nur: ,Deus seipsum cognoscit et omnes causas medias, quae sunt
inter ipsum et rem quamlibet®, ohne die motio divina auf die causae
secundae hier in dem ersten Argument oder in den folgenden Argu-
wenten zu erwihnen; es ist nun gewi — und kein Theologe bestreitet



Literarische Besprechungen 105

es —, dafl Gott die causae mediae’ nach dem, was fiir sie ihre
Tiatigkeit begriindet, als Mittel der Erkenntnis haben mufy;
aber nicht einmal das erwihnt Thomas; und gewifl ist es auch
flir jeden, der nicht in seinem Urteil befangen ist, daf das die Tatig-
keit der causa secunda Begriindende principaliter die causa
superior sein mufl und dafl daher Gott aus der Erkenntnis dessen
die causa completa als komplett konstituiert ableiten muB — aber von
alldem spricht Thomas hier nicht ausdriicklich; er konstatiert nur:
wer die causa contingens completa perfekt sub ratione causae in actu
primo proximo erkennt, muf ihren Effekt erkemmen. Mithin ist es
nichts mit der Bemerkung wvon Kraus: ,proponit essentiam nihil
innuens eam qua decreta intelligi debere, sed potius datis rationibus.
Scientiae, ut cognitione causarum et quibus impediri possint, nobis.
propinat eam qua repraesentativam sumendam esse.“ Im Arg. 4 des
cap. 67 bezeichnet Thomas allerdings die divina cognitio als causa
rerum cognitarum, und zwar als causa effectiva, wie aus dem.
Zusammenhang mit Evidenz zu ersehen ist, und leitet daraus fiir
Gott ab: habere scientiam necessariam contingentium; darin
liegt unzweifelhaft der thomistische Gedanke ausgesprochen: ,res pro-
ducunt in nobis effectum cognitionis, unde est, ut eas quandoque pro-
babiliter tantum cognoscamus; sed nihil in Deum effoctus imprimit,
cum ab ipso sint omnes effectus”; aber eine Behandlung unseres
Themas ex professo liegt auch hierin nicht. Ebensowenig, ja noch
viel weniger berithrt Thomas dasselbe in den Argumenten 5 und 6;
denn die conclusiones heifien: ,necessitate scitorum contingentia non
repugnat, cum contingat causas intermedias contingentes esse“ und :-
»ordo contingentium ad suas causas proximas est ut contingenter ex
€is proveniant; cognoscit igitur Deus aliqua evenire et contingenter
evenire. Sic igitur divinae scientiae certitudo et veritas rerum con-
tingentiam non tollit¥, Noch evidenter, wenn moglich, ist dies fiir den
Rest des Kapitels, in dem er sich mit der Ausfilhrung des Gedankens.
beschiftigt: ,patet igitur ex dictis, quomodo obiectio cognitionem
contingentium in Deo impugnans sit repellenda.* Und da wagt nun.

raus, sich auf das cap. 67 wie auf einen locus classicus zu be-
rufen! Nun noch ein Wort von der cognitio non entium malorum,
Singularium, die in der Behandlung bei Thomas nach Kraus ebenfalls.
gegen uns zeugen soll. Was die cognitio singulorum betrifft, so ist
fir uns nur die Frage von Belang, wie die sichere Erkenntnis Gottes
beztiglich der effectus singulares der causae contingentes zustande-
.komme; es besteht keine diesbeziigliche Schwierigkeit riicksichtlich
der effectus singulares der mit Notwendigkeit wirkenden Ursachen.
und auch keine beziiglich des individuell Seienden in genere sub-
Stantiae vel accidentis; ist das nun wahr, so ist es unbegreiflich, wie
Kraus sich fiir seine Ansichs auf die Lehre von Thomas de cognitione
Singulorum berufen kann; es ist dies doch eine oftenbare petitio
Principii, wenn Kraus als das ,singula® die operationes contingentium
taflt: ‘sonst aber ist seine Bemerkung durchaus extra rem! Daf fiir-
die Erkenntnis der Individuen in genere substantiae, also z B. fir

1e Erkenntnis des Petrus, Paulus, dieses und jenes Tieres usw. die
€ffiziente Kausalitét Gottes gar nicht in Frage kommt, wird.
Kraug doch wissen; sie kommt auch nicht in I'rage, sofern es sich
Um das Akzidentelle handelt, was ans dem Singuliren konnatura-.



106 Literarische Besprechungen

liter herauswidchst?'; bei alldem ist das medium formale die
-essentia divina cognita in se sine respectu ad efficientiam creatoris;
erst wo es sich um die operationes des in esse singulari Befind-
lichen handelt, erscheint, wie alle zugeben, wenigstens irgend-
wie die causalitas divina. - Da nun Kraus behauptet, Thomas gebe da,
‘wo er von der gottlichen Erkenntnis des Singuliren nur die essentia
-divina qua repraesentativa an, so wiirde ja nach ihm Thomas gegen
die Lehre aller ohne jegliche Riicksichtnahme auf seine
gottliche Kausalitit das ,singula® erkennen! Wird Kraus diese Folge-
rung wagen wollen? TUnd Thomas schreibt lib. 1 C. G. ¢. 66: ,ea
quae sunt praesentia, praeterita vel futura nobis, cognoscit Deus se-
cundum quod sunt in potentia sua et in propriis causis et in seipsis,
et horum cognitio dicitur notitia visionis!® Folglich ist auch dasselbe
medium formale, das er hier angibt, fiir die cognitio divina jenes
Singulare festzuhalten, das die blof mdglichen Individuen in ihren
blof moglichen operationes besagt. Und beziiglich dieser und aller
.sonstigen non entia sagt Thomas ausdriicklich in diesem cap. 66: ,non
entia cognoscit Deus, in quantum aliquo modo habent esse vel in
potentia Dei vel in causis suis vel in seipsis.* Und wie er das meine,
-erklart Thomas selber ganz deutlich in dem, was unmittelbar vorher-
gent: ,omne esse cuiuscunque rei Deuscognoscit per essentiam suam ;
nam sua essentia est repraesentabilis secundum multa quae non sunt
nec erunt nec fuerunt. Ipsa etiam est similitudo cuiuslibet causae se-
cundum quam praeexistunt effectus in causis; esse etiam cuiuslibet
rei est ab ea exemplariter deductum.“ Wenn nach Thomas der
‘Schoépfer die effectus cuiuslibet causae erkennen wiirde in seiner von
ibm erkannten essentia prout est similitudo cuiuslibet
-causae nach dem von Kraus gewollten Sinn, also allein durch eine
theoretische Erkenntnis, ohne dafl Gott seine essentia als die
similitudo cuiuslibet causae unter der Riicksicht der causa qué causa
und mithin der causa completa, also reduplikativ und in sensu com-
posito erkennen wiirde, dann hitte a) Thomas sich sehr mangelhaft
-ausgedriickt; hatte b) einen Unsinn gelehrt; denn jene Irkenntnis
konnte unmdoglich zu der Erkenntnis von etwas Tatsédchlichem
tiihren, hitte ¢) nie und nimmer schreiben kénnen: ,similitudo cuius-
libet causae, secundum quam praeexistunt effectusin
causis¥; erkennt also der Schopfer die effectus causarum aus der
Erkenntnis seiner essentia, wie sich diese auf die causae determinatae
ad agendum erstreckt, so mufl doch Thomas, der dies lehrt, aus der
von Gott erkannten essentia divina, wie sie sich kausal zu
den Dingen verhidlt, fiir Gott die Erkenntnis der effectus for-
maliter herleiten, auch der non entia, insofern beziiglich dieser ja
ebenfalls eine bedingte Kausalitit Gottes platzgreitt; erkennt nun
Kraus den Sinn der an sich nicht unklaren Worte von Thomas im
Kapitel 66: ,ea vera, quae sunt praesentia, praeterita et futura
nobis, cognoscit Deus secundum quod sunt in potentia sua et in
propriis causis et in seipsis“? Aber wie kann er schreiben, daf die
rein reprisentativ erkannte gottliche Wesenheit das formale Er-
kenntnismittel fiir Gott bestiglich der singularia und der non entia
sei? Auf die gottliche Erkenntnis der mala (meint Kraus die mala

' Vgl C. G. lib, 1 ¢, 65. 2m. arg.



Literarische Besprechungen 107

Physica ?) einzugehen, darf mir nach dem Gesagten wohl geschenkt
‘werden ! -
Nun wendet sich Kraus dem Gebiet der Gnade zu. Er schreibt
(p. 17): ,Agens vero de gratia ipsa non proponit ideam de gratia
-sufficiente; et efficaci, sed dividit eam simpliciter in operantem et
cooperantem, quantum pertinet ad rem nostram“ (1, 2. q. 111 a, 2).
Daff Thomas keine ,idea* von der gratia sufficiens et efficax gebe,
bestreite ich mit unzihligen Gelehrten sowie mit der Auktoritit von
Piapsten (vgl. tber letzteres das Kap. I von Dummermuths Werk:
S. Thomas et doctrina praemotionis physicae); aber Kraus meint hier
-offenbar nur den Namen, den terminus; aber hingt denn von dessen
Bentitzung durch Thomas die Entscheidung ab? Ist denn bei
Augustinus dieser terminus von der gratia ex se efficax und der
von der gratia sufficiens als ein feststehender Terminus zu finden ?
Und doch: wer zweifelt daran, daf Augustinus das Sachliche ent-
‘Schieden gelehrt habe? (Vgl. Goudin, tract. de gratia Dei q. 5 a. 2.) Und
dasselbe trifft fiir Thomas zu. Und dann ist die Einteilung der gratia
in gratia operans und cooperans selber eine Einteilung, die zum
wenigsten auf das zwischen Thomisten und Molinisten seit altersher
erdrterte Problem hinfiihrt, so daf} es a priore doch als hochst un-
wahrscheinlich gelten muf, dafi ein so scharfsinniger Geist wie
Thomas dessen Untersuchung verabsiumt habe; die gratia operans
1st die den Anstof gebende aktuelle Gnade; sofort entstehen nun
‘die Fragen: Was bezweckt dieser AnstoB? Wie weit reicht seine
Kraft? Wie verhilt sich ihm gegeniiber der freie Wille ?

Und dann glaubt Kraus, wir lehrten etwas anderes als das,
was er selber lehrt: motio divina ad unum perseverante natura in-
determinata voluntatis; diese stellt er namlich der determinatio volun-
tatis ad unum sensu Bannesii gegeniiber; aber wenn die motio ad
unum ihrer Natur nach die Weite des Wahlvermdgens als Ver-
mdgen nicht aufhebt, so hebt doch auch die motio efficax ad
Unum dieselbe nicht auf! Oder denkt vielleicht Kraus an eine
Motio divina ad bonum commune als Zwischenglied? Aber diese ist
‘doch keine motio ad unum'? Wenn also Kraus als motio ad unum
das festhiilt, was auch wir Thomisten darunter verstehen, und mit
deren Wesen die Freiheit fiir vereinbar hilt, so ist dasselbe auch fiir
die motio efficiax ad unum giltig; auch diese ist ,motio%, ist motio
Im vollkommenen Sinne, ja ist eigentlich allein motio; was ihr
Vorangeht, ist nur Disposition. Wer wird von dem Unvollkommenen
In einer Spezies die Definition herleiten!  Dann konnte man ja auch
schon das germen hominis als ,homo* benennen! Und dann die fol-
‘8enden Siitze von Kraus: ,Licet liberum arbitrium motum sit a Deo,
lostificatur tamen quisque consentiendo. Nihil dicit aut annuit de de-
terminatione voluntatis ad unum., Cum autem ubique S. Doctor de
essentia liberi arbitrii esse contendat non esse determinatum ad unum
et hoc generaliter, profecto hic fuit sensus eius liberum arbitrium
Motum a gratia naturam suam indifferenter -se posse habere.conser-
\_"_———.——_

) ' Daf} eine natiirliche und notwendige, d. h. unfreie subjek-
tl_Ve Bewegung des Willens ad bonum qui tale oder zur Gliickselig-
keit jm allgemeinen gar nicht moglich ist, beweist Feldner: Die
Lehre des hl. Thomas von der Willensfreiheit, 1890, p. 89.



108 Literarische Besprechungen

vans quandoque sic moveri, ut velimus id, ad quod movet nos
gratia®, Beztiglich des (richtig zu verstehenden) Satzes: liberum
arbitrium determinatur ad unum verweise ich Kraus auf die Werke-
von Dummermuth und Del Prado mit ihrer: Fiille von Zeugnissen;
den folgenden Satz aber kann ruhig jeder Thomist unterschreiben, ein
priichtiger Beweis dafiir, welch Verstindnis Kraus von dem thomi-
stischen und seinem eigenen System hat! :
Und Kraus argumentiert weiter: ,Similiter interventum liberi
arbitrii in operatione gratiae in nobis affirmat“ (danke! Thomas ist
also wirklich ganz katholisch!) in art.3 q.113 eiusdem partis Summae,
ubi in corp. art. haec habet: ,Deus autem movet omnia“. — Kraus
zitiert dann die Stelle schlieflend mit ,qui sunt huius motionis ca-
paces“, Dann sagt er: ,Differt ergo secundum ipsum motus humanae-
naturae ab illo rationis expertium motione propria liberi arbitrii.
(Wer hitte das je von den Thomisten bestritten und nicht als Lehre
des Aquinaten anerkannt!). Huius autem. est, ut ait Doctor Angelicus
in 1. p. q. 83 a 1. i. f. ¢.,, determinare iudicium rationis de se ad
diversa se habens ad unum particulare. (Der Sinn ist nicht klar;
versteht Kraus unter dem ,huius“-Subjekt die motio oder die ratio ?
Aber gleichviel! Wir kénnen auch diesen Satz ruhig unterschreiben ;
ein Anlafl zum Irrtum ist nach allem bisher Gesagten auch von diesem
Satze nicht zu befiirchten.) ,De natura est, ut videtur, liberi arbitrii
determinandi se electione unius prae alio, quae determinationem etiam
a prima causa devenientem excludit (ja! determinationem naturae
electionis repugnantem), licet non motionem.* Was Kraus nun hat, zeigt,
dafl er gar nicht die verschiedene Weise beachtet, in der jemand
die gratia iustificationis empfangen kann; einige, die den Gebrauch
der Vernunft haben, empfangen sie, acceptando motionem Dei
ad iustitiam, wie Thomas an der von Kraus zitierten Stelle ausdriick-
lich sagt; andere empfangen sie passive se habent, das sind die Un-
miindigen. Und nun lasse ich die von Kraus aus Thomas zitierte Stelle-
folgen, um zu zeigen. wie Kraus sie verwertet. Thomas schreibt: ,et ideo
(quia homo est liberi arbitrii) in eo qui habet usum liberi arbitrii (also!)
non fit motio a Deoad iustitiam absque motu liberi arbitrii,sed ita infundit
donum gratiae iustificantis, quod etiam simul cum hoc liberum arbitrium
movet ad donum gratiae acceptandum in his, qui sunt huius motionis
capaces.* Es ist also nicht genan, wenn nun Kraus schreibt: ,Quod
vero adiungit: ,sed ita. .. capaces®, procedit de suppositione consensus“
— nein: ,procedit de eo, quod quis possit consentire seu acceptare®.
Daraus ist ersichtlich, dafl die motio divina, die nach Thomas in dem
von ihm gesetzten Falle als Resultat die acceptatio doni gratiae hat,
dieses posse consentire (et dissentire) des Freiheitsvermégens be-
achten muf}, und so spricht diese Stelle nicht gegen uns, sondern
fiir uns! Damit ist der interventus liberi arbitrii in generatione
gratiae, auf den Kraus sich versteift, durchaus gewahrt, Aber es ist
logisch unzuldssig zu nennen, daB Kraus gleich a limine diesen inter-
ventus liberi arbitrii als die praemotio physica ausschlieflend fafit;
das ist ja gerade das Problem; wie sorgfiltig das untersucht werden
muf, liegt doch auf der Hand! Zwei Thomisten haben in neuerer
Zeit diese Untersuchung besonders gepflogen: Dr. C. M. Schneider in
seinen Werken und in unserem Jahrbuch und P, G. Feldner in seinem
Werke: Die Lehre des hl. Thomas iiber die Willensfreiheit., Graz 1890.



Literarische Besprechungen - 109

Auf p. 18f, 1i8t Kraus dann folgendes erscheinen: ,Intentionem
Suam S. Thomas in hac motione voluntatis explicanda manifestat
inter cetera in c. 140. Opusc. 32, ubi efficaciae’ divinae voluntatis
‘tribuit tantum, quod quaedam necessario, quaedam contingenter fiant,
Sapientiae divinae dispositionis autem, ut ,quibusdam admini-
culis adhibitis* indeficienter sequatur effectus, licet causae secundae
Sint contingentes. Si fieret effectus formaliter indeficiens praemotione
Physica qua tali, voluntatis divinae efficaciae formaliter tribuendus
esset hic effectus...* Zunichst wird mir Kraus wohl darin beistimmen,
da der efficacia einer motio begrifflich nur das zugeschrieben
Werden kaon, dafi sie ibren Effekt mit Sicherheit herbeifiihrt;
es wiirde also Thomas sich gegen diese schlichte Wahrheit vergangen
haben, hitte er jemals behauptet, der efficacia der gottlichen
motio sei es formell zuzuschreiben, ,quod quaedam necessaria, quaedam
‘Contingenter fiant“; die richtige Lehre ist: ,quod ea quae certe sub
mMotione divina fiunt, certe fiunt aut necessaria aut per modum liberi®.
So gehort es denn vielmehr zur divina sapientia bei der motio
divina, quod quaedam necessario quaedam per modum liberi fiunt.

as lehrt denn auch Thomas mit klassischer Prizision 1, 2, q. 10 a. 4:
»Respondeo dicendum, quod... ad Providentiam divinam non
Pertinet naturam rerum corrumpere sed servare. Unde omnia
Movet secundum eorum conditionem, - ita quod ex causis necessariis
Per motionem divinam sequuntur effectus ex necessitate, ex causis
‘Autem contingentibus sequuntur effectus contingentes.”

Den Satz: ,Si fieret effectus formaliter indeficiens praemotione
Physica qua tali, voluntatis divinae efficaciae formaliter tribuendus
¢Sset hic effectus® kann man riickhaltlos gelten lassen, vorausgesetzt,
daf Thomas sich an einer Stelle ex protesso iiber diesen Punkt dufiert.
AbBr das trifft in unserem I'alle nicht zu, — weil das Opuse. 82 mit
‘Seinem 140, Kapitel gar nicht existiert; wohl findet sich ein Opusc. 82
vor, aber dagselbe handelt de Instantibus und hat nur finf Kapitel,

vas fiir ein Opusculum von Kraus gemeint ist, weill ich natiirlich
Dicht, und es ausfindig zu machen, kann mir bei dem unwissenschaft-
lchen Charakter der Schrift von Kraus auch nicht zugemutet werden.
Dag aber Thomas das in der Tat tut, was Kraus mit Recht verlangt,
Yaftir geben die =zitierten Werke von Dummermuth, Feldner und

el Prado Zeugnisse in Fiille.

Zum Schlusse macht dann Kraus auf p. 19 folgendes geltend:
»Rationem confirmationis in bono beatorum Doctor Angelicus non in
determinatione particulari voluntatis per gratiam ponit, sed in re-
»mOtiOne omuis confuscationis intellectus, quem voluntas naturaliter
S8quitur, Viatores vero, quandoque confirmati dici possunt, quatenus

vina providentia custodiente de facto mon assentiunt peccato. Datur
tISCB munus gratiae, ut non de facile (sic) a bono deflectant... ,Non
dmen per hoc ita retrahuntur a malo, quin omnino peccare non
}JI?SSmt, nisi divina providentia custodiente". Si per gratiam determi-
.a‘dl’lten:;l conservarentur in statu gratiae, non opus esset providentia
mgratla distincta, quippe quae sua determ.inat]one ipsos servaret a
b alo (De ver. q. 24 a. 8 et 9). — Dazu sei bemerkt: a) in der vita
Lata gibt es iiberhaupt keine gratia mehr, sondern nur das, was die
"lade vollendet und kront; das ist zundchst die impressio der gott-
Ichen Wesenheit in den Geist des beandus; diese entfernt nun nicht,



110 Literarische Besprechungen

wie Kraus seltsamerweise meint, omnem confuscationem ab intellectu.
diese Entfernung ist, um das mindeste zu sagen, entweder mit dem
letzten Moment des im Fegefeuer zuzubringenden BufBzustandes ab-
geschlossen oder vollzieht sich, wenn keine Strafe mehr abzubifien ist,
mit - dem Empfang jenes Lichtes, in das die ganz reine Seele
beim Einzelgericht getaucht wird und das alle Erkenntnis voll-
endet, die der aus der scientia visionis flieBenden Erkenntnis voraus-
geht, mithin zwar keine confuscatio behebt, aber doch jene Helli g-
keit gibt, die bisher noch nicht vorlag. Aber mit. dem Empfang
dieser Erleuchtung in den beiden genannten Fillen ist die absoluta
impeccabilitas der anima beanda noch nicht abschlieflen d
begrindet; das haben wir erst in der gedachten Vereinigung der
gottlichen Wesenheit wie einer species impressa mit dem Geiste; in
ihr liegt die Impekkabilitit wie in actu primo proximo begriindet
vor und abschlieflfend ist sie in der visio beata selbst gegeben;
allerdings ergibt sich auch aus dem vorhin erwihnten Lichte eine
w a hr e Impekkabilitit, so daf}, wiirde wegen eines besonderen Um-
standes die Versetzung in die beata vita ausgeschlossen — und das
lag ja vor dem Abschlufl des Erlésungswerkes fiir die im limbus
patrum befindlichen Seelen vor — eine lifiliche Stinde wie vor allem
die schwere ein Ding der Unmdéglichkeit wiire, aber doch nur im Zu-
sammenhang mit der Richtung der Seele auf die vita beata und mit dem
Wissen um die nunmehr fixierte Richtung; denn diese Fixierung-
liegt vor in dem BeschluB Gottes, der Seele suo tempore die vita
beata zu verleihen; diese Richtung und das fixierte Wissen um den
Beschluf Gottes und mithin dieser BeschluB selber bewirken die-
Impekkabilitit wie eine Art Habitus auch schon fir jene Zeit, die-
etwa noch verstreicht vor dem Antritt der vita beata; deshalb bedart
eine solche Seele nicht mehr eigentlicher Gnade und die motio efficax
ist allerdings immer noch praemotio physica und determinatio ad
unum, aber des ad beatam visionem in actu primo remoto en d-
giiltig hingefiibrten liberum arbitrium. Und das zeigt nun gerade,.
dafd es der gottlichen Macht, von der die Natur des liberum arbitrium
stammt, an und fir sich moglich ist, auch v or der vita beata selbst,
unbeschadet ihrer Natur, dasselbe durch eine motio efficax zu einem
Unum wirksam zu fiihren, Dafl der Satz von Kraus: ,viatores vero,
quandoque confirmati dici possunt, quatenus divina providentia custo--
diente de facto non assentiunt peccato das Problem erst aufwirft,
diirfte auch Kraus sich nicht verhehlen! Der andere Satz aber: .datur
munus gratiae, ut non de facili a bono deflectant” lifit off-nbar:
keine confirmatio in gratia sichtbar werden. Daf endlich die.
Verleihung der gratia ex se efficax in der Wirklichkeit durch
die providentia divina geregelt ist und dal diese alles beniitzt,
was sie als eine suavis providentia erscheinen liBt (sapientia attingens.
a fine usque ad finem fortiter suaviterque disponens [Sap. 81])," ist.
doch selbstverstindlich; es kann also Thomas ganz ruhig, trotzdem
er Thomist ist, von ,quibusdam adminiculis a divina sapientia ad-
hibitis“ sprechen; die gratia ex se efficax fillt doch nicht plump
irgendeinmal, wenn es Gott so gefillt, in die Seele hinein. Hat
sie nicht auch eine innere Beziehung zur gratia sufficiens? Und riick-
sichtlich dieser wird doch Kraus zugeben, daf} ihre Austeilung in den
Rahmen der providentia fillt. Ergo !



Literarische Besprechungen 11t

—_—

Damit stehen wir am Schlusse unserer Ausfiihrungen, die
dartun, daf Kraus sich auf Thomas nicht berufen kann. Die meisten
Zitate aus Thomas handeln gar nicht ex professo von unserem Thema;
das zeigte sich klar; ebenso daf noch viel anderes Kraus mit vollstem
Recht zum Vorwurf gemacht werden kann, So stellt sich denn seine.
Schrift als eine héchst unbefriedigende Leistung heraus; die Molinisten
werden gut daran tun, sich auf diese Schrift weder zu berufen noch.
Zu stiitzen,

Emaus (Prag). P. Dr. Gregor von Holtum O. S. B.

4, Franz Hamm: Die Schonheit der katholischen Moral. Vortrige.
zur Eipfithrung in ihre Geschichte. Apolog. Tagesfragen, IX. Heft,
M.-Gladbach, Volksvereins-Verlag, 1911,

Die vorliegende Schrift geht auf Vortriige zuriick, die im Herbst.
1899 auf dem Hochschulkurs des Vereines katholischer deutscher
Lehrerinnen zu Boppard gehalten wurden. Die Austfiihrungen er-
Sch}?inen in umgearbeiteter Form, doch wurde der Grundcharakter ge--
wahrt.

Uber sein Ziel spricht sich der Verfasser in der Einleitung also.
aus: ,Die Schmihungen der katholischen Moral grenzen ans Unglaub-
liche,  Soll man sich mit den einzelnen Angriffen beschiftigen? Ein
mithsamer Weg, der nach vielen Beschwernissen dem Ziele langsam
sich nihert. Professor v, Ruville trifft wohl das Richtigere, wenn
er gchreibt: ,Wer Verstindnis fiir die katholische Kirche wecken
will, der soll sich aut unfruchthare Streitigkeiten gar nicht ein-
assen. . ... . Er soll auf die Kirche hinweisen, auf ihre Schénheit,
Festigkeit, Einheit, aut die unwandelbare Bestimmtheit ihrer Lehre.
und die Kraft ihrer Gnadengabe.' So wollen es diese Vortrige halten.®
Die Art der Behandlung ist also nicht polemisch, sondern positiv, und
Zwar historisch (p. 13).

Der historischen Darlegung ist eine Besprechung der in Frage
kommenden einleitenden Begriffe, Moral insbesonders, vorangestellt.

ann fithrt uns der Verfasser von der Zeit der #ltesten Viter durch
alle die christlichen Jahrhunderte bis auf unsere Tage und charakte-
risiert zutreffend die Strémungen und Bestrebungen in der katho-
lischen Moral nicht nur nach ihrer theoretischen Seite, sondern auch
hach der mystisch-aszetischen. Mit besonders liebender Hingabe ver-
Weilt er bei einzelnen besonders markanten Gestalten, so bei Klemens
Von Alexandrien, Ambrosius, Augustinus, Bernhard, Thomas von Aquino,.

homas a Kempis und Alphons von Liguori. Hier wird uns vielfach
der Werdegang dieser Minner gleichsam als lebensvolles Sittenbeispiel
Vor Augen gestellt; ihre Hauptwerke fiir Moralfragen werden namhaft.
§émacht und im Auszug oder teilweise in auserlesenen Zitaten wieder-
8egeben. Die Charakteristik der Methoden der Moralbehandlung durch
disse Minner ist durchaus zutreffend; vielleicht dafl bei Erorterung-

3 Probabilismus der Kernpunkt des Problems noch schiérfer heraus-
\‘\‘._._.

) ' Thomas sagt 1. 2, q. 109 a. 1: ,Mag eine korperliche oder
8elstige Natur noch so vollkommen sein, sie kann nicht in Titigkeit
Ubergehen, wenn sie nicht von Gott bewegt wird. " Diese Bewegung
érlolgt indesser nach dem Plane seiner Vorsehung.“



112 Literarische Besprechungen

.gestellt werden konnte. Verlangt wird immer ein sicheres Gewissen
auf Grund des Prinzipes: lex dubia non obligat (p. 101f.).

In formeller Beziehung wire es vielleicht doch angezeigt, bei
den einzelnen Zitaten aus einer Reihe namhafter Autoren den Fund-
-ort genau anzugeben; die Zitate selbst stellen eine prichtige Auslese
dar, Die Werke, die auflerdem beniitzt wurden, sind eingangs an-
gefiihrt.

Was der Verfasser im Vorwort bescheiden angedeutet, ,daf
die Ausfiithrungen vielleicht geeignet sind, in weiteren Kreisen manche
Vorurteile zu zerstreuen, Mifiverstindnisse zu heben und Liebe zu
‘wecken, das vermogen diese gediegenen, inhaltsreichen Vortrige gewifl
zu leisten. Sie werden aber nicht blofi den Laienkreisen zugute kommen,
'sondern auch dem Geistlichen fir seine Lehrtiatigkeit Anregung und
‘dem Theologen eine bequeme Ubersicht tiber die beim Studium ohne-
hin zu wenig berticksichtigte Geschichte der Moral bieten.

Wien. P. Dr. C. J. Jellouschek 0. S, B,




	Literarische Besprechungen

