
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen 81

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. David Neumark: Geschickte der jüdischen Philosophie

des Mittelalters. 2. Band : 1. Die Grundprinzipien, II., 3. Buch :

Attributenlehre. Erste Hälfte: Altertum. Berlin, G. Reimer, 1910.
Gr. 8*. XXVI, 482 p.
Der gegenwärtige Halbband der Neumarkschen Geschichte der

•jüdischen Philosophie des Mittelalters behandelt eigentlich keinen
Teil der mittelalterlichen Philosophie, sondern die Lehre von den
göttlichen Attributen im Altertum in der Bibel und den
außerbiblischen jüdischen Literaturerzeugnissen, besonders Philo und
Josephus. Der scheinbare Widerspruch wird gerechtfertigt durch den
Hinweis auf die Kontinuität der Entwicklung der mittelalterlichen
aus der alten jüdischen Philosophie. Diese oft vernachlässigte oder

:*gar geleugnete Kontinuität verlange eine einläßliche Darstellung der
Spekulation des Altertums.

Mittelpunkt und Gesichtspunkt der Darstellung ist das
Attributenproblem nach seiner metaphysischen und ethischen Seite. Was
die ältere Periode betrifft, so steht der Verfasser aut dem Boden der
Nationalistischen Graf-Wellhausenschen Bibelkritik, deren Aufstellungen

er in den Hauptzügen als feste wissenschaftliche Resultate
betrachtet. Insbesondere sucht er zu zeigen, wie die Attributenlehre
unter beständigen Kämpfen gegnerischer Parteien und schließlichen
Kompromissen sich entwickelt. Für die griechische Periode wird als
Hauptsatz aufgestellt, daß ihre gesamte literarische Produktion unter
dem Zeichen des biblisch-platonischen Attributenmotivs stehe.

Neumark verbindet große Belesenheit auf einem weit
ausgedehnten Literaturgebiete mit einer starken und kühnen Kombinationsgabe.

Von diesem Gesichtspunkte aus ist es unmöglich, seiner von
Heist und gewaltiger Emsigkeit zeugenden Arbeit hohe Achtung zu
versagen. Und ohne Zweifel wirft sein Werk interessante Lichter auf
^anche Partien der alten Literatur. Schade nur, daß für den Gegner
det rationalistischen Bibelkritik gerade die wichtigsten Bemühungen
des Autors als gegenstandslos und die Methode zum großen Teil als
^illkürlich und leichtfertig erscheint. Die Mängel der allgemein
bekannten rationalistischen Kritik an Beispielen gerade unseres Autors

Schau zu stellen, dürfte ziemlich zwecklos sein. Auch der Einfluß
^latos, vor allem seines Idealstaates, auf die biblische und äußer-
biblische jüdische Literatur wird wohl stark übertrieben. Nicht jede
iterarische Ähnlichkeit beweist direkte Abhängigkeit. Wo die gleiche
ernunft mit ähnlichen Voraussetzungen und gar im ähnlichen

•geistigen Milieu forscht und schafft, da können auch ohnedies Ûber-
einstimmungen nicht ausbleiben.

Engelberg (Schweiz). P. Sigisbert Cavelti 0. S. B.

2- Dr. Ferd. R. L. Sassen : De tlieoria coguitionis Plotini cetero
eins systemati comparata. Typis J. K. Albers, Sittardi (in
Hollandia), 1916.
Die Monographie von Dr. Sassen zerfällt in zwei Teile. Der

r?^e Teil enthält einen knappen Abriß von Plotins Leben und von
einem philosophischen -System. Diesen Teil betrachte man mehr als

Livus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 6



82 Literarische Besprechungen

eine Einleitung in die plötinische Erkenntnisleliret um gelegentlich.«
deren logische Verknüpfung mit Plotins ganzem philosophischem
Systeme nachweisen zu, können.

Der zweite Teil bildet die eigentliche Arbeit und enthält
folgende drei Hauptabschnitte: Die sinnliche Wahrnehmung;,
die geistige Erkenntnis; unsere Erkenntnis Gottes..

Für denjenigen, der sich für das erkenntnistheoretische Problem
in der Geschichte der Philosophie interessiert, ist diese wertvolle
Monographie voll Überraschungen und Bestätigungen, besonders was
die Erkenntnislehre Augustins und die augustinische Schule
imMittelalter betrifft.

So im Kapitel über die Sinne, das Verhältnis dieser zur Seele^
und zum Körper, und über den Objektivitätswert ihrer
Wahrnehmungen.

Bei der intellektuellen Erkenntnis werden mehrere wichtige-
Fragen' berührt ; u. a. : Wie kommt der Verstand zur Erkenntnis der
sinnlichen Außenwelt, der Seele und Gottes. Hieran schließt
sich die Frage über die Abstraktion an; von Plotin wurde diese
abgelehnt, Augustin kanute sie nicht, von den Augustinianerrf im
18. Jahrhundert wurde sie nicht konsequent durchgeführt. In inniger
Verknüpfung hiermit steht die berühmte Illuminationstheorie,,
welche in der Erkenntnislehre der ganzen augustinianischen Schule
eine so überherrschende Bolle gespielt hat.

Es ist interessant, immer wieder auf die vielen Anknüpfungs^
punkte zu stoßen, welche Augustin und seine Schule mit Plotin
verbinden. Besonders der letzte Abschnitt über unsere Gotteserkenntnis
ist als Z e n t r a 1 p u n k t des ganzen plotinischen Systems von großer-
Wichtigkeit. Es war durchaus angebracht, diese Frage in einem-
Hauptabschnitt zu behandeln. Hier nimmt der kühne, überaus spekulative

Geist Plotins seinen genialen Aufschwung. Durch seine
erhabene Mystik nicht weniger als durch die Beinheit seines Charakters
und seinen tiefen Lebensernst hatte er einen gewaltigen Einfluß auf
seine Umgebung, seine Schüler verehrten ihn als einen Heiligen.
Gerade hierdurch wurde er eine Gefahr für das Christentum.

Durch Pseudo-Dionysius übte er einen nicht zu unterschätzenden
Einfluß auf die christliche Mystik aus. Ob Dr. Sassen nicht zu weit
geht, wenn er behauptet, daß viele Großmeister der christlichen

Mystik, durch Plotins Theorien verführt — obgleich öfters
unbewußt — von der christlichen Lehre abgewichen sind Wir glauben
es, wenn man den Nachdruck auf viele in Verbindung mit
Großmeister fallen läßt1. Man hat behauptet, daß Plotin in seiner Lehre
dem Christentum sehr nahe gekommen sei. Nachdem man jedoch
einen Einblick gewonnen hat in das pantheistische, dy-
namisch-emanistische, agnostische System, wie Sassen
es in* seinen klaren Auseinandersetzungen gegeben hat, dann sieht

1 Mystica etiam Christiana mentem Plotini per Dionysium acci-
piens ex hoc periculum ad suum detrimentum incurrit; multi mysticae
principes immo per istas theorias, quamvis saepe inconscienter, a
doctrina Christiana discesserunt. Omnium illorum errorum originenb
autem in scriptis Plotini inveniri debet (p. 195).



Literarische Besprechungen 83-

man, wie weit er von der christlichen Gotteslehre und Mystik
entfernt geblieben ist.

Die Arbeit Sassens bietet mehrere Vorzüge. Erstens den
allgemeinen, daß er durch die Bearbeitung der Erkenntnislehre Plotins
den Weg gebahnt hat für eine Monographie über die Erkenntnislehre
Augustins, die noch immer nicht geschrieben ist. Überdies bekommt
man einen besseren Einblick in die Erkenntnislehre der ganzen
augustinianischen Schule.

Zweitens, was die Abfassung der Arbeit selbst betrifft : Sassen
hat nicht nur in einer ausführlichen, logischen Analyse die Erkenntnislehre

Plotins klargelegt, sondern immer den synthetischen
Zusammenhang mit dem ganzen philosophischen System Plotins
nachgewiesen. Dabei hat er nicht unterlassen, die Verknüpfung von Plotins
Lehre mit der alten und neuen Philosophie anzugeben \ Das viel
engere Band, das Plotin mit Augustin und seiner Schule verbindet,
hat er nicht überall in Betracht gezogen. Sassen hat alle seine
Behauptungen mit Hinweisen auf die verschiedenen Stellen aus den
Lnneaden begründet. Offenbar hat er den Leser mit langen
Textzitaten nicht ermüden wollen; wir haben auch keinen Grund an der
Materiellen, wie auch an der formellen Genauigkeit der Verweisungen

zweifeln.
Huissen bei Arnheim (Holland). B. A. Luyckx 0. P.

3. Utrnm S. Thomas Aquinas sit Thomista. Disquisitio brevis ab
Augustino Kraus theol. et philos, doctore instituta. Graecii et
Viennae. „Styria" 1915.

W e r ist Thomist? Man kann darauf ruhig antworten: a) Jeder,
^er es mit dem Grundsatze „sentire cum Ecclesia" logisch-konsequent
^immt; er weiß, daß die höchste kirchliche Auktorität zu öfteren
Malen die thomistische Lehre von der praemotio physica, der gratia

se efficax und der praedestinatio ante praevisa mérita als Lehre
^es Aquinaten belobigt hat; er weiß, daß die alten Theologenschulen
das Molina-System zur Erklärung der diesbezüglichen Probleme nicht
f^twandten ; er weiß endlich, daß Molina vor der Geschichte als ein
Verurteilter dasteht, weil und insofern seine Aufstellungen von der
Oongregatio de auxiliis endgültig verworfen wurden; erfuhr diese
5jeturteilung auch nicht — wegen des lieben Friedens — eine
ausdrückliche päpstliche Bestätigung, so unterliegt es doch nach dem
y^rhin Gesagten keinem vernünftigen Zweifel, wohin diese endgültige
Entscheidung gefallen wäre, wenn die Päpste eine solche für opportun

1 In der soeben erschienenen Broschüre „Hegel und Plotin",
y^n Dr. K. H. E. d e J o n g, Privatdozent an der Universität Leiden
^Leiden, E. J. Brill, 1916), wird Hegel wegen seiner geschichtlichen

Erlösung über Plotin gehörig getadelt. De Jong schließt : „Nach den
^digen Auseinandersetzungen aber wird man sich der Einsicht nicht
erschließen können, daß Hegels Darstellung von Plotins Leben und
ehre an der Mangelhaftigkeit des Quellenstudiums, Nachlässigkeit

jßr Übersetzungen, Konfussion des Denkens, Willkür der Auffassung,
fkung der Begriffe, Vertuschung der Hauptsache sich das Ärgste

schulden kommen läßt" (p. 83).

6*



84 Literarische Besprechungen

gehalten hätten. Zur Würdigung dieser Momente sei Dr. Kraus auf
die Werke von P. Dummermuth und P. del Prado (de gratia et libero
arbitrio) verwiesen, b) Jeder auch, der als Schüler Molinas erzogen,
durch Ordenseinflüsse gänzlich unberührt, nach dem ersten Studium
Thomas' Werke selber an der Quelle studiert, wird zum Thomismus
bekehrt; so erging es mir selber, so meinem verstorbenen Mitbruder
P. Dr. Chrys. Stelzer O. S. B., so unzähligen anderen \ — Daß Kraus
nicht gegen diesen Punkt angerufen werden kann, hat Professor
Dr. Dörholt in der Theol. .Revue mit den Worten angedeutet: „Was
er bringt, beschränkt sich darauf, Stellen aus Thomas herzusetzen und
durch Zwischenbemerkungen zu verbinden." Es sei ergänzend
hinzugefügt, daß es abgerissene, aus dem Zusammenhang herausgerissene
Stellen sind, ein Versehen des Verfassers, durch das er sich sehr
unvorteilhaft besonders von P. Dummermuth unterscheidet; die Folge
ist natürlich, daß Punkte kapitaler Natur, die Thomas ex professo
untersucht, gänzlich unbeachtet bleiben, so selbst die Bestimmung
des Wesens der praedestinatio nach Thomas, dann die Untersuchung,
in welcher Weise die causa prima causa oder actio der Kreatur
sein könne. Das sind doch schwere Versäumnisse!

Auch im Stil gibt es merkwürdige Sachen! In der introductio
steht der Satz: „Neque perperam agere aut rebus inutilibus tempus
terere mihi videor hisce me occupando, cum speculativa hodiedum
non nimium tractare libeat, res autem non adeo de vita videatur
remota, ut nunquam de ea fusius loquendi sit locus." Der Verfasser
will sagen, denke ich : „non tempus terere mihi videor ; verum quidem
est, hodiedum speculativa non nimium tractari; sed quia res de vita
non videtur remota" usw. Welchen Zusammenhang aber mit dieser
Stelle der folgende Satz hat: „Quomodo enim fieri posset, quin ali-
quando, si ad omnia opera supernaturalia indigemus adiutorio gratiae,
sermo esset de modo, quo ista nos adiuvat, quoque nos ipsi secun-
damur?" ist mir unerfindlich. Merkwürdig ist die theologische
Auffassung von der Sache, die in dem nächstfolgenden, ebenfalls wenig
elegant gebauten Satze sich kundgibt: „Non intentio porro est mea
demonstrare, quid videatur sentiendum de proposita materia secundum
elucubrationes omnium (sic!), qui de ea tractaverunt, aut quid sola
rerum natura inspecta (sic!), sed, ut insinuât superscriptio, quid
S. Thomas Aquinas, qui rem pro sua magna scientia et ingenii acri-
monia facilius recte perspicere potuit de hac rè senserit." Das gleiche
gilt auch von dem nun folgenden Satz: „Rem tandem breviter
tractare proposui, cum omnes locos Angelici Doctoris afferre super-
fluum videatur (sic!) deque aliorum interpretatione horum non for-
manda sit propria opinio (merkwürdig!), quippe quae quamvis bona,
quandoque optima uniformis minime sit." Recht unlateinisch ist
auch folgender Satz auf p. 7 : „Sicuti loci allati sententiae Thomistarum

patrocinari videntur, sunt etiam nonnulli, qui S. Thomam sententiae
institisse manifestare videntur, cui adhaerebat Molina et qui ipsum

1 Der Verfasser der Schrift: Kritische Bemerkungen zu der
Schrift: „Die Entstehung der thomistisch-molinistischen Kontroverse"
(Aachen 1884) beruft sich p. 289 auf eine ihm von dem Bekennerbischof

Eberhard von Trier gemachte Bemerkung, die bezüglich b
dasselbe Geständnis ausdrückt.



Literarische Besprechungen 85

sequuntur." P. 9 heißt es: „Si locum haberet quondam praedetermi-
natio sensu Bannesianorum secundum doctrinam S. Thomae, deberet
hic exceptionem hanc de negatione determinationis in rationalibus
annotare cum aliter intelligi non posset, quomodo locutio ista generalis

non esset falsa." Man beachte auch den merkwürdigen Satz auf
p. 11: „Dixit S. Thomas in principio corporis articuli et in sequentibus
voluntatem non necessario aliquid eligere, inquantum nécessitas est
ab intra, hoc est opposita coactioni, hancque opinionem esse haereticam,
sed libere." Der Sinn kann doch nur dieser sein: „hoc est, docet
Thomas necessitatem ab intra voluntati aliquid eligenti repugnare, et
opinionem oppositam dicit esse haereticam." Zwei Sätze auf p. 12
lauten: „Nihil habet ibi, quod praemotionem physicam ad determi-
üatum obiectum redoleret, quando de Deo facit mentionem (sie!).
Manet ergo sola ilia motio voluntatis ut indeterminate se habentis,
ill quantum est a Deo." Was für einen Sinn der letztere Satz haben
soll, kann man sich ja denken, aber ausgesprochen ist es nicht; auch
die thomistische Lehre läßt sich mit ihm vereinbaren. Doch
"Weitere Proben des Stiles seien unterdrückt; er zeigt durchgängig die
gleiche Unbeholfenheit, die gleiche Latinität, die nichts anderes ist
als eine Gleichsetzung der lateinischen Form mit dem deutschen
Ausdruck (p. 22: „nobis vult videri!") und gegen die die Latinität von
Thomas, weil sie, von einzelnen Freiheiten abgesehen, den Genius des
Lateinischen wahrt, ursprünglich ist, sich glänzend abhebt! Nun soll
die Kritik sich dem einzelnen zuwenden!

Zunächst beruft sich Kraus auf de malo, q. 3 a. 2 i. c. ; er
zitiert von „Deus autem est primum movens respectu omnium motuum

spiritualium et corporalium Unde cum actus peccati* usw. bis
»Et propter hoc dicitur, quod actio peccati est a Deo, sed peccatum
tton est a Deo." Dazu macht Kraus die Bemerkung : „Utrum sequatur
actus bonus vel malus, dependet igitur a dispositione voluntatis. Non
®rgo ex hoc solo dependet efïectus bonus vel malus, quod haec vel
*Ha gratia largiatur, sed etiam a reeipiente voluntate, „quae etiam se
ïûovet!" Als ob der Thomismus leugne, actum bonum vel malum de-
pendere a dispositione voluntatis! Als ob er nicht ebenfalls lehre,
effectum bonum vel malum dependere etiam a reeipiente voluntate,
allerdings nicht in beiden Fällen auf dieselbe Weise, aber doch
jedesmal so, daß die Gnade in ihrer Wirkungsart der Natur des
Wahlvermögens entsprechen muß. Vor allem möge Kraus folgendes
beachten! Wenn Gott die siegreiche Gnade zu einem guten Werke
§ibt, so ist das doch etwas wesentlich anderes, als wenn seine
Belegung bei einem Akte einsetzt, aus dem die Sünde folgt. Beim
Posten hat die Verleihung der Gnade unmittelbar das sittlich Gute

Auge und will, daß der Akt unfehlbar als guter Akt kraft der
Queren Natur der Gnade zustande komme, eine Anschauung, aus der
allein sich vernünftig des Apostels Wort erklären läßt: gratia Dei
Sffm 9u°d sum 1 Cor. 15, 10 — ein Wort, in dem der Apostel
°itenbar die letztmögliche Erklärung des Guten im Menschen geben

Beim zweiten hat die Verleihung der motio nur d a s Ziel, daß
J* Akt nach seiner physischen Entität zustande komme; deshalb
^hört hier die motio selber formell der natürlichen Ordnung an,

ahrend die praemotio der ersten Art das Physische nur „eminenter"
nthält. Die Nichtmitteilung der praemotio primi generis erklärt die



86 Literarische Besprechungen

Sünde und das unfehlbare Voraussehen derselben; mit ihr bleibt das
Geschöpf (schuld bar) seiner Kontingenz anheimgegeben ; setzt die der
Gnade ermangelnde praemotio secundi generis ein, so kann bloß die
Sünde die Folge sein. Woraus aber erklärt sich der Entschluß Gottes,
die praemotio primi generis nicht zu geben? Fundame ntaliter aus
seiner absoluten Freiheit auch bezüglich der Gnade und diese göttliche

Unabhängigkeit erklärt sich wieder aus der absoluten
Oberherrlichkeit Gottes über die Kreatur; wohl ist er durch seine Heiligkeit

gehalten, dem Geschöpfe nicht zu versagen, was dessen Natur
begrifflich fordert, aber zu einem Mehr ist er nicht gehalten; wollte
er das vernünftige Geschöpf zu einem streng übernatürlichen Ziel
bestimmen, so müßte er ihm unausbleiblich inneres Vermögen geben,
um nach demselben streben zu können, und er kann ihm auch nicht
eine Hilfe versagen, an der das Streben sich emporranken und
weiterkommen kann, wie dies das Konzil von Trient c. 4 sess. 6 de justif.
ausdrücklich lehrt: „si quis dixerit, liberum hominis arbitrium a Deo
motum et excitatum nihil cooperari assentiendo Deo excitanti atque
vocanti, quo ad obtinendam justifications gratiam se disponat.
anathema sit.w Zu der Verleihung von einem Mehr ist Gott nicht
gehalten. Zunächst aber wird der erwähnte Entschluß Gottes aus
der fehlerhaften Disposition (ex peccato veniali saepius repetito)
erklärt, wie Thomas an der zitierten Stelle lehrt. Deshalb wäre auf den
batz von Kraus : „non ex hoc solo dependet effectus bonus vel malus,
quod haec vel ilia gratia concedatur, sed etiam a récipiente voluntate
quae etiam se movet," in forma débita zu antworten : nego Supposi-
tum, effectum bonum et malum eodem modo dependere a largitione
gratiae : effectus bonus dependet a largitione gratiae immediate, quia
ex eius influxu formaliter est; effectus autem malus dependet non a
largitione gratiae sufficients tan tum, sed ex omissione largitionis
praeraotionis primi generis. Iterum Suppositum nego; supponitur enim,
opus bonum in nullo casu posse ita intendi a Deo, ut vi motion is
divinae inevitabiliter fiat; nam hoc est tum contra s. Scripturam tum
contra sanam theologiam et ipsius Molinismi defensores (cf. Goudin,
de gratia, t. II a. 5 a 4, „quantum ad secundum4'). Et tertio nego
Suppositum; supponitur enim, nullo modo et in nullo casu dependere
secundum Thomismum largitionem gratiae efficacis a libero arbitrio ;

dependet enim vel ordinarie iuxta doctrinam Concilii Tridenti modo
citatam ab usu gratiae sufficientis saltern ad obtinendam gratiam
iustificationis.

P. 8 zitiert Kraus aus Thomas in 1 Sent. d. 38, q. 1. a 5 ic.
folgendes: Quandocunque enim sunt causae multae ordinatae,
effectus uitimus non sequitur causam primam in necessitate et con-
tingentia, sed causam proximam, quia virtus causae primae recipitur
in causa secunda secundum modum causae secundae. Effectus enim
file non procedit a causa prima, nisi secundum quod virtus causae
primae recipitur in causa secunda.u Dazu bemerkt Kraus: „Demonstrat
enim ibi Deum contingentia cognoscere posse, licet „scientia sit causa
;rerum immutabilis", quia supradicto modo possibile sit eum „median-
tibus secundis causis contingentibus effectus producere contingentes".
Aber es ist weder aus der zitierten Stelle selbst noch aus dem von
Kraus gelieferten Kommentar ein Grund zu entnehmen, der auch nur
einigermaßen gegen die thomistische Lehre ins Feld geführt



Literarische Besprechungen 87

"werden könne. Kommt vom Wahlvermögen als einem kontingent
"Wirkenden Vermögen die Kontingenz der Wirkung als deren
spezifischer Charakter her, so bleibt doch noch wohl die
Präge nach dem Verhältnis der motio der prima causa zu dem
kontingent eintretenden Effekt offen. Es ist doch unglaublich, was
nicht alles zur Bestreitung des Thomismus aufgeboten wird!

Ebenda, p. 8: „Docet porro Magister Scholae influxum Dei per
voluntatem determinari: Sic habet in q. 5 de Verit. a. 9 ad 10:
„Dicendum, inquit, quod causa primaria plus dicitur influere quam
secunda, inquantum eius effectus est intimior et permanentior in
causato quam effectus causae secundae ; tarnen magis similatur causae
secundae, quia per earn determinatur quodammodo actus primae causae
ad hunc effectum." Clare hic S. Thomas dicit a causa secunda actum
causae primae determinari ad unum effectum prae alio — quod pro-
fecto significat „hunc effectum". Ich möchte zunächst Kraus frageD,
cb er auf „hunc effectum" auch bezieht, was Thomas im Anfang sagt :

plus causa primaria dicitur influere quam secunda; er kann es
nach seinem System nicht zugeben, aber wie sehr er damit in
Widerspruch zu Thomas hier und an vielen anderen Stellen steht,
die er etwa in Dummermuths Werken finden kann, liegt doch flach
auf der Hand; jedem, der sich nicht windet und wendet, um einer

'Unliebsamen Folgerung zu entgehen, gibt das aus Thomas Zitierte
evident zu erkennen, daß an dem, was in der Kreatur als ihr
bestimmter Akt dasteht, Gottes Macht mehr beteiligt ist als des
'Geschöpfes Macht.; dann muß sie aber auch von Anfang an bis zu
Ende als überlegene Macht sich erweisen; wie damit der Molinismus
soll verträglich sein können, ist mir unerfindlich. — Was lehrt aber
im Kern Thomas an dieser Stelle? Dies, daß die Kausalität der causa

'prima sich richte nach der Natur der causa secunda; weil das wahr
ist, kann er Ichren: quodammodo (NB.!) determinari causam
primam per causam secundam."

Auf derselben Seite fährt dann Kraus also fort: „Alio modo
idem generaliter proponit in lib. 8 C. G. c. 66: „Secundum ordinem,
inquit, causarum est ordo effectuum. Primum autem in omnibus
effectibus est esse; nam omnia alia sunt determinationes ipsius. Igitur
nsse est proprius effectus primi agentis et omnia alia agunt ipsum,
in quantum agunt in virtute primi agentis; secunda agentia, quae
sunt quasi particulantia et determinantia actionem primi agentis,
ngunt sicut proprios effectus alias perfectiones, quae determinant esse."
Determinationes igitur xov esse secundum S. Thomam sunt a causa
secunda." Die ganze Benützung der Stelle tut dar, daß Kraus keine
Ahnung von der Lehre des Thomas a. a. 0. hat. Der Sinn
derselben ist kurz dieser: Als Erstes haben wir in Gott bezüglich der
Geschöpfe die ideae exemplares von den Geschöpfen, deren letzte
Ausläufer die Individuen in den Spezies sind. Die schöpferische Handlung
Gottes erstreckt sich nun formell auf die Mitteilung des actus essendi,

Punkt, der zur Lehre von dem realen Unterschied von Wesenheit
'"und Dasein führt. Die geschaffenen Dinge nun müssen, falls sie
Kausalität sollen betätigen können, in deren Betätigung in nachbildender
Weise das zum Ausdruck bringen können, was primär der causa
prima zukommt; auch sie müssen den actus essendi hervorbringen
'können und dies muß als das der Ordnung der Begriffe nach Erste



88 Literarische Besprechungen

bezeichnet werden; sie können aber die Existenz anderen nur geben,,,
als sie von der causa prima von dem Tätigseinkönnen zum Tätigsein

übergeführt werden und diese bis zum Schlüsse der fertigen
Wirkung die Kausalität des Geschöpfes begleitet. Da aber der actus-
essendi nur actus essendi rücksichtlich dieser oder jener spezifischen
Natur sein kann, muß sich selbstverständlich die göttliche Kausalität
auch auf das spezifisch Bestimmte als das die Existenz rezipierende-
Subjekt erstrecken. Es ist nun der actus essendi offenbar das ganz
Gleiche für alle Dinge, nur durch sie wird er selber unterschieden ;;
folglich können die Geschöpfe unmöglich den actus essendi, wie er
der causa prima zukommt, differenzieren,, wie er in sich ist —
so ist er ja gar nicht differenzierbar —:, sondern nur so, wie
er in den spezifisch bestimmten Individuen
erscheint; folglich erscheinen sie in dieser Hinsicht als quasi parti-
cuiantia et determinantia actionem primi agentis; „agunt sicut pro-
prios effectus alias perfectiones quae derminant esse". Es löst sich
also die anscheinend von Thomas uns drohende Gefahr in lauter
Wohlgefallen auf und sein Kommentator hat wieder einmal unrecht.

De Ver. q. 22 a. 4 in c. sucht Kraus auf p. 8 und 9 gegen die
Thomisten zu verwerten. Er zitiert die Stelle von „Quando enim.
aliqua natura est Deo propinquior" bis zu „et sic ipsa inclinatio non
determinatur ei ab alio, sed a seipso" und verwertet das Zitat dann
also: „Distinguit ergo S. Thomas inter motionem generalem Dei, qui
omnia movet, inclinât ac dirigit et determinationem. Determination
est insensibilium et tantum (sie) sensibilium, inquantum est ab alio,
non rationabilium. (Welch ein Satz!) Sialocum haberet quondam prae-
determinatio sensu Bannesianorum secundum doctrinam S. Thomae
(was für eine Konstruktion!), deberet hic exceptionem hanc de ne-
gatione determinationis in rationalibus annotare, cum aliter intelligi
non posset, quomodo locutio ista generalis non esset falsa1". In dem
aus Thomas gegebenen Zitat heißt es: „quando aliqua natura est Deo
vicinior, tanto minus ab eo inclinatur et magis nata est se ipsam in-
clinare. Natura igitur insensibilis, quae ratione suae materialitatis
est maxime a Deo remota, inclinatur quidem in aliquem finem, non
tarnen est in ea aliquid inclinans, sed solummodo inclinationis prin-
eipium." Anders verhält es sich, sagt dann Thomas gleich darauf,
bei der natura sensitiva als der natura Deo propinquior: sie hat „in
se ipsa aliquod inclinans". Was Thomas ausführt, ist folgendes: Die
natura insensibilis kann nicht in sich etwas von ihrer physischen
Totalität Verschiedenes haben, das ihr eine inclinatio zu etwas geben
würde; zwar hat sie in sich ein inclinationis prineipium, aber das-
gehört eben zu ihrer Natur als einem Ganzen, ist diese Natur, wie
sie aus den Prinzipien der Materie und der Form heraus eine Folge -

zeigt; so hat ein Ding wegen seiner Schwere die inclinatio, nach,
unten bewegt zu werden, aber diese inclinatio ist nicht etwas von
dem Physischen des Dinges Verschiedenes. Auch bei der Pflanze trifft-
es zu: inclinatur quidem in aliquem finem, nom tarnen est in ea
aliquod inclinans; die Kräfte, die, Akzidentien des Dinges, dasselbe zu.
etwas hinneigen, erhalten selber ihren Anstoß von der Form, der

1 Es ist wahrhaftig schwer verständlich, aus welchem Grunde-
Kraus sich zur Wahl des Lateinischen bei seiner Arbeit entschloß..



Literarische Besprechungen 89'

Pflanzenseele; diese ist also das eigentliche inclinans; wir haben also
wiederum nur ein inclinationis principium. Bei der natura sensitiva
haben wir zuerst aliquid inclinans ; da dieses nicht mit der
physischen Totalität des Dinges, der Zusammensetzung aus Materie und
Form identisch ist, kann es nur ein Akzidens sein und dieses Akzidens
kann es offenbar nur der äußeren Natur entnehmen, weil es ja mit der-
physischen Totalität des Dinges und deren konnaturalen Folgen nicht,
gegeben ist; wir erhalten das appetibile apprehensum; eine Form von
außen wird, vom Subjekte aufgenommen, ein physisches Akzidens,
und in ihm haben wir das aliquod inclinans, das über jegliche innere
Natur wesentlich hinausgeht; das physische Akzidens in der neuen
Natur, wie es in unauflöslicher Einheit zugleich Wiedergabe der
äußeren Form ist, steht als das „aliquod inclinans" vor uns; „natura
sensitiva in se habet aliquod inclinans, scilicet appetibile apprehensum"
(Thomas). Aber wie verhält sich nun das Subjekt dem appetibile
apprehensum gegenüber? Thomas antwortet: „sed tarnen Inclinatio ipsa
non est in potestate ipsius animalis quod inclinatur, sed est ei aliunde
determinata." Wie kann nun allein diese determinatio sich äußern ?'
Offenbar nur so, daß die derminatio ad unum vorliegt; denn es
handelt sich ja um die Determination eines partikulären Aktes
ünd partikulär ist er nur durch seine Beziehung auf ein Objekt.
Wenn nun eine neue geschaffene höhere Natur vorliegt, die als
nächste Höhererscheinung zu charakterisieren ist, so kann das
offenbar nur eine Natur sein, quae per appetibile apprehensum non
est determinata ad unum, was nur erklärlich ist aus der Erkenntnis
des bonum qua tale, die die Erkenntnis zeitigt, daß alle partikulären
Güter das bonum qua tale nicht erschöpfen; deshalb trifft zu, daß.
auch der Schöpfer der creatura rationalis in dem Augenblicke, wo
das bonum apprehensum in derselben vorliegt, nicht eine motio, eine
determinatio ausüben kann, die der inclinatio connaturalis ad bonum
commune entgegengesetzt wäre! Das ist alles, was Thomas in der
von Kraus zitierten Stelle sagt. Ob eine motio divina möglich sei,
die, ohne dem Wahlvermögen des Geschöpfes zu nahe zu treten,
dasselbe unfehlbar und unausbleiblich den auf ein bonum particulars
gerichteten Akt setzen läßt, darüber, ob eine solche motio angenommen
Werden müsse, darüber spricht sich Thomas an der zitierten Stelle-
gar nicht aus.

Woraus wieder einmal zu ersehen ist, mit welchem Unfug —
sagen wir es nur gerade heraus — bisweilen Stellen aus Thomas gegen
die thomistische Lehre zur Verwendung kommen!

Das nächstfolgende Argument von Kraus auf p. 9 lautet also :

jjSecundum S. Thomam voluntas potest velle particulare
bonum mota solum ad bonum in!g en er e.u Dicit enim in 1. 2. q. 9 a. 6
ad 8: „Dicendum, quodDeus movet voluntatem hominis sicut universalis
1110tor ad universale obiectum voluntatis, quod est bonum, et sine hac.
üniversali motione homo non potest aliquid velle; sed homo per ra-
rionem déterminât se ad volendum hoc vei illud, quod est vere bonum

apparens bonum. Sed specialiter Deus movet aliquos ad aliquid
determinate volendum, quod est bonum, sicut in his, quos movet per
gtatiam ut infra dicetur" (q. 109 et 112). Auch an dieser Stelle will
dnomas keine eingehende oder überhaupt die Lösung des uns
beschäftigenden Problems bezweckende Darlegung geben: denn a) gibt.



90 Literarische Besprechungen

er zwar an, daß Gott das Vermögen ad appetendum honum qua
tale gebe, spricht sich aber b) nicht einmal darüber aus, ob,
falls der Mensch in einem Akte das bonum qua tale wolle, Gott über
die Verleihung des Vermögens hinaus noch im Geschöpfe wirke,
auf daß es diesen bestimmten Akt, in dem es das Gute ganz
allgemein begehrt, setzen könne, denn das Wort von Thomas: „sine hac
universali motione (ut Deus est „universalis motor ad universale
honum", Thomas) homo non potest aliquid velle" von einer Einwirkung

Gottes zu nehmen, die den Menschen bloß das bonum qua tale
in einem ausdrücklichen Akte begehen läßt, berechtigt nichts
im Texte; wer möchte auch behaupten, daß ohne einen solchen
ausdrücklichen Akt bezüglich des bonum commune kein Akt bezüglich
des bonum particulare denkbar sei1! c) lehrt Thomas zwar, daß der
Mensch sich durch seinen vernünftigen Willen zu einem bonum
particulare bestimme, schweigt aber davon, ob Gott dabei durch eine motio
auf den Willen beteiligt sei; d) übergeht es Thomas zunächst
ganz, von dem Gebiet der natürlichen Sittlichkeit ausdrücklich

zu sprechen; denn die Worte: homo per rationem déterminât
se ad volendum illud, quod est vere bonum aut apparens bonum treffen
sowohl bezüglich der natürlichen wie übernatürlichen Sittlichkeit zu;
aber durch die unmittelbar folgenden Worte erfährt das Vorhergehende
die Einschränkung auf die natürliche Ordnung, über die hinaus, sagt
Thomas, „specialiter" Gott bewegen kann: „Sed specialiter Deus movet
aliquos ad aliquid determinate volendum, quod est bonum, s i c u t in
bis, quos movet per gratiam ut infra dicetur." Wem wird es da nicht
evident, daß Thomas auch an dieser Stelle unser Problem gar nicht
berührt? Selbstverständlich trifft die thomistische praemotio sowohl
pro statu gratiae wie pro statu naturae zu, aber all das findet bei
Thomas hier keine Erörterung. Danach bemesse man die Weisheit
des von Kraus gegebenen Kommentars: „Si locum haberet praedetermi-
natio, sensu Bannesianorum, locum haberet etiam sine gratia, quia
voluntas non praemota ad particulare non potest illud secundum ipsos
appetere. Angelicus Doctor vero loco citato docet voluntatem ad
generale bonum motam determinare se ad particulare."

P. 10 ff. kommentiert Kraus für seine Auffassung eine lange
Stelle aus de malo 6 art. unico, anfangend von „Belinquitur ergo, sicut
concludit Aristoteles" bis „sed ex parte exercitii actus non ex
necessitate movetur". Der Kommentar lautet: „Movet ergo Deus secundum
S. Thomam voluntatem secundum eius conditionem „ut indeterminate
se habentem ad multa" et ideo non movetur ex necessitate in exercitio
actus, Obiectum vero, quandocunque est imperfectum, ut est semper
in via ad patriam, non potest voluntatem ex necessitate movere,
quod idem est apud Angelicum in potestate voluntatis esse eligere

1 Der formelle Grund, weshalb der Wille überhaupt „etwas"
wollen kann, ist der, daß der Mensch in seinem Willen ein Prinzip
besitzt, aus dem das Vermögen fließt, „etwas" zu wollen; nun fließt aber
diese Kraft aus dem Willen deshalb, weil er jene Weite hat, aus der
sich das unbestimmte „Etwas" erklärt. Das ist aber die radikale
Hinneigung des Willens zum Guten überhaupt. Mit anderen Worten: Auf
dem Willen als Natur baut sich der Wille als Wahlvermögen auf.
Damit ist das im Texte Gesagte erwiesen.



Literarische Besprechungen 91

appetendum". — Es ist gar nicht abzusehen, wie aus dem von Thomas
Gesagten etwas gegen die thomistische Lehre sich soll herleiten lassen
können Sagen wir denn, daß die motio voluntatis ad bonum
particulare zur Folge habe, daß „voluntas ex necessitate movetur"? Mag
Kraus in dem Satze „obiectum, quandocunque est imperfectum, non
potest voluntatem ex necessitate movere" auch nicht uns diese e x-
presse Behauptung imputieren, sondern sie nur als Folge unseres
Systems hinstellen, die Loyalität erforderte es, daß er sagte, daß
genau so bei uns wie bei den Molinisten gelehrt wird, daß bei der
Bewegung ad bonum particulare der Wille nicht ex necessitate
bewegt wird. Und wie soll denn da in der Konstatierung, daß Thomas
lehrt, daß bei der besagten Bewegung die nécessitas ausgeschlossen
sei, ein Beweis dafür gelegen sein, daß er lehre, die motio diviiia
könne nicht die thomistische praemotio physica sein? Das will doch
aus ausdrücklichen, klaren Stellen des Aquinaten seine Erhärtung
finden! So ist denn wenigstens bis zu diesem Punkte auch nicht ein
Anflug von einem Beweise erbracht! Und Kraus glaubt schon den
ganzen Beweis geliefert zu haben!! — Kraus fährt nun also (p. 11 f.)
fort: „Demonstrat item in hoc articulo sicut alibi, quae sit motio
Dei necessaria, ut voluntas aliquid appetere possit : „Necesse est, quod
ab aliquo moveatur ad hoc, quod velit consiliari." Hac motione posita
potest se ipsam movere, ut habet in medio circiter corp. art.: „Sicut
enim movet alias potentias, ita et seipsam movet." Dazu ist zu

bemerken: Der Satz: „necesse est, quod ab aliquo moveatur ad hoc,
quod velit consiliari'' muß a) nicht notwendig von der subjektiven,
das exercitium actus berührenden Bewegung, die von einem principium
externum movens ist, verstanden werden; es kann auch jene motio
gemeint sein, die vom Objekte ausgeht; der in konkreter Substantiierun g
vorliegende finis — die Gesundheit z. B. als Sieg über eine Erkrankung
— treibt ja auch zum consiliari an; doch ist die zunächstliegende
Interpretation des Satzes die, daß er auf das exercitium actus geht ;

s muß der Zusammenhang im ganzen entscheiden, was Thomas
gemeint habe, b) Nimmt man nun auch jenen Satz vom exercitium
mtus, so ist doch evident, daß derselbe nicht notwendig von einer
ûiotio zu einem von dem Entschlüsse des consilium verschiedenen
Akte verstanden werden muß; deshalb kann man nicht ex pari
schließend sagen: Gott bewegt so auch zuerst den Willen zu einem
Akte rücksichtlich des bonum qua tale und der Wille bewegt sich
dann ganz selbständig ad bonum particulare. Und wie hätte Thomas
da s als etwas allgemein Gültiges aufstellen können, daß zuerst
eine Bewegung des Willens ad bonum qua tale in einem allgemein
gehaltenen Glückseligkeitsverlangen vorliegen müsse, um zu einer
Bewegung ad bonum particulare zu gelangen? Ist nicht in dem
Anstreben des bonum particulare die allgemeine Tendenz
eingeschlossen? Nach der Interpretation von Kraus aber hätte jener
Satz von Thomas den hervorgehobenen, höchst merkwürdigen Sinn
Ist also dieser auszuschließen, so muß Kraus, falls er das ab alio
*üoveri nicht auf das Objekt, sondern auf Gott bezieht, notwendig zu
der Folgerung kommen: necesse est, quod a Deo moveatur voluntas
vu

k 0 9» fluod velit consiliari. Das ist aber einschlußweise schon die
thomistische Doktrin Kraus fährt dann fort, indem er ausführt :
»lam libeat in assignatis paululum immorari. Dixit S. Thomas in



92 Literarische Besprechungen

principio corporis articuli et in sequentibus voluntatem non necessario-
aliquid eligere, inquantum nécessitas est ab intra, hoc est opposita
coactioni, hancque opinionem esse haereticam, sed libere. Habet porro
in supra citatis: „Non ex necessitate moveri esse moveri ut indeterminate
se habentem ad multa" ; sic liberam esse voluntatem ex parte exercitii
actus." Dazu ist zu bemerken: Wenn der Wille sich indeterminate
ad multa verhält, so ist das eben das Konstitutiv der Willensfreiheit
rücksichtlich des exercitium actus ist das Willensvermögen Poten-
tialität, da es ja nicht immer in actu ist wie der göttliche Wille
es hat also der Wille in diesem Sinne gar keine Freiheit darüber,
ob die in ihm liegende Potentialität soll aufgehoben oder nicht
aufgehoben werden ; von einer Freiheit bezüglich des exercitium actus
kann also nur unter Voraussetzung einer vorhergehenden motio divina
die Rede sein. Dann hat allerdings der Wille „indifferentia quantum
ad exercitium actus", und ob das nun nur mit Rücksicht auf die facultas
electiva gelte oder ob davon abgesehen der Wille eine indifferentia
quoad exercitium actus habe, ist Streitfrage sowie auch in Zusammenhang

damit das andere, ob das Konstitutiv der Willensfreiheit von
der indifferentia quoad exercitium actus zu nehmen sei oder von der
bezüglich der Wahl. Das „s i c liberam esse voluntatem ex parte
exercitii actus" steht also auf schwachen Füßen Kraus fährt dann
fort: „Exponit porro, quomodo obiectum determinet voluntatem: „Non
ex necessitate, quia potest velle quis oppositum obiecti etiam de
eo cogitans." Diesen Satz kann man passieren lassen. Dann sagt er :

„Determinatio ab electione voluntatis dependet et dérivât nomen solum
a terminabione actus." Der erste Teil des Satzes ist zwar richtig,,
sollte aber eine Zufügung haben, die ausdrückt, daß zum Guten
auch eine wahre determinatio von Seiten Gottes vorliege ,*.

der zweite Teil des Satzes aber weist gut darauf hin, daß man von
dem Namen an sich nicht ohne weiteres schon eine Schwierigkeit
gegen die thomistische Lehre herleiten soll. Dann fährt Kraus fort :

„Explicat tunc longius, unde veniat, quod obiectum non omnino (sie!)-
bonum eligi et non eligi possit. Nihil habet ibi, quod praemotionem
physicam ad determinatum obiectum redoleret, quando de Deo facit
mentionem. Manet ergo sola illa motio voluntatis ut indeterminate
se habentis, inquantum est a Deo." Thomas hatte an der angegebenen
Stelle zunächst erörtert, wie es komme, „quod voluntas feratur in
id, quod sibi offertur, magis secundum hanc particularem conditionem
quam secundum aliam". Er hatte da auch die dispositio
hominis erwähnt nach des Aristoteles Wort : „qualis unusquisque est,,
talis finis videtur ei." Und dann schreibt Thomas : „Si ergo dispositio,
quae non sit naturalis sed subiacens voluntati, puta cum aliquid
disponitur per habitum vel passionem ad hoc, quod sibi videatur
aliquid vel bonum vel malum in hoc particulari, non ex necessitate
movetur voluntas, quia poterit hanc dispositionem removere ut sibi
non videatur aliquid sie Sic ergo quantum ad aliqua
voluntas ex necessitate movetur ex parte obiecti, non autem
quantum ad omnia, sed ex parte exercitii actus non ex necessitate
movetur." Was ex parte obiecti den Willen ex necessitate in
Bewegung versetze, hatte Thomas im Anfang erwähnt: „si apprehen-
datur aliquid ut bonum conveniens secundum omnia particularia,.
quae considerari possunt, ex necessitate movebit voluntatem." Warum



Literarische Besprechungen 93

^ber der Mensch ex parte exercitii actus nicht ex necessitate bewegt
"wird und in welchem präzisen Sinne man dies sagen könne, legt
Thomas mit den Worten dar: „si ergo dispositio quae non sit naturalis

sed subiacens voluntati (adsit), non ex necessitate movetur
voluntas, quia poterit hanc dispositionem removere ut sibi non vi-
deatur aliquid sic, ut scilicet cum aliquis quietat in se iram, ut non
iudicet de aliquo tamquam iratus." Und daran'schließt sich endlich
der Schlußsatz an: „sie ergo quantum ad aliqua voluntas ex necessitate

movetur ex parte obiecti non autem quantum ad omnia; sed
ex parte exercitii actus non ex necessitate movetur." Aus dem
'Gesagten ergibt sich mit aller Klarheit, daß Thomas wenigstens

hier bezüglich eines zu fassenden End-
Entschlusses — also nur in einem beschiänkten Ausmaß der
Willensakte — dem Wahlvermögen auch bezüglich des Übergehens in
den Akt, also bezüglich des exercitium actus, eine Macht zuschreibt;
aber diese ist nur eine indirekte: „poterit hanc dispositionem
removere, ut sibi non videatur aliquid sie1." Wiederum frage ich:
Was hat das alles mit der thomistischen praemotio zu tun? Wie kann
man auch nur mit einem Schein von Grund sagen, daß Thomas an
dieser Stelle das uns berührende Problem ex professo untersuche

Des weiteren (auf p. 12) beruft sich dann Kraus auf 2. Sent.,
d. 25 q. 1 a. 1 in fine corp.: „ubi ex eo, quod nihil agat, nisi" quod
:sit determinatum in alteram partem", concludit: „Propter hoc in
solis intellectum habentibus liberum arbitrium invenitur, non autem

illis, quorum actiones non determinantur ab ipsis agentibus, sed
& quibusdam aliis causis prioribus" videtur sequi ipsum etiam Deum,
'inquantum determinatio in causa est, expresse excludere. — Sic etiam
évitât in 1 C. Gent. c. 68 licet actionem Dei in voluntatem affirmet,
ferminum ,determinationem', quamvis pro ceteris earn adhibeat,
substituons ,influentiam'." — Ich sage dazu : Eine Ursache wirkt nur
dann „etwas", wenn sie zu dem „etwas" restlos determiniert ist ;
denn sonst gibt es keine wahrhaftige Begründung des „etwas" vor
einem anderen; das trifft also auch beim freien Willen zu; aber
deshalb, sagt Thomas, ist er freie Ursache, weil er sich zu dem „etwas"
selber bestimmt; folglich „non determinatur a quibusdam aliis causis
ptioribus". Polglich auch nicht von Gott, sagt Kraus ;
aber der Schluß wäre nur zulässig, wenn ausgeschlossen

r e, daß er diese freie Selbstbestimmung gerade durch das
Einwirken des Schöpfers, der causa exemplaris des Willens
doch is t, erhalte Und ich bitte nun Herrn Kraus, dies, was
;J*°ch zu beweisen ist, gefälligst zu beweisen Jedenfalls berührt
Thomas auch an dieser Stelle nicht ex professo unser Problem.
Bezüglich 1 C. G. c. 68 aber sei gegenüber Kraus die ganze Stelle aus
Thomas angeführt; sie lautet: „dominium, quod habet voluntas supra
su°s actus, per quod in eius est potestate velle vel non velle, excludit
determinationem virtutis ad unum et violentiam causae exterius
agentis, non autem excludit influentiam superioris causae, a qua est
61 esse et operari. Et sie remanet causalitas in causa prima, quae

1 Ob Thomas an anderen Stellen dem Willen quoad exercitium
ytus mehr einräume, braucht uns hier nicht zu bekümmern. Das
-Ausgeführte genügt durchaus gegen Kraus.



94 Literarische Besprechungen

Deus est, respectu motuum voluntatis, ut sic Deus, seipsum cognos-
cendo, huiusmodi cognoscere possit." Daraus ist klar ersichtlich, daßv
es Thomas darauf ankam, überhaupt eine causalitas der prima causa
respectu motuum voluntatis nachzuweisen; deshalb konnte er nur den
Ausdruck : influentiam superioris causae wählen und
deren Charakter bestimmt er nur kurz begründend mit den
Worten: „a qua est ei esse et operari"; entsprechend der Natur des
Menschen muß die violentia causae exterius agentis
ausgeschlossen bleiben; muß aber das dominium quod habet voluntas-
supra actus suos, überhaupt die Wirksamkeit des Schöpfers auf das
Geschöpf ausschließen? Das nicht, sagt Thomas: non autem excludit
influentiam superioris causae, a qua est ei esse et operari. Also die
violentia causae superioris, nämlich des Schöpfers, negiert Thomas,
daß sie aber als causa superior sich betätige, behauptet er entschieden,
ohne indessen das zu untersuchen, welches die Natur dieser
Betätigung sei! Also wiederum einmal vorbeigeschossen

Dann fährt Kraus (p. 12) also fort: „Idem demonstrat in 4 Sent,
d. 49, q. 1, a. 8 ad 1, ubi asserit, determinationem Dei impossibile-
reddere voluntati velle oppositum, quod est de essentia libertatis.
,Particularia', ait enim in 1 p. q. 88 s. f. c. a. 1, ,autem operabilia sunt
quaedam contingentia; et ideo circa ea iudicium rationis ad diversa
se habet et non est determinatum ad unum. Et pro tanto necesse est,
quod homo sit liberi arbitrii ex hoc ipso quod rationalis est'." Zu.
der ersten Stelle ist zu bemerken, daß Thomas von der impressio-
spricht, quae naturae respicit institutionem ; er sagt: „voluntas non
potest in oppositum eius, ad quod ex divina impressione determinatur,
scilicet in oppositum finis ultimi." Vgl. Dummermath in seinem Werke
gegen Schneemann (p. 344 ff) und in seinem Werke gegen Frins
(p 237 ff.). So ist das sofort klar, was Kraus hervorhebt: „asserit
Thomas, determinationem Dei impossibile reddere voluntati velle
oppositum." Wie aber aus 1. p. q. 83 etwas gegen die thomistische
Lehre soll. hergeleitet werden können, ist unbegreiflich. Auf p. 13-
macht Kraus zunächst 1. 2. q. 10 a. 4c. geltend, wo es heißt: „Sic
Deus ipsam (voluntatem) movet, quod non ex necessitate ad unum
déterminât, sed remanet motus eius contingens et non necessariusr
nisi in his, ad quae naturaliter movetur." Kraus bemerkt dazu: „Non
est sensus eius, posse quandoque determinari voluntatem nön quidem
ex necessitate, sed per „modum liberi"; sensus est moveri voluntatem
qua principium non determinatum ad unum seipsum determinans
secundum ipsius conditionem et sie manere motum eius contingentem,.
hoc est posse sequi effectum vel non, hunc vel illum, ut fusius
annotat ad 3. Determinari ab alio est idem ac necessitari." Aber wie
kann Kraus sagen: „Non est sensus eius, posse quandoque determinari
voluntatem non quidem ex necessitate, sed per modum liberi." Thomas
spricht ausdrücklich von einer motio, die der Freiheit nicht
widersprechen könne, weil und insofern „voluntas se habet indifferenter
ad multa"; „sie (ergo) Deus movet, quod non ex necessitate movet".
Folglich spricht Thomas in dem „sic"-Satze unzweifelhaft von einer
auf den freien Willen gehenden motio divina; „sie Deus ipsam movet,
quod non ex necessitate ad unum déterminât". Woraus auch ersieht-
lieh ist, daß Thomas an eine vorhergehende motio divina ad bonum
qua tale auch nicht im Traume denkt.



Literarische Besprechungen 95

Kraus fährt dann also (p. 18 f.) fort: „Quid S. Thomas voce
determinare concipiat, notum reddit etiam in corpore a. 6. q. 22.
De veritate.

Praeraittit ibi animadversionem iam conceptu peccati (s. S.
Aug.) praedefiniri voluntatem non immutabiliter ad bonum et malum
se posse habere. Exponit tunc, quid voluntas necessitate appetat quidve
Eon, addens rationes. In hisce adaequat terminum „determinare'4 (im-
ûiutabiliter) termino necessitare. Evanesceret enim tunc omnino con-
ceptas determinationis et praemotionis Bannesianorum." Ich bemerke:
Wer kann verkennen, daß Thomas an dieser Stelle die nécessitas
gleich sein läßt der determinatio naturali inclinatione? Es heißt bei
ihm : „Cum voluntas indeterminate se habeat respectu multo-
rum, non habet respectu omnium necessitate m, sed, respectu
eorum tantum, ad quae naturali inclinatione determinatur Non
potuit esse appetitus voluntatis determinatus in ea quae sunt ad finem,
sicut est in rebus naturalibus".1 Folgt nun aus dem von Thomas
Gesagten, daß außer der von ihm erwähnten Determination nach
seinem Sinn eine andere der göttlichen Bewegung zuzuschreibende
Determination nicht platzgreifen könne: das ist doch
wahrhaftig eine conclusio ultra praemissas! Aber so argumentiert Kraus!'
Und wenn nun Thomas eine Beeinflussung des Wahlvermögens durch
göttliche Bewegung als so stattfindend kennt, ,.quod si Deus movet
Voluntatem ad aliquid, incompossibile est huic positioni, quod voluntas.
ad illud non moveatur, non tarnen est impossibile simpliciter. Unde
n°n sequitur, quod voluntas a Deo ex necessitate moveatur" (1, 2.

10 a. 4 ad 8), ist das dann nicht eine Bewegung ad un um und
ftpthin auch eine determination ad unum? Ferner ist gegen
Kraus zu sagen, daß das determinare immutabiliter, das Kraus uns
vorführt, ein doppeltes sein kann: à) determinare immutabiliter secundum

inclinationem naturalem: und da ist der Ausdruck sehr bezeichnend,

ohne alle Zweideutigkeit; b) das determinare immutabiliter e x s i-
s t e n t e electione liberi arbitrii, dieses determinare ist dem Willen
^zuschreiben, aber auch der causa prima als dem Verleiher des con-
cursus simultaneus. Mit Hecht sagt von ihm Feldner in seinem Buche
Über die Willensfreiheit nach der Lehre des hl. Thomas (Graz 1890):
»Die Tätigkeit Gottes und der Kreaturen sind nicht in dem Sinne
Slmultan, daß sie der Natur und Kausalität nach zugleich
ausgeübt werden, sondern nur insofern die eine ohne die andere sich
Uicht vollzieht" (p. 165). Gott ist ja auch hier das höhere, das erste
Agens, die formelle Ursache, weil das Höhere stets formell ist.
Formelle Ursache zu sein, kommt dem Hauptagens zu, materielle dem
ustrumente. Die Folgerungen daraus ergeben sich leicht; siehe Feld-

1 Dummermuth erklärt das in seinem Werke gegen Frins,
P1 288, gut also: „Anima non déterminât sibi suum esse, quia esse
aUimae ab alio, a Deo scilicet, naturaliter est determinatum ; anima
autem déterminât sibi suum velle, quia velle naturali inclinatione
n°n est determinatum." Man ergänze im letzten Satz noch determinatus

sachgemäß nach dem Zusammenhang, d. h. nach dem
Vorausgehenden naturali inclinatione und dann erhellt mit Evidenz, daß,

hornas eine Determination leugnen, aber eine andere recht wohl
^nehmen kann.



96 Literarische Besprechungen

ner, a. a. O., die letzte ist, daß auch beim concursus simultaneus die
Tätigkeit Gottes der Würde und Kausalität nach früher ist und Gott
simplicité r wirkt. Vgl. Gredt, Elementa phil. t. II, p. 226 ff. Wird
nun diese Determination der prima causa beigelegt, so bedeutet das
doch nicht, daß ihr nur diese zuerkannt werde; es bedürfte einer
a us drücklichen oder dieser gleichkommenden Erklärung, um
•das sagen zu können und ich bitte Herrn Dr. Kraus, mir eine solche
bei Thomas namhaft zu machen ; abgesehen davon, daß Kraus diese
zwei so verschiedenen Sachen nicht scharf und deutlich selber scheidet,
begeht er auch noch einen offenkundigen Verstoß gegen die formelle
Logik, indem er schreibt: „neque potest quisquam dicere, immuta-
biliter determinare non esse idem ac determinare. Evanesceret enim tunc
oinnino conceptus determinationis et praemotionis Bannesianorum". Ich
meine, daß doch jeder Anfänger in der Philosophie ohne jede Schwierigkeit

einsieht, daß der Terminus „determinare" der allgemeinere ist; und
hat Kraus nicht auf der vorhergehenden Seite die Worte geschrieben:
„Determinatio dérivât nomen solum a termination e actus ?"

Wenn man aber auch das determinare immutabiliter nach dem
sub & bezeichneten Sinn fassen könnte, so ist doch diese Verwendung
ungewöhnlich und importiert einen unklaren und mithin gefährlichen
terminus; wir hätten, wenn wir a und b nehmen, einen terminus
aequivocus. Gegen das kühne Wort von Kraus: „neque potest
quisquam dicere immutabiliter determinare non est idem ac determinare",
streitet aber Thomas selber: „causa prima non ita agit in voluntate,
ut earn de necessitate determinet, sicut déterminât naturam" (de
pot. III, q. 7), sed ita (1. 2. q. 10 a. 4) : „et sie Deus ipsam movefc
quod non ex necessitate ad unum déterminât, sed remanet motus eius
contingens et non necessarius". Da unterscheidet sich Thomas auf das
Klärlichste zwischen dem ex necessitate determinare — wofür Kraus
mit Unrecht das immutabiliter determinare einsetzt — von dem
determinare im allgemeinen, ja, wer unbefangen ist, wird zugeben, daß
Thomas ganz deutlich hier zwischen dem determinare ad unum ex
necessitate und dem determinare ad unum n o n ex necessitate
unterscheidet«. Kraus vergleiche noch 1 p. q. 19 a. B ad B: „Causa quae
est ex se contingens oportet ut determinetur ab aliquo exteriori a d
ef fee tum" und deVerit. q. 8 a. 12 : „Quidam autem effectus futuri sunt,
quorum causae se indifferenter habent ad utrumque, ut sunt illi prae-
eipue, qui dependent ex libero arbitrio. Sed quia ex causa
ad utrumlibet, cum sit quasi in potentia, non progreditur aliquis
effectus, nisi per aliquam aliam causam determinetur
magis ad unum quam ad aliud, ideo eius modi effectus in
causis quidem ad utrumlibet nullo modo cognosci possunt per se
aeeeptis Omnes antemhuiusmodi effectus, qualescumque sint eorum
causae proximae, tarnen in causa prima omnes sunt determinati,

-quae sua praesentia omnia intuetur et sua Providentia omnibus
1 Wenn Thomas sagt: „Deus non déterminât ad modum naturae",

so gibt er doch offenbar in dem ad modum naturae eine Einschränkung
für seine Negation der Determination an, läßt also doch evident

eine Determination für einen anderen Fall bestehen, und das ist eben
jene, in der sich der Wille bezüglich der bona particularia betätigt,
weil da der Wille sich nicht per modum naturae äußart.



Literarische Besprechungen 97

tJûodum i m p o n i t". Kraus fährt dann fort: „Exponit porro: „Unde,
cum voluntas indeterminate se habeat respectu multorum, non habet
respectu omnium necessitatem, sed respectu eorum tantum, ad quae
Uaturali inclinatione determinatus ut dictum est". Quomodo determi-
ßatum esse et indeterminatum esse, quod deberet habere hic locum, ut
salvetur libertas et determinatio sensu defensorum Determinism!
hie sub eodem conciliari possint, non intelligi potest". Darauf ist in
forma zu bemerken : „non intelligitur. ita, ut perfecte a nobis res
cognoscatur, conc., non intelligitur ita, ut repugnantia a nobis non
climinetur, nego; ex nonrepugnantia terminorum eiiim res a nobis
vere cognoscitur". Und wenn das Geschöpf sich selber
unbeschadet seiner Freiheit ad unum determinieren kann, weshalb soll
dann nicht der Schöpfer entsprechend der Natur des Geschöpfes
xu und mit diesem dasselbe vermögen? Er gibt ja seine motio
dazu, auf daß das Geschöpf sich selber determiniere und unter
'der allmächtigen Führung Gottes einen Seinszustand sich
Schaffe, der einerseits als solcher auf keinem Punkte eine
Unabhängigkeit signieren kann, anderseits aber auch entsprechend seiner
Natur ist. Kraus weise uns da einen Widerspruch nach! Ist er aber
nicht zu finden, so muß dieses Mögliche als in der Idee Gottes
Präformiert auch Wirklichkeit gewinnen können, und muß allein
Wirklichkeit gewinnen können, weil es ja mit dem Zugeständnis eines
anderen selber innerlich aufgehoben wäre!

Weiter sagt Kraus (p. 18f.): „Prosequitur porro indicans, ad
,(luae voluntas determinata non sit. „Invenitur autem indeterminatio
"Voluntatis respectu trium, scilicet respectu obiecti, respectu actus et
respectu ordinis ad finem." Notandum hic, ut et alibi apud ipsum,
§eneraliter eum affirmare voluntatem quoad haec, quae sunt ad finem,
n°n. esse determinatam. Deberet, sicut puto, ut caveret falsitatem,
?*cipere voluntatem sub influxu gratiae, si sentiret cum Bannesianis.
iN°ü dubitandum reor S. Thomam, quandocunque non facit mentionem
sPecialiter de exceptionibus, generaliter et de omni ordine loqui, uti
Praesertim videre est in Summa." Aber wenn Thomas lehren würde
*Sss si exciperet): voluntatem sub influxu gratiae esse determinatam,

müßte das ja nach dem von Kraus Betonten und auch nach dem
^cxte von Thomas den Sinn ergeben, bei der Gnade handle es

nicht um ea, quae sunt ad finem. Aber das ist ja ein
^ahnsinniger Gedanke und so konnte denn auch Thomas unmöglich
x? ^or Supposition seines Thomismus jene „exceptio" machen. Kraus
khrt dann p. 14 also fort: „Exponit deinde indeterminationem quantum

r. obiectum. Non est voluntas determinata ad ea, quae ducunt ad
üem ultimum, quia varia eo ducunt. Non ideo ad ea est necessitata
,^Scit determinationem ad haec obiecta, etiam illam, quam vocavit
^uis „per modum liberi". Aber wenn Thomas die indeterminatio

H.uantum ad obiectum bestimmt, die der Wille deshalb hat, weil er
s Natur auf das bonum qua tale gerichtet ist, so legt er damit nur

Grund-für die präzise Angabe, daß auch bei der Entscheidung
h ri ^as particulare bonum die Naturanlage nicht aufge-

w e rden kann1. Damit ist aber noch gar nichts
1 Der Freiheit des Willens schadet diese. Naturanlage nicht,

°fern sie eine Notwendigkeit für das Wollen zur Folge hat.
^ivus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 7



98 Literarische Besprechungen

darüber bestimmt, ob nun eine motio divina, die den Willen innerlich
beeinflußt, ihn so beeinflussen kann, daß die Naturanlage

bestehen bleibt und der Akt doch unfehlbar zustande kommt. Wie kann
denn doch nur Kraus ein Schweigen von Thomas über diesen-
Punkt, der die Lehre von der indeterminatio quoad obiectuni a n
sich nicht berührt, sondern ihn nur triflt, insofern der Zusammenhang

mit der causa superior erscheint, für ein Anzeichen von einer
Leugnung der thomistischen Lehre halten! Ja, wenn Thomas selbst
ex professo über diesen Punkt hier handeln würde, so wäre es doch
für jeden Logiker ein Frevel, ein Schweigen für ein Leugnen
auszugeben

Kraus fährt dann also fort: „Similiter ratiocinatur de actu.
„Voluntas, inquit, indeterminata est respectu actus, quia circa ob-
iectum determmatum potest uti actu suo, cum voluerit, vel non uti ;
potest enim exire in actum volendi respectu cuiuslibet et non exire;.
quod in rebus naturalibus non contingit; grave enim semper descendit
deorsum in actu, nisi aliquid prohibeat. Quod exinae contingit, quod
res inanimatae non sunt motae a se ipsis, sed ab aliis, unde non est
in eis moveri vel non moveri; res autem animatae moventur a se
ipsis, et inde est, quod voluntas potest velle et non velle." Dazu
bemerkt Kraus: „Intederminata est igitur voluntas circa obiectum de-
terminatum ideo, quia potest uti actu suo vel non uti." Es sei sofort
darauf aufmerksam gemacht, wie dieser Satz eine vollständige
Verdrehung des von Thomas Gesagten ist. Thomas hatte geschrieben:
„Voluntas indeterminata est respectu actus, quia circa obiectum
determinatum potest uti actu suo cum voluerit vel non
uti." Und Kraus schreibt: „Indeterminata est voluntas circa obiectum.
determinatum, quia potest uti actu suo vel non ut i." Was
bei Thomas das Begründende ist für eine Aufstellung und mithin,
nach dem Sinn des Begründenden auch der Aufstellung erst ihren,
adäquaten Sinn gibt, macht Kraus mit Weglassung des einschränkenden

Zusatzes: circa obiectum determinatum zur Aufstellung selber
und läßt die von Thomas gemachte Aufstellung : voluntas intederminata

est respectu actus" zur Begründung des Satzes mit der
einschränkenden Klausel dienen, nämlich des Satzes: „interderminata est
voluntas circa obiectum determinatum (sofort folgt bei Kraus: quia
potest uti actu suo vel non uti). So macht denn Kraus ganz gegen
Thomas die Aufstellung: Voluntas potest uti actu suo vel non uti!:
Und nun ruft er triumphierend aus: Ergo, ihr Thomisten, est
voluntas indeterminata circa obiectum determinatum! Aber Thomas
hatte für seine Aufstellung mit dem einschränkenden Zusatz genug
Gründe! Erstens lehrt er unzähligemal, daß der Wille nur Poten-
tialität zum Akte ist und deshalb von einem äußeren Agens physisch
angestoßen werden muß: deshalb konnte er unmöglich dem Willen
ohne Einschränkung es zuerkennen : uti actu suo vel non uti ; das-
hi<ße, das Geschöpf zum Schöpfer machen. Zweitens ist es nicht
zu leugnen, daß indirekt, weil nach Thomas de malo 6. a. unico
der Mensch sich eine Disposition selber schaffen kann, der Wille es

Und da sollte der Einfluß Gottes auf das Vermögen der Freiheit-
schaden, obgleich Gott und Gottes Einfluß doch unendlich mehr sind,
als jene Naturanlage



Literarische Besprechungen 99

in seiner Hand hat, zu einem bestimmten Schlußakt zu kommen
oder nicht zu kommen; ist nun der Wille überhaupt in der
Vernunft wurzelnd, so ist gar nicht abzusehen, wie derselbe
ohneBeziehung auf ein obiectum determinatum sich zur Setzung
oder Nichtsetzung seines Aktes soil bewegen können. Drittens läßt
sich der actus des Willens nur denken unter der Beziehung des Willens
als Natur und der als Wahlvermögen. Ein leeres uti posse actu
suo vel non posse uti gibt es also für den Willen gar nicht *.

Nach dem Gesagten ist es leicht, die Logik abzuschätzen, die
in den nun folgenden Sätzen von Kraus liegt: „Esset consequenter
non libera (voluntas) secundum S. Thomam quoad actum asserentem
ibidem infra „ipsam esse liberam, inquantum possit velle vel non velle."
Bemovet igitur S. Doctor omni modo a voluntate determinationem."
Und Kraus setzt dann in folgendem die Beweisführung fort: „Illustrât
atnplius sensum adductis inanimatis, quae determinata sunt, quia ,non
sunt mota a seipsis, sed ab aliis'. Quae animata sunt, determinata non
sunt quoad motum. Perinde autem foret, a quo voluntas determinaretur,
a causa prima aut a secunda aliqua, quandoquidem semper remaneret
determinata, quod, ut vidimus, negat Divus Thomas." — Ein wie
schlechter Denker Kraus ist, zeigt sein Satz: quae animata sunt,
determinata non sunt quoad motum. Nach ihm sind also alle
Handlungen der Tiere nicht simpliziter determiniert! Und doch sind sie so
"^terminiert, wie alles an den leblosen Wesen determiniert ist Und
die Determination, die Thomas beständig für das Wahlvermögen leugnet,
}st die der Natur des WahlVermögens widersprechende, das stets
^different quoad particularia bleibt. Zeige uns Kraus doch nur einen

1 n z i g e n Text aus Thomas, in dem dieser darüber hinausgehend
Jede Determination des freien Willens leugnet!

Hören wir weiter! „Indeterminata denique est secundum
Magistrum voluntas respectu ordinis ad finem. Potest enim appetere,
quod vere aut quod apparenter ducit ad finem, Nil audimus de conditione
fiüadam voluntatis, sub qua non indeterminata est respectu ordinis
a. finem, hoc est bonum (vel minus bonum) aut malum. Et revera,

servari voluerit (sie!) assertum Doctoris Angelici, etiam obiectum,
Tiod gratia proponitur vere ducens ad finem, debet sperni posse a
v°luntate, tibi perinde est, utrum quis dicat, voluntatem eam non
a£ceptare, ponere impedimentum, quominus eam reeipiat' aut ei non
hsecundari, non assentiri." Ich bemerke: Wenn der Wille respectu

1 Es soll hier nicht prinzipiell Stellung zu der Kontroverse ge-
j^men werden, ob das Konstitutiv der Willensfreiheit in der in-

erentia quoad exercitium actus oder in der indifferentia circa elec-
l°nem liege. Sicher ist, daß primär und in der überwiegenden Zahl

'Fälle der Wille als frei sich in der Wahl von Objekten betätigt;
\Vnn ^er (durch die praemotio physica zum agens in actu gewordene)

file sich auch indifferent quoad exercitium actus verhalten kann
^d verhält, so geschieht dies, weil der Wille die Betätigung oder
Jchtbetätigung seiner selber nachträglich als ein bonum hat

_ennen gelernt; aber es ist das sozusagen nicht das Naturgemäße, es
pschieht ja auch, abgesehen von dem Blick auf ein 0 b-
•1 e k t, nur aus Leidenschaft, ist ungeordnet. Jedenfalls gibt es ein
£aUz leeres uti posse vel non posse actu für den Willen nicht.

7*



100 Literarische Besprechungen

ordinis ad finem indeterminata ist, so ist er dies wegen seiner Weite:
ad utrumlibet se habet indifferenter, indifferens est et indeterminata
„ad multa" (1. 2. q. 10 a. 4); faßt nun Thomas so die
Indétermination des Willens beim Einzelakt als das dem Willen bei
seinem Einzelakte notwendig Zukommende auf, wie kann er dann um
Himmelswillen am gleichen Orte dem Willen für den Akt eine D e-
termination zuschreiben Es müßte denn so der Ausdruck
Determination" als Aufhebung der besagten Indétermination
das „indifferenter se habere ad multa" aufheben! Nein, so spielt denn
doch Thomas mit den Termini nicht! Wohl gibt es nach ihm eine
Determinatio ad unum, aber es ist eben jene, die die indeterminatio
ad multa beläßt! Bezüglich des Satzes: nil audimus de conditione
quadam voluntatis sub qua non indeterminata est verweise ich Kraus
auf 1. 2. q. 10 a, 4 ad B : „dicendurn, quod si Deus movet voluntatem
ad aliquid, incompossibile est huic positioni quod voluntas ad illud non
moveatur, non tarnen est impossibile simpliciter." Ferner auf de Verit.
q. 24 a. 14 und 1. 2 q. 9 a. 1, wozu JDummermuth S. Thomas et doc-
trina praemotionis physicae, p. 166 bemerkt: „Hanc autem perfectionem,
quae est determinatio ad unum, non consequitur voluntas, in
potentia existens nisi a Deo moveatur: non est determinata ad unam
operationem nisi mota per aliquod activum, quod est Deus. .Ratio
huius manifesta est: „Oportet enim ut id quod est in potentia reducatur
in actum per aliquid quod est in actu et hoc est movere". Ferner lib. 1

Perih. lect. 14 : „Deus movet voluntatem creatam immutabiliter
propter efficaciam virtutis moventis, quae deficere non potest."

Lassen wir Kraus weiter argumentieren! „Dixit prius in principio
corp. art. et etiam in sequentibus necessarium aliquid dici inquantum
est immutabiliter determinatum ad unum, non necessarium, inquantum
indeterminatum. Nunc vero in fine corp. art., ut iam assignatum,
liberam voluntatem esse effatur, inquantum necessitatem non habeat.
Consequens est secundum ipsum liberam esse voluntatem, inquantum
determinata non sit." Aus der zuletzt aus lib. 1 Perih. lect. 14
angeführten Stelle ergibt sich, daß Kraus nicht ohne alle Einschränkung
sagen kann, ThomaS bezeichne das immutabiliter determinatum

als das necessarium; ferner ist es nach der Logik,
da es ein verschiedenartiges necessarium gibt, nicht
zulässig, das non necessarium mit dem indeterminatum zu identifizieren,

wie Kraus das tut. Bezüglich der Verschiedenartigkeit des
necessarium möge Kraus nachlesen, was Dummermuth in seinem
Werke gegen Schneemann aus Thomas zur Klarleguug auf p. 173 ff.
anführt; hier sei nur nach den oben aus Thomas angeführten Stellen
darauf hingewiesen, daß es eine Determinatio beim freien Willensakte
gibt, die eine nécessitas unstreitig mit sich führt, und daß dieselbe
determinatio die nécessitas unter einer anderen Rücksicht ausschließt.
Ebenso falsch wie verwegen, weil der nötigen Kenntnis der Werke
Thomas' ermangelnd, ist also die Behauptung von Kraus: „esse
determinatum et esse liberum secundum idem est S. Thomae incompossibile."

Vernehmen wir noch, was Kraus zur Unterstützung der
bisherigen Ausführungen beibringt. Er schreibt: „Non paulum confert
ad perspiciendam mentem S. Thomae de re tractanda eius doctrina
de cognitione futurorum contingent ium. In 1. p. q. 14
a. 13, ubi de hac re speciatim inquisitionem instituit, ut ratio infälli-



Literarische Besprechungen 101

bilis cognitionis Dei futurorum contingentium eius intuitus super
omnia entia etiam futura in eius aeternitate assignatur. Ipsi enim
omnia sunt praesentia, aliis autem futura, ideoque non infallibiliter
cognoscibilia, cum solum in causis contingentibus ea cognoscere possint.
Scribit enim Angelius Doctor : „Respondeo dicendum, quod cum supra
ostensum sit et tarnen sunt futura contingentia suis causis
proximis comparata". Bevor ich gegen Kraus weiter argumentiere,
stelle ich d i e Frage an Kraus: Woher kommt es denn, daß für
Gott „aliqua" als praesentia erscheinen? Die aeternitas Dei erstreckt
sich ja auf die ihm vorliegenden praesentia, ist also doch
offenbar nicht der Grund, weshalb Gott dieselben als s i b i
praesentia bezeichnen kann. Also mit der aeternitas kommen wir
absolut nicht weiterI — Thoraas schreibt nun in der zitierten Stelle:
„Quia causa contingens se habet ad opposita, sic contingens non
subditur per certitudinem alicui cognitioni." Ich denke, bester
Herr Dr. Kraus, daß die Erkenntnis Gottes damit, d. h. mit dem

r alicui", mitbezeichnet ist. Da aber offenbar jeder Effekt in der
causa determinata et compléta, in der ganz fertiggestellten causa,
wenn diese adäquat erkannt wird, wie von selbst klar ist und Thomas
1 p. q. 14 a. 18 es mit den Worten ausspricht : „Potest considerari
contingens ut est in sua causa et sie consideratur ut futurum, et ut
contingens nondum determinatum ad un um quia causa contingens
se habet ad opposita, et sie contingens non subditur per certitudinem
alicui cognitioni" (vgl. auch lib. 1 C. G. c. 66: effectus aliquis in
sua causa usw. und ea quae sunt praesentia), so ist evident, daß
Thomas hier von der causa proxima contingenti secundum se conside-
rata spricht. Folglich ist unausbleibliche Folgerung, daß die, wenngleich

unendlich vollkommene Erkenntnis Gottes vom Willen in der
eben genannten Beziehung nach Thomas Gott eine Erkenntnis nur
konjekturaler Art bezüglich der freien Willensakte ermöglicht, aber
ebenso ist es unausbleibliche Folgerung, daß, wenn der menschliche
Wille vor Gott als causa adaequate compléta et ad agendum
determinata dasteht, Gott aus dem so erkannten Willen notwendig die
Effekte mit Sicherheit erkennen muß. Und da es doch iiir Gott
unmöglich ein doppeltes medium formale der Erkenntnis der
Wirkungen von Kontingenten Ursachen geben kann, so ist
unausbleiblich, daß Thomas die aeternitas Dei unmöglich als das
medium formale betrachten kann. Wenn also Thomas auch aus der
aeternitas Dei jene Erkenntnis herzuleiten scheint, so muß das
offenbar einen anderen Sinn haben. Und der ist unschwer zu
entdecken. Thomas hatte konstatiert; „quicunque cognoscit effectum
contingentera in causa sua tantum, non habet de eo nisi coniecturalem
oognitionem." Was aber trifft bei Gott zu? „Deus autem cognoscit
omnia contingentia non solum prout sunt in suis causis, sed etiam
prout unumquodque est actu in seipso." Offenbar ist ein ens contingens

ein ens cognoscibile nur so, prout unumquodque est actu in
seipsou ; davon abgesehen, wird vielmehr die causa erkannt als ihr
Effekt; dieser wird nur spezifisch oder secundum scientiam aliquam
coniecturalem erkannt. Der obige Satz von Thomas sagt also: nein!
nicht bloß spezifisch und nicht bloß konj ektural
Verden die contingentia erkannt, was der Fall wäre, wenn sie in den
causis non completis et determinatis ad agendum erkannt würden,



102 Literarische Besprechungen

sondern es wird in aller Wahrheit ihr esse actu in seipsis erkannt.
Erkennt nun aber Gott — fragt Thomas — dieses esse actu des

vielen Kontingenten, wie dieses sich in den Dingen verhält?
Keineswegs, antwortet Thomas: in den Dingen: contingentia fiunt
in actu successive; danach kann Gottes Erkennen sich nicht richten,
,,quia sua cognitio mensuratur aeternitate sicut etiam suum esse.
Aeternitas autem tota simul existens ambit totum tempus Unde
omnia, quae sunt in tempore, sunt ab aeterno Deo praesentia, non
solum ea ratione, qua habet rationes rerum apud se praesentes, ut
quidam dicunt, sed quia eius intuitus fertur ab aeterno super
omnia, prout sunt in sua praesentialitate. Unde manifestum est,
quod contingentia infallibiliter a Deo cognoscuntur in quantum sub-
duntur divino conspectui secundum suam praesentialitatem et tarnen
sunt futura contingentia suis causis proximis comparata." Sonnenhell
steht also als berechtigt die Folgerung da, daß die zitierte Stelle nichts
gegen die thomistische Lehre enthält und daß sie am allerwenigsten
eine Stelle ist, an der Thomas ex professo von unserem Thema handelt.
Und da schreibt Kraus (p. 16): „Revera, si S.Thomas de decretis ut
medio universali suae cognitionis cogitaret, nonne hic deberet de ipsis
mentionem facere, quippe quae aptisfime demonstrarent factum cognitionis

futurorum divinae? Sed nihil de ipsis, praeterquam quod
Cognitionen! eorum rationibus, quae de istis sunt in Deo ut sententiam
quorundam commémorât!" — Kraus verwertet auch lib. 1 C. G-. c. 68
für sich, indem er p. 17 f. schreibt : „rationes varias enumerat, quibus
eluceat, Deum motiones voluntatis cognoscere. Ibidem in fine de
causalitate primae causae respectu liberi arbitrii agens observât de-
terminationem et violentiam excludi; non sunt medium cognitionis.
Non excludi influentiam superioris causae, a qua est ei esse et operari.
Sic cognoscendo seipsum cognoscere huiusmodi. Advertendum est
S. Thomam non solum, ,violentiam causae exterius agentis' sed etiam
,determinationem virtutis ad unum' removere a libero arbitrio, cum
illa connectât particula ,et'." Ich will diesmal einem Größaren zur
Verteidigung des hl. Thomas das Wort lassen. Dummermuth schreibt
in seinem Werke gegen Frins p. 306 ff. : „Notum est, S. Thomam in
libris contra Gentiles omni genere argumentorum conclusiones suas
demonstrare. Unde etiam in hoc capite 68 non omnia argumenta
directe respiciunt Deum ut causam efficientem. Principale tarnen
intentum S. Doctoris est ostendere Deum cognoscere cogitationes
mentium et voluntates cordium in se ut in causa. Hoc colligitur ex
capitis exordio: ,Oportet ostendere quod Deus cogitationes mentium
et voluntates cordium cognoscat in virtute causae, quum ipse
sit universale essendi principium.' Idem colligitur ex conclusione
capitis, ubi habetur solutio argumenti ab adversariis propositi cap. 61
n. 4. Deinde argumentum secundum, ut R. P. Frins iatetur, respicit
Deum ut causam efficientem. Primum vero et tertium repetitur a Deo
ut est causa exemplaris; sed, ut iam notavi, quod exemplariter est a
Deo deductum, est etiam efficienter ab ipso productum, quod Ferra-
riensis satis clare indicat: ,adverte, inquit, quod sicut esse divinum
(de quo in 1° argumento) est causa exemplaris omnium esse
non autem proprie effectiva, si formaliter sumatur, ut ab aliis di-
stinctum attributum: ita intelligere ut intelligere per modum scilicet
actus immanentis, et similiter velle (de quibus in 8° argum.) habent



Literarische Besprechungen 103

rationem causae exemplaris omnis intelligere et omnis velle, eo
quod omne intelligere et velle sit quaedam participatio intellectionis
et volutionis divinae. Imo ipse S. Thomas in argum. I* causalitatem
Dei efficientem supponit. Dicit enim: „omne quod quocumque modo
est, cognoscitur a Deo, inquantum suam essentiam cognoscit, ut supra
cap. 49 ostensum est." Porro in hoc cap. 49 S. Doctor probat, Deum
alia cognoscere, quia est eorum causa efficiens; et omnia argumenta
quae ibi affert, respiciunt Deum ut causam efficientem. Primum hie
afPero: „Efiectus cognitio sufficienter habetur per cognitionem suae
causae. Unde scire dicimur unumquodque, cum causam eius cognos-
cimus. Ipse autem Deus est per suam essentiam causa essendi aliis.
Cum igitur essentiam suam plenissime cognoscat, oportet ponere, quod
etiam alia cognoscat." Ergo quae cap. 68 argum. 1° et III0 S. Thomas
tradit de Deo ut est causa exemplaris omnis esse, omnis intelligere
et velle, complentur doctrina eiusdem S. Doctoris de Deo ut est causa
efficiens. Deraum in duobus ultimis argumentis (4° et 5°) S. Thomas
probat Deum cognoscere cogitationes mentium et voluntates cordium,
quia „non solum cognoscit res secundum quod in seipsis sunt, sed
etiam secundum quod sunt in causis suis; cognoscit
enim ordinem causae ad effectum; cognoscit etiam informationes et
inclinationes animae; ergo et cogitationes et afiectiones S. Thomas
révéra agit de significando medio in quo Deus cogitationes et voluntates

nostras cognoscit. Iuxta S. Doctorem, Deus eas cognoscit ,in
"virtute causae'. Eas cognoscit cognoscendo essentiam suam ,sicut per
cognitionem causae cognoscuntur eifectus'. ,Remanet causaiitas in
causa prima quae Deus est respectu motuum voluntatis, ut sic Deus
seipsum cognoscendo (ut est causa) huiusmodi cognoscere possit.*4
Haec certe désignant medium, in quo Deus cogitationes et affectiones
nostras cognoscit." Man kann auch nicht mit P. Frins aus dem Trxt
eine causaiitas mediata tantum herauslesen. „Ideo iuxta S. Doctorem
causaiitas Deo extenditur ad operationes intellectus et voluntatis quia
ifontale prineipium totius esse' debet esse ,principium omnis
operations' id est, illius esse quod est a re opérante per suam formam,
quae forma est etiam a principio fontali totius esse. Ad hunc sensum
ûici.t S. Thomas in conclusione capitis: ,Dominium quod habet voluntas
supra actus suos, per quod est in eius potestate velle et non velle,
excluait determinationem virtutis ad unum (ex parte eius ad quod
^icitur) et violentiam causae exterius agentis: non autem excludit
mfluentiam superioris causae, a qua est ei esse et ope rar i. Et sic
remanet causaiitas in causa prima, quae Deus est, respectu motuum
voluntatis, ut sic Deus, seipsum cognoscendo (ut est eorum causa)
huiusmodi cognoscere possit.' Haec de causalitate mediata, ratione
scilicet formarum a Deo conditarum, intelligi nequeunt."

Kraus erhebt dann folgende Schwierigkeit (p. 17): „Si agnosceret
Doctor Angelicus ilia décréta qua medium cognitionis, nonne deberet
etiam in capitibus, .ubi agit de cognitione non entium, malorum, singu-
lorum, ilia qua talia proponere, cum formale prineipium cognitionis
existeront? Proponit autem essentiam nihil innuens earn qua décréta
intelligi debere, sed potius datis rationibus scientiae, ut cognitione

'Causarum et quibus impediri possint (cap. 67) nobis propinat earn qua
^epraesentativam sumendam esse." Darauf gibt schon hinlänglich
Antwort und Widerlegung, was Dummermuth vorhin gegen Frins



104 Literarische Besprechungen

geltend machte. Ich bemerke noch: a) wie die conclusio des cap. 6?"
zeigt, kommt es Thomas in jenem Artikel darauf an, nur ein Tatsächliches

zu beweisen; dieselbe heißt: „quod autem Deus futura
contingenta sciat, etiam auctoritate divinae scripturae ostenditur"; es
lautet ja auch der Titel des cap. 67: quod Deus cognoscit singularia
contingenta futura ; deshalb ist es a priore unwahrscheinlich, daß>
Thomas sich in diesem Kapitel ex professo mit dem Problem des
medium formale der certitudo cognitionis divinae befassen werde; es
würde höchstens nebenbei das geschehen; den Untergrund aber
für seine Beweisführung legt Thomas mit dem Satze: „Omnis cognitio
quae supra contingens fertur prout praesens est, certa esse
possit." Nun ist der Beweis von dem intuitus intellectus divini ab
aeterno existentis leicht. An zweiter Stelle oder im zweiten
Argumentum vergleicht dann Thomas das contingens mit dem necessarium,
quod „ex sua causa non potest non esse". Wenn man aber das actu
esse bei beiden ins Auge faßt, so stehen sie beide gleich und deshalb
kann der göttliche Intellekt wegen seines aeternus intuitus das
Kontingente erkennen, obgleich er es nicht aus seinen causae erkennen
kann; denn Thomas sagt ausdrücklich: „contingens s i c in sua causa
est ut non esse ex ea possit et esse" und dann gegen Schluß: „di-
vinus autem intellectus ab aeterna cognoscit res non solum secundum
esse quod habent in causis suis, sed etiam secundum esse quod habent
in seipsis. Nihil igitur prohibet ipsum habere aeternam (wohl-
bemerkt!) cognitionem de contingentibus infallibilem." Ich denke, daß
bis hierher wenigstens Thomas gar keine Veranlassung hatte, über
das medium formale der certitudo cognitionis divinae sich zu äußern.
Das dritte Argument des Aquinaten lautet: „Sicut ex causa necessaria
sequitur effectus certitudinaliter, ita ex causa contingenti compléta si
non impediatur. Sed cum Deus cognoscat omnia, ut ex supradictis
(c. 50) patet, seit non solum causas contingentium, sed etiam ex quibus
possunt impediri. Seit igitur per certitudinem an contingentia sint
vel non sint." Dies Argument verwertet Kraus merkwürdig für sich,
obgleich es doch sicherlich den thomistischen Sinn enthält. Zunächst
bemerke man, daß Thomas hier von der causa contingens compléta
spricht und da behauptet: „ex causa contingenti compléta sequitur
effectus certitudinaliter." Folgt nicht daraus, daß jener Intellekt, der
die causa compléta perfekt erkennt, aus ihr mit Gewißheit auch den
Effekt abnimmt? Und wenn nun Thomas durch eine Einwirkung
Gottes auf die contingens causa diese zur compléta causa werden
läßt, ist dann nicht die Folgerung unausbleiblich, daß Thomas lehre,
daß Gott aus jener Einwirkung certitudinaliter den Effekt
erkenne? Aber eine solche Einwirkung Gottes lehrt Thomas in diesem
Kapitel nicht ausdrücklich und das ist ein Beweis für die Nichtigkeit
des von mir Gesagten, daß er an dieser Stelle nicht ex professo unser
Thema, behandle; er sagt zum Beweis für; „Sicut ex causa necessaria
sequitur effectus certitudinaliter, ita ex causa contingenti compléta,
si non impediatur" — „(sed) cum Deus cognoscat omnia, ut ex
supradictis (cap. 50) patet"; aber in diesem Kapitel 50 sagt'er
nur: „Deus seipsum cognoscit et omnes causas médias, quae sunt
inter ipsum et rem quamlibet", ohne die motio divina auf die causae
secundae hier in dem ersten Argument oder in den folgenden
Argumenten zu erwähnen; es ist nun gewiß — und kein Theologe bestreitet



Literarische Besprechungen 10c>

es —, daß Gott die causae mediae nach dem, was für sie ihre
Tätigkeit begründet, als Mittel der Erkenntnis haben mußj.
aber, nicht einmal das erwähnt Thomas; und gewiß ist es auch
für jeden, der nicht in seinem Urteil befangen ist, daß das die Tätigkeit

der causa secunda Begründende principaliter die causa
superior sein muß und daß daher Gott aus der Erkenntnis dessen
die causa compléta als komplett konstituiert ableiten muß — aber von
alldem spricht Thomas hier nicht ausdrücklich; er konstatiert nur::
"wer die causa contingens compléta perfekt sub ratione causae in actu
primo proximo erkennt, muß ihren Effekt erkennen. Mithin ist es
nichts mit der Bemerkung von Kraus: „proponit essentiam nihil
innuens earn qua décréta intelligi debere, sed potius datis rationibus.
scientiae, ut cognitione causarum et quibus impediri possint, nobis
propinat earn qua repraesentativam sumendam esse." Im Arg. 4 des
cap. 67 bezeichnet Thomas allerdings die divina cognitio als causa
rerum cognitarum, und zwar-als causa effectiva, wie aus dem,
Zusammenhang mit Evidenz zu ersehen ist, und leitet daraus für
Gott ab : habere scientiam necessariam contingentium; darin
liegt unzweifelhaft der thomistische Gedanke ausgesprochen: „res pro-
ducunt in nobis affectum cognitionis, unde est, ut eas quandoque pro-
babiliter tantum cognoscamus; sed nihil in Deum effectus imprimit,.
cum ab ipso sint omnes effectus"; aber eine Behandlung unseres
Themas ex professo liegt auch hierin nicht. Ebensowenig, ja noch
viel weniger berührt Thomas dasselbe in den Argumenten 5 und 6 ;.
denn die conclusiones heißen: „necessitate scitorum contingentia non
répugnât, cum contingat causas intermedias contingentes esse" und ::
„ordo contingentium ad suas causas proximas est ut contingenter ex
eis proveniant; cognoscit igitur Deus aliqua evenire et contingenter
evenire. Sic igitur divinae scientiae certitudo et Veritas rerum con-
tingentiam non tollit". Noch evidenter, wenn möglich, ist dies für den
Best des Kapitels, in dem er sich mit der Ausführung des Gedankens,
beschäftigt: „patet igitur ex dictis, quomodo obiectio cognitionem
contingentium in Deo impugnans sit repellenda." Und da wagt nun
Braus, sich auf das cap. 67 wie auf einen locus classicus zu
berufen Nun noch ein Wort von der cognitio non entium malorum,
singularium, die in der Behandlung bei Thomas nach Kraus ebenfalls,
gegen uns zeugen soll. Was die cognitio singulorum betrifft, so ist
für uns nur die Frage von Belang, wie die sichere Erkenntnis Gottes
bezüglich der effectus singulares der causae contingentes zustande
komme; es besteht keine diesbezügliche Schwierigkeit rücksichtlich
<ler effectus singulares der mit Notwendigkeit wirkenden Ursachen
üßd auch keine bezüglich des individuell Seienden in genere sub-
stantiae vel accidentis; ist das nun wahr, so ist es unbegreiflich, wie
Braus sich für seine Ansicht auf die Lehre von Thomas de cognitione
singulorum berufen kann; es ist dies doch eine offenbare petitio
principii, wenn Kraus als das „singula" die operationes contingentium
faßt; sonst aber ist seine Bemerkung durchaus extra rem Daß für-
<fie Erkenntnis der Individuen in genere substantiae, also z. B. für
üie Erkenntnis des Petrus, Paulus, dieses und jenes Tieres usw. die
effiziente Kausalität Gottes gar nicht in Frage kommt, wird.
Braus doch wissen ; sie kommt auch nicht in Frage, sofern es sich
utti das Akzidentelle handelt, was aus dem Singulären konnatura-.



106 Literarische Besprechungen

liter herauswächst1; bei alldem ist das medium formale die
essentia divina cognita in se sine respectu ad efficientiam creatoris ;

erst wo es sich um die operationes des in esse singulari Befindlichen

handelt, erscheint, wie alle zugeben, wenigstens irgendwie
die causalitas divina. Da nun Kraus behauptet, Thomas gebe da,

wo er von der göttlichen Erkenntnis des Singulären nur die essentia
divina qua repraesentativa an, so würde ja nach ihm Thomas gegen
die Lehre aller ohne jegliche Rücksichtnahme auf seine
göttliche Kausalität das „singula" erkennen! Wird Kraus diese Folgerung

wagen wollen? Und Thomas schreibt lib. 1 C. G. c. 66: „ea
•quae sunt praesentia, praeterita vel futura nobis, cognoscit Deus
secundum quod sunt in potentia sua et in propriis causis et in seipsis,
et horum cognitio dicitur notitia visionis!" Folglich ist auch dasselbe
medium formale, das er hier angibt, für die cognitio divina jenes
Singulare festzuhalten, das die bloß möglichen Individuen in ihren
bloß möglichen operationes besagt. Und bezüglich dieser und aller
sonstigen non entia sagt Thomas ausdrücklich in diesem cap. 66: „non
entia cognoscit Deus, in quantum aliquo modo habent esse vel in
potentia Dei vel in causis suis vel in seipsis." Und wie er das meine,
erklärt Thomas selber ganz deutlich in dem, was unmittelbar vorhergeht:

„omne esse cuiuscunque rei Deus cognoscit per essentiam suam ;

nam sua essentia est repraesentabilis secundum multa quae non sunt
nec erunt nec fuerunt. Ipsa etiam est similitudo cuiuslibet causae
secundum quam praeexistunt effectus in causis; esse etiam cuiuslibet
rei est ab ea exemplariter deductum." Wenn nach Thomas der
•Schöpfer die effectus cuiuslibet causae erkennen würde in seiner von
ihm erkannten essentia prout est similitudo cuiuslibet
•causae nach dem von Kraus gewollten Sinn, also allein durch eine
theoretische Erkenntnis, ohne daß Gott seine essentia als die
similitudo cuiuslibet causae unter der Rücksicht der causa qua causa
und mithin der causa compléta, also reduplikativ und in sensu com-
posito erkennen würde, dann hätte a) Thomas sich sehr mangelhaft
ausgedrückt; hätte b) einen Unsinn gelehrt; denn jene Erkenntnis
könnte unmöglich zu der Erkenntnis von etwas Tatsächlichem
führen, hätte c) nie und nimmer schreiben können: „similitudo cuiuslibet

causae, secundum quam praeexistunt effectus in
causis"; erkennt also der Schöpfer die effectus causarum aus der
Erkenntnis seiner essentia, wie sich diese auf die causae determinatae
ad agendum erstreckt, so muß doch Thomas, der dies lehrt, aus der
von Gott erkannten essentia divina, wie sie sich kausal zu
-den Dingen verhält, für Gott die Erkenntnis der effectus
formaliter herleiten, auch der non entia, insofern bezüglich dieser ja
ebenfalls eine bedingte Kausalität Gottes platzgreift; erkennt nun
Kraus den Sinn der an sich nicht unklaren Worte von Thomas im
Kapitel 66: „ea vera, quae sunt praesentia, praeterita et futura
nobis, cognoscit Deus secundum quod sunt in potentia sua et in
propriis causis et in seipsis"? Aber wie kann er schreiben, daß die
rein repräsentativ erkannte göttliche Wesenheit das formale
Erkenntnismittel für Gott bezüglich der singularia und der non entia
sei? Auf die göttliche Erkenntnis der mala (meint Kraus die mala

1 Vgl. C. G. lib. 1 c. 65. 2m. arg.



Literarische Besprechungen 107

physica einzugehen, darf mir nach dem Gesagten wohl geschenkt
Werden

Nun wendet sich Kraus dem Gebiet der Gnade zu. Er schreibt
(p. 17) : „Agens vero de gratia ipsa non proponit ideam de gratia
sufficientej et efficaci, sed dividit earn simpliciter in operantem et
cooperantem, quantum pertinet ad rem nostram" (1. 2. q. Ill a. 2).
Daß Thomas keine „idea-4 von der gratia sufficiens et efficax gebe,
bestreite ich mit unzähligen Gelehrten sowie mit der Auktorität von
Päpsten (vgl. über letzteres das Kap. I von Dummermuths Werk :

S.Thomas et doctrina praemotionis physicae); aber Kraus meint hier
offenbar nur den Namen, den terminus; aber hängt denn von dessen
Benützung durch Thomas die Entscheidung ab? Ist denn bei
Augustinus dieser terminus von der gratia ex se efficax und der
von der gratia sufficiens als ein feststehender Terminus zu finden
End doch : wer zweifelt daran, daß Augustinus das Sachliche
entschieden gelehrt habe? (Vgl. Goudin, tract, de gratia Dei q. 5 a. 2.) Und
dasselbe trifft für Thomas zu. Und dann ist die Einteilung der gratia
in gratia operans und cooperans selber eine Einteilung, die zum
wenigsten auf das zwischen Thomisten und Molinisten seit altersher
erörterte Problem hinführt, so daß es a priore doch als höchst
unwahrscheinlich gelten muß, daß ein so scharfsinniger Geist wie
Thomas dessen Untersuchung verabsäumt habe: die gratia operans
ist die den Anstoß gebende aktuelle Gnade; sofort entstehen nun
die Fragen: Was bezweckt dieser Anstoß? Wie weit reicht seine
Kraft? Wie verhält sich ihm gegenüber der freie Wille?

Und dann glaubt Kraus, wir lehrten etwas anderes als das,
Was er selber lehrt: motio divina ad unum perseverante natura in-
determinata voluntatis ; diese stellt er nämlich der determinatio voluntatis

ad unum sensu Bannesii gegenüber ; aber wenn die motio ad
unum ihrer Natur nach die Weite des Wahlvermögens als
Vermögen nicht aufhebt, so hebt doch auch die motio efficax ad
unum dieselbe nicht auf! Oder denkt vielleicht Kraus an eine
motio divina ad bonum commune als Zwischenglied? Aber diese ist
doch keine motio ad unum1? Wenn also Kraus als motio ad unum
das festhält, was auch wir Thomisten darunter verstehen, und mit
deren Wesen die Freiheit für vereinbar hält, so ist dasselbe auch für
die motio efficiax ad unum gültig; auch diese ist „motio", ist motio
im vollkommenen Sinne, ja ist eigentlich allein motio; was ihr
vorangeht, ist nur Disposition. Wer wird von dem Unvollkommenen
in einer Spezies die Definition herleiten! Dann könnte man ja auch
^chon das germen hominis als „homo" benennen CJnd dann die
folgenden Sätze von Kraus: „Licet liberum arbitrium motum sit a Deo,
iustificatur tarnen quisque consentiendo. Nihil dicit aut annuit de de-
ferminatione voluntatis ad unum. Cum autem ubique S. Doctor de
essentia liberi arbitrii esse contendat non esse determinatum ad unum
et hoc generaliter, profecto hic fuit sensus eius liberum arbitrium
motum a gratia naturam suam indifferenter se posse habere conser-

1 Daß eine natürliche und notwendige, d. h. unfreie sub j ek-
ve Bewegung des Willens ad bonum qua tale oder zur Glückseligkeit

im allgemeinen gar nicht möglich ist, beweist F e 1 d n e r : Die
Lehre des hl. Thomas von der Willensfreiheit, 1890, p. 89.



108 Literarische Besprechungen

vans quandoque sic moveri, ut velimus id, ad quod movet nos
gratia". Bezüglich des (richtig zu verstehenden) Satzes: liberum
arbitrium determinatur ad unum verweise ich Kraus auf die Werke-
von Dummermuth und Del Prado mit ihrer • Fülle von Zeugnissen ;.
den folgenden Satz aber kann ruhig jeder Thomist unterschreiben, ein
prächtiger Beweis dafür, welch Verständnis Kraus von dem thomi-
stischen und seinem eigenen System hat!

Und Kraus argumentiert weiter: ,,Similiter interventum liberi
arbitrii in operatione gratiae in nobis affirmât" (danke! Thomas ist
also wirklich ganz katholisch!) in art. 3 q. 113 eiusdem partis Summae,
ubi in corp. art. haec habet: „Deus autem movet omnia". — Kraus
zitiert dann die Stelle schließend mit „qui sunt huius motionis ca-
paces". Dann sagt er: „Differt ergo secundum ipsum motus humanae
naturae ab illo rationis expertium motione propria liberi arbitrii.
(Wer hätte das je von den Thomisten bestritten und nicht als Lehre
des Aquinaten anerkannt Huius autem est, ut ait Doctor Angelicus
in 1. p. q. 83 a 1. i. f. c., determinare iudicium rationis de se ad
diversa se häbens ad unum particulare." (Der Sinn ist nicht klar ;

versteht Kraus unter dem „huius"-Subjekt die motio oder die ratio?
Aber gleichviel Wir können auch diesen Satz ruhig unterschreiben ;

ein Anlaß zum Irrtum ist nach allem bisher Gesagten auch von diesem
Satze nicht zu befürchten.) „De natura est, ut videtur, liberi arbitrii
determinandi se electione unius prae alio, quae determinationem etiam
a prima causa devenientem excludit (ja! determinationem naturae
eUctionis repugnantem), licet non motionem." Was Kraus nun hat, zeigt,
daß er gar nicht die verschiedene Weise beachtet, in der jemand
die gratia iustificationis empfangen kann; einige, die den Gebrauch
der Vernunft haben, empfangen sie, acceptando motionem Dei
ad iustitiam, wie Thomas an der von Kraus zitierten Stelle ausdrücklich

sagt; andere empfangen sie passive se habent, das sind die
Unmündigen. Und nun lasse ich die von Kraus aus Thomas zitierte Stelle
folgen, um zu zeigen, wie Kraus sie verwertet. Thomas schreibt: „et ideo
(quia homo est liberi arbitrii) in eo qui habet usum liberi arbitrii (also!)
non fit motio a Deo ad iustitiam absque motu liberi arbitrii, sed ita infundit
donum gratiae iustificantis, quod etiam simul cum hoc liberum arbitrium
movet ad donum gratiae acceptandum in his, qui sunt huius motionis
capaces." Es ist also nicht genau, wenn nun Kraus schreibt: „Quod
vero adiungit: „sed ita capaces", procedit de suppositione consensus"
— nein : „procedit de eo, quod quis p o s s i t consentire seu acceptare".
Daraus ist ersichtlich, daß die motio divina, die nach Thomas in dem
von ihm gesetzten Falle als Besultat die acceptatio doni gratiae hat,
dieses posse consentire (et dissentire) des Freiheitsvermögens
beachten muß, und so spricht diese Stelle nicht gegen uns, sondern
für uns Damit ist der interventus liberi arbitrii in generation©
gratiae, auf den Kraus sich versteift, durchaus gewahrt. Aber es ist
logisch unzulässig zu nennen, daß Kraus gleich a limine diesen
interventus liberi arbitrii als die praemotio physica ausschließend faßt ;
das ist ja gerade das Problem; wie sorgfältig das untersucht werden
muß, liegt doch auf der Hand! Zwei Thomisten haben in neuerer
Zeit diese Untersuchung besonders gepflogen : Dr. C. M. Schneider in
seinen Werken und in unserem Jahrbuch und P. G. Feldner in seinem
Werke: Die Lehre des hl. Thomas über die Willensfreiheit. Graz 1890.



Literarische Besprechungen 109

Auf p. 18 f. läßt Kraus dann folgendes erscheinen : „Intentionem
suam S. Thomas in hac motione voluntatis explicanda manifestât
inter cetera in c. 140. Opusc. 82, ubi efficaciae' divinae voluntatis
fribuit tan tum, quod quaedam necessario, quaedam contingenter fiant,
Sapientiae divinae dispositionis autem, ut „quibusdam admini-
culis adhibitis" indeficienter sequatur efiectus, licet causae secundae
sint contingentes. Si fieret effectus formaliter indeficiens praemotione
pbysica qua tali, voluntatis divinae efficaciae formaliter tribuendus
esset hic effectus..." Zunächst wird mir Kraus wohl darin beistimmen,
daß der efficacia einer motio begrifflich nur das zugeschrieben
"Werden kann, daß sie ihren Effekt mit Sicherheit herbeiführt ;
es würde also Thomas sich gegen diese schlichte "Wahrheit vergangen
haben, hätte er jemals behauptet, der efficacia der göttlichen
motio sei es formell zuzuschreiben, „quod quaedam necessaria, quaedam
'Contingenter fiant"; die richtige Lehre ist: „quod ea quae certe sub
motione divina fiunt, certe fiunt aut necessaria aut per modum liberi".
Sp gehört es denn vielmehr zur divina sapientia bei der motio
divina, quod quaedam necessario quaedam per modum liberi fiunt.
Oas lehrt denn auch Thomas mit klassischer Präzision 1. 2. q. 10 a. 4 :

"Respondeo dicendum, quod... ad Providentiam divinam non
pertinet naturam rerum corrumpere sed servare. TJnde omnia
hiovet secundum eorum conditionem, ita quod ex causis necessariis
Per motionem divinam sequuntur effectus ex necessitate, ex causis
autem contingentibus sequuntur effectus contingentes."

Den Satz: „Si fieret effectus formaliter indeficiens praemotione
Physica qua tali, voluntatis divinae efficaciae formaliter tribuendus
esset hic effectus" kann man rückhaltlos gelten lassen, vorausgesetzt,
daß Thomas sich an einer Stelle ex professo über diesen Punkt äußert.
A-ber das trifft in unserem Falle nicht zu, — weil das Opusc. 82 mit
'Seinem 140. Kapitel gar nicht existiert ; wohl findet sich ein Opusc. 82

^°r, aber dasselbe handelt de Instantibus und hat nur fünf Kapitel.
Was für ein Opusculum von Kraus gemeint ist, weiß ich natürlich
î^cht, und es ausfindig zu machen, kann mir bei dem unwissenschaftlichen

Charakter der Schrift von Kraus auch nicht zugemutet werden.
~aß aber Thomas das in der Tat tut, was Kraus mit Kecht verlangt,
dafür geben die zitierten Werke von Dummermuth, Feldner und
^el Prado Zeugnisse in Fülle.

Zum Schlüsse macht dann Kraus auf p. 19 folgendes geltend :

ojKationem confirmation^ in bono beatorum Doctor Angelicus non in
determinatione particulari voluntatis per gratiam ponit, sed in re-
motione omnis. confuscationis intellectus, quem voluntas naturaliter
^öquitur. Viatores vero, quandoque confirmati dici possunt, quatenus
divina Providentia custodiente de facto non assentiunt peccato. Datur
hisce munus gratiae, ut non de facile (sic) a bono defiectant... „Non
tamen per hoc ita retrahuntur a malo, quin omnino peccare non
P°ssint, nisi divina Providentia custodiente". Si per gratiam determi-
llantem conservarentur in statu gratiae, non opus esset Providentia
a gratia distincta, quippe quaé sua determinatione ipsos servaret a
iiialo (De ver. q. 24 a. S et 9). — Dazu sei bemerkt: a) in der vita
eata gibt es überhaupt keine gratia mehr, sondern nur das, was die

rfnade vollendet und krönt; das ist zunächst die impressio der gött-ichen Wesenheit in den Geist des beandus; diese entfernt nun nicht,



liO Literarische Besprechungen

wie Kraus seltsamerweise meint, omnem confuscationem ab intellects,
diese Entfernung ißt, um das mindeste zu sagen, entweder mit dem
letzten Moment des im Fegefeuer zuzubringenden Bußzustandes
abgeschlossen oder vollzieht sich, wenn keine Strafe mehr abzubüßen istr.
mit dem Empfang jenes Lichtes, in das die ganz reine Seele
beim Einzelgericht getaucht wird und das alle Erkenntnis
vollendet, die der aus der scientia visionis fließenden Erkenntnis vorausgeht,

mithin zwar keine confuscatio behebt, aber doch jene Helligkeit
gibt, die bisher noch nicht vorlag. Aber mit dem Empfang

dieser Erleuchtung in den beiden genannten Fällen ist die absoluta
impeccabilitas der anima beanda noch nicht abschließend
begründet; das haben wir erst in der gedachten Vereinigung der
göttlichen Wesenheit w i e einer species impressa mit dem Geiste ; in
ihr liegt die Impekkabilität wie in actu primo proximo begründet
vor und abschließend ist sie in der visio beata selbst gegeben
allerdings ergibt sich auch aus dem vorhin erwähnten Lichte eine
wahre Impekkabilität, so daß, würde wegen eines besonderen Um-
Standes die Versetzung in die beata vita ausgeschlossen — und das
lag ja vor dem Abschluß des Erlösungswerkes für die im limbus
patrum befindlichen Seelen vor — eine läßliche Sünde wie vor allem
die schwere ein Ding der Unmöglichkeit wäre, aber doch nur im
Zusammenhang mit der Richtung der Seele auf die vita beata und mit dem
Wissen um die nunmehr fixierte Richtung; denn diese Fixierung
liegt vor in dem Beschluß Gottes, der Seele suo tempore die vita
beata zu verleihen ; diese Richtung und das fixierte Wissen um den
Beschluß Gottes und mithin dieser Beschluß selber bewirken die
Impekkabilität wie eine Art Habitus auch schon für jene Zeit, die
etwa noch verstreicht vor dem Antritt der vita beata; deshalb bedarf
eine SQlche Seele nicht mehr eigentlicher Gnade und die motio efficax
ist allerdings immer noch praemotio physica und determinatio ad
unum, aber des ad beatam visionem in actu primo remoto
endgültig hingeführten liberum arbitrium. Und das zeigt nun gerade,,
daß es der göttlichen Macht, von der die Natur des liberum arbitrium
stammt, an und für sich möglich ist, auch vor der vita beata selbst,
unbeschadet ihrer Natur, dasselbe durch eine motio efficax zu einem
Unum wirksam zu führen. Daß der Satz von Kraus: „viatores vero,.
quandoque confirmati dici possunt, quatenus divina Providentia custo-
diente de facto non assentiunt peccato" das Problem erst aufwirft,
dürfte auch Kraus sich nicht verhehlen! Der andere Satz aber: ..datur
munus gratiae, ut non defacili a bono deflectant" läßt offenbar
keine confirm atio in gratia sichtbar werden. Daß endlich die
Verleihung der gratia ex se efficax in der Wirklichkeit durch
die Providentia divina geregelt ist und daß diese alles benützt,
was sie als eine suavis Providentia erscheinen läßt (sapientia attingens
a fine usque ad finem fortiter suaviterque disponens [Sap. 81]), ist
doch selbstverständlich; es kann also Thomas ganz ruhig, trotzdem
er Thomist ist, von ^quibusdam adminiculis a divina sapientia ad-
hibitis1' sprechen; die gratia ex se efficax fällt doch nicht plump
irgendeinmal, wenn es Gott so gefällt, in die Seele hinein. Hat
sie nicht auch eine innere Beziehung zur gratia sufficiens? Und
rücksichtlich dieser wird doch Kraus zugeben, daß ihre Austeilung in den
Rahmen der Providentia fällt. Ergo



Literarische Besprechungen 111

Damit stehen wir am Schlüsse unserer Ausführungen, die
dartun, daß Kraus sich auf Thomas nicht berufen kann. Die meisten
Zitate aus Thomas handein gar nicht ex professo von unserem Thema;,
das zeigte sich klar ; ebenso daß noch viel anderes Kraus mit vollstem
Hecht zum Vorwurf gemacht werden kann. So stellt sich denn seine-
Schrift als eine höchst unbefriedigende Leistung heraus ; die Molinisten
werden gut daran tun, sich auf diese Schrift weder zu berufen noch
zu stützen.

Emaus (Prag). P. Dr. Gregor von Holtum 0. S. B.

4. Franzilamm: Die Schönheit der katholischen Moral. Vorträge
zur Einführung in ihre Geschichte. Apolog. Tagesfragen. IX. Heft.
M.-Gladbach, Volksvereins-Verlag, 1911.

Die vorliegende Schrift geht auf Vorträge zurück, die im Herbst
1899 auf dem Hochschulkurs des Vereines katholischer deutscher
Lehrerinnen zu Boppard gehalten wurden. Die Ausführungen
erscheinen in umgearbeiteter Form, doch wurde der Grundcharakter
gewahrt.

_Über sein Ziel spricht sich der Verfasser in der Einleitung also
aus : „Die Schmähungen der katholischen Moral grenzen ans Unglaubliche.

Soll man sich mit den einzelnen Angriffen beschäftigen? Ein
mühsamer Weg, der nach vielen Beschwernissen dem Ziele langsam
sich nähert. Professor v. Ruville trifft wohl das Bichtigere, wenn
e** schreibt: ,Wer Verständnis für die katholische Kirche wecken
will, der soll sich auf unfruchtbare Streitigkeiten gar nicht
einlassen Er soll auf die Kirche hinweisen, auf ihre Schönheit,.
Festigkeit, Einheit, auf die unwandelbare Bestimmtheit ihrer Lehre
und die Kraft ihrer Gnadengabe.' So wollen es diese Vorträge halten."
Lie Art der Behandlung ist also nicht polemisch, sondern positiv, und
zwar historisch (p. 18).

Der historischen Darlegung ist eine Besprechung der in Frage
kommenden einleitenden Begriffe, Moral insbesonders, vorangestellt..
Lann führt uns der Verfasser von der Zeit der ältesten Väter durch
alle die christlichen Jahrhunderte bis auf unsere Tage und charakterisiert

zutreffend die Strömungen und Bestrebungen in der
katholischen Moral nicht nur nach ihrer theoretischen Seite, sondern auch
Uach der mystisch-aszetischen. Mit besonders liebender Hingabe
verweilt er bei einzelnen besonders markanten Gestalten, so bei Klemens
W>n Alexandrien, Ambrosius, Augustinus, Bernhard, Thomas von Aquino,.
-Thomas a Kempis und Alphons von Liguori. Hier wird uns vielfach
der Werdegang dieser Männer gleichsam als lebensvolles Sittenbeispiel
v°r Augen gestellt; ihre Hauptwerke für Moralfragen werden namhaft
gemacht und im Auszug oder teilweise in auserlesenen Zitaten
wiedergegeben. Die Charakteristik der Methoden der Moralbehandlung durch
diese Männer ist durchaus zutreffend; vielleicht daß bei Erörterung
des Probabilismus der Kernpunkt des Problems noch schärfer heraus-

1 Thomas sagt 1. 2. q. 109 a. 1: „Mag eine körperliche oder
geistige Natur noch so vollkommen sein, sie kann nicht in Tätigkeit
übergehen, wenn sie nicht von Gott bewegt wird. Diese Bewegung
Wolgt indessen nach dem Plane seiner Vorsehung."



112 Literarische Besprechungen

gestellt werden könnte. Verlangt wird immer ein sicheres Gewissen
auf Grund des Prinzipes : lex dubia non obligat (p. 101 f.).

In formeller Beziehung wäre es vielleicht doch angezeigt, bei
den einzelnen Zitaten aus einer Beihe namhafter Autoren den Fundort

genau anzugeben ; die Zitate selbst stellen eine prächtige Auslese
dar. Die Werke, die außerdem benützt wurden, sind eingangs
angeführt.

Was der Verfasser im Vorwort bescheiden angedeutet, „daß
die Ausführungen vielleicht geeignet sind, in weiteren Kreisen manche
Vorurteile zu zerstreuen, Mißverständnisse zu heben und Liebe zu
wecken", das vermögen diese gediegenen, inhaltsreichen Vorträge gewiß
zu leisten. Sie werden aber nicht bloß den Laienkreisen zugute kommen,
sondern auch dem Geistlichen für seine Lehrtätigkeit Anregung und
dem Theologen eine bequeme Übersicht über die beim Studium ohnehin

zu wenig berücksichtigte Geschichte der Moral bieten.

Wien. P. Dr. C. J. JéllouscheJc 0. S. B.


	Literarische Besprechungen

