
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: De natural inspirationis S. Scripturae [Fortsetzung]

Autor: Jácome, Innocentius M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De natura inspirationis S. Scripturae 45

DE NATURA INSPIRATIONIS S. SCRIPTURAE
Scripsit FR. INNOCENTIUS M. IÄCOME 0. P.

(Sequitur vol. II, p. 808 — 854; III, p. 190—221)

TERTIA PARS
De inspiratione in se ipsa

I. De agente principal!
93. Dens est anctor S. Scripturae principalis.

— Fides catholica omnino docet Deum esse Sacrarum
Litterarum auctorem, ut iam perspici potest in doctrina
'divinitus Iudaeis praestita atque in ipsa Scriptura Divina;
SS. Patres vero id apertissime profitentur; Ecclesia demum
Omnibus aetatibns inde a priscis temporibus in suis monu-
ttientis tantam rem litteris consignavit1. Auetor autem Deus
*st profecto principalis, cui homines scriptores se subiieiunt
^anquam instrumenta. Quod cum ita sit, patet prineipium,
^uo Deus scriptores sacros impellit, cunctis ornari proprie-
latibus omnium agentium prineipalium communibus2 ; eoque
ssse quid proprium intimum in divina natura haerens, utpote
ipsa forma Dei seu ipsa essentia divina.

^94. SoliDeo convenit esse principale Scripturae

agens. — Id plane ex eo inteliigi licet, quod homo
est Sacrorum Librorum instrumentum ; hoc enim nemo
prorsus nisi unus Deus uti valet. Nam omne instrumentum
decease est moveri secundum modum naturae cuiusque con-
8entaneum; iam nunc homo est mente liberaque voluntate
Praeditus; incitari igitur debet motu animi voluntario3.
^•tqui in potestate Dei solum est hominum voluntatem
Movere4. Ergo Deus tantummodo potest hominem tamquam
'^strumentum adhibere. Hoc ipsum magnopere confirmabitur,
Sl in medio ponatur praeclara Angelici Doctoris doctrina,
9.Hae praeeipit hominem in omnibus suis actionibus esse
Dei instrumentum5, atque ex eo hoc concludit. „Omnis igitur
operatio debet attribuiDeo sicut primo et principali agenti6."
^ed, ut ad inspirationem Scripturarum veniamus, est animad-
^örtendum hominis actiones sive ad ordinem naturalem per-
^inere sive elevari supra hunc ordinem; ex quo efficitur
^otiones Dei ad utrumque genus conformari, atque in nu-

« T

1 Cf. nr. 5, 9, 17, 23 et seq. — 2 Cf. nr. 47. — * Cf. nr. 49. —
b II, Q. IX, a. 6. — 5 Cf. nr. 42. — 8 Sum. c. Gent. Lib. Ill, c. 67.



46 De natura inspirationis S. Scripturae

mero motuum naturalium aut supernaturalium esse habendas,
propterea quod motiones sunt eiusdem generis effectuum.
Actiones autem hominum supra rerum naturam positae
oriuntur tum a gratia gratum faciente tum a gratis data.
In illis Deus movet per formas proprias in animum infusas
in

^

aliis vero nulla adest forma sed capacitas tantum ut
quis sublevetur. Huiusmodi est inspiratio viris Sanctis con-
cessa, cuius ope conficitur effectus penitus divinus, Scriptura
nempe coelestis, quae magnitudine diyinae auctoritatis, qua
pollet, reliquos obruit libros virtute naturae exaratos. Hac
via quoque ad illud pervenimus quod quaerebamus, Deum
scilicet solum fas esse Libros Sacros velut agens principale
componere, quia nulli rei creatae est facultas conficiendi
forma propria viribusque naturalibus opus in regione divina
et supernaturali situm.

95. Qualia sint principia actionis divinae.
— Illud quod principaliter aliquam rem exsequitur, formam
babet propriam, quae si sit principium actionis remotum,
haec erit ipsa agentis essentia ; si vero proxime contingat
rem ad quam defert influxum, tunc facultas sive potentia
vocatur1. Haec sunt ad Deum, agentem Scripturae princi-
palem, traducenda. Atque in eo revera reperiri possunt essentia,
plura attributa actioque divina. Attributorum autem quaedam
ad actum spectant, cuius modi sunt scientia, providentia,
omnipotent^2; sed attributum illud, cuius opera Deus
inspirât, nihil est aliud nisi potentia, quoniam „potentia
importât rationem principii exequentis id quod voluntas im-
perat et ad quod scientia dirigit3", seu „de ratione poten-
tiae est quod sit principium agendi in aliud4". Iam vero-
soli Deo praecipuum est ut potentia sua idem sit re ac
essentia, quemadmodum Divus Thomas inquit ; „Dei
potentia,^ quae est operationis principium, est ipsa Dei
essentia5."^ At actio quoque non differt in Deo a propria
eius essentia, ut ibidem Sanctus Doctor inducit: „in solo

eo operatio est eius substantia." Haec duo alio loco ipse
ngelicus hoc modo coniungit et huius rei rationem affert

acu am: „Actio Dei non est aliud ab eius potentia, sed
u rumque est essentia divina; quia nec esse eius est aliud
a eius essentia6." Deus igitur, agens principale inspira¬

is 5D
^*3 T^n~~öe ® Hluart, Sum. S. Thomae. Paris 1904. Tom. Irp. OU. — b Q. 25, a. 1, ad 4. — 4 T f> ft * ft ad ft _ 5 T O 77

a. 1. - 6 I, Q. 25, a. 1, ad 2. ' ' Q* *



De natura inspirations S. Scripturae

tionis, talis est ut in eo et essentia et potentia, qua foras-
agit, actioque ipsa sint re unum atque idem.

96. Actio Dei est formaliterimmanens atque
virtualitér transiens. — Et esse quidem immanentem
S. Thomas ostendit hoc pacto: „Secundum Philosophum
duplex est actio. Una quae manet in agente, et est
perfectio ipsius, ut videre; alia quae transit in exteriora, et-
est perfectio facti, sicut comburere in igne. Divina autem
actio non potest esse de genere illarum actionum, quae non
sunt in agente, quum sua actio sit sua substantia. Oportet.
1gitur quod sit de genere illarum actionum quae sunt in
agente et sunt quasi perfectio ipsius1." Non decet igitur
sie cogitatione actum fingere divinum, ut esset aliquid inter
agentem interiectum et id quod impulsionem patitur; hoc
quidem modo fit apud mortales et cetera creata, non vero
ui Deo, qui quamvis agat, retinet actionem in sua essentia,
Uec egfc inter eas quiddam quod intersit. Effectus nihilo-
*nmus actione divina foris perficitur ; quare S. Thomas :

7)Potentia in rebus creatis, ait, non solum est principium
actionis, sed etiam effectus. Sic igitur in Deo salvatur ratio-
potentiae quantum ad hoc quod est principium effectus ; non
autem quantum ad hoc quod est principium actionis, quae

divina essentia2." Ex his quae dicimus apparet actionem
~ei> eo quod effectum revera molitur, appellari virtualiter
transeuntem ; virtute enim transit ad opus efficiendum ; sed
eadem dicitur formaliter immanens, ea re, quia non relin-
^mt essentiam, immo est eadem essentia. Cum igitur de in-
spiratione agitur, opus est dicere divinam actionem restare
°rmaliter immanentem; attamen, quatenus ea virtualiter
rausit, movere, sublevare sacrum scriptorem, eique adstare8.

97. D eus ut agens principale debet contin-
§ere instrumentum. — Notio enim agentis principalis
Postulat ut instrumentum quodam modo coniungatur cum
agente, secus non valeret ullo modo recipere motionem aut
Perfectioneml. Sed in hac quoque causa longe distat ratio

61
#

a modo ceterarum rerum caducarum. Etenim Deus
in omni existente inducendo esse, et conservando in-

Uctum ; esse enim est effectus proprius solius Dei. Quia
_^_n®sse^ est illud quod est magis intimum cuilibet, et-

r>
1 Sum. c. Gent. Lib. II, c. 23. — 2 I. Q. 25, a. 1, ad 3. — 3 Cf

ar 7^ûecckiaO* P., Scriptor Sacer, Eomae 1903, p. 25—29. — 4 CfV



-48 De natura inspirationis S. Scripturae

-quod profundius omnibus inest, cum sit formale respectu
omnium quae in re sunt" ; ideo hoc existimat S. Thomas :

„oportet quod Deus sit in omnibus rebus et intime1". Actio
autem esse possidet; sed cum „nec aliquid agit ad esse
nisi per virtutem Dei ; ipsum enim esse est communissimus
eflfectus, primus et intimior omnibus aliis effectibus; et ideo
soli Deo competit secundum virtutem propriam talis
effectus2"; ex hoc sequitur Deum moventem res creatas ut
agere possint, in omnibus adesse actibus et naturalis ordinis
et supernaturalis. Sed ubi sistit actio Dei necesse est ad-
stare simul et eius natura. Quam ob rem divina essentia
et huius virtus, nullo interiecto, insunt in illo quod agit;
et hic quidem modus adstandi dicitur praesentia immedia-
'tionis suppositi et virtutis 3; nec ulli alii convenit nisi uni
Deo, ut inquit S. Thomas : „nullius agentis quantumcumque
virtuosi actio procedit ad aliquid distans, nisi inquantum
in illud per medium agit. Hoc autem ad maximam virtutem
Dei pertinet quod immediate in omnibus agit4." Neque
.punctum temporis aliquod inter actionem Dei motumque
rei impulsae interponitur, quia idem est actus moventis et
moti, quamquam actio divina praecedit ratione et causa.
Quum igitur Deus Scripturam inspirans praesto sit
intellects, yoluntati, imaginationi ceterisque facultatibus ex-
sequentibus, quam maxime eum illis coniungitur immedia-
tione suppositi et virtutis.

98. Deus praesens exstat usquedum com-
pleatur.— In natura instrumenti positum est quod hoc
nihil omnino agat nisi motu virtuteque illius qui princi-
paliter opus struit ; propterea consentaneum est agentem
motum et virtutem instrumento impertiri dum effectum
absolvit5. Age porro, scriptor sacer est Dei instrumentum
ad Sacrorum Librorum conscriptionem ; eoque ipso omnia
©a quae Libros Divinos constituunt, ille instrumentaliter
tractat. Deus ergo, quippe qui agens sit principale, tenetur
munere adstandi sancto scriptori, eidemque motionem ac
virtutem elargitur, donec- universa conficit ex quibus Scrip-tura constat.

^ I, Q. 8, a. 1.

3 fv Dn ?e Potent. Q. B, a. 7.
4 Y^îeUnus, Com. in S. Th. I, Q. 18, a. 1 (Ed. Leon. IV).
5

18' a. 1, ad B.



De natura inspirationis S. Scripturae 49

II. De agente instrumental!
1. De iis quibus instrumentais scriptor continetur

99. Humanus scriptor est instrumentum ac
-singulare quidem. In Sacrorum Librorum confectione
homo a Deo tamquam instrumentum adhibetur, idcirco ei
-omne illud est tribuendum quod pertinet ad rationem uni-
versam instrumenti, quare eum censere debemus agere
non propriae formae substantialis vi neque essentiae suae,
neque formae accidentalis sibi praecipuae, sed opera solum-
niodo motionis Dei agentis principis1.

In ordine autem instrumentorum, quibus Deus utitur,
angelis nempe primum, dein animalibus ratione carentibus
et inanimatis, homo medium fere obtinet locum, atque alia
cum superioribus, utpote rationis compos, habet communia,
alia cum posterioribus, quatenus animal. Ex hoc iam per-
spici potest humanum instrumentum esse cuiusdam naturae
"valde complicatae particeps ; haec enim constat ex anima
et corpore, ex ratione et voluntate, ex sensibus externis ac
interius latentibus. Quae omnia instrumentum, quod quae-
rimus, admodum occultum abditumque reddunt, nec minus
obscurum quam cetera in rerum natura tenebris obducta
existentia; ut exemplum liceat afferre actionem unam
hnmanam, quae, iudicio quorumdam, seriem complectitur
septemdecim aliorum actuum, vel duodecim, opinione cete-
rorum. Ex iis ergo sequitur inspirationem in huiusmodi
instrumentum receptam nusquam videri penitus perspicuam,
®ed potius saepe caligine circumfusam.

100. Scriptor sacer est instrumentum super-
Haturale. — Etenim in natura ipsa instrumenti situm
est ut hoc non possit per se effectum moliri, ad quem
efficiendum assumitur. Nunc autem scriptor inspiratus con-
ncere debet opus divinum, supra vim cuiusque rei creatao
eollocatum, facultatique unicae Dei accommodatum, quod
est liber sacer ; itaque suo marte non valet talem effectum
exsequi, at necesse est eum in sublime ferri, ac ne in regione
quidem naturalium rerum, quia sic opus, etiamsi ceteris
autecelleret, esset nihilominus humanum, sed erigendus

ad summam dignitatem rerum divinarum. Propterea
Thomas, de cognitione loquens supernaturali, cuiusmodi

'est inspiratio: „Omne donum gratiae, ait, hominem elevat
1 Cf. nr. 48.

Divus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 4



50 De natura inspiratio nis S. Scripturae

ad aliquid quod est supra naturam humanam. Quod quidem«
potest esse dupliciter : uno modo quantum ad substantiam
actus, sicut miracula facere et cognoscere ineerta et occulta-,
divinae sapientiae, et ad hos actus non datur homini donum
gratiae habituale1". Ut vero homo tarn alte extollatur nullam
habet in se potentiam naturalem, sed illam tantum quae-
vocatur passiva obedientialis, quatenus scilicet est aptus-
ad recipiendum supernaturalem elationem. Quam ob rem
Angelicus Doctor cum disputât de lumine prophetiäe, quod*
est pars inspirationis quoque, ad hunc modum inquit: „In
humana natura est potentia passiva ad recipiendum lumen-
propheticum, non naturalis, sed tantum potentia obedientiae,
sicut est in natura corporali ad ea quae mirabiliter fiunt;:
unde non oportet quod tali potentiae passivae respondeat
potentia activa naturalis2."

101. Num. inspiratio cum authenticitate
connectitur. — Diximus supra de iis quae ad scriptorem
generatim ut instrumentum attinent; hoc autem loco tractare
oporteret conditiones, quibus ille magis definitur; attamen.
primum disserendum est, ac, propter quaestionis gravitatem,
longius quidem de authenticitate. Ut earn igitur a capite-
repetamus, exordium capere debemus a critica, quae a
germanis „höhere Bibelkritik" appellata, „higher criticism"'
ab anglis, „haute, critique" a gallicis3, saeculo XIX ad--
modum apud acatholicos floruit; huius artis est omnia,
perscrutari quae spectant ad scriptorem cuiusvis libri, ad
genus litterarium, ad fontes adhibitos, ad auctoritatem operis
tali apparatu confecti. Eodem autem saeculo exeunte ratio-
criticae apud catholicos erat iam in honore, et quamvis
in Encyclica „Providentissimus" Leonis XIII ac in Motu
Proprio „Praestantiae Scripturae Sacrae" Pii X nuncupata
nomine „criticae sublimioris" reprehendatur, tarnen in
eodem loco ab ipso Pontifice Leone XIII, in eo quod
optimi habet, verbis commendatur „vera artis criticae
disciplina4". Quaestio igitur authenticitatis tunc coepit dili-
gentius tractari; sed plurimi commoti re, quae speciem
novitatis ferebat, causam adduxerunt in iudicium, ac in.

2
III, Q. 171, a. 2, ad 3.

3 ai De.Yerit'> Q- 12' a- 3''ad 18'

K ' t*ir"
or critica cum ea comparatur germanice dicta „niedere-ri. flower criticism" anglice, quae codicem perquirit primigenium^Dt. Camerlynck, Comp. Intr. Gener. I, p. 20 et 32.



De natura inspirationis S. Scripturae 51

primis inquisiverunt num authenticitas quodam modo sit
cum fide nexa, praesertim quidem cum inspirationis dog-
mate, quod primo aspectu maxime cum eavidebatur iunctum;
deinde investigarunt eadem ipsa sitne fidei obiectum ; postea
utrum ad alia dogmata censeatur referenda, vel contra an
ponatur in numéro rerum penitus profanarum, in quibus
nullam liabeat potestatem nec fides, eademque causa nec
Theologia, neque Ecclesia.

P. Condamin S. J. anno 1900 in „Revue Biblique" de
scriptore disserens libri Ecclesiastis exponit argute Sanctos
Patres ac Theologos parvam duxisse disputationem de
authenticitate Librorum Sacrorum, saltern qui sunt Veteris
Testamenti1. Ut suam sententiam facilius obtinere possit,

medio ponit iudicium Salviani, Iunilii in quadam Intro-
ductione ad Scripturam, Theodoreti, S. Augustini. Sed
testimonium S. G-regorii Magni hac in controversia celeberrimum
atque notissimum hoc est: „Sed quis haec scripserit, valde
supervacue quaeritur, cum tarnen auctor libri Spiritus
Sanctus fideliter credatur Si magni cuiusdam viri sus-
Ceptis epistolis legeremus verba, sed quo calamo fuerint
Scripta quaereremus, ridiculum profecto esset epistolarum
auctorem scire sensumque cognoscere, sed quali calamo
earum verba impressa fuerint indagare, Cum ergo rem
c°gnoscimus, eiusque rei Spiritum sanctum auctorem tenemus,
<luia scriptorem quaerimus, quid aliud agimus nisi legentes
htteras, de calamo percontamur ?2.u Ex Patribus transit
P. Condamin ad Theologos, quos invenit primis assentientes.
k. Thomam profert primario loco, tum exegetas saeculi XVI
et XVII, Melchiorem Canum, Masium, Rugerium, Salme-
rcnem, Bellarminum, Curielem, Serarium, Cosmam Maga-

1 Hoc pacto illud ostendit: „Un peu étrange pour les habitudes
jp® esprit moderne, c'est un fait incontestable pourtant à condition
d? ,e ,^ien compris: les anciens Pères, et après eux bon nombre

exegètes catholiques, n'ont attaché qu'une maigre importance à la
p^es^îon d© savoir quel est l'auteur humain des Livres saints de

Ancien Testament. Limitée aux Livres de l'Ancien Testament, cette
dSSe^0ri Peut s'asseoir sur d'assez solides témoignages. Les principes
le6s -^éres en matière d'exégèses, leur méthode, leur façon de parler,

caractère général de leur enseignement laissent voir que les

s
Scussions de „haute critique", qui passionnent et divisent les

si^n^S ^e. I30^re époque, n'occupaient d'ordinaire dans les premiers
19(X)eSp

chrétiens qu'une place accessoire, insignifiante." Eev. Bibl.

Moralium libri. Praefatio. cap. I, 2. M. L. 75, 517.

4*



52 De natura inspirations S. Scripturae

lianum, Lorinum, Pivedam, Fr. de Mendoça, etc. ; cui enu-
merationi finem facit affirmans se earn longius prosequi facile
posse. Postea quaerit quae sit Patrum sententia de scriptore
Ecclesiastis atque probe arbitratur hanc non esse consen-
tientem neque altercationes dirimentem1.

Commentatio P. Condamin aliquantum fortasse in
obscuritate versarehur, nisi P. Hummelauer S. J. tribus locis
earn illustratam pervulgasset, et, terminis omnibus sublatis,
ad authenticitatem universam traduxisset. In commentario
libri Iosue, anno 1903 edito, ex testimonio Patrum hoc
vult quod efficiatur „auctores christianos antiquos, et
imprimis s. ecclesiae doctores, in ea fuisse opinione, non
haberi in ilia auctorum Y. T. quaestione sacram ali-
quam et divinam traditionem, quae a Christo per
apostolos ad nos profecta accipienda sit fide divina, sed
traditionem humanam recipiendam fide historica
ideoque, uti alia axiomata historica, disc u tien dam,
complendam, imo reformandam2." Idem eodem anno
docuit in „Civilta Cattolica"3. Postero quoque anno in
fine operis, quod inscribitur „Exegetisches zur Inspirations-
frage", ubi se scripsisse ostendit disputationem in „Civiltà
Cattolica" institutam4, longe iterum de hac re disserens, non
deiicitur de sententia ante exposita5. Nec aliqui defuerunt
quibus ratio P. Hummelauer placuit. At Card. Billot, anno

1 „Concluons. Le jugement des Pères n'est infaillible que lorsqu'il
est unanime sur un point concernant la foi ou les mœurs. Or, en
matière d'authenticité, surtout pour les livres sapientiaux, les Pères
ont exprimé diverses opinions, sans prétendre aucunement les imposer,
sans rien vouloir trancher définitivement, souvent sans être d'accord
entre eux." Loc. com., p. 88.

32 p. 86.
3 Sic ait : „Basterà che ne riferiamo le principali (testimonianze

dei Padri), e da tutte apparirà dimostrato in modo chiarissimo, che
quegli antichi non ebbero in conto di sacre o di teologichele questioni presenti, ma solamente di profane; che stando alla
oro dottrina si devono esse discutere dagli storici a secondo dei
canoni délia storia e délia critic a, e che si deve attribuire
un autorità puramente umana ai testiraonii che loro si

Clnnanzi'" Serie XVIII> vol. IX, 1903. „Bibbia ed alta critica",
P. 4;UvJ.

[ Exëgetisches etc., p. 103.
^a^cis verbis omnia ad hune modum complectitur : „Es ist die

einmütige Lehre des christlichen Altertums, daß die Frage, wer der
^menschliche) Verfasser eines inspirierten Buches sei, an und für sich
'eine theologische, sondern eine historische kritische Frage sei." P. 99.



De natura inspirationis S. Scripturae 53

1903, in prima editione libri „De Inspiration© Sacrae
Scripturae" illam opinionem refellit, quamvis, nt P. Hummelauer

arbitratur, Card. Billot minime ab eo dissentiat1. Sed
ex eo tempore haec quaestio in controversias catholicorum
non mediocriter permanavit,

Iam vero, nt veniamus ad utilitatem et pondus authefi-"
ticitatis, quia Sancti Patres censuissent earn omnino nihil
habere momenti, non liceret concludere talem indagationem
vi omni esse destitutam. Patres enim, ut optime P. Condamin
animadyertit2, non coacti ab adversariis ad hanc rem per-
tractandam, totiqne dediti theologicae inquisitioni, cunctos
poene thesauros doctrinae sive dogmaticae, sive moralis,
sive spiritualis in venis coelestium volnminnm abditos
effoderunt; sed ex hoc illud sequitur nt in dispntationibus
de scriptore hnmano et in aliis hnins generis, tennibns
nimirum si cum superioribns comparentnr, nullam cnram
consumpserint. Attamen anthenticitas in se ipsa, ntpote
°riticae materies magni huic arti refert, itemqne exegesi
ac hermeneuticae, quia cognito scriptore alicuius libri, minore
sudore argumentum cernitur3.

Nunc deniqne dicere oportet an dogma inspirationis
cnm anthenticitate copnletnr. Ac primo qnidem sednlo est
tenendum Sacras Litteras, praeter alios libros, qnoniam eae

1 Cf. p. 109—113.
2 „Avec les Juifs la polémique ne s'engagerait pas sur l'origine

de la Bible hébraique, mais sur son interprétation; contre les héré-
^ques les Pères avaient surtout à défendre les Livres du Nouveau
testament, et moins souvent à prouver leur authenticité qu'à rétablir

passages corrompus, à revendiquer pour ces passages le sens légi-
jme et traditionnel; devant les fidèles leur soin principal était du
irer du texte inspiré les plus riches leçons dogmatiques et morales."

-L'Oc. corn., p. 31. — Si vero Patres nostra aetate vixissent, aliud ha-
ouissent consilium: „Sans aucun doute 9i les Pères de l'Église vivaient

e nos jours, en face d'adversaires uniquement sensibles aux armes
e. critique historique et linguistique, ils ne refuseraient pas d'examiner

ces questions scientifiquement, ils n'en parleraient pas dans les
memes termes, ils ne laisseraient pas aux ,gens oisifs4 les moindres
Problèmes de chronologie." Ibid.

In hoc loco placet afferre testimonium P. Bruck er, qui
mmsi multum postulet iuribus Theologiae, non tamen negat

momentum criticae et hermeneuticae. Inquitenim: ,.Au point de vue de
erméneutique et de la critique, surtout historique, l'importance de

!is problèmes est evidentement très grande." Agebatur, autem de
» a question des auteurs au point de vue théoîogique". L'Église et la
unique biblique, p. 79.

1



54 De natura inspirationis S. Scripturae

a duplici agente confectae, altero divino, humano altero,
duobus authentieitatibus utrique agenti respondentibus, esse
ornatas. De divina autem hoc in loco non agitur. Nam ex
parte Dei authenticitas ad inspirationem revocatur tam-
quam effectus ad causam1, sicque maxime inter se ambae
connectuntur. Sed qnaestio est de authenticitate ex parte
hominis, de Moyse nt scriptore Pentateuchi, de Matthaeo
quatenus primum Evangelium exaravit, et de caeteris huius
modi. Atque de haç re omnes catholici mirifice consentiunt,
ldque primus fait uberrimus fructus ex illa litigiosa dis-
ceptatione captus. Omnes enim existimant authenticitatem
propter se nullo vinculo esse cum inspiratione coniunctam2.
Huius autem causae ratio est in promptu, quia ut Scriptura
aliqua habeatur inspirata, satis est instrumentum in ho-
mmum numéro referri, non vero indigetur per se talis
hominis. At quamvis authenticitas non pertineat ad
inspirationis dogma, spectat nihilominus ad disputationem de
inspiratione, cuius est dispicere, quoad facultas fert,
instrumentalem causam Librorum Sacrorum. Notio praeterea
inspirationis non parum illustratur exquisita cognitione
motionis divinae, quatenus haec temperatur ac definitur
secundum modum et vim instrumenti, in quo recipitur; id
autem tantum magis obtinetur, quantum melius proprietates
certi definitique scriptoris explanatae habeantur.

i j •
bac re P. Th. Mainage 0. P. disserit, sicque ait: „Or

e .Livre saint est totalement attribuable à Dieu comme auteur principal
et totalement à l'homme comme auteur secondaire. Il est donc

authentique à un double titre. Mais l'authenticité en tant que divine
s identifie avec l'inspiration. Car Dieu est l'auteur des Livres saints
pour autant qu'il les inspire.44 Bevue des Sciences Philosophiques et
Idéologiques, 1908. „Canonicité et Authenticité44, p. 97.

Dh P- Pesch S. J. Apparatus ad historiam coaevam, p. 54
et 122; et De Inspiratione nr. 397. — P. H u m m e 1 a u e r S. J. Civiltà

a tolica, loc. com., p. 406 ; et Exegetisches p. 115. — Card. Billot
n x>D\IlisPlratione, p. 66. — P. Hildebrand Höpfl O. S. B.

as' Buch der Bücher, p. 138; Die höhere Bibelkritik, p. 50; Intro-
uc îonis m s. V. Test, libros compendium, 1915, p. 35. — P. Mur ill o

In« VS,10 ait* S(^° se tra^a del cuândo y por quién fueron escritos
• } r<?s,> ^eguramente el problema es histörico é independiente de la

^ "la1 i?C1'0r1,
•

•^'azon y Pe- Tom. XI, 1905. El movimiento reformista
— P ^e?+,S1S'i3' ' ~~ d. V. B a i n v e 1. De Scriptura Sacra, 116.

natu .' n .,.red Durand S. J. Dictionnaire Apologétique de la Foi
ratio,. ^ibli(lue, b col. 791. - H. Merkelbach. L'inspirationdes Div. Ecrit., p. 80.



De natura inspirations S. Scripturae 55

102. An terminis fidei directe circumscripta
tur authenticitas. — Quando suscipitur quaestio

de coniunctione authenticitatis cum fide, numquam nimis
valde commendabitur distinctio a S. Thoma instituta eorum

^quae ad fidern aut directe aut indirecte diriguntur: „ad
fidem, inquit, pertinet aliquid dupliciter. Uno modo directe;
sicut ea quae nobis sunt principaliter divinitus tradita, ut
Deum esse trinum et unum ; Filium Dei esse incarnatum ;

öt huismodi. Et circa baec opinari falsum, hoc ipso inducit
haeresim, maxime si pertinacia adiungatur. Indirecte yero
ad fidem pertinent ea ex quibus negatis consequitur ali-

vquid contrarium fidei ; sicut si quis diceret Samuelem non
fuisse filium Helcanae; ex hoc enim sequitur Scripturam
divinam esse falsam1." Primo igitur quaerendum est num

•authenticitas vi sua directe spectet ad fidem. Quod quidem
accidere non videtur. Nam si ita esset, de scriptoribus
omnino omnibus utriusque Testamenti necessario nobis con-
stare deberet. Atqui contra res se habet, quia etiamsi ex
Vetere Testamento cognoscantur scriptores librorum prophe-
"ticorum, ex Novo vero cuncti, tarnen ex Lege antiqua
*uulti latent, et in tenebris forte semper iacebunt. Ex
libris enim historicis Moysen scripsisse Pentateuchum
scimus, Esdram autem historiam perfecisse Esdrae et Ne-
temiae non est certum ; sed qui litteris mandaverint libros
losue, Iudicum, Ruth, I et II Samuelis, I ac II Regum,f atque II Paralipomenon, Tobiae, Iudith, Esther, I et II
Macabeorum, est quaestio certe perobscura. Ex didacticis
etiam operibus scriptores Ecclesiastici magnaeque partis
Psalmorum perspectos habemus; item Salomoni, dubitanter
faraen, Canticum Canticorum tribuere opus est; nos autem
fugit authenticitas lob, aliquorum Psalmorum, Proverbiorum,
Ecclesiastis et Sapientiae.

Liquet ceteroquin fontes revelationis, Scripturam ac
Iraditionem, ob earn ipsam causam, hac in re exiguos in-
Vßuiri. Novum enim Testamentum non aftert nominatim
^isi Moysen, David, Isaiam, Ieremiam, Danielem etloelem;

reliquis plane tacet. Similiter ex Traditione non omnia
"8xhauriuntur. Ea enim ir eo quod ad libros Yeteris Testa-
^enti attinet a Iudaeis conservaretur, sed tot tantaque

' Couimentitia fictaque ab eis traduntur, ut dificillimum ha-

1 Sum. Theol. I, Q. 82, a. 4.



56 De natura inspirationis S. Scripturae

beatur veritatem in talibus fabulis deprehendere. Atque-
Sancti Patres quae conscriptionem Sacrorum Librorum.
attingunt, magna ex parte a Iudaeis acceperunt falsa; sie,
ut exempla ponamus, quidam authenticum duxerunt fucatum;
librum IY Esdrae, atque hune ipsum doctorem instaurasse
Iudaeorum litteras in captivitate babylonica deperditas,.,
item septuaginta viros in totidem cellulis commorantes
vertisse divinitus Bibliam hebraicam, quo facilius concilia-
retur divina auetoritas voluminum graecorum1. Itaque
minime videtur si Patres, Iudaeos sequentes, Salomonem
putaverint scripsisse Canticum Canticorum, Proverbia et
Ecclesiasten, immo his duos alios adiunxerunt. P. Höpfl:
„SS. Patres, ait, interdum quin que recensent libros Salo-
monis (c. g. Concil. Hipponense 393, Carthaginense 397,
S. Innocentius I 405) addentes Ecclesiasticum et librum
Sapientiae, qui certissime non habent Salomonem auetorem2*..
De authenticitate operum, quae, ut paullo ante diximus
manent ignorata, est magna dissensio Patrum et Doctorum
catholicorum. Itaque aliis, ut exemplo res illustretur, placet,
secundum quod Calmetus et Ubaldi dicunt, Phineen vel
Samuelem confecisse librum Iudicum, aliis Esdram; opi-
niones igitur variae inter saeculum XI et IV vacillant 5,;.

In Novo Testamento quoque desideratur aliquando omnium
consensio, veluti in II et III Epistola Ioannis, quarum de
authenticitate praecellentes quidem Doctores dubitant,
Origines, Eusebius et S. Hieronymus. Unde merito Com--
missio Biblica, cum loquitur de scrip tore 150 Psalmorum,
ad Dub. I: „Utrum appellationes Psalmi David, Hymni
David,^ Liber psalmorum David, Psalterium Davidicum, in
antiquis collectionibus et in Conciliis ipsis usurpatae ad;
designandum Veteris Testamenti Librum OL psalmorum;
sicut etiam plurium Patrum et Doctorum sententia, qui
tenuerunt omnes prorsus Psalterii psalmos uni David esse
adscribendos, tantam vim habeant, ut Psalterii totius unicus
auctor David haberi debeat" respondit: „Negative"4. Ex.

is igitur quae exposuimus perspieuum est authenticitatem

» t f;L ^ g r a 11 s:e' Eev* BibL 1898> P- 26 et 27-

Das Euch der ^ libros comPend ' P- 187' Cf' idem'

1Ö03, p.XXLrtM des IuSes Par le P. M.-I. Lag range, Paris,.
4 Cf. Camerlynck. Compend. Introduct. I, p. 125.



De natura inspiral ionis S. Scripturae 57

sua sponte ideo non pertinere directe ad fidem, quia, fon-
tibus revelationis deficientibus, scriptores plurium librorum
latent circumfusi tenebris.

103. Quaestio de scriptoribus cum veritate
Scripturae comparât a. — Restât adhuc altera causa
pertractanda, utrum authenticitas indirecte contineatur in
fide, propterea quod sie cum alia doctrina fidei consocietur,
ut haec sit tollenda, si ilia reiieiatur. Primum autem occurrit-
animo exemplum supra a S. Thoma significatum, Veritas
scilicet Scripturae Divinae, quae nullo potest negari errore;.
quare quidquam doceat Scriptura de authenticitate Librorum
Sacrorum fide supernaturali credendum est. Exstat vero
duplex fons unde haurire licet Scripturarum institutum :

aut scriptor ipse inspiratus, se opus confecisse assereus,
quod etiamsi raro in Vetere Testamento contingat, maxime
tamen prodest libris Novi; aut loci huius Testamenti ubi
fit mentio monumentorum Legis antiquae; id e contrario
praeeipuum ac crebrum est argumentum quo propugnatur
fiorum voluminum authenticitas. Exordiamur itaque a
posteriore fonte, a testimoniis nempe Testamenti Novi,
quae caute intelligenda sunt, quoniam non omnes qui in
Novo Testamento verba Yeteris afferunt eamdem habent
uuetoritatem. In Evangeliis plerumque Iesus Christus Vetus
adducit Testamentum ; Evangelistae etiam nonnumquam
idem faciunt, praesertim Matthaeus, in Marco autem semel
tantum id accidit; praeterea Ioannes Baptista affirmât in
se evasisse prophetiam Isaiae (Io. I, 23); deinde diseipulos
reperitur meminisse quod scriptum erat (Io. II, 17) ; Prin-
G1pes et Scribae quoque prophetiam in medium vocant
(Mat. II, 5)j Moysen Sadducaei (Mat, XXII, 24; Me. XII,.
19; Le. XX, 28); aliqui demum ex turba (Io. VI., 31) et
diabolus ipse in tentationibus Domini ex Libris Sanctis
argumentatur. In Actibus vero, sublato versu 30 cap. VIII,
nullo in loco scriptor inspiratus de nominibus codicum anti-
quorum loquitur; contra Apostoli in concionibus et hor-
tationibus ibi interpositis saepe ad prophetias se conferunt :

^• Petrus potissimum hanc adhibet rationem, S. Paulus
nein, semel Iacobus ; Stephanus quoque in suo sermone
^mdem viam sequitur ; christiani denique verbis davidicis.

eo gratias agunt de liberatione Petri et Ioannis1. In
1 Huic loco similis est Hebr. XIII, 6.



-58 De natura inspirations S. Scripturae

Epistolis similiter Apostolos crebro videmus uti Litteris
Sacris, Sanctusque Paulus vel maxime in ore habebat "Vetus
Testamentum, cum epistolam exarabat ad Romanos, item,
-quamquam minus, cum ad Hebraeos scribebat; in litteris
vero I et II ad Corintbios necnon ad Galatas pauca huius
generis adhibet, perpauca in illis ad Epbesios et I ad Timo-
theum, numquam vero in epistolis ad Philippenses, Colos-
senses, I ac II ad Thessalonicenes, II ad Timotheum, ad
Titum, et ad Philemonem. In schedulis Iacobi, I et II Petri
etiam invenitur aliquando scriptores loqui de Scriptura, non
autem in tribus Ioannis et in ea Iudae neque in Apoca-
lypsi. In locis hie enumeratis patet relictos omnino illos
esse, qui etiamsi ad Yetus Testamentum referantur, tarnen
nullo modo librum in se ipso indicant. Ex his igitur testi-
moniis, Ioannes Baptista et diseipuli Domini, cum Scripturae
recordabantur, similiter Principes, Scribae, Sadducaei, aliqui
ex turba et dpse diabolus necnon Stephanus in concione
atque christiani in gratiarum actione non gaudent divina
auetoritate; in controversia nihilominus, de qua agimus,
magni eorum ratio interest, quandoquidem consuetudines
Iudaeorum illius temporis ostendit. At verba Domini nostri
summa observantia oportet revereri aeque et sententiam
scriptorum inspiratorum ; neque sermones Apostolorum orbari
videntur tali honore, quia cum officio apostolico fungi opus
erat, divinitus illi a Spiritu Sancto dirigebantur.

Iam vero, ut proelivius quaestio proposita evolvatur,
investigandum est quale propositum habuerint Iesus Christus,
scriptores inspirati et Apostoli in concionibus, cum Scrip-
turam afferebant. Atque ex locis omnibus efficitur Vetus
Testamentum adduci vel ut prophetiae ostendantur impletae
vel tamquam sedem divinam argumentorum, numquam pro-
fecto ad enodandam disputationem de authenticitate, immo
parva cura ponitur ut nomina tradantur scriptorum ; at
saepe, neglectis instrumentis humanis, ipse Deus, auetor
prmeeps, inducitur loquens verbis Scripturarum. Sic Iesus
Christus inquit: „Deus dixit" (Mt. XV, 4), „non legistis
quod dictum est a Deo" (Mt. XXIII, 31); scriptor primi
Evangelii^ ait: „dictum est a Domino per prophetam"
(Mt. 1,22); in Antiochia Pisidiae Paulus, velut si Deus loqueretur,
promissioni allatae hoc tantum praeponit: „ita dixit"
(Act. XIII, 34); pariter inquit: „sie praeeepit nobis
Dominus" (Act. XIII, 47), vel.: „ait enim" (II, Cor. VI, 2);



De natura inspirationis S. Scripturae 59

plures insuper sententias collectas ex Ley. XXVI, 12,
Is. LH, 11, Ezech. XX, 84, II Sam. VII, 14 hoc simplici
modo introducit : „sicut dicit Dens" (II Cor. VI, 16) ; aut
vicissim sermo Dei in sacris Litteris consignatus Scripturae
tribuitur: „Providens autem Scriptura praenuntiavit
Abrahae" (Gral. III, 8); sed Epistola ad Hebraeos magoi
refert in hac causa: ibi formula exhibetur „sicut dicit
Spiritus Sanctus*' (III, 7), ac fere in omnibus ceteris locis
ponitur Vetus Testamentum in ore Dei, vel Christi1. Ex
his ergo iam sequitur non esse in animo Iesu Christi
et Apostolorum aperte docere authenticitatem ; id ipsum
autem certissime efficitur, cum innumerabiles loci perspiciuntur,
in quibus modo nimis vago vetera adhibentur Scripta. Ad
hanc rem imprimis pertinet consuetudo, quae maxime
viguit, usurpandi verba Scripturae tamquam propria, quin
videatur Libros Sanctos commemorari; sed etiamsi in aliis
operibus hoc saepe contingat, in Apocalypsi tarnen, ubi
numquam Vetus Testamen tum revocatur, illud genus in
omnibus paginis reperitur. Aliquando vero sine ulla forma
praemissa sententiae in contextu interiectae exstant2. Et
si, ut mos est, quaedam adsit formula, haec plerumque
nimis incerta praebetur, eoque ad authenticitatem parum
proficit. Huiusmodi est vox tarn usitata „scriptum estu, qua
Dominus, secundum Evangelia, affert Deut., Ps., Is., Zach.,
Malach., atque Is. simul ac 1er.8. Ioannes etiam sie Zach.
adducit (In. XII, 14). S. Paulus autem, praesertim in
epistola ad Rom. magnopere hoc vero delectatur, atque
huius ope in medium vocat libros Gen., Exod., Deut., lob,
Ps., Prov., Is., 1er., Habac., et Malach.4. Quandoque illi

I Dicta a Deo: Hebr. I, 5, 6, 7, 8, 10, 18; IV, 4; V, 5, 6; VIII, 8;
80; XII, 5, 27; XIII, 5. In ore Christi: II, 12. 13; X, 5.

3 Ct. Rom. X, 18; Hebr. X, 37; 1 Petri I, 24; III, 10-12; IV, 18.
3 Mt. IV, 4, 7, 10 et Le. IV, 4, 8 (ex Deut.); Le. XX, 17 (ex Ps.) ;

Le. XXII, 37 (ex Is.); Mat. XXVI, 31 et Me. XIV, 27 (ex Zach.),
Ht. XI, 10 et Le. VII, 27 (ex Malach.); Mt. XXI, 13 et Me. XI, 17
et Le. XIX, 46 (ex Is. et 1er.).

4 Rom. I, 17 (Habac.); II, 24 (is.); III, 4, 10 (Ps.); IV, 17
(Genes.); VIII, 36 (Ps.); IX, 13 (Malach.); IX, 33 (Is.); X, 15 (Is.);

8 (Is.); XI, 26 (Is.); XII, 19 (Prov.); XIV, 11 (Is.); XV, 3 (Ps.);
AV, 9 (Ps.); XV, 21 (ls.).

I Cor. I, 19 (Is.); I, 31 (1er.); II, 9 (Is.); III, 19 (lob); III, 20 (Ps.)
verbum scriptum hic suggeritur; X, 7 (Ex.); XV, 45 (Gen.); XV, 54 (Is.).

II Cor. IV, 13 (Ps.); VIII, 15 (Ex.); IX, 9 (Ps.).
Gal. III, 6 (Gen.); III, 10, 13 (Deut.).



60 De natura inspirationis S. Scripturae

vocabulo aliud adiungitur, quod obscure indicat locum unde-
sententia sumitur; hoc modo Iesus Christus addit „in lege"
(In. XI, 34 et XY, 25 ex Ps.), item Lucas (II, 23 ab Ex.)
et Paulus (I Cor. XIV, 21 ex Is.), vel „in Prophetis"
(In. VI, 45 ex Is.), vel ut Iacobus aiens „verba Prophe-
tarumu se refert ad lerem., Am. et Is. (Act. XV, 15);..
S. Petrus in concione adnectit in libro Psalmorum
(Act. I, 20) ; Paulus, in Psalmo secundo (Act. XIII, 33).
Alia vox superiori gemina, „dictum est", reperitur in Evac-
gelio a Iesu adhibita1; Paulus autem „in Prophetis" sub-
iicit (Act. XIII, 40 ex Habac.), Matthaeus vero „per pro-
phetam" (Mt. XIII, 35 ex Ps. ; XXI, 4 ex Zach.). Ab hoc
insuper genere parum distat illud „Scriptura dicit", a quo
nomen Scripturae nonnumquam removetur2. Praeterea Iesus,
cum Iudaeis disputans, eos arguit aiens : „numquam legistis
in Scripturis" 8. Et haec quidem sunt formulae vagae crebrius
usurpatae; exstant tarnen aliae sed paucae et rarae4.

Sed praeter modos supra allatos sunt alii etiam, in
quibus mentio fit nominis cuiusdam cum notione libri con-
îuncti ; Moyses, Isaias et Osee sie nominantur. Etenim
scriptum vel legem Moysis usurpât Dominus cum loquitur
ad Iosuem (los. I, 8), et in Malachia (IV, 4) idem faciunt
scriptores sacri5. Eadem consuetudo in Novo Testamento
servatur, ut videre licet in sermonibus Iesu Christi (Me. XII,
26; Le. XXIV, 44) et S. Petri (Act. XV, 21), ac in I Ep.
ad Cor. IX, 9. Item Iesus de prophetia Isaiae agit (Mt. XIII,.
14) ; qui usus non est alienus ab scriptoribus Evangeliorum

Tp rJ ^ V, 27 (Ex.); V, 31 (Deut.); V, 38 (Ex.); V, 43 (Lev.);.
-rr oo ât (Deut0> cum vocabulo „antiquis" addito Mt. V, 21 (Ex.);.
V, od (Num.).

so
2

ln',XiX' 37 (Zach-); -Rom. IV, 3 (Gen.); IX, 17 (Ex.); Gal. IV,
U (Gem); 1 Tim. V, 18 (Deut.); Iacob. IV, B. — Hine vocabulo

Scripturae; Rom. XV, 10 (Deut.); XV, 11 (Ps.); Eph. IV, 8 (Ps.).
4

Mt. XXI, 42 et Me. XII, 10 (Ps.); Cf. Mt. XIX, 4 (Gen.).
94 (v> \ vtv1110^ sunt: „ut Scriptura impleretur dicens" In. XIX,.
SnrLfS « t ' 36 (Ex. Num. Ps.). Cf. Iacob. II, 23 (Gen.); „secundum
^cnpturas« Iacob. II, 8 (Lev.); „continet Scriptura", I Petri II, 6

lfi VrA^ !UVln.1pr0VerbiiU 11 Pctrill, 22 (Prov.); „inquit", Rom. VI,
-mnpo i*'' uitncile est scire quis hoc dixerit. In Ep. ad Hebr. praeter
dnoitnv °<z°S' V1 T^tms Leus aut Christus loquitur, semel tantum ad-

qj 0^
criptura sie: Testatus est autem in quodam loco quis, dicens"

12- Psd^VT1!?6^"?'17' 6; 11 Par* XXV, 4; XXXIV, 14; XXXV,.14, Esdr. VI, 18; Neh. VIII, 14; XIII, 1.



De natura inspirationis S. Scripturae 61

•et Actuum1. Osee autem semel hoc pacto in Ep. ad
Rom. IX, 26 commemoratur. Quid igitur, nominibus huius-
modi authenticitas defenditur librorum? Id révéra fieri
forsitan posset ; attamen non haberemus rationes tarn graves
ad illud obtinendum, quia aut scriptor pseudonymo occul-
tatur, ut in Sanctis quoque Libris quandoque accidit; aut
nomina, quibus codices Veteris Testamenti nuncupantur,
ii potissimum qui historiam narrant, non indicant con-
stanter scriptorem, sed potius personam, qua paene historia
tota aliquorum temporum tenetur constricta; aut locus
quidam profertur nomine viri cuius res gestae exponuntur,
quemadmodum Paulus librum I Reg. XIX, 10 in medio ponit:
„An nescitis in Elia quid dicit Scriptura?" (Rom. XI, 2).
Deinde Marcus, qui semel tantummodo ad prophetas se
refert (Me. I, 2), nomine Isaiae sententiam inducit non solum
huius prophetae, sed Malachiae etiam ; quod certe non fe-
cisset, si authenticitatem utriusque aut alterutrius consti-
tuere voluisset.

At illustrantur superiores loci ex aliis in quibus liber
&on videtur habere totum momentum, sed magis scriptor,
quare ei primas dare necesse erit. Id reperitur praesertim
cum sermo est de Moyse, Isaia et David, postea de Ieremia,
Daniele atque Ioele. Etenim Iesus Christus et Apostoli,
cum Moysen nominant, his utuntur verbis : dixit (Me. VIII,
10; Act. III, 22; Rom. X, 19), locutus est (Act. XXVI, 22),
scripsit (Me. X, 5; In. V, 46; Rom. X, 6), praeeepit
(Mt. VIII, 4), permisit (Mt. XIX, 8), ostendit (Le. XX, 87);
cum vero Isaiam afferunt: dicit (In. XII, 39; Rom. X,
16, 20), ait (Rom. XV, 12), clamat (Rom. IX, 27), prae-
dixit (Rom. IX, 29), prophetavit (Mt. XV, 8; Me. VII, 6),
dictum est per Isaiam (Mt. III, 3 ; IV, 14; VIII, 17 ; XII, 17),
Spiritus Sanctus locutus est per Isaiam (Act. XXVIII, 26) ;
Davidi pariter hoc tribuitur: dicit (Me. XII, 36; Le. XX,
42; Act. II, 25, 34; Rom. IV, 6; XI, 9), et David in
spiritu vocat eum Dominum (Mt. XXII, 43). De Ieremia
etiam Matthaeus ait: Dictum est per Ieremiam (II, 17), in
XVII, 9 autem eamdem viam sequitur ac Me. I, 2, nomine
scilicet Ieremiae sententiam ponit huius et Zachariae.
Dominus noster Danielem commémorât de abominatione de-
:solationis loquens „quae dicta est a Daniele propheta"

1 Cf. Me. I, 2; Lc. III, 4; IV, 17; In. XII, 38; Act. VIII, 30.



62 De natura inspirationis S. Scripturae

(Mt. XXIV, 15). Petrus denique Ioelis recordatur „Dictum?
est per prophetam Ioel" (Act. II, 16). Iam igitur nunc-
quaeritur an Iesus Christus et Apostoli in locis allatis-
voluntatem habuerint affirmandi authenticitatem librorum.
De hac re certatur magna catholicorum dissensione. P.
Lagrange, de fontibus disserens Pentateuchi, dicit illud Evan-
gelii „Moyses scripsit legem" esse verum de substantia non
autem de compléta conscriptione legis1. P. Hummelauer in
„Civiltà Cattolica" existimat Litteras Sacras posse aliquid
continere quod spectet ad scriptores2, sed in „Exegetisches"
mihi videor eum arbitrari nihil in locis, de quibus dispu-
tamus, agi de authenticitate, quandoquidem putat scriptores-
Novi Testamenti, cum de libris Yeteris loquuntur proba-
biliter morem solum temporis illius servasse3. P. Brucker,
salvo Moyse, cum P. Hummelauer concinit4. Plerique vero
censent opus esse in quibusdam locis asserere authenticitatem

divinitus confirmatam. Quid ergo de hac disceptatione
sentiendumest? In primis oportet omnino confiteri nullo prorsus
in loco ex enumeratis Domino nostro et Apostolis fuisse
proposition authenticitatem docere; sed in iis sicut et in
aliis locis supra expositis caput ad Scripturam adhibendam
est^ argumentatio auctoritate divina fulta. Quod si nomina
seriptorum secundarium inducuntur, id sine ulla dubitatione-
fit iuxta mores et traditionem Iudaeorumut liquet potissimum

1 la proposition: Moïse a écrit la loi, était vraie quant,
au fond, quoiqu'elle ne pût s'appliquer à la rédaction complète de cette
loi." Rev. Eibl. 1898, p. 28.

2 Loc. com., p. 898 et 899, Cf. Exegetisches, p. 120.
3 Quaesito, an scriptores Nov. Test, secuti fuerint in re prae-senti opinionem sui temporis, respondet: „Jedenfalls scheint uns hier

die Präsumtion für uns zu sprechen; nicht wir haben weitere Beweise-
unserer Auffassung zu erbringen, sondern dürfen wohlgemut den
Beweis des Gegenteils abwarten-, p. 89.

Quaerens eo solum authenticitas tueaturne, quod scriptores-
°L* nomine aliquo libros Veteris nominent, inquit: „On peuten douter, s'il ne resort pas des paroles de l'écrivain du Nouveau,

-testament que ses affirmations portent précisément sur ce point Or,
ce cas est peut-être le plus fréquent. Nous examinerons plus loin endetail les citations des livres de Moïse, qui sont les plus nombreuses.

our ce qui est d'autres, lorsque Jésus-Christ et les écrivains du Nouveau

lestament invoquent un texte de l'Ancien sous le nom do son
auteur, il est souvent permis de conjecturer qu'ils n'ont fait, emonnant ce nom, que se conformer aux façons de parler vulgaires,,sans songer a les approuver par là même." L'Eglise et la critiquerbibl., p. 82 et 83. 1



De natura inspirations S. Scripturae 6a

cum usus perspicitur hominum inspirationis expertium in
Scriptura ipsa consignatus. Diabolus enim, Principes, Scribae
et aliqui ex turba, ut Evangelium tradit, modo vago ad-
bibent Libros Sacros; item in ore virorum Veteris Testa-
menti nomen Moyses adiungitur volumini legis; hac ratione-
losue loquitur ad populum (los. XXIII, 6), David ad
Salomonem (I Reg. II, 8), populus ad Esdram (Neb. VIII, 1),.
Daniel in oratione (IX, 11, 13), Abraham ad Lazarum
(Le. XVI, 29). Neque desunt exempla in quibus scriptoris
nomen libro in se antecellit; sie enim Pbarisaei aiunt:
»Quid ergo Moyses mandavit dare libellum repudii"
(Mt. XIX, 7); Sadducaei autem: „Moyses dixit" (Mt. XXII?.
24), „Moyses nobis scripsit" (Me. XII, 19; Le. XX, 28);.
christiani, „Spiritu saneto per os Patris nostri David dixit"
(Act. IV, 25). Atqui boc triplici genere, ut diximus, Iesus

Apostoli utebantur; omnes ergo eamdem consuetudinem
tenuerunt. Itaque pondus sermonis posteriorum metiri de-
betur vi traditionis et auetoritate priorum, quae vicissim
nsu Cbristi et bominum inspiratorum roboratur maioremque
consequitur dignitatem ; proinde reiiei non potest sine gra-
vibus rationibus.

Relinquitur nibilo secius alia quaestio ac principalis
qnidem: utrum nempe illa Iudaeorum traditio sie implicetur
Cllm argumento Cbristi et aliorum, qui divina auetoritate
gaudent, ut babeatur eis probata menteque complexa. Age,
opinio vetusta Iudaeorum de summo legislatore Moyse, de
olarissimo poeta religioso Davide, de Isaia facile principe
propbetarum, tamquam scriptoribus Pentateucbi, Psalmorum

operis Isaiae nuneupati tarn saepe a Domino nostro et
a viris repetitur inspiratis, ut dificillimum sit defendere
e°s penitus de mente abiieere considerationem scriptoris
Propter se talium librorum; qua re cautius diceretur eos
ïrequenti illorum nominum usu approbasse sententiam
ludaicam de autbenticitate borum librorum. Deinceps id
raaxime confirmatur cum subtilius cernitur quorumdam
locorum contextus, qui postulare videtur veram autbentici--
^atem ut argumentatio sit apta et firma, quamvis P. Hummel-
aUer opinetur valere ratiocinationem sine illa conditione,
Propterea quod ea nibilo minus auetoritatem babet argu«
nienti, quod ad bominem vocatur1. Ad boc genus pertinent.

1

Exegetisches, p. 89 et 90.



'64 De natura inspirationis S. Scripturae

praeclara Christi verba ad Iudaeos: „est qui accusât vos
Moyses, in quo vos speratis. Si enim crederetis Moysi,
-crederetis forsitan et mihi: de me enim ille scripsit. Si
autem illius litteris non creditis quomodo verbis meis
credetis?" (In. V, 45—47). P. Lagrange censet non versari
hie personam Moysis nisi specie, sed comparationem in-
veniri inter librum scriptum et verba Christi1. Aliis autem,
verbi gratia, Card. Billot, P. Brucker, Merkelbach, et
P. Höpfl merito placet ideo patrocinium suscipere authenti-
citatis Pentateuchi, quia Christi argumentatio in Moyse
uititur quatenus scriptore*. Aeque P. Brucker3 vult idem
effici cum Iesus Pharisaeis respondet: „Quoniam Moyses
ad duritiam cordis vestri permisit vobis dimittere uxores
vestras" (Mt. XIX, 8 et Me. X, 5). Similiter Card. Billot4
videtur S. Paulum Moysen scriptorem Pentateuchi
commémorasse in illo loco „cum legitur Moyses, velamen positum
est super cor eorum" (II Cor. III, 15), quoniam in versu 13
de persona Moysis agitur. Ut in his causis expositis
argumentatio petit Moysen fuisse scriptorem, sic quidam, velut
P. Brucker et Merkelbach5, putant earn desiderare authen-
ticitatem Psalmorum cum Dominus inquit: „Quomodo ergo
David in spiritu vocat eum Dominum" (Mt. XXII, 43; Cf.
Me. XII, 36; Le. XX, 41). Etiam in concione Pauli videtur
îllud: „Non dabis Sanctum tuum videre corruptionem"
(Act. XIII, 35), requiri Davidem conscripsisse Psalmum,
sin ratiocinatio periclitaretur. Traditio ergo Iudaeorum
significans Moysen et Davidem scripta eis tributa exara-
visse, approbatione Iesu et virorum sacrorum fuit ad
veritatem Scripturarum propriam sublevata. Quam ob rem
iure Commissio Biblica negavit esse authentiam Mosaicam
renciendam „posthabitis quampluribus testimoniis utriusque
Testamenti collective sumptis6. Item causae quaedam ut
David vere confecerit Psalmos, iuxta eamdem Commissionem,

„Mais en réalité la personne d* Moïse n'est ici qu'à la
Mirtace. L'opposition est entre le livre écrit et les paroles." Rev.
Bibl. 1898, p. 28. F

Card. Billot, De Inspiratione etc., p. 77; P. Bruck er, loc.
-,119; Merkelbach, L'inspiration etc., p. '85; P. Höpfl,Introd m S. V. Test, lib., p. 46.

1

Loc. com., p. H8.
5

Loc. corn., p. 78.

e nî?^ruc ' ^oc* com-) P» 84; Merkelbach, loc. com., p. 84.
^1. Camerlynck, Comp. Introduct. I, p. 119.



De natura inspirationis S. Scripturae 65

•sunt: attributiones Psalmorum ipsi factae tum in Yeteri
Testamento, tum in Novo1." Illa vero testimonia non liceret
ita premere atque urgere, ut Moysen censeatur scripsisse
Peutateuchum penitus sicut ad nos pervenit, Davidemque
cunctos Psalmos ; ipsa enim Commissio Biblica exigit solum
lit retineatur „substantialiter Mosaica authentia" et
„praecipuum Psalterii carminum Davidem esse auctorem".
Et baec quidem de Moyse, Davide et Isaia. Num vero idem
sit censendum de Osea, de Daniele, de Ioele, qui semel
nominantur, de Ieremia, qui etiamsi bis in medium vocetur,
in uno tarnen loco afîertur primo Zacharias Pro his certo
non exstant rationes tarn graves, quam pro superioribus ;

•ôoque fortasse non est satis quod semel commemorentur,
Ht eorum authenticitas, aliunde certa, iudicetur consecrata
propter veritatem divinam in Scripturis contentam.

Superest denique alia Litterarum Sacrarum se des,
quae patefacere valet quaestionem de scriptoribus, aperta
uempe affirmatio sacri scriptoris de authenticitate. Omissis
igitur indiciis etiam expressis (ut cap. Y1I Isaiae, quod,
ludicio P. Brucker et Merkelbach2, ob proprias notas pro-
phetam eiusdem nominis scriptis mandasse hanc prophetiam
ostendit) ac prologis Auctorum, qui haec narrasse indicant,
ut scriptor III Evangelii, et innumerabilibus signis episto-
larum Novi Testamenti, praesertim litterarum S. Pauli,
•quae suspicionem afferunt scriptoris, exstant Scripturarum
loci qui certam personam testantur opus aliquod inspiratum
confecisse; sic in II Sam. XXI, 1 dicitur Davidem compo-
suisse Psalmum XYII: „Locutus est autem David Domino
Verba carminis huius" ; vel, quod crebrius contingit, scriptor
Se ipsum asseverat librum, de quo agitur, exarasse. Huius-
uiodi sunt, authenticitate Mosaica admissa, ilia: Ex. XXIV, 4;
Num. XXXIII, 2 ; Deut. XXXI, 9, 24, ubi partes quaedam
Pentateuchi Moysi tribuuntur. Sed praeclarum et admodum
rarum est Ecclesiastici testimonium: „Doctrinam sapientiae
^ diseiplinae scripsit in codice isto Iesus, filius Sirach,
-lerosolymita" (L. 29). Ac de Yetere Testamento haec
^Uidem ; Novum autem est uberius in hac causa. Ex libris
uistoricis, Ioannes affirmât IV Evangelium scripsisse: „Hic
es^ diseipulus ille, qui testimonium perhibet de his, et

| Ibid., p. 125.
P. Brucker, loc. com., p. 81; Merkelbach, loc.com., p. 81.

Hivus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 5



66 De natura inspirationis S. Scripturae

scripsit haec" (XXI, 24), cum, versu 20 et aliis loci.s Evan--
gelii, comprobetur talem discipulum alium non esse nisi
Ioannem. Illud vero quod ad litteras spectat facile est ac-
promptum; genus enim epistolarum inscriptionem postulat
praesertim ornari nomine atque titulis scriptoris. Quare-
omnes Novi Testamenti epistolae, praeter earn ad Hebraeos-
et I Ioannis, nomen praebent Apostolorum exarantium in-
scriptione consignatum; nec praetermissa censetur Apoca-
lypsis, utpote modo epistolarum composita, neque II et-
III Ioannis, dummodo obtineatur Ioannem nomine designari
Senioris. In extrema quoque parte epistolarum nonnumquam
aliquod argumentum traditur authenticitatis, ut cum
S. Paulus, sive ut discipulis fidem faciat veritatis suarum
litterarum eos propria manu salutat, quaemadmodum ad
Thessalonicenses ait: „Salutatio, mea manu Pauli: quod
est Signum in omni epistola; ita scribo" (II Thess. III, 17);
eodem genere salutationis utitur in epistolis ad Corinthios I
et ad Colossenses ; sive ut auditores suos vehementius-
moveat, benevole eos, aliqua sua manu scribens, hortatur
ita ad Galatas inquit: „Videte qualibus litteris scripsi vobis
mea manu" (VI, 11); in schedula quoque ad Philemonem
ab ipso Paulo conscripta, ducit ex facto propriae conscription^

bellum quoddam argumentum : „Ego Paulus scripsi
mea manu" etc. (v. 19). S. Petrus etiam ante salutationes
ait: „Per Silvanum fidelem fratrem vobis, ut arbitror,
breviter scripsi" (V, 12), Loci igitur in quibus conscriptio
indicatur, et inscriptiones, ac verae affirmationes scriptorum,
quibus ilia duo priora sunt similia, cadunt profecto sub
îudieium divino lumine illustratum sacrorum scriptorum,
ob eamque causam eriguntur ad veritatum divinarum digni-*
tatem, fide supernaturali credendarum. Quod quidem, solis
luce clarius, inter omnes omnino constat.

104. De coli atione authenticitatis cum
aliis dogmatibus. — Nunc, relicta veritate Scripturae,.
ad alia dogmata est veniendum. Ducamus igitur exordium
a canonicitate in Concilio tandem Tridentino constituta
haec enim etiamsi ab authenticitate, de qua in Concilio
nullus est sermo, plurimum différât, videtur tarnen cum ea
copulata. Nam interdum, ideo liber aliquis iudicatus fuit-
mspiratus et canonicus, quia a certo viro conscriptus; sio
Pentateuchum, quod sciam, Iudaei propterea quod a Moyse
compositus fuit, divinum habuerunt; christiani quoque-



De natura inspirationis S. Scripturae 67

Evangelia et Epistolas non existimassent vim obtinere ver-
borum Dei, nisi a Matthaeo, a Paulo etc. fuissent exarata.
Itaque, etsi re plurimum inter se distent, canonicitas nihi-
lominus, ratione proposita, cum authenticitate aliquando
commiscetur, ut P. Mainage 0. P. exponit1. Quod si res
ita se babet, consentanèum est ambas non posse disiungi,
quin funditus canonicitas evertatur. In eo vero praesertim
quod ad quartum Evangelium attinet, canonicitas non
sine magna difficultate manet nisi authenticitate susten-
tata. Etenim, ut liquet inter omnes, scriptum est
exeunte saeculo primo, quo tempore nullus apostolus,
praeter Ioannem, vivebat; is ergo si non mandavit
Evangelium litteris, debuisset saltern suam ostendere inspira-
tionem, quia Apostoli tantum poterant revelata trader©,
quibus extinctis, revelatio una decidebat; porro id non
satis expedite probaretur. Sin detur Ioannem fuisse quarti
Evangelii scriptorem, tunc eius inspiratio et canonicitas
plane patent.

Veritas prophetiarum quoque postulare videtur définitàm
authenticitatem, ut habeatur constitutum eas fuisse ante
eyentum éditas. At scriptores de hac re non sunt consentantes.

Ita, P. Hummelauer placet dignitatem prophetiarum
sane bene fundari, dum probe sciatur eas prolatas fuisse
afite facta, idque neminem posse infitiari, quia omnes
Staecis litteris inveniebantur illustratae, id est, ante Messiae
adventum, quern prophetiae praedicebant2; ex quo efficitur
authenticitatem vi sua non esse cum prophetica veritate
cpnsociatam. At P. Höpfl arbitratur plus in scriptis prophe-
ticis requiri; ait enim: „In libris tarnen propheticis quaestio
üe auctore humano non est indifferens, cum propheta divina
^issione instructus propria auctoritate vaticinia sua fulcire
ebeat; prophetiae anonymae nullius sunt valoris; ideo

Pr°phetae scriptis suis semper nomina sua praeponunt s.a

1 „Toutefois accidentellement et en fait il peut arriver
la canonicité entraîne l'authenticité, au moins, dans une certaine

®sure. D'abord le seul fait d'avoir été pour l'Eglise un critérium
perûe partiel de canonicité donne à l'attribution d'auteur telle quea reçue et acceptée l'autorité officielle, une valeur et un poids qu'on
g s*yrait ignorer, ni écarter sans de graves motifs.u Revue des

Philosoph, et Théologiq. 1908, p. 98.
2 Exegetisches etc., p. 122.

Introduct. in S. Vet. Test, libros, p. 85 in Nota.

5*



68 De natura inspirationis S. Scripturae

Alii autem de aliis fidei veritatibus disputant num
cum authenticitate coniungantur. P. Hummelauer de Evan-
geliis quaerit sintne credibilia quando ignorentur proprii
eorum scriptores? Haesitat id non negare, sed contrariam
partem potius vult1. Authenticitas vero Pentateuchi maxime
ingénia concitavit ad inveniendas ex omni parte rationes,
quibus eadem niteretur, neque haec sedes societatis cum
fide fuit neglecta. Atque, ut exempla ponamus, Card. Billot
illud, Moysen esse quinque librorum scriptorem, vult in
numerum praeambulorum fidei venire2; P. Brucker autem
illud censet consociari cum momento argumentationis
priscorum Apologetarum, qui ea authenticitate ostendebant
religionem christianam antiquissimam et summa praestantia
ceteris antecellentem ; sed idem ipse scriptor non nimis
huic rationi confidit3.

105. De magisterio Ecclesiae circa authen-
ticitatem. — Ecclesia, privilegio a Deo concesso, est
infallibilis non solum in rebus quae ad fidem spectant
directe, verum in iis etiam quae indirecte. Ob earn causam,
etiamsi Ecclesia directe potestatem non habeat in authen-
ticitatem, quia, ut supra diximus, haec non pertinet directe
ad fidem, tarnen habet indirecte. Itaque authenticitas primum
Pentateuchi, Psalmorum et libri Isaiae, utpote assiduo usu
et argumentatione Iesu Christi et sacrorum scriptorum con-
firmata, Ecclesiae subiicitur ; tum Psalmi XVII, quarumdam
Pentateuchi partium, Ecclesiastici, quarti Evangelii, omnium
fere epistolarum et Apocalypseos, quoniam significata verbis
virorum inspiratorum ; postremo ea quae cum canonicitate
vel alio dogmate, si quid sit, copuletur. In hac re nemo
haeret. Unde Card. Billot de opinione iuxta quam „quaestiones
de scriptoribus biblicis ad doctrinam sanam nihil atti-
neant, idcirco in proprio ac reservato scientiae criticae
campo reponantur" optime hoc dicit: „non sine gravissimo
errore posset sustineri4". Eodem modo P. Durand S. J.
affirmât illud esse iudicium omnium catholicorum, a quo

1 Exemplum affert Evangelii primi, de quo ait: „Dann wäre
auch die Autorschaft des hl. Matthäus kein factum dogmaticum."
Exegetisches, p. 126.

2 De inspiratione etc., p. 73—76.
3 De hac enim via argumentandi, quamquam optima temporibus

illis, inquit tarnen: „il serait néanmoins excessif d'affirmer que l'Eglise
en ait rigoureusement besoin." L'Eglise et la critiq. bibl,, p. 124.

4 De Inspiratione etc., p. 67.



De natura inspirations S. Scripturae 69

numéro nee P. Hummelauer est disiungendus1, ac probe
quidem, cum P. Hummelauer doeeat Scripturam continere
locos qui agunt de authenticitate2.

At non videtur eo tantum omnibus numeris munus
Ecclesiae expletum. Haec enim non modo propter divinae
veritatis dogma Scripturam tenet in sua potestate, verum
etiam propius quoniam Ecclesiae, ut in Concilio Tridentino
et Yaticano statuitur, „est iudicare de vero sensu et inter-
pretatione Scripturarum sanctarum3". Age nunc aliquando
certe parvi refert quis librum composuerit, ac sine tali
instrumento licet argumentum scripti, quantum sat est,
mente cernere, ut in libris Iudicum, Samuelis et Regum
evenit ; interdum vero illud multum interest, atque dignitas
et amplitudo sententiarum, mutatis scriptoribus, copiose
augentur vel minuuntur valde: quis enim poterit negare
Evangelium maiore pollere auctoritate quando fuerit a locu-
pletissimo teste Matthaeo confectum, vel a Petri auditore
Marco vel a Luca familiari Pauli, quam si exaratum ab
ignoto Apostolorum discipulo? Ex quo efficitur officium
Ecclesiae interpretandi Sacras Litteras nonnumquam petere
lus definiendi scriptorum quaestionem. Sed hie alia causa
sat obscura occurrit, illud Ecclesiae munus Divinos Libros
sxplanandi longene lateque pateat? an terminis solummodo
exiguae regionis circumscribatur Concilium Tridentinum
et Yaticanum solemnibus verbis decreverunt ius Ecclesiae
valere „in rebus fidei et morum ad aedificationem doctrinae
ehristianae pertinentium4W, quod quidem nullo prorsus
?Uodo ab Ecclesia detrah.it facultatem exponendi Scripturas
m Omnibus locis, quia ubicumque agatur de veritate litteris
caelestibus consignata, ibi veritatis Scripturarum dogma in
djsputatione versatur, eoque ipso ibi ius quoque Ecclesiae
Vlget. Insuper autem quaerere oportet utrum, veritate etiam
Praetermissa, Ecclesia imperium teneat in Libros Sanctos,
a° proinde in sua potestate sit authenticitatem per se
^efinire. Yidetur res ita se habere, et aliquantum, credo,
1(1 confirmatur dogmate authenticitatis ab Ecclesia constitute.

Nam, ut supra significavimus, Libri Divini ex duplici

1 Dictionnaire Apologétique, loc. com., p. 794.
8 Cf. Exegetisches, p. 11 y et 120.
3 Concil. Trident. Sess. IV; Vatic. Sess. III, cap, II.
4 Ibid.



70 De natura inspirations S. Scripturae

constant authenticitate1; iam vero divina authenticitas est
causa cur opus aliquod sit canonicum ; si ergo Ecclesia
canonicitatem declarans, divinam authenticitatem corro-
boravit, non apparet ab ea alienum et humanam sancire,
cum praesertim duae authenticates tanto vinculo con-
strictae librum sacrum conficiant. Praeterea Ecclesia iure
proprio alia etiam decreto sollemni constituit, quae Scrip-
turam in se spectant, ut Vulgatae authenticitatem in Con-
cilio Tridentino recognitam, et lectionem sacrorum volu-
minum tarn saepe ab Ecclesia temperatam ; quo res, de qua
dicimus, liquidius fit verisirnilis. Unde minime mirum si
P. Lagrange in prima commentatione libri inscripti „La
méthode historique", disserens de iure ecclesiastico et de
critica biblica, qua disputatio continetur de authenticitate,
non timet nimis insistere in expositione potestatis Ecclesiae;
quam ob rem earn crebro commendat, atque criticam et
Ecclesiam défendit mirifice inter se convenir©, primumque
officium criticae arbitratur esse positum in obtemperatione
auctoritati Ecclesiae2, Patri Brucker autem ita persuasum
est de illo ecclesiastico imperio, ut ipse operam iudicet
potius consumere in ostendendo quanti Ecclesia fecerit
criticae3.

Ex iis ergo quae exposuimus Ecclesiae ius manet
stabile; reliquum vero est ut inquiramus an Ecclesia sollemni
decreto aliquid in hac causa definiverit necne. P. Brucker
existimare videtur Ecclesiam usu auctoritatem suam reapse
comprobasse4. Attamen P. Höpfl iam in opere „Das Buch

1 Nr. 101.
2 „Je voudrais bien plutôt montrer comment la critique

actuelle, loin d'ébranler l'autorité de l'Eglise, a bien plutôt mis dans
une meilleure lumière la solidarité de l'Ecriture et de l'Eglise", p. 10.

„Le premier devoir de la critique biblique est d'être soumise à l'autorité
de l'Église catholique. Et cela résuite nécessairement du principe

même de la Révélation", p. 12.
3 Cf. L'Église et la critique biblique, p. 16 et seq.
* „Si les questions de la „haute critique", en général, et la

question des auteurs des livres inspirés en particulier, ne sont pas
de questions théologiques, c'est à dire sont étrangères à la
révélation, indifférents pour le dogme, l'Eglise n'a ni le droit ni le pouvoir
de les trancher en vertu de son infaillibilité. Or, pour plusieurs elle
s'est pratiquement attribué ce droit et ce pouvoir. Je ne rappellerai
que la question des auteurs des Évangiles et des autres livres du
Nouveau Testament." Études des Pères de la Compagnie de Jésus.
Tom. 102 (1905) I, p. 266.



De natura inspirationis S. Scripturae 71

"der Bücher" contrariam tenet sententiam1, quam modo re-
uovavit: „Ecclesiae magisterium de anctoribus humanis
librorum divinorum hucusqne nihil in sensu proprio
definivit2." Commissio de Re Biblica ceteroquin, necessitati
temporis consulens, ex tredecim responsis nsque ad hanc
•diem redditis in octo tractat authenticitatem Pentatenchi,
Psalmorum, Isaiae, quattuor Evangeliorum, Actorum, episto-
larum pastoralinm et ad Hebraeos. Hniusmodi vero sen-
tentiis, ut in Motu proprio „Praestantia Scripturae" dicitur,
„universos omnes conscientiae obstringi officio perinde
ac Decretis Sacrarum Congregationum pertinentibus ad
doctrinam probatisque a Pontifice, se subiicendi3*4 ; sed quia,
auctore P. De G-root 0. P., „decretorum genus, quae com-
muni tantum Pontificis approbatione et ut actus congre-
gationis eduntur, gravissimum quidem, non infallibile tarnen,
theologo praebent argumentum4", ideo P. Höpfl, eiusdem
Commissionis Consultor, inquit: „decisiones Commissionis
Biblicae non sunt infallibiles, sequendae tarnen sunt tam-
quam normae directivae ab iis, qui sacras litteras tradunt,
ita quidem ut non liceat temere ab eis recedere5." Unde
responsiones Biblicae Commissionis non sunt habendae
tamquam sollemnia dogmata. Merkelbach autem illa décréta
opinatur esse signum indicans Ecclesiam quod suum est
repetere6.

Ex hoc etiam efficitur traditionem ecclesiasticam una
cum fontibus diversis, ex quibus ea exsistit, non esse con-
temnendam et abiiciendam in quaestione de scriptoribus,
quia potest exprimere doctrinam indirecte fidem attingentem,
atque Ecclesiae iudicium quandoque exhibere. Id vero plene
convincitur cum responsa evolvuntur Commissionis Biblicae,
et perspicitur quam magni ea Traditionem aestimet, am-
plissimisque ornet verbis : „Ecclesiae quoque constanti tra-

1 „Über die Abfassungszeit und den menschlichen Verfasser der
Einzelnen biblischen Bücher hat dagegen das unfehlbare kirchliche
Lehramt keine autoritative Entscheidung gegeben", p. 138.

2 Introd. in s. Vet. Test, libros, p. 36.
3 Cf. Camerlynck, Comp. Intr. gener. I, p. 33.
4 Summa Apologetica, p. 642.
5 Introd. etc., p. 36 et 37.
6 „Le fait que la Commission biblique s'en est occupée à

diverses reprises, indique qu'elle regardera question comme doctrinale,
semble plutôt une indication que l'Eglise revendique son droit et

*eutend se prononcer un jour." L'inspiration etc., p. 87.



72 De natura inspirationis S. Scripturae

ditione1", „ex constanti, universali ac sollemni Ecclesiae
traditione2", „universali et a primis saeculis constanti Ec-
clesiae consensu3", „luculentum traditionis suffragium inde-
ab Ecclesiae primordiis mire consentiens ac multiplici
argumenta firmatum*", „perspecta potissimum Ecclesiae uni-
versae traditione usque ad primaevos ecclesiasticos scriptores-
assurgente5", „prae oculis habita Ecclesiae traditione inde
a primordiis universaliter firmiterque perseverante6". Similiter

cum testimonia ducuntur ex traditionis monumentis,.
Iudaeorum opinio non exprobratur, sed „perpetua consen-
sione populi iudaici" authentia Pentateuchi defenditur7
maiore autem honore agitur de „disertis Sanctorum Patrum
et scriptorum ecclesiasticorum testimoniis", quibus non
modo ostenditur Marcum et Lucam fuisse scriptores Evan-
geliorum8, sed Ioannem, Matthaeum, Lucam Actuum, Paulum
epistolae ad Hebraeos9. Alia documenta a Commission©
Biblica commemorata in responsionibus sunt: canones et
catalogi librorum, tituli Psalmorum, codicum inscriptiones,
codices manuscripti, versiones, Summorum Pontificum sacro-
rumque Conciliorum acta, ususque liturgicus Ecclesiae..
Non autem id oportet oblivisci, quod ante diximus de Pa-
tribus10 et nunc ad omnes locos hic enumeratos transferen-
dum, huiusmodi nempe testimonia aliquoties claudicare, prop-
terea eadem Commissio negat omnes Psalmos esse uni David
adscribendos, contra sententiam plurium Patrum et Do-
ctorum atque appellationes in antiquis collectionibus et.
Conciliis usurpatas11. De authenticitate igitur hactenus.

106. Devariis scriptoribus unius libri. —
Libri sacri ea forma qua ad nos permanarunt plerumque-

1 Cum apud Camerlynck aliqua desint décréta, inde ab hoc loco
utimur alio opusculo, Documenta ad Pontificiam Commissionem dê-
Re Biblica spectantia, ex mandato eiusdem Commissionis collegit et:
edidit Leopoldus Fonck S. J. Romae, 1915, p. 26, de authentia Pentateuchi.

Dub. I.
2 De auctore quarti Evangelii. Dub. I. p. 27..
3 De auctore Evangelii sec. Matth. Dub, I, p. 84.
4 De auctoribus Ev. sec. Marc, et Luc. Dub. I, P- 36.
5 De auctore Actuum. Dub. I, p. B9.
6 De auctore epistularum pastoralium. Dub.. I, p. 41..
7 Dub. I, p. 25 et 26.
8 Dub. J, p. 86.
9 Cf. Dub. I, cuiusque decreti.

18 Nr. 102.
11 De auctoribus Psalmorum. Dub. I, p. 32.,



De natura inspirations S. Scripturae 73:

sunt ab uno scriptore exarati, nonnumquam vero a pluribus,
qui tamen dissimiliter in hoc munere se gesserunt. Sunt,
enim aliquoties veri scriptores diversarum partium quibus
omne opus continetur, cuiusmodi est Psalmorum volumes
magna ex parte complectens Davidis carmina, quibus acce-
dunt reliqua, secundum titulos, dum lamed scriptorem
designet, composita a filiis Core, ab Asaph, Salomone,.
Moyse, Email, Etham et a poetis Psalmorum titulo caren-
tium. Aeque liber Proverbiorum ex hortatioiie et sex col-
lectionibus constat, quarum una exhibet Salomonis 375
proverbia, altera 127, probabiliter excerpta ex 3000 parabolis
ab hoc rege prolatis ; utrique harum collectionum aliae duae
minores adiunguntur, priori duplex collectio a quibusdam
sapientibus repetita, ut de prima in volumine graeco dicitur,.
Àôyocç ao(pà)v (XXII, 17), de secunda in hebraico

(XXIV, 23); posteriori autem proverbia Agur, filii
Iakeh ac Lamuelis regis. Liber igitur totus opera quorum-
dam hominum inspiratorum est confectus: illi quidem no-
minibus Agur et Lamuelis nuncupati, dein viri Ezechiae
regis, qui Salomonis parabolas iterum congregarunt, ii post,
qui primo eiusmodi proverbia et verba sapientium colle-
gerunt, postremo vir qui hortationem composait. At Salomon
forte non fuit inspiratus cum parabolas inveniebat, alio-
quin eodem privilegio gauderent 3000 parabolae et 1005*
carmina, ut I Reg. IV, 32 refert, ab eo contexta; sed
scripta Salomonis ab eo qui afflatus divinitus collectionenb
redegit, tamquam fontes videntur fuisse usurpata; idem
tenendum est de sententiis sapientium.

Altera confluendi ratio multiplices scriptores in eiusdem-
libri confectionem reperitur interdum in Vetere Testamento,
cum vir aliquis inspiratus res gestas monumentis commen-
davit, sed postea, tempore decurrente, alii sancti scriptores
°pus prioris narratione proximorum factorum perfecerunt.
Hoc tamen in loco non modo est supersedendum scribarum
Rendis, verum etiam emendationibus deliberatis, quae saepe
usu aut in Psalmis veniebant, quo melius ea carmina ad
usum religiosum accommodarentur, aut aliis in scriptis ne
^uis occasionem haberet ad verba Dei vituperanda, et
standum unice in partibus ab inspiratis scriptoribus inter-
positis. Huius rei Pentateuchus praeclarum est exemplum,

quo sunt quaedam post Moysen addita; ipsa Commissio..



74 De natura inspirationis S. Scripturae

Biblica istud non negat: „salva substantialiter mosaica
authentia et integritate Pentateuchi, admitti possit tarn
longo saeculorum decursu nonnullas ei modificationes obve-
nisse, nti : additamenta post Moysis mortem vel ab auctore
inspirato apposita1."

At quandoque vir qnidam praecellens ea ex quibus
liber praecipue exstitit alteri suppedi tavit, qui totam ma-
teriam digessit ac locupletavit litterisque ornavit. Hue
spectat illa causa etiamsi a Commissione Biblica non statuta
tamquam vera et germana, nihilominus probabilis iudicata,
eoque ipso per se non repugnans inspirationis notioni :

„eorum hypothesis permitti possit qui existimant eum
(Moysen) opus ipsum a se sub divinae inspirationis afflatu
conceptum alteri vel pluribus scribendum commississe, ita
tarnen ut sensu sua fideliter redderent, nihil contra suam
voluntatem scriberent, nihil omitterent; ac tandem opus
hac ratione confectum ab eodem Moyse principe inspira-
toque auctore probatum, ipsiusmet nomine vulgaretur 2.u

Praeterea ad hoc genus revocari potest volumen Ieremiae,
-quia crebro ibi sermo est de hoc propheta velut si alius
de illo loqueretur, eius insuper nomen aliquando intro-
ducitur; ex quo fit Baruch, eiusdem familiärem, argumento
Ieremiae servato, arbitratu suo opus texisse. Neque in Novo
Testamento huius generis deficit specimen ab epistola ad
Hebraeos mire praestitum ; si enim conceditur Paulum
alteri non inscio quidem viro materiem suggessisse epi-
stolae, quam elueubrari expetebat, et Apostolus iure
optimo et ille qui earn texuit habendi sunt scriptores.
Unde Oommissio de île Biblica „Negative, salvo ulteriori
Ecclesiae iudicio", respondet quaesito: „Utrum Paulus
Apostolus ita huius epistulae auetor censendus sit, ut
necessario affirmari debeat, ipsum earn totam non solum
Spiritu Sancto inspirante concepisse et expressisse, verum
etiam ea forma donasse qua prostat3?"

In quibusdam demum litteris S. Pauli simul cum
Apostoli nomine eius quoque collegae inscribuntur, Timotheus

scilicet in epistolis ad Philippenses, Oolossenses et
ad Philemonem, Silvanus ac Timotheus in duabus ad Thessa-
lonicenses. Eae autem inscriptiones communiter nomina

1 De mosaica authentia Pentateuchi. Dub. IV, loc. com., p. 26.
2 Ibid. Dub. II.
s Dub. III, loc. com., p. 43.'



De natura inspirations S. Scripturae 75

ferunt scriptorum, attamen ex illarum epistolarum contextu,
-qui totus personam ostendit Apostoli, obtinetnr Timotheum
ac Silvanum non fuisse reapse scriptores, sed a S. Paulo
eo eximio affectos honore ut secum inscriptionem ornarent.
Subtilior autem est disputatio an scriba epistolae ad
Romanos divina inspiratione vere fuerit particeps cum illud
impressit: „Saluto vos ego Tertius, qui scripsi epistolam,
in Domino" (XVI, 22); atqui non sunt rationes ut Tertius
inspiratione privetur, quandoquidem sua sponte aliquid
posuit, quod revera ad opus pertinet inspiratum.

107. De sacrorum scriptorum condi tion ibus.
— Quaestione de numéro inspiratorum hominum absoluta,
necesse est eorum notas reddere atque indagare utrum
quisquis humani generis aptus habeatur ad conscribendum
inspiratus divinum aliquem librum. In promptu est hoc
modo se res habere, tum si ratio consideretur universa
instrument^ tum magis si agentis principalis natura. Etenim

•quivis homo potentiam habet obedientialem, quae sola po-
stulatur ad munus exsequendum scriptoris instrumentalis1 ;

quicumque ergo, eo ipso quod sit homo, ex se potest in-
strumentaliter exarare volumen inspiratum. Nequeagens
principale huius vel illius hominis indiget, quia sua virtus non
circumscribitur certo instrumento2 ; proinde quodcumque
valet suscipere. Haec ratio iam oritur a natura principalis
agentis etiam humani; cum vero Deus in medio ponitur,
ea magnopere augetur, ut Ioannes a. S. Thoma in quaestione
de Sacramentis expônit: „In instrumentis quae assumuntur
ab agentibus naturalibus aliquid est in instrumento, quo
indiget agens naturale ad suum effectum, et ideo non potest
aequaliter agere uno instrumento sicut alio; sicut non
potest quis scribere securi, sed calamo; et ideo agens
naturale non praevenit in instrumento suo omnem ordinem
ad effectum; at vero Deus aeque bene potest gratiam pro-
ducere ablutione et ambulatione, aut quavis alia re ; unde
uon supponit in instrumento aliquem ordinem ad effectum,
•sed omnem ordinem ipse praevenit, et ab ipso derivatur,
orgo non debet esse inchoativa virtus in instrumento Dei 3.u

Quod si nulla tenetur necessitate Deus certo homini in-
1 Cf. nr. 100.
2 Cf. III, Q. 56, a. 1, ad 2.
3 De Sacram. in genere. Q. 62, Disp. 24, a. 1. Dub. 8. 2a* Concl. :

•Non consistit in potentia obedientiali activa.



76 De natura inspirationis S. Scripturae

spirationis gratiam impertiri, quando id facit, potest hominem
quem voluerit gratuito eligere. Qui autem tanto fuerunt
officio concrediti? Eventus certe hoc illustraret; at pauca.
scimus etiam de scriptoribus qui ad nos pervenerunt. Ipse
liber est optimum omnium testimonium : sic, quamquam de
Iuda, exempli gratia, perpauca indicet, tarnen de S. Paula
eius epistolae et Actus Apostolorum tot proferunt ut fa-
cillime Apostoli vita distincte percipiatur. InVetere Testa-
mento obscura sunt omnia, nihilo secius in prophetis.
qui litteris vaticinationes mandarunt, intueri fas est
consilium Dei de scriptorum delectu; nam prope Isaiam
et Danielem nobili genere natos atque Ieremiam, Ezechiam,
Zachariam generatos ex sacerdotum familia inter omnes
eminet plurimum rusticanus vir Arnos.

Sed aliquae notae communes, propriis uniuscuiusque
omissis, in omnibus paene scriptoribus inveniuntur, quarum
sanctitas est praecipua. De hac S. Thomas agit in quaestione
de prophetia, cum illud ponit: „Utrum ad prophetiam re-
quiratur bonitas morum1.a Id negat ; primum quoniam aliae
sunt facultates in quibus Charitas et cognitio insunt: haec
ad rationem pertinet, alia ad voluntatem, deinde finis quo-
que non est idem, propterea quod Charitas eo spectat ut
coniungantur homines cum Deo; prophetia vero, ut Ec-
clesiae subveniatur. Probitas ergo non est necessaria
conditio prophetarum sacrorumque scriptorum; attamen in eis
generaliter insidet, ut expedite comprobatur in medium
chorum revocando scriptorum Litterarum Sacrarum. Ceterum
hac in re unus est omnium consensus. Iudaei enim sua
monumenta existimabant a prophetis conscripta, viris ni-
mirum summa sanctimonia praeditis2. In Novo Testamento
etiam quandoque reperitur scriptores Yeteris cognomento
sancti laudari, velut Zacharias facit in carmine Benedictus :

„sicut locutus est per os sanctorum" (Le. I, 70), pariter
Petrus in concione (Act. III, 21) et in II Epist., „Spiritu
saneto inspirati locuti sunt sancti Dei homines" (I, 21 et
III, 2). Patres autem hanc sententiam crebro scriptis pate-
faciunt; satis est hoc tempore auetores Hieronymum et
Originem afferre. Ille opinatur cunctos mortales, nec sacris

* II. II. Q. 172, a. 4 et Q. D. De Verit. Q. 14. a. 5. Nunc et
alias ideo argumenta sumuntur a disputatione prophetiae, quia
S. Thomas inspirationem ponit in prophetiae speciebus.

2 Cf. nr. 4 et 5.



De natura inspirationis S. Scripturae 77

scriptoribus exceptis, offendere: et tarnen a minimo usque
ad maximum errare cunctos, et errare super montes : Moysen,
Ieremiam, ceterosque Prophetas, Evangelistas et Apostolos1;
idem fere dicit alio loco : „Et in Psalmis dicitur. ,Non
iustificabitur in conspectu tuo omnis vivens'. Non ait, ,non
iustificabitur omnis homo' sed ,omnis vivens', id est, non
Evangelista, non Apostolus, non Propheta2". Originem
autem existimat Zöllig nonsolum defendere sanctitudinem scrip-
torum, sed etiam eos hoc privilegio ceteros longe superasse3.
Consuetudo insuper appellandi sanctos scriptores inspiratos
penetravit in ecclesiastica documenta; unum proponamus
exemplum Concilii Florentini : „utriusque Testamenti Sancti
locuti sunt4." In hoc igitur concentu maxime divina
Providentia elucet; at si quis exstitit scriptor minus integer,
utpote Salomon, si Canticum Canticorum post depravationem
oomposuisset, vel alius eorum cuius memoria fuit perdita,
•ad eos id traducere oporteret quod Angelicus Doctor de
prophetis dicit: „In hoc Deus optimus ostenditur quod non
solum bonis sed etiam malis novit bene uti : unde nihil
summae bonitati derogatur, si per malos prophetas bonum
iprophetae officium administrari facit5."

Sapientia est altera proprietas, quae domicilium in
Sanctis scriptoribus collocavit, sapientia non certe profana,
sed religiosa et divina, qua splendide commentaria coelestia
illustrantur. Ut hoc percipiatur, opus erit, ut D. Beda
Leble OSB. censet, comparare Libros Divinos cum
ceterarum gentium monumentis ; ita ostendetur litteras
ludaeorum primas omnium teuere6. Quid vero de Novo
Testamento? Causa solis luce clarior est.

1 In Isaiam. Lib. VII, cap. XXII, v. 4—6. P. L. 24, 278.
2 Epist. 21 ad Damas, cap. 40. P. L. 22, 898. Cf. Ludwig

•Schade, Die Inspirationslehre des hl. Hieronymus, p. 15.
3 „Mit diesem Zugeständnis läßt sich die Identität der Propheten-

gabe mit der gewöhnlichen Geistesfülle der Frommen nicht in
Einklang bringen. Jene ist somit von dieser spezifisch, nicht nur graduell
verschieden ; sie ist eine besondere, auf den Boden des allgemeinen
Qnadenstandes erwachsene Gnadengabe, welche sich allerdings weiter
als nur auf die Verfasser der erhaltenen kanonischen Schriften
ausdehnte." Die Inspirationslehre des Origenes, p. 65 et 66.

4 Cf. nr. 24.
5 Q. D. De Verit. Q. 12, a. 5, ad 5.
0 „De plus, nos Livres saints, non seulement sont de loin

supérieures aux écrits analogues des autres peuples d'Orient, mais
dépassent même souvent le niveau du peuple juif, tel que la Bible et



78 De natura inspirations S. Scripturae

Propositis conditionibus alia scriptoribus Novi Testa-
menti praecipua momento vincit, ea re quia coniungitur
cnm canonicitatis dogmate. Hanc igitur breviter perstrin-
gamus. Iesns Christus promisit Àpostolis auxilia, ut ei
digne exsequi ministerium valerenf, praesertim cum doctrinam
exponerent revelatam, quare dono infallibilitatis voluit eos
praemunire. De hoc itaque adiutorio indagatur num in-
spirationem ad scriptum quoddam coniiciendum ita com-
prehendat, ut eo ipso quod Apostoli scriberent, sicut quando-
loquebantur, a Deo fuerint divinitus moti, quo pacto necés-
sario habendum sit opus divinum et inspiratum.
Protestantes instrumento Traditionis orbati plures normas excogi-
tarunt ad inspirationem librorum constituendam ; in eo vero
quod attinet ad Novum Testamentum Ioannes David
Michaelis invenit volumina opera Apostolorum exarata, propter
Privilegium apostolicum, fuisse divina inspiratione ornata1
ob eamque rem Evangelium Marci et Lucae verisimile
iudicat eadem dignitate carere2. Catholicis plerisque ista
sententia displicuit, aliquos tarnen adiutores habuit, inter
quos Can. Ubaldo Ubaldi ; ast partim solummodo ii Michaeli
assentiuntur, ac reiiciunt praesertim illam normam esse-
unicam, quo inspiratio subvenitur Evangelii Marci et Lucae.
Sic Ubaldo Ubaldi „ad totam rem componendam, ait,
imprimis concedimus munus apostolicum nullatenus habendum
esse critérium unicum, seu exclusivum inspirationis
librorum N. T. quasi nempe valeret hoc argumentum : hic
aut ille scriptor non fuit Apostolus ; ergo inspiratus non fuit
les autres documents nous le dépeignent. Il est donc raisonnable de
voir là aussi une action de l'Esprit Saint, choisissant ses instruments
parmi les esprits les plus distingués d'Israël, ou répandant en eux.
une lumière qui les élevait sensiblement au-dessus des autres." Revue,
Benedictine. Tom. XXII, 1905, p. 260.

1 Agens de libris nomine Apostolorum inscriptis ait: „leur
inspiration dépend de leur authenticité. S'ils sont écrits par les Apôtres-
auxquels on les attribue, nous les considérons comme divinement
inspirés ; s'ils ne sont pas écrits par les Apôtres, ils ne peuvent prétendre à
l'inspiration." Introduction au Nouveau Testament, 4#- édition avec notes-
nouvelles par J. J. Chenevière, Genève, Paris, J. J. Paschaud,
1822. Tom. I, Chap. III, Section II, p. 116.

2 De Evangeliis Marci et Lucae id iudicat: „Dans la troisième
édition de cet ouvrage je donnais les arguments pour et contre leur
inspiration, incertain de quel côté de la question je devais pencher,
quoique plus disposé pour l'affirmative; à présent, quoique je fasse
part de mes doutes avec la même réserve, je suis plutôt enclin à la.
negative." Section III, p. 129.



De natura inspirations S. Scripturae 79>

aut de inspiratione eins librorum constare nequit. Sub boc
respectu critérium a Michaelis propositum reiicimus et dam-
namus1". Iudicio huius scriptoris eamdem tenent sententiam
Grraveson, Marchini, Liebermann, Knoll, Janssens, Glaire,
Lamy aliique2. P. Pesch autem „ex illo numéro septenario,.
inquit, nonnulli sunt tollendi8U. Ilia opinio usque ad nostram
aetatem viguit. Dr. Franciscus Leitner in utramque partem
disputât4. P. Pesch autem tantum Schanz in „Apologie des
Christentums" reperit sententiam, quam quaerimus, tutari:.
„Inter recentiores catholicos scriptores, qui de doctrina
inspiration^ egerunt (ab an. 1890), solus Schanz, quod sciam,_
défendit illam opinionem, apostolatum includere inspira-
tionem ad scribendum5". Lamy insuper etiam in opere In-
troductionis anno 1901 edito idem docet6; Dr. P. Dausch
aeque illud statuit in opere „Die Schriftinspiration" 1891 T,~

atque 1912 idipsum iteravit in opusculo „Die Inspiration
des Neuen Testamentes8"; Merkelbach quoque non negat
pam rationem esse probabilem9. Talern vero sententiam
ipse Dausch dicit adversari communi sententiae
Theologorum10, ac révéra refellitur a plurimis, ut a Schmid11,
Crets12, Chauvin18, P. Zanecchia14, P. Pesch15, P. Hugon16,v

1 Introduct. in S. Scripturam. Ed. 3R* Romae, 1886, vol. II, p. 77.
2 Ibid. p. 76. Nota.
3 De Inspiratione, nr. 621.

4 Die prophetische Inspiration, biblisch-patristische Studie von
Dr. FranzLeitner, Freiburg im Breisgau, 1896 (Biblische Studien),
apostolat und Inspiration, p. 59 — 68.

5 Apparatus, p. 106 et 107.
6 6a editione, p. 28 et 24.
7 „Die Inspiration der neu testamentlichen Schriftsteller baut.

Slch auf den Charismen des Apostolats und Lehramts auf, weshalb-
auch von dieser ihrer schriftstellerischen Tätigkeit gilt, daß sie ihr
-A-öit unter dem wunderbaren Einfluß des Hl. Geistes ausübten", p. 37.

8 Eisdem fere verbis ait: „Die Inspiration der neutestament-
jichen Schriftsteller baut sich auf den Charismen des Apostolats und
Lehramts der Oflenbarungsträger auf", p. 8.

9 L'inspiration, p. 85. Nota.
1

10 „Die Ableitung der Inspiration des Neuen Testamentes aus.
üern Apostolat widerstreitet allerdings der herrschenden Ansicht der-
hatholischen Theologen." Die Inspirât, des N. Test., p. 10.

11 De inspiratione, p. 382.
12 De divina Bibliorum inspiratione, p. 20 et seq.
13 L'inspiration, p. 69—73 et 92—96.
14 Divina inspiratio, p. 56 et seq.
15 Apparatus, p. 104 et seq. De inspiratione, nr. 602 et seq..
IS La Causalité Instrumentale, p. 37.



•80 De natura inspirationis S. Scripturae

'Cellini1, Bainvel2. Quid ergo in hac dissensione censendum
est? Totum momentum huius quaestionis est in ratione situm
-auxilii divini Apostolis lati; eos enim satis erat manu Dei
dirigi ne raperentur in errorem, quemadmodum et nunc
"Summus Pontifex privilegii Petri haeres fulcitur,
cum aliquid ex cathedra docet; ab hoc autem longe distat
vera inspiratio. Unde praesidium Apostolis in ministerio
concessum non postulat necessario germanam inspirationem
cum ii aut oratione doctrinam tradebant aut scriptis. „Ita,
ut P. Zanecchia inquit, si munere apostolico consignassent
scripto doctrinam christianam, fuissent infallibiles in
consignation© illius, aut consignatio esset hum ana, non divina,
seu liber divinus esset ratione argumenti et materiae, non
vero ratione originis8." Attamen restât aliud quaesitum
non spernendum, nempe inspiratio, quam dicimus ab eo
auxilio apostolico distingui, exstiteritne semper cum Apostoli
praecepta scribebant, eoque, si epistola de qua S. Paulus in
I Cor. Y, 9 loquitur, et litterae ad Laodicenses in Ep. ad
Colossenses (IV, 16) significatae atque illae plures ad Philippenses

missae (III, 2) fuerint repertae, deberetur affirmare
eas quoque inspiratione decorari necne. Contra istud possent
adduci litterae coetus Apostolorum (Act. XV, 23—29), quae
probabiliter non iudicarentur inspiratae. Sed ex alia parte
nonnihil répugnât ex aequalibus Documentis, ut sunt epi-
stolae in Novo Testamento conservatae atque ceterae de-
perditae, aliis tribuere inspirationem, aliis ea privare,

(Sequitur)

1 Propodeutica Biblica, vol. II, 1908, p. 18.
2 De Scriptura Sacra, p. 168.
3 Divina inspiratio, p. 58.


	De natural inspirationis S. Scripturae [Fortsetzung]

