
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 4 (1917)

Artikel: Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

Autor: Szabó, Sadoc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

GEGENSTAND DER APPROBATION IN DER LEHRE:
DES HL. THOMAS

Von P. SADOC SZABÖ 0. P.

19. Nach dem, was wir früher über die Autorität des
hl. Thomas gesagt haben1, steht fest, daß es der ausdrückliche

"Wille des apostolischen Stuhles ist, die Lehre des

englischen Meisters zum Gemeingut der theologischen
Lehranstalten zu machen. Es ist nun zu untersuchen, was-
eigentlich in den Schriften des Aquinaten approbiert wurde-
und was wir in seiner Lehre festhalten müssen, um den
Absichten der Kirche zu entsprechen.

Die Approbation setzt, als Urteil des Verstandes,
notwendigerweise einen Gegenstand, über den geurteilt wird,,
voraus. So wird z. B. ein Buch von der kirchlichen
Behörde, so eine Gesetzesvorlage vom Monarchen sanktioniert,
das heißt approbiert. In jedem Gegenstande aber, den der-
menschliche Geist untersucht, können verschiedene Gesichtspunkte

unterschieden werden, nach denen sich die
Einteilung und Systemisierung der einzelnen Wissenschaften,.
Künste usw. bemißt. Zunächst kommt hier das Materia 1-

objekt (obiectum materiale) in Betracht, Dieses ist
nichtsanderes, als der Gegenstand selbst, der von einer
Seelentätigkeit oder einer Wissenschaft erfaßt und behandelt,
wird. So ist die Hl. Schrift, nehmen wir an, das vom
hl. Matthäus verfaßte Buch, das Materialobjekt der
Exegese, weil sich diese Disziplin mit der genannten Schrift
beschäftigt. — Das Materialobjekt aber kann unter
verschiedenen Gesichtspunkten untersucht werden, so z. B. die-
Hl. Schrift, insofern in ihr die Geschichte des Volkes-
Israel, das Leben Jesu, seine Lehre usw. in Betracht
gezogen werden, oder insofern die Sprache, der Stil, die
geistige Bildung der Verfasser derselben ins Auge gefaßt
wird. Damit entsteht ein anderer und besonderer Gegenstand

(obiectum formale) einer Untersuchung oder Wissenschaft.

Aber selbst der formelle Gegenstand kann durch*
das Erkenntnismotiv (obiectum formale quo) beeinflußt oder
spezifiziert werden. So kann ich das in den Evangelien
enthaltene Leben Jesu nach den Prinzipien und unter dem-

Gesichtspunkte der Religionsgeschichte oder Philosophie-

1 Di vu s Thomas III, p. 657—684.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 9-

betrachten, insofern es die Taten und Lehren eines Thau-
maturgen, eines Weltweisen, eines neuen Religionsstifters
darstellt. Ich kann aber das Leben des Herrn unter einem
höheren Lichte, als eine von Gott zu unserem Heile geoffenbarte

Wahrheit und Tatsache untersuchen. Dadurch wird
der formale Gegenstand selbst in eine ganz andere Sphäre
gerückt und Objekt einer anderen Wissenschaft, im
vorliegenden Fall der übernatürlichen Theologie. Ähnlich
verhält es sich auf anderen Gebieten.

a) Das Materialobjekt
20. Was ist nun in unserer Frage das Materialobjekt,.

Formalobjekt überhaupt und das Obiectum formale quo
der kirchlichen Approbation?

Das obiectum materiale bilden offenbar die uns
erhaltenen Werke des hl. Thomas, vor allem seine Summa
theologica. Diese Schriften, scripta, opera, volumina nennen
sie die Päpste, sind das Substrat, die Grundlage, um die
es sich beim Urteil der höchsten kirchlichen Auktorität
handelt. So wie der König, der ein Gesetz sanktioniert, den
ihm vor liegenden Text approbieren will, so will die Kirche
die vom Aquinaten verfaßten Bücher gutheißen. Wie in
jedem anderen Falle ist auch hier zuerst authentisch, das
heißt auf dem Wege kritischer Forschung, genau
festzustellen, welche Schriften wirklich dem hl, Lehrer angehören
und in welcher Gestalt er sie verfaßt hat. Mit anderen
Worten, es muß der authentische Text uns vorliegen
denn dieser ist von der Kirche approbiert worden. Daher
sehen wir, daß die Päpste Pius V. und Leo XIII., beide
im höchsten Grade um die Lehre des Aquinaten besorgt,
vor allem auf eine genaue kritische Gesamtausgabe seiner
Werke bedacht waren. „Quo latius spargatur ac
disseminatur Angelici Doctoris sapientia",
schreibt Leo XIII., „c onstituimus omnia eius opera,
de integro in lucem edere... Certa autem spes est,
buiusmodi necessitati consultum iri per novam editionem,
quae cuncta omnino S. Doctoris scripta complectatur1."

Das ist nach unserer Auffassung, was vor allem
bedachtet werden soll. Man muß den hl. Thomas aus seineu

1 Acta Leonis XIII, I, p. 114. „Iampridem", ad Card, de Luca,.
15- Okt. 1879.



10 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

•eigenen Schriften studieren, den Wortlaut seines Textes näher
kennen lernen. Solange wir ihn nur aus einzelnen Zitaten
».kennen, die oft nach eigenem Gutdünken der einzelnen
Autoren, vielleicht gar aus zweiter oder dritter Hand
zusammengetragen sind, werden wir nie Interesse an Thomas
-selbst haben, nie seine Doktrin verstehen, nie den Geist
seiner Lehre uns aneignen. Wie keiner die Hl. Schrift
wirklich kennt, der sie nicht selbst gelesen hat, so kann
ohne den Text des englischen Meisters, Thomas weder
verstanden, noch begriffen, noch gewürdigt werden. Es zeigt
von hoher pädagogischer Weisheit, daß Pius X., um endlich

einmal der Lehre des Aquinaten in die theologische
Welt definitiven Eingang zu verschaffen, die Verordnung
•erließ, beim akademischen Unterrichte den Text der
Summa theologica zur Grundlage der
Vorlesungen zu nehmen. Nicht anders verfahren ja die
üorigen Fakultäten auf unseren Hochschulen. Mit welcher
•Genauigkeit wird da nicht der Text dieses oder jenes
Klassikers, Historikers, Gesetzgebers untersucht, geprüft,studiert und eingelernt! Man denke nur an die Universitäts-
semmarien. Es ist also durchaus keine Pedanterie, sondern
eine weise Verfügung, wenn die Kirche das klassische,
gro artigste Meisterwerk des menschlichen Geistes, die

umma theologica an den theologischen Hochschulen wieder
as extbuch eingeführt wissen will. nAd colendam altius

anc isciplinamu, sagt Pius X., „quemadmodum coli
e et

^
in Universitatibus studiorum magnisque

enaeis atque etiam in fis omnibus Seminariis et Insti-
p1 1S's BP°testas facta est academicos gradus con-
eren 1, omnino oportet, veterum more, qui numquamexcidere debuerat, revocato, de ipsa Summa theologicanabeantur scholae1."

Was hier Pius X. mit solchen nachdrücklichen Worten
verordnet das ist schon unter Leo XIII. deutlich genugeingeschärft worden. So erklärt z. B. die S. Congreg. Stud.

Q," ,.eP ^ber 1897 an die spanischen Bischöfe über
p10 u. ienordnung auf ihren Hochschulen: „firma Summi

on l cisyo untas est, utpro tbeologia dogmatico-scholastica
1)1,71 Itomae ceu textus adhibeatur 2". Ähnliches

1 ",Do°toris Ang.« Acta Ap. Sed. VI, pa<y 3B9Analecta Ord. Praed. III, p. 394.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas H

lesen wir in der Enzyklika Leo XIII. an die französischen
Bischöfe vom 8. September 1899 über die Erziehung des
Klerus : „Est-il besoin d'ajouter que le livre par excellence
où les élèves pourront étudier avec plus de profit la théologie

scolastique, est la somme théologique de S. Thomas
d'Aquin? Nous voulons donc que les professeurs aient soin
d'en expliquer à tous leurs élèves la méthode, ainsi que
les principaux articles de la foi catholique ,.'tf Man sieht also,
daß Pius X. nur das näher bestimmte, was sein Vorgänger
beabsichtigt hatte.

b) Das Pormalobjekt
21. D as Formalo bj ekt der päpstlichen Grutheißung

in unserem Falle ist offenbar nicht der Buchstabe, noch sind
es die Bände, die der Aquinate abgefaßt hat, sondern seine
Lehre, sein philosophisch-theologisches System, das wir
am großartigsten ausgebildet in der Summa theologica vor
uns haben. Das in den Schriften des englischen Meisters
enthaltene Lehrgebäude ist approbiert und uns
vorgeschrieben. Der apostolische Stuhl bezeichnet dieses obiectum
formale seiner Grutheißung mit den Ausdrücken: sapientia
illuminata, coelestis, doctrina uberrima, praeclara, philo-
sophia, principia et doctrinae capita, dogmata S. Thomae usw.
Nun wissen wir, daß beim hl. Thomas die Theologie die
höchste Wissenschaft ist, auf welche die übrigen natürlichen

Erkenntnisarten ebenso hingeordnet sind, wie die
Natur auf die Übernatur. Die Theologie ist bei ihm im
eigentlichsten Sinne wahre Weisheit, die über die anderen
Erkenntnisgebiete zu wachen hat, weil ja auch diese dem
Zwecke der Theologie, als der höchsten Weisheit,
untergeordnet sind. „Ille igitur, qui considérât simpliciter altissi-
niam causam totius universi, quae Deus est, maxime sapiens
dicitur sacra autem doctrina propriissime déterminât de
Üeo secundum quod est altissima causa Unde maxime
dicitur sapientia2." „Non pertinet ad earn (sacram doctri-
nam) probare principia aliarum scientiarum, sed solum iu-
dicare de illis. Quidquid enim in aliis scientiis invenitur
veritati huius scientiae repugnans, totum condemnatur ut
falsum3." „Cum gratia non tollat naturam, sed perficiat,

3 Acta Leonis XIII, VII, p. 293.
4 I. p. qu. 1. a. 6.
5 A. a. 0. ad 2.



12 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

oportet quod naturalis ratio subveniat fidei1." „Haec scientia-
non accipit ab aliis scientiis, tamquam a superioribus, sed

utitur eis tamquam inferioribus et ancillis, sicut archi-
tectonicae utuntur subministrantibus, ut civilis militari2."

Es ist demnach ganz in Ordnung, daß im Systeme
des hl. Thomas die Philosophie im Dienste der Theologie
steht und sie voraussetzt, wie die Seele den Leib und die
Gnade die Natur des Menschen. Wenn also die Kirche die
Philosophie des Aquinaten approbiert und vorschreibt, so-

geschieht dies im Interesse der Glaubenswissenschaft,
insofern sie die materielle Grundlage der Theologie ist.

Diese von der Kirche, der Hüterin aller, auch der
natürlichen Wahrheiten, vorgeschriebene Philosophie, die
sich in den verschiedenen Werken des Aquinaten genau
ausgebildet findet, hat sich durch alle Jahrhunderte glänzend

bewährt. Sie hat die Feuerprobe schon bei ihrem
ersten Kampfe gegen den falschen Intellektualismus des-

Averroes, gegen den Voluntarismus der skotistischen Schule,
gegen den Nominalismus der skeptisch-idealistischen Richtung

des 15. Jahrhunderts bestanden. Und heute, wo wir
abermals beim Agnostizismus, d. h. beim baren Skeptizismus,

ob er nun voluntaristischen oder intellektualistischen.
Ursprungs ist, angelangt sind ; heute, wo wir beim Anblick
der gänzlichen Zerrüttung unserer Philosophie und
desnamenlosen Jammers unserer modernen „Weltanschauungen"
innehalten, sehen wir in der Philosophie des Aquinaten
jenen Rettungsanker, der als die einzige Hoffnung und
Stütze des durch die Wunden der Erbsünde auch seiner
Natur nach arg geschwächten menschlichen Geistes in
diesem Wirrwarr wissenschaftlichen Taumels betrachtet
werden muß. „In tanta perturbatione animorum et confusione
rerum", sagt Leo XIII., „opportunissimum sane remedium
homini suppetit in sana solidaque philosophia, si sapienter
studioseque excolatur. Hanc enim maxime natam aptamque
apparet deiiciendis erroribus insanienti nostrorum temporum
sapientia partis 3U, und diese rettende Philosophie ist
die des hl. Thomas.

In jeder Wissenschaft kommt es zunächst auf die-
Prinzipien an. Ihre Wahrheit vorausgesetzt, wird der mensch-

1 A. a. 0. art. 8. ad 2.
2 A. a. 0. art. 5. ad 2.
3 Acta Leonis XIII, I, p. 142.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 13

liehe Geist die richtigen Schlußfolgerungen ableiten, und
selbst wenn er sich verirrt hätte, wird er sich selbst durch
die Rückkehr zu den Grundsätzen korrigieren können.
Darum sehen wir, daß die Kirche unablässig auf die
Prinzipien des hl. Thomas hinweist. Diese bilden nicht nur die
Grundlage seiner, sondern jeder wahren Philosophie.
Unter diesen Grundsätzen sind aber nicht die obersten
Denkgesetze zu verstehen, sondern jene Hauptlehren,
di6 das Mark im Organismus der thomistischen Philosophie
bilden, jene hauptsächlich metaphysischen Sätze, von
denen eine noch so geringe Abweichung, wie Pius X.
wiederholt eingeschärft hat, unabsehbare Polgen für den
menschlichen Geist nach sich ziehen müßte.

Wir sagten, es komme im System des hl. Thomas auf
die metaphysischen Lehren an. Diese sind hauptsächlich
von der Kirche intendiert, wenn sie von der Philosophie
des Aquinaten redet. Der Hl. Stuhl hat durch die Erklärung
der S. Congr. Stud, vom 27. Juli 1914 mehrere Sätze aus
den Werken des englischen Lehrers herausgezogen, die
unzweifelhaft, wie es heißt, „prineipia et pronuntiata maiora"
seiner Philosophie enthalten1. Wir hätten beizufügen, daß
m jenen Sätzen zwar mehrere wichtige Lehren des
hl. Thomas bezeichnet sind, sie aber nicht erschöpfen. Sie
bilden nur das Mindestmaß jener Anforderungen, die man
an einen Philosophen im Geiste des Aquinaten stellen muß.
Immerhin aber kann man sagen, daß, die erwähnten Sätze
vorausgesetzt, die Grundbedingungen gegeben sind, um die
thomistische Metaphysik, Psychologie, Kosmologie, Theo-
dizee, wohl auch die natürliche Ethik im Sinne des hl. Thomas

sich aneignen zu können.
Wenn also der apostolische Stuhl die Philosophie des

Aquinaten vorschreibt, so wäre es weit gefehlt, anzunehmen,
es genüge, einige allgemeine Lehren aus seiner Philosophie
zu betonen. Nein, die Kirche will seine Philosophie,
und zwar in ihrer ganzen Tragweite und Bedeutung, mit
allem, was wirklich zu seinem Lehrgebäude gehört,
eingeführt wissen. Was aber mit seinen metaphysischen
Prinzipien und Lehren in keinem oder nur losem Zusammenhang

steht, wie z. B. seine naturwissenschaftlichen Anschau-
Ungen, historischen oder kritischen Ungenauigkeiten, so ge-

1 Acta Ap. Sedis VI, p. 388.



14 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

hört dies nicht mehr zum spezifischen System des hl. Thomas,,
sondern sind Nebenerscheinungen in seiner Lehre, die wir
ohne Schaden preisgeben kennen, mitunter auch müssen.
In diesem Sinne sind die "Worte Leo XIII. zu verstehen:
„Si quid est a doctoribus Scholasticis vel nimia subtilitate^
quaesitum, vel parum considerate traditum, si quid cum explo-
ratis posterioris aevi doctrinis minus cohaerens vel denique
quoquo modo non probabile, id nullo pacto in animo est
aetati nostrae ad imitandum proponi1." Die allbekannte
Nüchternheit und der wissenschaftliche Ernst des englischen
Lehrers sind indessen hinreichende Garantien, daß bei ihm
gewisse Unvollkommenheiten des menschlichen Geistes nicht
vorkommen.

22. Es wäre demnach ganz unrichtig, zu glauben, man
könne in der Philosophie auch in den wichtigeren Fragen
vom hl. Thomas abweichen, ohne sich deshalb vom "Wege
der Wahrheit zu entfernen und gegen die klaren Weisungen
der Kirche zu verfehlen: „Ea, quae in philosophia
S. Thomae sunt capita,4' sagt Pius X.2, „non ea ha-
beri debent in opinionum genere, de quibus in
utramque partem disputare licet, sed veluti
fundament a, in quibus omnis naturalium divi-
narumque rerum scientia consistit." Zu diesen
„capita" der thomistischen Philosophie gehört demnach
offenbar etwas mehr als einige allgemeine Prinzipien der
gesunden Vernunft oder einzelne Grund wahrheiten, die man
salva fide ohnehin nicht leugnen kann. Unter diesen „capita"
verstehen wir jene Sätze, Anschauungen, die seine
Metaphysik, Psychologie, seine Naturphilosophie usw. ausmachen
und ohne deren Annahme von einer Befolgung der Lehre
des hl. Thomas keine Rede sein kann und ohne welche
jedes Philosophieren früher oder später auf Irrwege
führen muß.

Es gibt indessen geheime und offene Gegner der von
der Kirche approbierten und vorgeschriebenen Philosophie
des hl. Thomas, die ihren aktiven oder passiven Widerstand
durch die angebliche Unklarheit und Unbestimmtheit des
thomistischen Systems bemänteln wollen. Mit anderen
Worten, man möchte gern den ungenügenden Wert der

1 „Aeterni Patris", Acta Leonis XIII, I, p. 107.
2 „Doctoris Angelici", a. a. 0., p. 338.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

Philosophie des englischen Lehrers für unsere Zeit zu
verstehen geben. Es ist aber mehr als fraglich, ob ein solcher
Standpunkt wohl vereinbar sei mit jener Ehrfurcht, die wir
der höchsten kirchlichen Auktorität, mit jener Wahrheitsliebe,,
die wir der Wissenschaft und uns selbst schulden. Leo XIII.
sagt über das philosophische System des hl. Thomas : „... (Thomas)

ingenio docilis et acer, memoria facilis et tenax, vitae
integerrimus, veritatis unice amator, divina humanaque
scientia praedives, Soli comparatus, orbem terrarum calore
virtutum fovit et doctrinae splendore complevit. Nulla est
philosophiae pars, quam non acute simul et solide per-
tractarit, de legibus ratiocinandi, de Deo et incorporeis-
substantiis, de homine aliisque sensibilibus rebus, de hu-
manis actibus eorumque principiis ita disputavit, ut in eo

neque copiosa quaestionum seges, neque apta partium dis-
positio, neque optima procedendi ratio, neque principiorum
firmitas aut argumentorum robur, neque dicendi perspi-
cuitas, aut proprietas, neque abstrusa quaeque explicandi
facilitas desideretur3." Könnte die Kirche von einer
Philosophie so reden, der das erste Kennzeichen der Wahrheit,,
die Klarheit und die Sicherheit, mangeln würde?

23. Was bis jetzt an Hand der kirchlichen Verordnungen

von der Philosophie des hl. Thomas gesagt wurde,,
gilt nach dem alten Satze der Schule : propter quod unum-
quodque taie et illud magis, noch mehr von seiner Theologie
denn die Philosophie ist nur die Voraussetzung, gleichsam
die Materialiensammlung für den eigentlichen herrlichen.
Bau, den großartigsten Dom der katholischen Glaubenslehre,

sein System der Theologie. Wird schon die Vorhalle,,
die Philosophie, von der Kirche so verherrlicht, was wollen
wir erst vom Heiligtum der Wissenschaft selbst sagen?

Auch hier müssen wir dasselbe betonen, was oben von
der Philosophie des englischen Lehrers behauptet wurde:
das Pormalobjekt der kirchlichen Approbation
1 der Theologie des hl. Thomas ist die
systematische Begründung und Erklärung, der
organische Aufbau der geoffenbarten Wahrheiten
xm Geiste und nach den Grundsätzen derKirche.
Wer nur einigermaßen in den Schriften des Aquinaten
bewandert ist, sieht sofort, daß hier ein Genie am Werke;

1 „Aeterni Patris", a. a. 0., p. 100.



16 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

-war, dem es gelungen ist, die verschiedensten Elemente
der von Gott geoffenbarten und vom menschlichen Geiste
erfaßten "Wahrheiten in eine wunderbare Einheit und
Harmonie zusammenzufassen, deren Teile ebenso wie das Ganze
einen und denselben genialen Meister zu erkennen geben,
der mit engelsgleichen Augen das Kleine wie das Große
überschaut, ihren Zusammenhang findet, sie ordnet und so
ein einzig dastehendes Meisterwerk geschaffen hat. Dieses
hat die Kirche approbiert und vorgeschrieben.

24. Es braucht wohl nicht eigens hervorgehoben zu
werden, daß die Lehre des Meisters von seinen Schülern nicht
nur treu befolgt und fortgesetzt, sondern auch weiter
entwickelt, verteidigt und ausgebaut wurde. Sein System war
.zwar vollendet, aber infolge neuer Gegner, neuer Einwände,
neuer Bedürfnisse, mußte die feststehende Wahrheit sich
unter neuen Verhältnissen bewähren. Die 600jährige
•Geschichte der Theologie des hl. Thomas weist viele heiße
Kämpfe, aber keine Niederlagen, viele schwere Schlachten,
aber keinen Rückzug, wohl aber großartige Siege und die
herrlichsten Triumphe auf. Daran hat die historische Tho-
mistenschule die größten Verdienste. Sie hat den Faden
der lebendigen Tradition, die Verbindung mit ihrem Meister
nie verloren, sondern stets zu behalten und n<>ch enger zu
knüpfen gesucht. Sie hat sehr wohl erkannt, daß ihre Stärke
die Treue zu Thomas ist. Sie hat ihre providentielle Auf-
.gabe, durch das Festhalten an Thomas, für die Kirche zu
arbeiten und zu kämpfen, erfaßt und auch erfüllt1. Zeugnis
dessen ist die feierliche Approbation des in den Schriften
des Aquinaten enthaltenen theologischen Systems. Auch
diese Anerkennung mußte durch ernste wissenschaftliche
Arbeit vorbereitet und errungen werden. Es dauerte oft
lange bis einzelne feststehende Lehrsätze des englischen
Meisters allgemeine Würdigung und Zustimmung fanden,
so herrlich und großartig auch sein ganzes System in allen
seinen einzelnen Teilen durchgeführt ist. Denken wir nur
an seine Gottesbeweise. Wie viele Proben schwerster Art
hat nicht seine diesbezügliche Beweisführung a posteriori
bestehen müssen, bis sie nicht nur Gemeingut aller
katholischen Schulen, sondern zugleich die Lehre der katholischen

1 Vgl. hierüber den trefflichen Aufsatz Professor Dr. Dörholts
im Divus Thomas III, p. 462: Der Predigerorden und seine Theologie.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 17

Kirche geworden i9t, seitdem wir nämlich im Eide gegen
den Modernismus dies beschwören müssen1. Wie viele an-
•dauernde Kämpfe mußte die Lehre des Aquinaten vom
„esse subsistons", in welchem er das Wesen G-ottes findet,
zum Unterschied vom „esse per participationem", worin
nach ihm das Wesen des Geschöpfes liegt, durchmachen,
bis wir so weit gekommen sind, daß wir seine diesbezügliche

Anschauung nicht nur als die allgemeinere, sondern
auch als die von der Kirche approbierte und vorgeschriebene
betrachten müssen2! Mit welch tiefem Blick durchschaute
er den Unterschied zwischen natürlichen und übernatürlichen

Wahrheiten und damit auch den zwischen Natur
^nd Übernatur! Gereicht es ihm nicht zur größten Ehre,
daß das Vatikanum nichts anderes zu tun brauchte, als
seine hieher gehörige sechs Jahrhunderte alte Auffassung
als Glaubenslehre zu verkünden? Mit welcher Klarheit und
Sicherheit verfolgt er seinen Grundsatz von der „voluntas
üei efficacissima", der alles unterworfen und die selbst
die erste Ursache alles Seienden ist, und zwar nicht nur,
insofern die Substanz der Dinge, sondern auch die Art
"Und Weise ihres Geschehens in Betracht gezogen wird!
^-n Hand dieser Lehre erfassen wir erst seine
Anschauungen über das Geheimnis des göttlichen Vorher-
"^issens, der Auserwählung zur Gnade und Glorie. Wie
Wunderbar ist seine Trinitätslehre über den Ausgang der
zwei göttlichen Personen, namentlich der Unterschied
zwischen generatio und spiratio, seine Lehre über die sub-
S1stierenden Relationen, durch welche die göttlichen Per-

.^iien konstituiert werden! Welchen Sieg hat die thomistische
^rinitätslehre über alle ihre Gegner errungen, welche
J-riumphe auf dem Florentinum erlebt! Denken wir ferner

seine Gnadenlehre, an das Geheimnis der Rechtfertigung
cjurch unserer Seele inhärierende heiligmachende Gnade,
^le alle theologischen und sittlichen Tugenden samt den
^aben des Hl. Geistes im Gefolge hat, an die Wirksamkeit

es Gmadeneinflusses, die Notwendigkeit sowohl der aktuellen
der habituellen Gnade zur Bekehrung und zu allen

Heilswerken, und vergleichen wir damit die Lehre des
ridentinums und die seitdem durchgeführte Weiterentwick-

1

Lenzinger, Nr. 2145.
2 Acta A. Sedis V, p. 886.

Livus Thomas IV. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXXI.) 2



18 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

lung des kirchlichen Dogmas! Was wollen wir erst von.
der ganz einzigartigen, tiefen Erfassung des Geheimnisses^
der Menschwerdung im System des hl. Thomas sagen? Wenn
es einem Menschengeiste gelingen konnte, Licht in dieses*
unergründliche Werk der göttlichen Allmacht und Liebe-
zu bringen, so ist der englische Lehrer der erste, dessen
sicherer Leitung wir uns anvertrauen können. Seine
philosophischen Lehren über Substanz, Subsistenz und Existenz,
als drei voneinander verschiedenen Realitäten, seine gründlichen

patristischen Studien über die Auffassung der Väter
und die Definitionen der Konzilien kommen hier in gleicher
Weise zur Geltung. Wie wunderbar ist seine Darstellung
über die Gnade, das Wissen Christi, über die gottmenschliche,

physisch-reale Wirksamkeit des Erlösers in den
Werken der Ubernatur und wie tief seine Auffassung vom
der werkzeuglichen Wirksamkeit der Sakramente ex opere
operato bei der Hervorbringung der Rechtfertigungs- und
heiligmachenden Gnade! Nehmen wir noch seine Lehre über
die wahre, reale, d. h. physische Ursächlichkeit der neu-
testamentlichen Gnadenmittel hinzu, dann erst haben,
wir einen entsprechenden Begriff vom übernatürlichen
Organismus des göttlichen Lebens Christi in uns. Kein.
Wunder, daß seine Sakramentenlehre sowohl auf dem-
Florentinum wie auf dem Tridentinum die höchste
Anerkennung gefunden hat. Betrachten wir erst die theologische
Lehre des Aquinaten vom Altarssakrament, so glauben wir,
dieses unergründliche mysterium fidei fast schauen zu.
können, mit solch einer überwältigenden Anschaulichkeit,
geistiger Frische und erhabener Ruhe erklärt der doctor*
eucbaristicus dieses Wunder der göttlichen Erbarmung und.
Liebe. Vergleichen wir die dogmatische Lehre des Triden-
tinums mit der theologischen Spekulation des hl. Thomas,,
so kommt es uns fast vor, als ob das Konzil seine Lehrsätze

einfach ausgeschrieben hätte, so genau sind diese in.
jenen wiedergegeben. Aber gerade hier, in diesem
undurchdringlichen Geheimnisse, von dem der englische Lehrer
singt: visus, tactus, gustus in te fallitur, auditu solo tuto-
creditur, finden seine metaphysischen Prinzipien ihre volle-
Berechtigung. Wie deutlich, um nur auf das Wichtigste
hinzuweisen, erscheint hier der Unterschied zwischen der
Substanz und den ihr inhärierenden Akzidenzien, die im
diesem Sakramente verbleiben, ohne von ihrem Subjekt er-



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 19

halten zu werden. Welche Bedeutung besitzt in diesem
Geheimnisse das eigentliche Wesen des Akzidens, das nach
der Konsekration in seinem Dasein durch göttliche Kraft
erhalten bleibt, ohne daß sein Wesen die geringste
Veränderung erleidet! Sieht man nicht, wie weitgreifend die
manchen als „massiv" erscheinende Lehre vom realen Unterschied

zwischen Wesenheit und Dasein ist? Oder kann
dieses Geheimnis mit derselben Konsequenz und Anschaulichkeit

erklärt werden, wenn das mit seinem Dasein
identische Wesen des Akzidens unmittelbar von seinem Subjekt
erhalten wird und nicht durch einen von seinem Wesen
real unterschiedenen actus existentiae?

Wenn vom Einfluß des hl. Thomas auf die Entwicklung

der Theologie die Rede ist, sind manche Kreise
geneigt. seine Bedeutung fast ausschließlich auf seine
abstraktmetaphysischen Untersuchungen einzuschränken. Mit
Unrecht. Thomas entwirft auch von den Normen der Sittlichkeit,

von den Leidenschaften, Tugenden, der natürlichen
wie übernatürlichen Ordnung, vom Gesetze, der Sünde ein
derart einheitliches Bild, daß wir wohl fragen können, gibt
es noch ein zweites Moralsystem, das mit allen Bedürfnissen

und Eigenschaften der Natur und mit jeder
Aufgabe der Gnade derart rechnet wie seines? Kann
überhaupt eine einheitlichere Darstellung der Tugend, der
Sünde und der sittlichen Vollkommenheit geboten werden,
als sie der Aquinate im zweiten Teile seiner Summa uns
geliefert hat?

Es ist bekannt, daß über das Wesen und die Art und
Weise der Fortpflanzung der Erbsünde selbst beim heiligen
Augustinus sich noch eine große Lücke zeigt. Bei den
unmittelbaren Vorgängern des hl. Thomas ist in dieser Frage
eine große Meinungsverschiedenheit zu konstatieren. Auch
hier wurde seine Lehre bahnbrechend für die weitere
Auffassung dieses Dogmas. Die Verhandlungen und Entscheidungen

des Tridentinums zeigen, daß Thomas der beste
Erklärer und Verteidiger der traditionellen kirchlichen
Lehre war.

Mit Vorliebe nennt die heilige Kirche den Aquinaten
»Doctor Angelicus", den englischen Lehrer, „cum angelicis
spiritibus non minus innocentia quam ingenio comparatus",
^le es im kirchlichen Offizium von ihm heißt. Und wir
können ruhig behaupten, daß Thomas in der Lehre von

2*



20 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

den Engeln fast sich selbst, den menschlichen Geist,
übertroffen habe. Es gibt nur eine systematisch-logisch
ausgedachte, durchgeführte Darstellung der Engel und diese
findet sich nur bei ihm. "Weder vor noch nach ihm hat
es überhaupt jemand gewagt, etwas Ahnliches zu
unternehmen.

Um schließlich noch einen Punkt hervorzuheben, wo
finden wir eine schönere, tiefere, ergreifendere und
besonnenere Darstellung der christlichen Eschatologie? Mit
welcher überwältigend klaren Spekulation begründet er,
im Gegensatz zu vielen seiner Zeitgenossen, die absolute
Übernatürlichkeit der visio facialis, bei der er jedes
geschaffene intellektuelle Bild schlechthin ausschließt. "Wo
mußte auch die thomistische Theologie sich stärker
erweisen gegen frühere und spätere Angriffe, Zweifel und
Zweifler, als gerade in der Lehre von der Anschauung
Gottes Mit welcher psychologischen Feinheit verfolgt nicht
der heilige Lehrer das Leben des Geistes jenseits im
Zustande der Glorie und der Verwerfung Welcher Reichtum
seines fruchtbaren Genies offenbart sich in der Darstellung
des Lebens im Himmel und in der Verdammnis! Und dies
alles ist durchwoben von den tiefsten metaphysischen
Lehrsätzen, den sinnigsten psychologischen Anschauungen, sowie
den höchsten Moralprinzipien der natürlichen wie
übernatürlichen Ordnung.

25. In den gesamten Schriften des Aquinaten, selbstverständlich

zunächst in seinem Lebenswerke, der Summa
theologica, offenbart sich eine solche Feinheit der Logik,
Konsequenz der Folgerungen, Klarheit des Urteils,
Natürlichkeit der Darstellung, Großartigkeit des Gedankenganges,
Einzigartigkeit der Synthese, auch der scheinbar von
einander entferntesten Wahrheiten, daß wir ohne weiteres
annehmen können, eine solche Geistesarbeit konnte ohne
außerordentliche göttliche Erleuchtung nicht geleistet
werden. Bei Thomas finden wir keine Spur von Zweifelsucht,

keine wie immer geartete Unruhe in der
Untersuchung auch auf dem Wege nach den verborgensten
Wahrheiten und Irrtümern, bei ihm erscheint uns alles
wie selbstverständlich. Die Lösung der schwierigsten Fragen
ergibt sich bei ihm so natürlich wie der Stamm aus der
Wurzel, die Blume aus der Knospe, die Frucht aus der
Blüte. Ein solcher Lehrer durfte vom Heiland selbst des



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 21

auch von der Kirche anerkannten Ausspruches gewürdigt
werden: „bene scripsisti de me, Thoma."

Dieser organische Aufbau der gesamten Theologie
und Philosophie ist von der Kirche gutgeheißen und zur
Aneignung vorgeschrieben. Die Lehre des Aquinaten ist
ein Grenzstein in der theologischen Wissenschaft, nach dem
wir unsere geistige Bildung zu bemessen und zu berichtigen
haben. Sie ist kein einfacher, wenn auch noch so blendender
Leuchtturm auf der hohen See der Wissenschaft, den der
kühne Seefahrer zwar von der Perne ehrerbietig begrüßt,
aber ihm ebenso entschieden ausweicht, wenn seine Richtung

ihn anderswohin führt.
Das Pormalobjekt der kirchlichen Approbation ist

also die wunderbare systematische Lehre des hl. Thomas.
Es kommt auch hier zunächst auf die Festigkeit,
Verläßlichkeit der Prinzipien und auf den organischen Zusammenhang

der einzelnen Teile an. Was nicht zum Ganzen gehört,
was sich als etwas rein Zufälliges an dem Kunstwerke
findet, kann, ohne den Wert desselben zu beeinträchtigen,
wegfallen. Es kann also zugegeben werden, daß der hl. Thomas

mehrere im Laufe der Zeit als Glaubenslehren definierte
Wahrheiten noch nicht als Dogmen vorgetragen hat. Man
würde aber ohne Zweifel in jedem einzelnen Falle bei ihm die
verläßlichsten theologischen Grundsätze finden, aus denen
solche Wahrheiten ohne Schwierigkeit gefolgert und
bewiesen werden könnten. Das von der Kirche approbierte
Gesamtsystem des Aquinaten würde dadurch an Festigkeit
Und Dauerhaftigkeit nur gewinnen.

e) Das Motiv (obiectum formale quo)
26. Das Dritte, was bei der Approbation einer Lehre,

°der allgemein gesprochen, beim Gegenstand einer
wissenschaftlichen Untersuchung in Betracht gezogen werden
muß, ist das sogenannte obiectum formale quo, die ratio
Sllb qua, d. h. jener Grund, der den Geist bewegt und
^leuchtet, um einem Gegenstand seine Zustimmung, Gut-
fieißung zu erteilen. So ist die göttliche Oflenbarung die
ratio sub qua unseres Glaubens, weil wir alle in den beiden
Gffenbarungsquellen enthaltenen Wahrheiten unter diesem
Lichte für wahr halten. Die ratio sub qua der Theologie
^dessen ist die mittelbare oder virtuelle Offenbarung, da
Sle aus den unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten ihre



22 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

Sätze ableitet. Ähnlich wird eine Gesetzesvorlage vom
König unter dem Gesichtspunkte des allgemeinen Wohles
gutgeheißen, das somit das obiectum formale quo seiner
Handlung bildet. Was ist nun das obiectum formale quo,
der eigentliche Beweggrund für die Approbation der Lehre
des hl. Thomas seitens der Kirche? Welcher Gesichtspunkt
leitete den apostolischen Stuhl bei der Gutheißung des
philosophisch-theologischen Systems des Aquinaten?

Die Aufgabe der Theologie ist die systematische,
organische Darstellung des Offenbarungsinhaltes auf Grund
der Offenbarungsquellen. Um diesen Zweck entsprechend
erreichen zu können, muß die Theologie die Glaubwürdigkeit

der Offenbarung zu erweisen imstande sein. Sie hat
als Wissenschaft auch den inneren Zusammenhang zwischen
den einzelnen Wahrheiten zu untersuchen, aus einer Wahrheit

andere abzuleiten und zu begründen. Sie muß die
gegen die Gesamtoffenbarung oder gegen einzelne Teile
derselben vorgebrachten Schwierigkeiten lösen, zumindest
durch den Nachweis, daß den gegen die Glaubensgeheimnisse

angeführten Gründen keine Beweiskraft innewohnt.
Damit ist bereits die Bedeutung der Philosophie für

die Theologie angedeutet; sie steht, wie wir dies bereits
früher aus dem Munde des hl. Thomas gehört haben, im
Dienste der Glaubenswissenschaft. Die übernatürliche
Offenbarung setzt naturnotwendig die Erkenntnis Gottes
und seiner Eigenschaften, aber auch die natürlichen
Erkenntniskräfte des Menschen voraus. Der Inhalt der
Offenbarung übersteigt allerdings meistens die Passungskraft
unserer natürlichen Fähigkeiten, aber unser Verstand muß
instandgesetzt werden, die Offenbarung in sich aufzunehmen
und die von Gott mitgeteilten Wahrheiten zu erfassen.
Dies ist jedoch nur dann möglich, wenn in unserer
Vernunft bereits eine ganze Reihe von Begriffen und
Anschauungen sich vorfindet, die den Geist befähigen, die
Geheimnisse nach Analogie unserer natürlichen Erkenntnis
zu erreichen, so etwa, wie der Maler Leinwand, Pinsel
und Farbstoffe voraussetzt, das Gemälde aber nach Idee
und Ausführung sein eigenstes Werk ist: „Rationis usus
fidem praecedit,u sagt die Kirche, „et ad earn hominem
ope revelationis et gratiae conducit1." Der hl. Augustinus

1 Denzinger, nr. 1651, 1799.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 23

;zeigt dies an einem konkreten Beispiel, wie folgt: „Credi-
mus Dominum nostrum Jesum Christum natum de virgine,

«quae Maria vocabatur: quid sit virgo, quid sit nasci et
-quid sit nomen proprium non credimus, sed prorsus novi-
mus1." Das ist also der Sinn der Worte des hl. Thomas:
„Cum gratia non tollat naturam, sed perficiat, oportet quod
naturalis ratio subveniat fidei (und auch der Theologie),
'Sicut naturalis inclinatio voluntatis obsequitur caritati2."

Selbstverständlich muß die von der Theologie benützte
Philosophie eine wahre sein, die ebendeshalb nur eine einzige
sein kann. Die Kirche findet diese einzig in der

scholastischen Philosophie, deren Hauptvertreter Thomas ist. Da
•nun seine Philosophie auf Grund ihres Wahrheitsgehaltes
mit der Offenbarungslehre und der Theologie gleichsam
'Vermählt ist, so «ist es vollständig ausgeschlossen, daß die
Kirche diese Philosophie preisgibt und mit einer anderen
vertauscht. Eine neue Philosophie kann in der Theologie

nicht mehr erwartet werden *. Die Annahme, daß
die Theologie, so wie sie von der Kirche approbiert und
gelehrt wird, sich von der scholastischen Philosophie
loslösen und letztere durch eine andere ersetzt werden könne,
ist durchaus unrichtig. Eine solche Geistesrichtung ist an
sich schon bedenklich und würde früher oder später zu

»bedeutenden Verirrungen führen ; sagt ja Pius X. geradezu:
„Nullum est indicium manifestius, quod quis modernismi
doctrinis favere incipiat, quam quum incipit scholasticam
horrere methodum*."

Die nähere Aufgabe, welche die Philosophie innerhalb

der Theologie zu erfüllen hat, beschreibt der englische
Lehrer klar und deutlich mit den Worten: „. In sacra
doctrina philosophia possumus uti tripliciter: primo ad

'demonstrandum ea, quae sunt praeambula fidei, quae ne-
cessaria sunt in fidei scientia, ut ea, quae naturalibus
rationibus de Deo probantur, ut Deum esse, Deum esse
'ttnum et huiusmodi de Deo vel de creaturis probata, quae
«fides supponit. Secundo ad notificandum per aliquas
similitudines ea quae sunt fidei, sicut Augustinus in Ii bris

-de Trinitate utitur multis similitudinibus et doctrinis philo-
1 De Trinit. VIII, nr. 5.
2 I. p. qu. 1 a. 8 ad 2; Contra Gentes, I, 8.
1 Commer: „Die jüngste Phase des Schellstreites," p. 838.

„Pascendi;" a. a. 0., p. 92.



24 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

sophicis sumptis ad manifestandam Trinitatem. Tertio adl
resistendum his, quae contra fidem dicuntur, sive osten-
dendo esse falsa, sive ostendendo non esse necessaria 1.u

Damit ist die Bedeutung der Philosophie sowohl zur
Vorbereitung auf die Theologie, als auch zur weiteren
wissenschaftlichen Behandlung der Glaubenslehren genügend
gekennzeichnet.

27. Somit können wir das obiectum formale quo
der kirchlichen Approbation der Lehre des hl. Thomas
leicht angeben. Die Kirche approbiert sie nicht nur
deshalb, weil sein Lehrsystem als ein wissenschaftlicher
Organismus an sich wahr ist, sondern darum, weil seine
Philosophie für die Ziele der Theologie und des Glaubens am
besten geeignet ist. Sein philosophisch-theologisches System
ist unter allen in der Kirche vorhandenen am meisten dazu
angetan, alle Irrtümer zu besiegen und den Glaubensinhalt
am klarsten zu begründen, mit anderen Worten: weil in
seinem System das Formal prinzip der
Theologie, die Kraft der mittelbaren virtuellen
Offenbarung am stärksten zum Ausdruck kommt
und unser Verstand durch die thomistische
Darstellung der übernatürlichen Offenbarung
am wirksamsten und klarsten erleuchtet und
von der Wahrheit des Glaubens im höchsten
Grade überzeugt wird.

Gehen wir auf Einzelnes ein. Pius X. ist von der
Wichtigkeit der Philosophie des hl. Thomas für die Theologie

so überzeugt, daß er behauptet :: „submotis aut quo-
quo modo depravatis (iis, quae in philosophia S. Thomae
sunt capita), illud etiam necessario- consequitur, ut sacra-
rum disciplinarum alumni ne ipsam quidemi
percipiant significationem verborum, quibus
revelata divinitus dogmata ab Ecclesiae m agi-
sterio proponuntura.a

Leo XIII. erklärt, die Philosophie des Aquinaten
enthalte in ihren Prinzipien alle Wahrheiten, so daß der
menschliche Geist ohne Schwierigkeit daraus unzählige
Konklusionen ableiten kannr „philosophicas conclusiones
Angelicus Doctor speculatus est, in rerum rationibus et-

1 Super Boeth de Trin. >qu. 2 a. 3< in fine.
2 „Doctoris Angelici", Acta Ap. Sedis VI,, p. 838.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 25*

principiis, quae quam latis.sime patent et infinitarum fere
veritatum semina suo veluti gremio concludunt a posteriori-
bus magistris opportuno tempore et uberrimo cum fructu
aperienda1." Der Aquinate erhält die Anerkennung, daß
in seiner Lehre die Vernunft gleichsam den Höhepunkt
ihrer Leistungsfähigkeit erreicht und daß der Glaube
nirgendwo stärkere Hilfe erlangen könne als in seiner
Philosophie: ,.rationem, ut par est, a fide apprime distinguons,

utramque tarnen amice consocians, utriusque tum
iura conservavit, tum dignitati consuluit, ita quidem ut
ratio ad humanuni fastigium Thomae pennis evecta, iam
fere nequeat sublimius assurgere ; neque fides a rationo
fere possit plura aut validiora adiumenta praestolari, quam
quae iam est per Thomam consecuta2." Diese innige
Vermählung zwischen übernatürlicher und natürlicher
Ordnung, d. h. zwischen Philosophie und Theologie, wird in
keinem Systeme so harmonisch gestaltet als beim heiligen
Thomas. „Huiusmodi perfecta fidei intelligentiaeque con-
cordia," spricht Leo XIII., „facile nusquam melius apparet,
quam in libris a principe philosophorum Thoma Aquinate-
exaratiss."

28. Jede Leugnung der natürlichen philosophischen
Wahrheiten muß früher oder später zu Konsequenzen führen,
die gegen die Offenbarungslehre verstoßen und umgekehrt:.
jeder Irrtum gegen den Glauben, jede Häresie widerspricht,
sei es direkt oder indirekt, einer natürlichen Wahrheit der-
Philosophie, da es unmöglich ist, daß etwas philosophisch
^ahr und theologisch falsch sein kann oder umgekehrt4.
Daher ist die auf den unabänderlichen Prinzipien aufgebaute

Philosophie, die in der Theologie zur Geltung kommt,,
die sicherste und kräftigste Waffe zur Niederringung aller
Häresien und Irrtümer vergangener wie zukünftiger Zeiten.
Gerade dies rühmt die Kirche an dem philosophisch-theologischen

System des Aquinaten : es ist das stärkste Bollwerk

des orthodoxen Glaubens im Kampf gegen die
Verjüngen des menschlichen Geistes. Die Geschichte der
Häresien der letzten Jahrhunderte und die Aussprüche des-
•Apostolischen Stuhles bestätigen dies zur Genüge.

1 „Aeterni Patris", Acta Leonis, XIII, I, p. 100.
3 A. a. 0., p. 101.
3 Alloc. „Pergratus", Acta Leonis XIII, I, p. 148.
4 Cone. Vat., Lenzinger, nr. 1797, 1817 ; Contra Gentes I, 7.



26 Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thoraas

Hören wir einige diesbezügliche Äußerungen der
Kirche. Pius V. erklärt in der Bulle, mit der er den heiligen
Thomas zum Kirchenlehrer erhebt: „Omnipotentis Dei
Providentia factum est, ut Angelici Doctoris vi et veritate
doctrinae ex eo tempore, quo coelestibus adscriptus fuit,
multae quae deinceps exortae sunt haereses confusae et con-
victae dissiparentur, quod et ante saepe et liquido nuper in
Sacris Concilii Tridentini Decretis apparuit Dasselbe
betont Leo XIII. : „illud a se ipso impetravit, ut et supe-
riorum temporum errorès omnes unus debellarit, et ad pro-

-fligandos, qui perpétua vice in posterum exorituri sunt,
;arma invictissima suppeditarit 2.u Und ein andermal kommt
er auf dasselbe zurück:: „illud est permagnum, quod eius
doctrina, cum instructa sit atque apparata principiis latis-
sime patentibus, non ad unius dumtaxat, sed ad omnium
temporum necessitates est apta et ad pervincendos errores
perpétua vice renascentes maxime accomodata. Eadem vero,
sua se vi et ratione confirmans, invicta consistit, atque ad-
versarios terret vehementer8." Der große Papst findet im
hl. Thomas alles, was bei einem christlichen Lehrer

vorausgesetzt werden kann: „praeclara lumina animi et in-
genii in eo sunt omnia, doctrina uberrima, incorrupta,
apte disposita, obsequium fidei, cum veritatibus divinitus
tradifcis mira consensio .4". Benedikt XV. erklärt, die
Lehre des Aquinaten sei erforderlich, „ut plena sit, quantum

per humanam rationem licet, explicatio invic-
taque defensio traditae divinitus veritatis*." Ein andermal
schreibt der Hl. Vater: „. divino munere illuxit
(S. Thomas) Ecclesiae ad verum confirmandum omnesque

• errores in reliquum tempus convincendos6."
Aus diesen wenigen amtlichen Äußerungen des

apostolischen Stuhles, die wir ohne viel Mühe noch vormehren
ikönnten, können wir ohne Zweifel den Schluß ableiten,
daß in den Schritten unseres heiligen Lehrers das
übernatürliche Licht der mittelbaren virtuellen Offenbarung,
das zugleich die ratio formalis sub qua (obiectum formale

1 „Mirabilis", Bull. Ord. Praed. V, p. 155.
2 „Aetemi Patris", a. a. Ö.
3 „Cum hoc sit", Acta Leonis XIII, I, p. 148.
* „Cum hoc sit", a. a. 0.
5 „Non multo". 81. Dez. 1914. Divus Thomas II, p. 23.
6 „In coetu sodalium", 29. Okt. 1916. Acta Ap. Sed. VIII, p. 397.



Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas 27

•quo) der Theologie ist1, in einer Weise uns entgegenleuchtet,
daß die Kirche selbst es als besonderes Kennzeichen seiner
wunderbaren Doktrin und als den Grund der erteilten
Approbation betrachtet und gerade deshalb der engelgleiche
Lehrer uns als Vorbild gegeben wird. „Exemplar propo-
nimus," sagt Leo XIII., „in quo quid virtus, quid sapientia
possit splendidissime elucet; virum nempe humanis divi-
nisque disciplinis ad plenum imbutum, tot saeculis insigni
memoria cultum, Ecclesiae praeconiis Romanorumque Ponti-
ffcum celebratum oraculis, Angelicis ipsis mentibus ex-
aequatum 2.u

Durch diese Ausführungen erscheint die von den
höchsten Wächtern des Offenbarungsinhaltes auferlegte
Pflicht, in der Philosophie und Theologie die Lehre des
Aquinaten zu befolgen in ihrer ganzen Zweckmäßigkeit
'Und Notwendigkeit noch mehr begründet. Leo XIII. hat
das alles in einem apostolischen Schreiben an die brasilianischen

Bischöfe in den kurzen Worten zusammengefaßt:
„summopere autem Nos urget, ut Sacri Antistites sedulam
navent operam, quo inventus in spem et in incrementum
Ecclesiae instituenda sacra doctrina ex Angelici Doctoris
fontibus hausta imbuatur ; ex voluminibus enim
;S. Th omae eruet unde fundamenta fidei ehr i-
stianae valide demonstret, veritates
supernaturales persuadeat, nefarios hostium impetus
a religione sanctissima propulset*.a

1 Vgl. Caietan. in I. p. qu. 1. a. 3. (edit. Leon. nr. III); Buon-
Jpensiere, Comm. in I. p. S. Thomae, p. 42; Schätzler, Introd, in

Theol. p. 8. sequ.; Valentino ab Ass., Tbeol. Dogm. schol. (Brugis
1910) I, p. 92. sequ.

2 Allocutio „Pergratus", Acta Leonis XIII, I, p. 143.
3 „Ad universas" vom 27. April 1892. Acta Leonis XIII,V, p. 61.


	Gegenstand der Approbation in der Lehre des hl. Thomas

