
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 3 (1916)

Artikel: Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der
Scholastik des Predigerordens

Autor: Jellouschek, Carl Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«éésiÉsi sasi sa as aa hbé sa mmai sasimm

ZUR LEHRE DER UNTERSCHEIDUNG VON WESENHEIT

UND DASEIN IN DER SCHOLASTIK DES
PREDIGERORDENS

Von P. Dr. CARL JOHANN JELLOÜSCHEK 0. S. B.

I
1. Von Stufe zu Stufe, so führt der hl. Thomas von

Aquin in der Schrift De substantiis separatis, cap. 91 aus,
drang der Menschengeist in der Erkenntnis des Ursprunges
der Dinge vor. Dachte man sich anfangs deren Werden nur
als akzidentelle Veränderung am Weltstoff, so gingen andere
über diese bloß äußerliche Betrachtungsweise hinaus und
stellten auch bei den Substanzen die Frage nach ihrem
Ursprung und so führten sie diese auf gewisse Prinzipien
freilich stofflicher Art (Elemente, Atome) zurück. Werden
und Vergehen besteht sonach in der Vermengung und
Trennung von Stoffteilen. Diese Theorie, die immerhin noch
sehr im Banne der Vorstellung vom Körperlichen stand,
befriedigte auch nicht vollends und so suchte man die
Lösung des Problems in der Annahme einer Zusammensetzungaus

Wesensbestandteilen, Materie und Form, zu geben
und erklärte das Werden als eine Umwandlung, insofern
die Materie nacheinander verschiedene Formen aufnimmt.

Über diese Art des Entstehens hinaus muß aber noch
eine andere liegen, eine höhere, nach der das Sein der
Gesamtheit der Dinge verliehen wird vom ersten Wesen,
das ganz Existenz ist. Die Erkenntnis dieser höchsten
Entstehungsweise findet Thomas schon bei Plato, Aristoteles
und anderen2. Die Erwägung aber, die dazu führen muß,
ist folgende. Der Urgrund der Dinge muß durchaus einfach

1 Opera omnia, Parmae 1852—78, opusc. XIV (ed. Rom. XVI).
Vgl. auch de pot. q. 8, a. 5 und Sum. theol. I, q. 44, a. 2.

Ä De pot. 1. c. : Posteriores vero philosophi ut Plato, Aristoteles
et eorum sequaces pervenerunt ad esse ipsius universalis et ideo ipsi
soli posuerunt aliquam universalem causam rerum, a qua omnia alia
in esse prodirent, ut patet per Augustinum 8. de civ. Dei c. 4. An
unserer Stelle aber, opusc. de subst. separat, c. 9, sagt S. Thomas wörtlich :

Sed ultra hunc modum fiendi necesse est secundum sententiam Piatonis
41*



638 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

sein; er darf also das Sein nickt durch Teilnahme haben,
sondern muß das subsistierende Sein selbst sein. Das aber
ist nur eines1. Alles übrige muß somit sein Sein durch
Teilnahme haben und so muß man insgemein bei allem
derartigen wohl scheiden zwischen dem Subjekt und dem
Prinzip des Seins (quod est und esse, quo est), zwischen
der das Ding konstituierenden Realität und dem Akt, durch
den sie tatsächlich existiert, kurz zwischen Wesenheit und
Dasein (essentia, quidditas und esse).

Die hier angedeutete Unterscheidung hat also schon
lange vor Thomas die Geister beschäftigt. Er selbst führt
bei den einschlägigen Erörterungen wiederholt Äußerungen
des Dionysius Pseudo-Areopagita2, des Boethius8, aus dem
Liber de causis* und aus Avicenna5 an, womit auch die

et Aristotelis ponere alium altiorem. Cum enim necesse sit primum prin-
cipium simplicissimum esse, necesse est, quod non hoc modo esse ponatur
quasi esse participans, sed quasi ipsum esse existens (subsistons
Quia vero esse subsistons non potest esse nisi unum, sicut supra (cap. 8)
habitum est, necesse est omnia alia, quae sub ipso sunt, sic esse quasi
esse participantia. Oportet igitur communem quandam resolutionem
fieri, secundum quod unumquodque eorum intellectu resolvitur in id,
quod est, et in suum esse. Oportet igitur supra modum fiendi, quo
aliquid fit forma materiae adveniente, praeintelligere aliam rerum
originem, secundum quod esse attribuitur toti universitati rerum a
primo ente, quod est suum esse. Die modernen Autoren äußern sich
in der Frage, ob Aristoteles die reale Unterscheidung von Wesenheit
und Dasein vertreten hat, zumeist sehr zurückhaltend oder ablehnend.
E. Arleth, Die Philosophie und ihre Geschichte, Österreichische
Mittelschule, X. Jahrg., Wien 1896, p. 247 ff; P. Mandonnet, Les premières
disputes sur la distinction réelle entre l'essence et l'existence 1276—1287,
Revue Thomiste XVIII (1910), 752, Anm. 2; M. De Wulf, Geschichte
der mittelalt. Philosophie, übersetzt von R. Eisler, Tübingen 1918, 242;
dagegen J. Gredt, Elementa philosophiae Aristotelico-Thomisticae, Fri-
burgi 1912, II, 100. In Betracht kommt hauptsächlich Anal, post. II.
7, 92 b, 10 : xo 8e xisoxiv av&Qcojzoç xal xo slvai äv&Qcojiov alio. Dazu bemerkt
Thomas : In solo enim primo essendi principio, quod est essentialiter ens,
ipsum esse et quidditas eius est unum et idem; in omnibus autem aliis,
quae sunt entia per participationem, oportet quod sit aliud esse et quidditas

entis. Anal. post. II, lect. 6.
1 Näher ausgeführt erscheint dieser Gedanke p. 1, Anm. 7.
8 Z. B. S. th. I, q». 75, a. 5, ad 4; I. Sent. d. 8, q. 1, a. 1, sol.
3 Siehe später p. 641, Anm. 8.
* Z. B. De ente et essentia (op. XXVI [XXX]) 6; II. Sent,

d. 8, q. 1, a. 1; de pot. q. 7, a. 2, ad 5 und S. th. I, q. 50, a. 2, ad 4.
5 I. Sent. d. 8, q. 1, a. l,..sol; d. 19, q. 4, a. 2, soi; II. d. 1, q. 1,

a. 1, sol; d. 3, q. 1, a. 1, ad 1. Über die Unterscheidung von Wesenheit
und Dasein in der arabischen Philosophie handelt M. Wittmann in der
Festschrift für Cl. Bäumker, Münster 1913, 35—44.



in der Scholastik des Predigerordens 639

Herkunft dieser Lehre genügend gekennzeichnet ist: „Thomas
schloß sich hier", so erklärt Mandonnet, „dem Neuplatonis-
mus an durch Vermittlung des Boethius, Avicenna, Liber
de causis, Proklus, Pseudo-Dionysius und noch anderer1."

Der Aquinate ist aber auch nicht der erste, der diese
Lehre in die christliche Philosophie des Abendlandes
eingeführt hat, wie neuere Untersuchungen dargetan haben2.
Unter den Früheren, die diese Unterscheidung mehr oder
minder behandelten, sind zu nennen Wilhelm von Auvergne8
f 1249, Johannes von Rupella4, gestorben nicht nach 1245
Alexander von Hales, f 1245, S. Bonaventura, 1221 —1274*
Albert der Große, 1206—1280. Das Ergebnis dieser
Untersuchungen faßt C. Henry treffend zusammen5: „Die ersten
Philosophen, die an der Frage gerührt haben, sind die
Neuplatoniker, die Araber haben sie zur Gänze behandelt
und klar erörtert, die Scholastiker, und zwar die Vorgänger
des hl. Thomas oder seine Zeitgenossen haben sie in ihren
Werken wieder aufgenommen, studiert und begründet, der
hl. Thomas aber hat ihr das Siegel seines Geistes
aufgedrückt." Davon, daß sie erst von Agidius von Rom, f 1316,
etliche Jahre nach dem Tode des hl. Thomas aufgerollt
wurde, was in neuester Zeit behauptet wurde6, kann keine
Rede sein.

2. Dieser Lehre, daß alle existierenden Dinge, Gott
allein ausgenommen, aus Wesenheit und Dasein zusammengesetzt

sind, maß Thomas von allem Anfang an eine hohe
Bedeutung bei. So nur bleibt der unermeßliche Abstand
zwischen der unendlichen All Ursache und der
endlichen Kreatur gewahrt. Enthalten die außer-

1 A. a. 0. 762.
a Z. B. St. Schindele, Zur Geschichte der Untarscheidung von

Wesenheit und Dasein in der Scholastik, München 1900; C. Henry,
Contribution à l'histoire de la distinction de l'essence et de l'existence
dans la scolastique, Revue Thomiste XIX, 1911, 445-457.

3 H. Denifle, Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters II (1886), 486 f.; St. Schindele, Beiträge zur Metaphysik
des Wilhelm von Auvergne, München 1900, 28.

4 G. M. Manser, Die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz
bei Johannes von Rupella, Revue Thomiste XIX (1911). 89—92

5 A. a. O. 456.
6 J. M. Chossat in Dictionnaire de théologie catholique von

Vacant und Mangenot, Paris 1899ff., IV, 1180 f. Gegen ihn richten
sich die angeführten Aufsätze von Mandonnet und Henry in der Revue
Thomiste.



640 Zur Lehre der Unterscheidung yon Wesenheit und Dasein

göttlichen Dinge unter ihren wesentlichen Bestimmungen
nicht das aktuelle Sein, so werden wir auch mit
Notwendigkeit auf einen überweltlichen Urheber ihres Seins
hingewiesen und der bedeutsamen Lehre von der
Schöpfung wird ihr Recht gewahrt, während gerade die
Leugnung der in Rede stehenden Zusammensetzung die
lateinischen Averroisten auch zur Leugnung der Schöpfung
führte1.

In Gott fällt Wesen und Dasein zusammen, sein Wesen
ist es zu sein. An dieser Wahrheit darf niemand rühren,
wer überhaupt den echten Gottesbegriff festhält und
zugibt, daß Gott notwendiges8 und erstes Wesen3, lautere
Wirklichkeit4, erste Ursache5, durchaus einfach6 ist. Das
esse subsistons, das für sich bestehende Sein, kann nur eines
sein7, es kommt Gott ausschließlich zu; daher auch sein
Name, wie er dem Moses kundgetan wurde: Si quaesierint
nomen meum, sic dices filiis Israel: Qui est, misit me ad
vos (Exod. 814)8, „weil es ihm allein eigen ist, daß seine

1 Vgl. Mandonnet a. a. 0. 749 f. De Wulf. a. a. 0. 298 und
N. del Prado, Revue Thomiste XVIII (1910), p. 209 ff. und 840 ff.
legen eingehend die Bedeutung der Lehre dar.

2 Z. B. S. c. G. I, 22 auch für das Folgende wichtig!
' S. th. I, q. 8, a. 4.
4 Compend. theol. 11 (opusc. I).
• S. th. a. a. O.
• In libr. Boethii de hebdomadibus 1. 2.
1 De subst. separat, (op. XIV [XVI]) 8, 4. ratio, führt Thomas

aus: Nihil autem per se subsistons, quod sit ipsum esse, poterit esse
nisi unum solum, sicut nec aliqua forma, si separata consideretur,
potest esse nisi una. Inde est enim, quod ea, quae sunt diversa numéro,
sunt unum specie, quia natura speciei secundum se considerata est
una. Sicut igitur est una secundum considerationem, dum per se con-
sideratur, ita esset una secundum esse, si per se subsisteret vel existeret.
Eademque ratio est de genere per comparationem ad species, quousque
perveniatur ad ipsum esse, quod est communissimum. Ipsum igitur
esse per se subsistens est unum tantum. Ferner Compend. theol. 68;
S. c. G. II, 52; S. th. I, q. 44, a. 1.

• Dazu bemerkt Thomas im Anschlüsse an Avicenna, tract. 8,
Metaph. c. 1:. Cum autem ita sit, quod in qualibet re creata essentia
sua différât a suo esse, res ilia proprie denominatur a quidditate sua
et non ab actu essendi sicut homo ab humanitate. In Deo autem ipsum
esse suum est sua quidditas et ideo nomen, quod sumitur ab esse,
proprie nominat ipsum et est proprium nomen eius sicut proprium
nomen hominis, quod sumitur a quidditate sua. I. Sent. q. 1, a. 1 sol.
Vgl. auch S. c. G. I, 22; II, 52; de pot. q. 7, a 2.



in -der Scholastik des Predigerordens 641

Substanz nichts anderes ist als sein Sein", fügt S. Thomas,
43. c. Gr. II, 52 hinzu K

Jede Substanz aber, die nach der ersten einfachen
kommt, partizipiert das Sein. Alles Partizipierende aber ist
rzusammengesetzt aus dem teilhabenden Subjekt und dem
Mitgeteilten; jenes ist diesem gegenüber im Zustande der
Potenzialität2. Dem subsistierenden und absoluten Sein steht
.gegenüber das ens per participationem, dem durchaus
einfachen Wesen das zusammengesetzte. „So oft etwas von
einem anderen durch Teilnahme ausgesagt wird, muß sich
dort etwas finden außer dem, was es durch Teilnahme hat
und deshalb ist in jeder Kreatur etwas anderes die Kreatur,
die das Sein hat, und etwas anderes ihr Sein selbst und
das meint Boethius, wenn er im Liber de hebdomadibus
sagt, daß in allem außer dem ersten Wesen etwas anderes
•ist das Sein und der Träger des Seins8."

Es ist das eine Zusammensetzung, die uns bei allen
.außergöttlichen Dingen entgegentritt, auch bei den geistigen
Bubstanzen. Diese können, weil erhaben über die Zusammensetzung

aus Materie und Form, in einem gewissen Sinne
•einfach genannt werden4 und darum macht der heilige

1 De pot. q. 7, a. 2, ad 6 sagt er darum auch: ipsum esse
Dei distinguitur et individuatur a quolibet alio esse per hoc ipsum,
•quod est esse per se subsistens et non advenicus alicui naturae, quae
sit aliud ab ipso esse.

% Physicor. VIII, 1. 21 : Omnis ergo substantia, quae est post
primam substantiam simplicem, participât esse. Omne autem participans
componitur ex participante et participato et participans est in potentia
ad participatum.

3 Quodl. II, 3: Quandocunque autem aliquid praedicatur de
altero per participationem, oportet ibi aliquid e>se praeter id, quod
participatur, et ideo in qualibet creatura est aliud ipsa creatura, quae
habet esse, et ipsum esse eius; et hoc est, quod Boethius dicit in lib.

•de hebdomadibus, quod in omui eo, quod est citra primum, aliud est
•esse et quod est. Regelmäßig beruft sich der hl. Thomas an den
einschlägigen Stellen auf Boethius und seine Unterscheidung des quod

• est und esse oder quo est, wie seit Gilbert de la Porrée des öfteren
gesagt wurde (Henry a. a. 0. 451, Anm. 2).

4 In libr. Boethii de hebd., 1. 2: Est tarnen considerandum,
quod cum simplex dicatur aliquid ex eo, quod caret composition^ nihil
prohibet aliquid esse secundum quid simplex, inquantum caret aliqua
compositione, quod tarnen non est omnino simplex Si ergo in-
veniantur aliquae formae non in materia, unaquaeque earum estquidem
.simplex quantum ad hoc, quod caret materia et per consequens quanti-
^tate, quae .est disjpositio .materiae



642 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

Lehrer gerade sie zum Gegenstand einer besonderen
Untersuchung1. Schlechthin einfach sind sie nicht und nicht reiner
Akt2. Wenn auch die Potenzialität der Materie wegfällt,,
bleibt ihnen doch eine andere Potenz: das Sein kommt zur
Substanz als Akt, zu dem diese infolgedessen im Verhältnis«-
einer Potenz steht5. So redet Thomas auch von einer
Zusammensetzung aus Akt und Potenz, auch aus Form und
Sein, während er sich gegen die Wahl der Ausdrücke-
Materie und Form sehr zurückhaltend zeigt4'. Es darf eben
hier nicht an Wesensbestandteile, partes quidditatis 5, gedacht
werden, wie die Bezeichnungen Materie und Form aufgefaßt
werden könnten. Das Sein ist nicht Teil des Wesöns, ähnliche
wie es auch das Akzidens nicht ist6; sondern ist actus

1 I. Sent. d. 8, q. 5, a. 2; JI. d. 8, q.. 1, a. 1; De subst. separat.,
(op. XIV [XVI]) 8, 9; De spiritual, creaturis, a. 1; De anima, a. 6;.
S. th. I, q. 50, a. 2 und q. 75, a. 5; Quodl. II, 3 u. 4; IX, a-. 6.

2 De ente et essentia (op. XXVI ]XXX])-5: Huiusmodi ergo sub-
stantiae, quamvis sint formae sine materia, non tarnen in eis est omni-
moda simplicitas nec sunt actus puri, sed habent permixtionem potentiae-
et hoc sic patet. Quidquid enim non est de intellectu essentiae vel
quidditatis, hoc est adveniens extra et faciens compositionem cum
essentia, quia nulla essentia sine his, quae sunt partes essentiae,
intelligi potest. Omnis autem essentia vel quidditas intelligi potest
sine hoc, quod aliquid intelligatur de esse suo facto: possum enim-
intelligere, quid est homo vel phoenix, et tarnen ignorare, an esse
habeant in rerum natura; ergo patet quod esse est aliud ab essentia'
vel quidditate, nisi forte sit aliqua res, cuius quidditas sit suum esse,,
et haec res non potest esse nisi una et prima.

3 De subst. separat. 8: Sublata potentialitate materiae remanet
in eis potentia quaedam, inquantum non sunt ipsum esse, sed esse
participant. Est igitur in quocumque praeter primum et ipsum
esse tamquam actus et substantia rei habens esse tamquam rei potentia
receptiva huius actus, quod est esse. Vgl. S. c. G. II, 53, wo begründet
wird, daß das Sein als Akt zur Substanz hinzukommt.

4 De ente et essentia 5; II. Sent. d. 3, q. 1, a. 1; De spirit,
créât, a. 1; De subst. separatis, 5—8 (gegen Avicebrons Lehre von
einer tatsächlichen Zusammensetzung aus Materie und Form); De
anima a. 6, c. und ad 12 u. 15; S. c. Gr. II, 54; S. th. I, q. 50, a. 2,
ad 3; I. q. 75, a. 5, ad 4.

• II. Sent. d. 3, q. 1, a. 1, c.: Ergo in solo Deo suum esse est
sua quidditas vel natura; in omnibus autem aliis esse est praeter
quidditatem, cui esse acquiritur, und ad 4: in angelo est potentia
et actus, non tarnen sicut partes quidditatis, sed potentia tenet se ex
parte quidditatis et esse est actus eius.

• De pot. q, 5, a. 4, ad 3: *. non est pars essentiae sicut nec-
accidens.



in der Scholastik des Predigerordens 643^

ultimus jeder Substanz1, woraus aber auch erhellt, daß es-
nicht als Akzidens im eigentlichen Sinne anzusehen ist2.

Etwas anderes ist in den existierenden Weltdingen
das Wesen als das Dasein3, diese Erkenntnis steht für
S. Thomas fest; sie sind nicht vermöge ihres Wesens, sie
haben ihr Sein empfangen, und zwar nehmen sie es auf'
nicht in seiner ganzen Fülle, sondern nur in einer genau
umgrenzten und beschränkten Weise, wie es ihrer Natur
entspricht4. Sie sind schlechthin endlich, mag man auch

1 De subst. separat. 8; De anima, a. 6, ad 2; S. th. I, q. 4, a. 1,.
ad 8: esse est perfectissimum omnium actualitas omnium rerum
et etiam ipsarum formarum; q. 8, a. 1, c. : formale respectu omnium,
quae in re sunt. Quodl, II, a. 8, ad 2: actualitas cuiuslibet sub-
stantiae. Quodl. XII, a. 5: complementum omnis formae.

2 Quodl. XII, a. 5: proprie loquendo non est accidens. Et
quod Hilarius dieit, dico, quod accidens dicitur large omne, quod non
est pars essentiae. Ferner: De pot. 1. c. Akzidens nur „per quandam
simiiitudinem"; besonders aber Metaphys. IV, 1. 2: Esse enim rei,.
quamvis sit aliud ab eius essentia, non tarnen est intelligendum, quod
sit aliquod superadditum ad modum accidentis, sed quasi constituitur
per principia essentiae. G. Feldner bemerkt hier: „Mit dem Realismus
des hl. Thomas ist jene Auffassung des Endlichen als des sich
verwirklichenden Idealen oder besondernden Allgemeinen ganz unverträglich.

Daher warnt der hl. Thomas auch, daß man sich das Dasein,,
wenngleich als von der Wesenheit verschieden, doch deshalb nicht-
als etwas denke, das zur Wesenheit nach Art des Akzidens
hinzukomme; sondern es hat gleichsam seinen Bestand durch die Prinzipien
der Wesenheit," Jahrb. f. Phil. u. spekul. Theol. III (18S9),_17, Anm. So
fällt auch Licht auf eine früher (p. 687 f., Anm. 2) zitierte Äußerung des-
hl. Thomas, De subst. separatis, 8: Oportet igitur communem quandam
resolutionem fieri, secundum quod un umquodque eorum intellectu
resolvitur in id, quod est, et in suum esse. An eine Zerlegung, so
daß Wesen und Dasein getrennt beständen, ist nicht zu denken. Klar
sagt Thomas, De spirit, créât, a. 1: ...si remaneat aliqua forma
determinatae naturae per se subsistens, non in materia, adhuc com-
parabitur ad suum esse ut potentia ad actum. Non dico autem ut.
potentiam separabilem ab actu, sed quam semper suus
actus comitetur. Vgl. II. Sent. d. 17, q. 1, a. 2, ad 5; De
anima, a- 6.

* Vgl. den Ausspruch des hl. Thomas p. 637 f., Anm. 2 zum
Schluß oder p. 642, Anm. 2.

4 De subst. separat. 8 : non participant esse secundum
universalem modum essendi, secundum quod est in primo principio, sed
particulariter secundum quendam determinatum essendi modum, qui
convenit huic generi vel speciei, und ebenda: Quia enim substantia
spirituals esse participât non secundum suae communitatis infinitatem
sicut est in primo principio, sed secundum proprium modum suae essentiae,

manifestum est, quod esse eius non est infinitum, sed finitum.
Schon in seiner Schrift De ente et essentia 6 hat er sich über diese



'644 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

bei den Geistsubstanzen von Unendlichkeit in einer gewissen
Hinsicht reden, insofern diese Formen nicht durch die
Aufnahme in eine Materie verendlicht werden1. Gott allein
ist in allweg unendlich2; Gottes Sein allein hat ja kein
Subjekt, das es aufnimmt und einschränkt; nur von ihm
allein kann man sagen, er sei sein Sein selbst, sein Wesen
ist es zu sein3.

3. Unstreitig ist die Lehre, daß alle Dinge außer Gott
aus Wesenheit und Dasein zusammengesetzt sind, eine
Grundlehre im System des Aquinaten, auf die er oft zurückkommt

und die er immer wieder von neuem ins rechte
Licht zu setzten sucht. Er stieß aber hier auch auf Widerspruch

und man sträubte sich, wie sich sogleich zeigen
wird, heftig gegen die Annahme eines realen
Unterschiedes, wie ihn doch die Auseinandersetzungen des Heiligen
nahelegen4. Daß an eine solche Unterscheidung zu denken

Substanzen ähnlich geäußert: esse earum non est absolutum, sed

reeeptum et ita limitatum et finitum ad capacitatem naturae reeipientis,
sed natura vel quidditas earum est absoluta, non reeepta in aliqua
materia. Et ideo dicitur in libro de causis, quod intelligentiae sunt
finitae superius et infinitae inferius.

1 S. th. I, q. 50, a. 2, ad 4: Omnis creatura est finita simpliciter,
in quantum esse eius non est absolute subsistons, sed limitatur ad
naturam aliquam, cui advenit. Sed nihil prohibet aliquam creaturam
esse secundum quid infinitum. Ibid. q. 7, a. 2: Si autem sint aliquae for-
mae creatae non reeeptae in materia, sed per se subsistentes, erunt
quidem infinitae secundum quid, inquantum huiusmodi foraae non
terminantur neque contrahuntur per aliquam materiam. Vgl. auch De
ente et essentia, 6, in der vorausgehenden Anmerkung und ebenso De
subst. sep. 8.

a De subst. sep. 8 zum Schluß: Primum vero prineipium, quod
?Deus est, est omnibus modis infinitum.

5 De pot. q. 1, a. 2: Deus est infinitus, quod sic videri potest.
Esse enim hominis terminatum est ad hominis speciem, quia reeeptum
est in natura speciei humanae, et simile est de esse equi vel cuiuslibet

••creaturae. Esse autem Dei, cum non sit in aliquo reeeptum, sed sit
esse purum, non limitatur ad aliquem modum perfectionis essendi,
sed totum esse in se habet et sic, sicut esse in universali aeeeptum
ad infinita se potest extendere, ita divinum esse infinitum est. Vgl.
auch S. c. G. II, 52 und De spirit, créât, a. 1.

* Vgl. die gründlichen Untersuchungen G. Feldners: Das
Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen nach
der Lehre des hl. Thomas. Jahrb. f. Phil, u spek. Theol. II (1888),
528ff.; III (1889), Iff., lBlfi., 288ff., 41l£f.; IV (1890), Blff., 129ff., 846ff.,
•430 fi.; V (1891), 72ff., 195ff. Daß dies die Überzeugung des hl. Thomas
ist, gilt auch Mandonnet (in dem wiederholt angeführten Aufsatze)
•und De Wulf a. a. 0. 297 f. als ausgemacht. Es findet sich übrigens



in der Scholastik des Predigerordens 645

i-st, dafür können wir auch den Schriften der ältesten Tho-
rnisten, die für ihren Meister in die Schranken traten, wertvolle

Beweise entnehmen: „Für die Lehre des hl. Thomas
über den Unterschied von Wesenheit und Dasein ist die
Auffassung seiner Zeitgenossen, besonders seiner unmittelbaren

und mittelbaren Schüler von großer Bedeutung. Man
hatte allgemein die Anschauung, daß Thomas einen realen
Unterschied lehre1." Im folgenden sollen nun in betreff der
Lehre von Wesenheit und Existenz die Ansichten seines
•Ordensgenossen Ioannes de Neapoli (f nach 1330?), der
1316 und 1316 zu Paris dozierte und 1319 und 1323 am
Heiligsprechungsprozesse beteiligt war2, näher erörtert werden.

II
1. Mit aller nur wünschenswerten Klarheit betont

Johannes von Neapel in seiner IX. Quaestio: „Utrum in
Ohristo sit duplex esse", den realen Unterschied von
Wesenheit undDasein in den Geschöpfen dort, wo er
Stellung nimmt zur Bekämpfung dieser Lehre durch
Heinrich von Gent, f 1293, und Gottfried von Fontaines,
gestorben nach 1309, von denen der eine eine distinctio
bloß intentione3, der andere secundum modum signifi-

.auch der Ausdruck „real" an einzelnen hieher gehörigen Stellen beim
hl. Thomas selbst: De veritate q. 27, a. 1, ad 8: .'.. omne, quod est
in genere substantiae, est compositum reali compositione, eo quod id,
•quod est in praedicamento substantiae, est in suo esse subsistens et
oportet, quod esse suum sil aliud quam ipsum. In libr. Boethii de
hebdomad. 1. 2 : sicut esse et quod est differunt in simplicibus
secundum intentiones, ita in compositis differunt realiter. Gemeint ist
hier unter dem Einfachen das ens omnino simplex, wie aus dem
Folgenden hervorgeht. Vgl. auch F. Zigon, Zur Lehre des hl. Thomas von
Wesenheit und Sein, Jahrb. f. Phil. u. spek. Theol. XVIII (1904), 896ff.

1 M. Grabmann, Der Gegenwartswert der geschichtlichen
Erforschung der mittelalterlichen Philosophie, Wien 1913, 37, Anm. 1.

3 Quétif et Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, torn. I.
Lutetiae Parisiorum 1719, pag. 567. Überweg, Grundr. d Gesch. d.
Phil. IIt#. Die mittl. Zeit von M. Baumgartner, Berlin 1915,516. In
Betracht kommen seine Quaestiones variae Parisiis disputatae, iussu
A. R. P. F. Dominici Gravina Neapol. eiusd. Ord. S. Theol. Magistri
et Provinciae Regni Provincialis in lucem editae Neapoli 1618.

3 Heinrich von Gent, der hier gemeint sein muß, sagt im Quodl. I,
.q. 9 aus dem Jahre 1276 (ed. Paris 1518): Si vero loquamur de secundo
«sse creaturae, illud licet non differt re ab essentia créa-
turae, non tarnen differt ab illa sola ratione, inquantum intellectus
diversis conceptionibus capit de ea quod est et quod tale quid est



646 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

candi1 gelten läßt. Darauf erwidert er einfach: Sed istae duae-
positiones stare non posunt nec quantum ad illud, in quo-
conveniunt sc. quod sint idem realiter esse et essentia, nec
quantum ad id, in quo différant. Quod enim différant realiter 2:

esse et essentia, videtur posse probari quattuor rationibus.
punct. II, pag. 79, C.

Bei seinen Beweisgründen hebt er vor allem hervor,
daß sich alles Außerwesentliche real vom Wesen
unterscheidet. Das trifft aber bei der Existenz zu ; denn man:
kann sich, wie schon Thomas wiederholt bemerkt hatte*,
ein Ding denken, so daß man von der Existenz ganz absieht;:
auch die Definition, die Wesensbestimmung sagt nichts vom
Dasein4. Sodann wird die Wesenheit eher der Art als dem
Individuum zugeschrieben, das Sein aber kommt der
Einzelsubstanz zu — ein Grund mehr für den realen Unterschied

substantia vel accidens ; sed etiam differt ab ilia intention e, quia,
quantum ad tale esse ipsa essentia creaturae potest esse et non esse.
Esse enim habet, inquantum alterius effectus quidam est; non esse
autem habet de se et in illud non esse cadit, quando ille qui fecit,
quod est, conservare desinit. Nach Mandonnet a. a. 0. 757.

1 Gottfried von Fontaines äußert sich hierüber in Quodl. III
aus dem Jahre 1286—87 (De Wulf-Pelzer, Les quatre premiers quodli-
bets de Godefroid de Fontaines, Louvain 1904, p. 156ff.): So sagt er
unter anderem: Omnia ista, ens, entitas, essentia idem significant
realiter, differentia splum in modo significandi in abstractione
vel concretione vel huiusmodi (p. 164). Und ferner: Esse non differt
ab essentia nisi sola ratione sive modo intelligendi et
significandi (p. 175). Mandonnet a. a. 0. 763.

2 Zu diesem realiter différé vgl. p. II, pag. 80, C, secundo:
hic non quaerimus de diffinitione horum vocabulorum (esse et

essentia), sicut dicit dicta opino (nämlich des Gottfried v. F.), sed de
distinction© rerum, quarum una dicitur essentia vel quidditas
vel natura, alia autem esse vel actualis existentia; und 80D primo:
Sicut illa vere realiter differunt, quae dicunt diversas res...

3 Z. B. De ente et essentia 5, zitiert p. 642, Anm. 2. I. Sent. d. 8,.
q. 4, a. 2; II, d. 1, q. 1, a. 1 ; d. 3, q. 1. a. 1.

4 P. II, pag. 79, C, 1. ratio: Illud, quod est extra essentiam,.
differt ab essentia realiter. Sed esse est extra essentiam, ut probabo.
Ergo etc. Probatio minoris. Illud, quod est extra definitionem, est extra
essentiam, quia diffinitio indicat totam essentiam rei. Sed existentia
actualis est extra rei diffinitionem, quod patet, tum quia intellectus-
potest intelligere rem, non intellecta existentia actuali, non autem.
non intellecta essentia seu diffinitione, cum obiectum intellectus
proprium sit quod quid est, ut dicitur 3. de anima; tum etiam, quia in.
definitione rei non ponitur nisi genus et differentia vel materia et.
forma, non autem fit ibi mentio, utrum res existât vel non existât in.
rerum natura. Ergo etc.



in der Scholastik des Predigerordens 647

von Essenz und Existenz1. Wollen ferner die Vertreter
der gegnerischen Ansicht das Dasein, das doch ein Akt ist,
vielleicht mit der Materie zusammenbringen? Es ist aber
auch nicht mit der Form zu verquicken, da es sich von ihr
als deren Akt real unterscheidet, wie überhaupt Akt und
Potenz sachlich verschieden sind. Und weil es mit keinem
der beiden Wesensteile zusammenfällt, ist es auch nicht
etwa das aus beiden gebildete Ding*. Weil die Existenz
weder die Materie noch die Form ist, so unterscheidet sich
auch weiterhin das Wesen, das die Existenz hat, von dieser
nicht nur wie das Ganze von seinem Teil, sondern beide
sind grundverschieden 3. Die Realdistinctio von Essenz und
Existenz erhellt auch aus der Unhaltbarkeit der Ansicht,
als besage das Dasein bloß ein Verhältnis des Dinges zu
Gott als der Wirkursache. Es zielt ja doch keine Tätigkeit
bloß auf eine Beziehung ab und wie sollte ferner ein
Verhältnis, dessen ganzes schwaches Sein im Bezogensein, in
der Beziehung auf ein anderes, besteht, das Sein schlechtweg
verleihen können 4.

1 Ibid. D, 2. r.: Praeterea eorum, quae sunt idem, cuicumque
oonvenit unum per prius vel per posterius, et reliquum. Sed non sic se
habent esse et essentia, ut probabo. Ergo etc. Prob, minoris. Essentia
per prius convenit speciei quam individuo sicut et diffinitio, quae
essentiam significat; secundum enim Boethium sola species diffinitur:
6 contra esse per prius convenit individuo quam speciei ; existere
enim proprie convenit supposito, species autem non existit nisi in
individuis suis, ut per Philosophum patet in Praedicamentis cap. De
substantia.

3 P. II, pag. 80, A, 8. r. Der reale Unterschied von Akt und
Potenz wird auch betont ibid. C. 5. ratio.

1 Ibid. B, C, 4. r.: Praeterea habens distinguitur ab eo quod
habet, aut totaliter, ut cum dicimus homo habet albedinem, aut sicut
totum a parte, sicut dicimus domus habet parietem. Sed dicimus quod
essentia habet esse. Ergo altero istoruna modorum essentia ab esse
distinguitur, non secundo, ut probabo. Ergo primo etc. Probatio
Quia si esset pars essentiae, aut esset materia aut forma, quod supra
improbatum est.

* Ibid. Secundo: Praeterea improbari potest quantum ad hoc
quod dicit, quod esse et essentia differunt secundum intentionem sic
etc. Aut esse dicit solum respectum ad Deum sicut ad causam effi-
cientem aut dicit rem sub respectu. Hier erkennen wir unschwer die
Theorie des Pichard von Mediavilla, in dessen Quodl. I, q. 8 (aus dem
Jahre 1285 oder 1284) also zu lesen ist: Ad istam quaestionem videtur
mihi ad praesens respondendum, quod esse actualis existentiae non
dicit aliquid reale absolutum superadditum essentiae, cuius est esse
Unde vel est idem re cum essentia vel cum aliqua parte essentiae,



648 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

2. Welcher Art ist nun die Zusammensetzung von
Wesenheit und Dasein? Ist sie wie die von Materie und
Form, von Subjekt und Akzidens zu denken? Johannes
istgeneigt, wegen ihrer Eigenart hier eine dritte von den beiden
genannten verschiedene Zusammensetzung zu sehen1; dann
aber geht er näher auf die Untersuchung der Frage ein und
faßt die Erörterungen seines Meisters hierüber in die Formel
zusammen: Man kann die Verbindung von Wesen und Sein
gewissermaßen sowohl eine compositio purae potentiae et
actus simpliciter als auch eine compositio potentiae secundum
quid und actus secundum quid nennen2! Die Ausdrücke-
Materie und Form vermeidet er ganz.

Bei seiner Aufstellung läßt sich unser Autor von folgen-
der Erwägung leiten: Das Dasein der Substanz, das zum
Wesen hinzukommt, kann man wie alles außerhalb des Wesen»
Liegende Akzidens nennen3. Man kann es aber auch unter
die Gattung der Substanz fallen lassen, als Prinzip des
Suppositums, sowie Materie und Form als Wesensbestand-
teile auf die Gattung der Substanz zurückgeführt werden.
Wenn also zuvor bei der Zusammensetzung von Sein und
Wesen von actus simpliciter die Rede war, so ist damit
nicht eine substantiale Form gemeint, sondern ein Akt, der
in der angegebenen Weise zur Gattung der Substanz
gehört; der Ausdruck potentia pura aber geht dann nicht auf

cuius est esse, quantum ad illud quod (non) dicit absolutum, quia sic
dicit aliquam relationem ad factorem, hoc ego non dico esse idem cum
essentia cuius est esse secundum respectum fundatum in essentia ilia..
Und an einer weiteren Stelle erklärt er : Ideo haec praedicatio nom est.
recipienda: essentia creata est suum esse, quanvis esse nullam rem
absolutam addat super essentiam, sed tantummodo relationem ad
seipsum, ut est habens rationem stippositi et respectum ad creator

e m, qui debetur essentiae creaturae, in quantum creata est..
Mandonnet a. a. 0. 760.

1 P. II, pag. 81, B: Ad quartum potest responderi duplicités
Primo dicendo, quod compositio essentiae et esse non est aliqua duarum
compositionum sc. formae et materiae, accidentis et subiecti, sed
quaedam tertia differens ab utraque.

3 Ibid. ad quartam B, C, l3, secundo.
3 Vgl. auch Thom., z. B. Quodl. II, a. 8: Unde cum omne, quod

est praeter essentiam rei, dicatur aecidens, esse, quod pertinet ad quae-
stionem „an est", est accidens, freilich nur in einem weiteren Sinne,
vgl p. 648, Anm. 2, insbesonders De pot. q, 5, a. 4, ad 8: esse non
dicitur accidens, quod sit in genere accidentis, si loquamur de esse sub-
stantiae (est enim actus essentiae), sed per quandam similitudinemv
quia non est pars essentiae sicut nec accidens.



in der Scholastik des Predigerordens 640

die materia prima, sondern auf die Wesenheit, die dieses-
substantialen Aktes ermangelt, worunter wir hier eben die
aktuale Existenz zu verstehen haben. Da man aber, wia
oben auseinandergesetzt wurde, das Sein auch gewisser-
massen als Akzidens betrachten kann, steht auch nichts im
Wege, die Zusammensetzung von Wesen und Sein als com-
positio potentiae secundum quid und actus secundum quid
zu bezeichnen, freilich so, daß man actus secundum quid
nicht als Akzidens im eigentlichen Sinne faßt.

3. Im bisherigen ist es Johannes von Neapel mit
Verwertung der Angaben des hl. Thomas über unseren Gegenstand

gelungen, in recht einfacher Weise und in aller Kürze-
die Eigenart des Verhältnisses von Wesenheit und Dasein,
zu kennzeichnen. Eine genauere Besprechung widmet er nun
der Frage, ob in jedem auch noch so mannigfach zusammengesetzten

Dinge nur eine Existenz anzunehmen sei,
ob alles, was sich in einem und demselben Subjekt findet,,
nur ein Dasein habe1. Eine Vielheit des akzidentalen Seins
ist nach Thomas möglich. Es ist dies dem Suppositum, der
Einzelsubstanz nur unwesentlicherweise hinzugefügt2, das
Sein aber, das zum Suppositum an sich gehört, kann nur
eines sein, weil einem Ding nur ein Sein zukommen kann8.

Diese starke Betonung der Einheit des Suppositums nun
suchen wir bei Johannes vergeblich; er hebt nur hervor,,
was nicht ein ens per se sei, habe nicht ein Sein nur. Derart
aber ist alles, was mehrere substantiale oder akzidentale
Formen aufweise. Also darf nicht durchgehends nur eine
Existenz von den Dingen behauptet werden4.

1 P. II, 81, A, secunda opinio: Secunda autem positio principalis
est, quae ponit, quod esse realiter différât ab essentia, sed omnium
existentium in eodem subiecto quantumcumque differentium secundum
essentias sit unicum esse actuaiis existentiae.

2 Quodl. IX, a. 8: Aliud esse est supposito attributum praeter

ea, quae integrant ipsum, quod est esse superadditum sc. accidentale.
Dieses kann ein mehrfaches sein: e. g. S. th. III, q. 17, a. 2: Est autem
considerandum, quod si est aliqua forma vel natura, quae non perti-
neat ad esse personale hypostasis subsistentis, illud esse non dicitur
esse illius personae simpliciter sed secundum quid Et huiusmodi
esse nihil prohibet multiplicari in una hypostasi vel persona. Vgl. auch.
Quodl. IX. a. 8.

3 Vgl. im folgenden p. 651.
4 Ibid. C, impugnatio: illud, quod non est unum ens per se,,

non habet unum esse. Sed tale est illud, in quo sunt plures format
substantiales seu accidentales. Ergo etc. und p. III, pag. 84, B ad IV t



v650 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

Wohldurchdacht sind seine Darlegungen über die
Unterscheidung des Seins der Substanz und der Akzidentien. So
führt er in seinem 5. Argument gegen die Verfechter der
absoluten Einheit der Existenz aus1, daß die Existenz der
'Substanz jeder akzidentalen Eorm vorangeht, zum mindesten
ordine naturae et intellectus, da jede akzidentale Form einem
bereits Existierenden inhäriert. Es kann also das Dasein
der Substanz unmöglich die akzidentale Form aktuieren,
•ihr als dem Potenzialen den Akt des Seins verleihen, da
das, was in einem und demselben Subjekt vorangeht, zum
Folgenden immer im Verhältnis des in der Form Bestimmten
und nicht des Formgebenden steht. Somit müssen alle
akzidentalen Formen ein eigenes Sein haben, das jedoch als
esse secundum quid abhängt vom Sein der Substanz, als
dem esse simpliciter, sowie die akzidentale Form selbst von
der substantialen Form abhängt. Dieser Abhängigkeit
zufolge kann man auch das Sein der Substanzen das Sein aller
Akzidentien nennen, weil sich eben dieses auf jenes stützt2.
So wird auch der Sinn des aus Aristoteles8 hergeleiteten
Satzes klar, den man gegen die Annahme einer Mehrheit
des Seins ins Feld geführt: accidentia non dicuntur entia,
nisi quia sunt entis: Die Akzidentien können ihr eigenes
Sein nur insoferne haben, als es beruht auf dem Sein schlechthin,

nämlich auf dem Sein der Substanz4.
4. Diese Erörterungen über den letzten Punkt nun sind

von grundlegender Bedeutung für die Lösung des Problems,
das Johannes in der uns beschäftigenden Quaestio IX auf-

Unius rei simpliciter et totaliter quantum sc. ad naturam et essentiam
'(sicut dicimus unam rem esse quantitatem vel unam qualitatem) est
unicum esse simpliciter.

1 P. II. 82, C, quinto. Die bekämpfte These siehe p. 649, Anm. 1.
2 Ibid.: Dicendum ergo, quod omnes formae accidentales habent

propria esse in suo subiecto formaliter ipsas perficientia, quae tarnen
esse, quia sunt esse secundum quid, dependent ab esse substantiae,
quod est esse simpliciter, sicut ipsae formae accidentales a forma sub-
stantiali dependent et ratione huius dependentiae esse substantiae
potest dici esse omnium accidentium, quia sc. esse omnium accidentium
innititur ipsi esse substantiae et omnia accidentia quantum ad esse
dependent ab esse substantiae. Vgl. auch pag. 82, A, ad primam.

3 Td 6> alla Isyszai ovxa xco tov ovtcoç ovxog xà fthv nooozrjzag elvat,
xà ôe noioxrjxag, xà ôs jia&r], xà ôs alio xi xoiovxov. Met. VI, 1. 1028a, 18f.

4 Pag. 82, A: Ad secundum dicendum, quod accidentia pro tanto
non dicuntur entia, sed entis, quia suum proprium esse non possunt
"habere nisi innixum ipsi esse simpliciter, quod est esse substantiale.



in der Scholastik des Predigerordens 651

gerollt hat, für die Frage nach dem Sein in Christus.
Damit betreten wir freilich theologisches Gebiet; es zeigt
sich eben hier wieder, wie in der mittelalterlichen Spekulation

Theologie und Philosophie Hand in Hand gingen
und wie die theologische Problemstellung anregend einwirkte
auf das philosophische Denken: ihr verdanken wir alle
bisherigen Auseinandersetzungen unseres Autors über Wesenheit

und Dasein.

„Utrum in Christo sit duplex esse", hat Johannes von
Neapel gefragt und damit ja kein Zweifel bleibe, spricht
er sich über die Bedeutung des esse in dieser Untersuchung
ganz klar aus; es ist natürlich nur das Sein der realen
Ordnung und hier wieder nicht das Sein des Wesens, esse
essentiae, sondern das Dasein, esse actualis existentiae,
gemeint1. Bezeichnenderweise fragt er, ob es duplex, zweifach
sei mit Bücksicht auf die beiden Wesenheiten in Christus im
Gegensatz zur Überschrift der quaestio bei Thomas: „Utrum
in Christo sit unum tantum esse2".

S. Thomas betont streng die Einheit des substantialen
Seins in Christus, ausgehend von dem Prinzip: unius rei
non est nisi unum esse8. Das akzidentale Sein kann wohl
ein mehrfaches sein. Das Sein nämlich4, das eigentlich und
wahrhaft nur dem Suppositum oder der Hypostase als dem,

1 P. I, pag. 78, A: Ulterius sciendum est, quod esse quod
dicit rei entitatem, est duplex, ut communiter dicitur, sc. esse essentiae,
quod idem est, quod quidditas vel natura rei ab ipsa solum differens
secundum modum significandi, ut differunt cursus et currere, calor et
calere etc. Aliud est esse actualis existentiae, quod nihil aliud est

quam actualitas rei in rerum natura.
2 Quodl. IX, a. 8; ferner III. Sent d. 6, q. 2, a. 2; De unione.

Verbi incarnati a. 4; S. th. III, q. 17, a. 2.
3 III. Sent. a. a. 0. Ahnlich S. th. a. a. 0.; De unione Verbi

a. a. 0. und Quodl. IX, a. 3. Zu dem ganzen Abschnitt vgl. F. Abert,
Die Einheit des Seins in Christus nach der Lehre des' hl. Thomas von
Aquin im Jahresbericht des Kgl. Lyzeums zu JEtegensburg,
Stadtamhof 1889.

4 Zugrundegelegt wurde die Darstellung in Quodl. IX, a. 3. Daß
Thomas wirklich von der Existenz redet, zeigt a. a. 0, der Wortlaut:
E-espondeo dicendum, quod esse dupliciter dicitur Uno modo,
secundum quod est copula verbalis significans compositionem cuiuslibet
enuntiationis, quam anima facit; unde hoc esse non est aliquid in
rerum natura, sed tantum in actu animae componentis et dividends....
Alio modo esse dicitur actus entis, inquantum est ens, i. e. quo
denominator aliquid ens actu in rerum natura; et sic esse non attribuitur
nisi rebus ipsis, quae in decern generibus continentur.

Divus Thomas III. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXX.) 42



652 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

was das Sein wirklich hat1, zugeschrieben werden kann,
ist ein zweifaches: das eine erwächst aus dem, wodurch
die Hypostase in ihrer Integrität begründet wird; das andere
ist zu alledem bloß äußerlich hinzugefügt. Das eine ist das-

substantiate, das andere das akzidentale Sein2. Weil wir
nun in Christus nur eine Hypostase annehmen müssen, die
in ihrer Integrität auch die menschliche Natur befaßt,
deshalb ist das substantiate Sein, das im eigentlichen Sinne
nur dem Suppositum zukommt, in Christus nur als ein
einziges zu bezeichnen3 gegenüber einem vielfachen akzi-
dentalen Sein4. Das ewige Sein des Gottessohnes wird aber
das Sein des Menschen, insofern die menschliche Natur vom
Sohne in die Einheit der Person aufgenommen wird5. Man
kann nur von einer neuen Beziehung der zweiten gött-

1 A. a. 0. fährt er fort: Sed hoc esse attribuitur alicui dupliciter.
Uno modo ut sicut ei, quod proprie et vere habet esse vel est; et sie
attribuitur soli substantiae per se subsistenti. Omnia vero, quae
non per se subsistunt, sed in alio et cum alio, sive sint accidentia sive
formae substantiales aut quaelibet partes, non habent esse ita, ut ipsa
vere sint, sed attribuitur eis esse. Alio modo, i. e. ut quo aliquid estr
sicut albedo dicitur esse, non quia ipsa in se subsistât, sed quia ea
aliquid habet, esse album. Diese Unterscheidung kehrt oft wieder. Vgl.
S. th. a. a. 0. u. I. q. 45, a. 4, q 90, a. 2; III, q. 35, a 1 ; de pot. q. 3,
a. 8; Met. VII, 1. 1. Was das Sein des Akzidens betrifft (vgl. auch die
folgende Anmerkung), so erscheint es bei Johannes doch etwas mehr
betont, vgl. p. 650 und ebd. Anm. 2.

2 Quodl. IX, a. 3.: Esse ergo proprie et vere non attribuitur nisi
rei per se subsistenti; huic autem attribuitur esse duplex. Unum sc.
esse resultans ex his, ex quibus eius unitas integratur, quod proprium
est esse suppositi substantiale. Aliud est supposito attributum praeter
ea, quae integrant ipsum; quod est esse superadditum, sc. accidentale.

3 Ibid.: Quia ergo in Christo ponimus unam rem subsistentem
tantum, ad cuius integritatem concurrit etiam humanitas, quia unum
suppositum est utriusque naturae, ideo oportet dicere, quod esse substantiale,

quod proprie attribuitur supposito, in Christo est unum tantum'r
habet autem unitatem ex ipso supposito et non ex naturis. Er fügt
dann, um das Gesagte noch mehr zu beleuchten, hinzu: Si tarnen pona-
tur humanitas a divinitate separari, tunc humanitas suum esse habebit
aliud ab esse divino. Non enim impediebat, quin proprium esse haberet,
nisi hoc, quod non erat per se subsistons. Ein ähnlicher Gedanke findet
sich auch in S. th. III, q. 17, a. 2 und Compend. theol. 212 ausgesprochen.
Schärfer, als es hier überall geschieht, kann man wohl die Einheit der
Existenz in Christus nicht mehr herausstellen.

4 Vgl. p. 649, Anm. 2.
5 S. th. 1. c. ad 2: illud esse aeternum Filii Dei, quod est

divina natura, fit esse hominis, inquantum humana natura assumitur a
Filio Dei in unitatem personae.



in der Scholastik des Predigerordens 653

liehen Person zur menschlichen Natur hinsichtlich des Seins
reden1.

Mit diesen Erwägungen des Heiligen, die ihren
lichtvollsten Ausdruck in Quodlibet IX, a. 3 fanden, steht der
Artikel 4 der Quaestio disputata De unione Yerbi nicht
ganz im Einklang. Hier wird betont, daß das Suppositum
in Christus durch die göttliche Natur einfachhin in seiner
Substantialität zustandekommt, nicht aber ebenso durch die
menschliche Natur. Er gibt nämlich zu bedenken, daß die
Person des Gottessohnes schon vor der Vereinigung mit
der Menschheit bestand und durch diese in nichts eine
Vervollkommnung erfuhr. Er meint dann, Christus habe wegen
des einen ewigen Seins der ewigen Hypostase ein Sein
schlechthin; es gebe aber auch noch ein anderes Sein dieser
Hypostase, insofern sie in der Zeit Mensch wurde, und zwar
sei dies, wenn auch kein bloß akzidentales Sein — die
menschliche Natur ist ja nicht akzidentell mit der göttlichen
vereint — so doch auch kein primäres, sondern nur ein
sekundäres Sein des Suppositum2.

Was S. Thomas hier im Gegensatz zu seinen früheren
und späteren Auseinandersetzungen3 über diesen Gegenstand
nur andeutet, daß es in Christus, abgesehen von dem
vielfältigen akzidentalen Sein, noch ein anderes, der menschlichen
Natur entsprechendes Sein neben dem esse principale supposai

gebe, das erscheint bei Johannes in selbständiger Weise

1 III. Seilt, d. 6, a. 2, d. 2, ad 1: anima in Christo non ac-
quirit proprium esse humanae naturae, sed Filio Dei acquirit respectum
secundum esse ad naturam humanam, qui tarnen respectus*non est ali*
quid secundum rem in divina persona, sed aliquid secundum rationem..
Vgl. auch ebd. a. 8, ad 2 und S. th. a. a. O.

2 De unione Verbi incarnati, a. 4: sicut Christus est unum sim-
pliciter propter unitatem suppositi et duo secundum quid propter duas
naturas, ita habet unum esse sirapliciter propter unum esse aeternum
aeterni suppositi. Est autem et aliud esse huius suppositi, non inquantum
est aeternum, sed inquantum est temporaliter homo factum; quod esse-
etsi non sit esse accidentale, quia homo non praedicatur accidentaliter
de Filio Dei non tarnen est esse principale sui suppositi, sed se-
cundarium. Vgl. auch ebd. ad 1.

3 De unione Verbi incarnati gehört zu den quaestiones disputatae-
die in die Jahre 1260—68 fallen, sie steht also in der Mitte zwischen
dem Sentenzenkommentar (1258—55) und dem dritten Teil der
theologischen Summe (1271—78) und den auch dieser späteren Zeit an-
gehörigen Quaestiones quodlibetales. Vgl. M. Grabmann, Thomas von
Aquin, Kempten u. München 1912, 16 f.

42'*



g54 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

ausgeführt. Wie schon bemerkt wurde, mißt er in seinen
Darlegungen dem Suppositum keine solche Bedeutung bei,
wie der hl. Thomas, und so kann er als Leitsatz aufstellen1:
Da sich Dasein und Wesen real voneinander unterscheiden
wie Akt und Potenz, die Akte aber ihren Potenzen
proportioniert sein müssen, so ist man gezwungen, auf dieselbe
Weise, wie man Wesenheiten annimmt, auch Existenzen
gelten zu lassen. Es gibt nun substantiale Wesenheiten
quantum ad rem et quantum ad modum (e. g. humanitas
Socratis) und ebenso akzidentale (albedo S). Mit dem Modus
der Substanz, um diesen Ausdruck zu erklären, meint man,
daß sie sich nicht auf etwas anderes stützt, während das
Akzidens einem anderen inhäriert (modus essentiae acci-
dentalis). Es gibt aber auch eine Art von Essenz, akzidental
der Sache nach, substantial jedoch im Modus, wie die
Quantität in der Eucharistie der Sache nach wohl ein
Akzidens ist, aber, weil sie nicht einem anderen anhaftet, doch
die Seinsweise einer Substanz hat. So gibt es hinwieder
auch eine vierte Wesenheit, substantial quantum ad rem,
akzidental jedoch quantum ad modum. Das Beispiel hiefür
ist die menschliche Natur in Christus, die, obwohl in der
Sache eine Substanz, dennoch den Modus eines Akzidens
hat, insofern sie im Suppositum einer anderen Natur, nämlich
der göttlichen, ihren Bestand hat.

Das Dasein nun, das nach dem vorausgehenden diesen
Wesenheiten entspricht, muß also auch vierfacher Art sein.
Es muß ein substantiales Sein geben quantum ad rem et ad
modum, esse subsistentiae, wie man es kurz nennen mag,
und in derselben Hinsicht ein esse accidentale (esse in-
existentiae). Außerdem sind noch zwei besondere Arten
anzunehmen: ein akzidentales Sein quantum ad rem,
substantial aber quantum ad modum, wenn wir an die Quantität

im Altarssakrament denken, und — im Hinblick auf
die Menschheit Christi — ein esse, substantial mit Bezug auf
die Sache, akzidental jedoch wegen des Modus.

1 P. III, pag. 82, D: esse differt realiter ab essentia sicut
actus a potentia, actus autem proportionari debent suis potentiis. Ergo
secundum quem modum ponuntur essentiae, secundum eundem oportet
ponere existentias; quattuor autem solum inuniverso videntur esse essentiae,

quantum ad praesens spectat. Diese vier Klassen (pag. 88, A—C)
wurden oben im Texte teilweise schon mit des Autors eigenen Worto
gekennzeichnet.



in der Scholastik des Predigerordens 655

Nach diesen Feststellungen folgt die endgültige
Beantwortung unserer Frage1: In Christus ist ein doppeltes sub-
stantiales Sein quantum ad rem entsprechend der göttlichen
und menschlichen Natur anzunehmen. Das erstere ist auch
substantial quantum ad modum, während das der menschlichen

Natur unter diesem Gesichtspunkte nur akzidental
ist. Überdies findet sich noch ein vielfaches akzidentales
Sein vor, so vielfach nämlich, als Akzidentien vorhanden sind.

Bei dieser Entscheidung nun, sieht er sich auch
genötigt, Stellung zu nehmen zum Hauptargnment der
Verfechter der Einheit des substantialen Seins Christi: esse
est suppositi, das Sein gehört dem Suppositum zu; dessen
Einheit in Christus aber fordert darum auch nur ein sub-
stantiales Sein. Johannes sagt dagegen2: „Auch die Natur
gehört dem Suppositum an, und zwar nicht minder als das
Sein und doch ist sie in Christus eine zweifache." Bei einer
anderen Gelegenheit erwidert er auf* den Einwurf : unius
rei est unicum esse, sed Christus est unus: „Das Sein ist
nur dann schlechtweg eines bei einem Ding, wenn dieses
schlechthin eines ist seiner Natur und Wesenheit nach" ; das
aber trifft bei Christus nicht zu. Oder man kann auch
sagen: „In einem Suppositum ist ein esse substantiale
quantum ad rem et modum, ein esse subsistentiae; es muß
aber durchaus nicht ein esse simpliciter sein3."

Bei dem zuletzt besprochenen Punkte der quaestio IX
also hat sich Johannes von Neapoli wohl von der Doktrin des

Aquinaten entfernt. So sehr er sich dessen Unterscheidung

1 Ibid. pag. 88, C: Secundum ergo ista ad quaestionem propositam
dicendum est, quod in Christo est duplex esse substantiale quantum
ad rem, divinae naturae sc. et humanae. Quorum primum est
substantiale etiam quantum ad modum, Secundum autem accidentale quantum

ad modum.. Est etiam multiplex esse accidentale quantum ad
rem et modum, quot sc. accidentia sunt in Christo.

3 Ibid.: Nee valet, quod contra hoc dicitur, quod esse est
suppositi et in Christo est unum suppositum, quia etiam natura est
suppositi et non minus est de ratione suppositi natura quam esse et tarnen
natura est duplex in Christo.

3 Pag. 84, Bd. VI.: Ad argumentum factum in contrarium dicendum,

quod unius rei simpliciter et totaliter, quantum sc. ad naturam
et essentiam (sicut dicimus unam rem esse quantitatem vel unam quali-
tatem), est unicum esse simpliciter; talis autem unitas non est in Christo,
in quo sunt multae naturae. Vel dicendum, quod in unius subiecto
vel supposito est unum esse subsistentiae quantum ad rem et modum et
hoc est in Christo, non autem oportet, quod sit unum esse simpliciter..



056 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

von Wesenheit und Dasein zu eigen gemacht, so klar er
sie formuliert und so erfolgreich er sie gegenüber ihren
Widersachern verteidigt: hier in diesem Lehrpunkte geht
er wohl seine eigenen Wege und er scheint sich dessen auch
bewußt zu sein, denn er versichert zum Schluß der
Untersuchung etwas umständlich, wie es uns bei der nüchternen
und sachlichen Art unseres Scholastikers schier anmuten
möchte: „Dies soll vorgebracht sein, ohne jemandes Urteil
vorzugreifen, bloß als Meinung, nicht als Behauptung, ins-
besonders wenn es etwas enthält, was entgegen zu sein
scheint den Aussprüchen des ehrwürdigen Vaters, Lehrers
aller und Magisters Fr. Thomas von Aquino1." Auch die
Scheu also, etwa zur Lehre des gefeierten Meisters in schroffen
Gegensatz zu treten, drängt ihn zu dieser Äußerung, die ein
schöner Béweis ist der Verehrung für den großen Lehrer,
die sich in seinem Orden so frühzeitig trotz aller Befehdung
von verschiedener Seite Bahn brach2.

1 Pag. 83, A : Et haec sint dicta sine praeiudicio cuiuscumque,
opinative sc. absque assertione, maxime si contineret aliquid, quod
videatur contrarium dictis Eeverendi Patris Doctoris omnium et Magistri
Fratris Thomae de Aquino. Was die Stellungnahme des Johannes zur
thomistischen Doktrin anlangt, so vergleiche man dazu das Urteil
F. Ehrles über Thomas de Sutton (wirkte um die Wende des 18. und
14. Jahrhunderts): er legt allenthalben die größte Hochachtung
gegen ihn (nämlich gegen Thomas von Aquin) an den Tag; aber diese
hält ihn nicht ab, an einigen Stellen die Beweiskraft einzelner seiner
Argumente zu prüfen und in bescheidener Form zu kritisieren. Das
kann nicht wundernehmen, da Herveus Nedellec selbst noch später ein
Abweichen von der Lehre des Heiligen in Punkten untergeordneter
Bedeutung für erlaubt hielt. Thomas de Sutton, seine Quodlibet und
seine Quaestiones disputatae in Festschrift für Georg von Hertling;
Kempten, Müuchen 1918.

2 Vgl. M. Grabmann, Thomas von Aquino, V (47 ff): Das Eingen
der thomistischen Lehre und die Führung in der Scholastik und die
Artikel von Fr. Ehrle, John Peckham über den Kampf des Augustinismus

und Aristotelismus in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts
in Zeitschrift für katholische Theologie, XIII (1889), 172—193 und
Der Augustinismus und Aristotelismus gegen Ende des 13. Jahrhunderts
in Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, V
(1889), 603—635. Zu der zitieiten Stelle (oben Anm, 1) vgl. noch aus
demselben Autor die ehrfurchtsvolle Erwähnung des hl. Thomas;
pag. 105 C: Venerandus Doctor F. Thomas; 124 D adX: Venerabiiis
Doctor noster F. Thomas;^ ähnlich 297 A. Unsere Quaestio IX, wie
auch die eben erwähnten Äußerungen stammen jedenfalls aus der Zeit
vor der Heiligsprechung durch Papst Johann XXII., da nur Fr. Thomas
gesagt wird. St. Thomas lesen wir aber pag. 349 B.


	Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der Scholastik des Predigerordens

