Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 3 (1916)

Artikel: Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der
Scholastik des Predigerordens

Autor: Jellouschek, Carl Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762796

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

V7 WV WA VA VA VA W A VA A N A A VA VA N N
&.Z&.Z&%:S%&.Z%M%MMM&.ZMM%M&%MMM%%

ZUR LEHRE DER UNTERSCHEIDUNG VON WESEN-
HEIT UND DASEIN IN DER SCHOLASTIK DES
PREDIGERORDENS
Von P. Dr. CARL JOHANN JELLOUSCHEK O. S. B,

I

1. Von Stufe zu Stufe, so fithrt der hl, Thomas von
Aquin in der Schrift De substantiis separatis, cap. 9! aus,
drang der Menschengeist in der Erkenntnis des Ursprunges
der Dinge vor. Dachte man sich anfangs deren Werden nur
als akzidentelle Veranderung am Weltstoff, so gingen andere
iiber diese blofl &duflerliche Betrachtungsweise hinaus und
stellten auch bei den Substanzen die Frage nach ihrem Ur-
sprung und so fithrten sie diese auf gewisse Prinzipien
freilich stofflicher Art (Elemente, Atome) zuriick, Werden
und Vergehen besteht sonach in der Vermengung und
Trennung von Stoffteilen. Diese Theorie, die immerhin noch
gehr im Banne der Vorstellung vom Kérperlichen stand,
befriedigte auch nicht vollends und so suchte man die
Losung des Problems in der Annahme einer Zusammen-
setzung aus ‘Wesensbestandteilen, Materie und Form, zu geben
und erklirte das Werden als eine Umwandlung, insofern
die Materie nacheinander verschiedene Formen aufnimmt.

Uber diese Art des Entstehens hinaus mu8 aber noch
eine andere liegen, eine hdohere, nach der das Sein der
Gesamtheit der Dinge verliehen wird vom ersten Wesen,
das ganz Existenz ist. Die Erkenntnis dieser héchsten Ent-
stehungsweise findet Thomas schon bei Plato, Aristoteles
und anderen?. Die Erwiigung aber, die dazu fiihren muf,
ist folgende. Der Urgrund der Dinge mufl durchaus einfach

! Opera omnia, Parmae 1852—73, opusc. XIV (ed. Rom. XVI).
Vgl. auch de pot. q. 3, a. b und Sum. theol. I, q. 44, a. 2. .

* De pot. 1. c.: Posteriores vero philosophi ut Plato, Aristoteles
ot eorum sequaces pervenerunt ad esse ipsius universalis et ideo ipsi
goli posuerunt aliquam universalem causam rerum, a qua omnia alia
in esse prodirent, ut patet per Augustinum 8. de civ. Dei ¢. 4. An
unserer Stelle aber, opusec. de subst. separat. c. 9, sagt S. Thomas wortlich :
Sed ultra hunc modum fiendi necesse est secundum sententiam Platonis

41%



638  Zur Lehre der Unterscheidung von-Wesenheit und Dasein

sein; er darf also das Sein nicht durch Teilnahme haben,
sondern muf} das subsistierende Sein selbst sein. Das aber
ist nur eines!. Alles iibrige mufl somit sein Sein durch
Teilnahme haben und so mufl man insgemein bei allem
derartigen wohl scheiden zwischen dem Subjekt und dem
Prinzip des Seins (quod est und esse, quo est), zwischen
der das Ding konstituierenden Realitéit und dem Akt, durch
den sie tatsichlich existiert, kurz zwischen Wesenheit und

Dasein (essentia, quidditas und esse).
Die hier angedeutete Unterscheidung hat also schon

lange vor Thomas die Geister beschiftigt. Er selbst fiihrt
bei den einschligigen Erorterungen wiederholt Auflerungen
des Dionysius Pseudo-Areopagita?, des Boethius3, aus dem
Liber de causis* und aus Avicenna® an, womit auch die

ot Aristotelis ponere alium altiorem. Cum enim necesse sit primum prin-
cipium simplicissimum esse, necesse est, quod non hoc modo esse ponatur
quasi esse participans, sed quasi ipsum esse existens (subsistens?),
Quia vero esse subsistens non potest esse nisi unum, sicut supra (cap. 8)
habitum est, necesse est omnia alia, quae sub ipso sunt, sic esse quasi
esse participantia. Oportet igitur communem quandam resolutionem
fieri, secundum quod unumgquodque eorum intellectu resolvitur in id,
quod est, et in suum esse. Oportet igitur supra modum fiendi, quo
aliquid fit forma materiae adveniente, praeintelligere aliam rerum
originem, secundum quod esse attribuitur toti universitati rerum a
primo ente, quod est suum esse, Die modernen Autoren #uflern sich
in der Frage, ob Aristoteles die reale Unterscheidung von Wesenheit
und Dasein vertreten hat, zumeist sehr zuriickhaltend oder ablehnend.
E. Arleth, Die Philosophie und ihre Geschichte, Osterreichische Mittel-
schule, X, Jahrg.,, Wien 1896, p. 247 ff; P. Mandonnet, Les premiéres
disputes sur la distinction réelle entre ’essence et 1’existence 1276—1287,
Revue Thomiste XVIIT (1910), 7562, Anm. 2; M. De Wulf, Geschichte
der mittelalt. Philosophie, iibersetzt von R. Eisler, Tiibingen 1918, 242;
dagegen J. Gredt, Elementa philosophiae Aristotelico-Thomisticae, Fri-
burgi 1912, II, 100. In Betracht kommt hauptséichlich Anal. post. II.
7,92Db, 10: 70 8¢ 7 dorv dvdpwmos xai 76 sivar dvdowmov dAlo. Dazu bemerkt
Thomas : In solo enim primo essendi principio, quod est essentialiter ens,
ipsum esse et quidditas eius est unum et idem; in omnibus autem aliis,
quae sunt entia per participationem, oportet quod sit aliud esse et quiddi-
tas entis. Anal. post. II, lect. 6,

! Niher ausgefilhrt erscheint dieser Gedanke p. 1, Anm. 7.

*Z. B. 8. th, I, q» ", a. 5, ad 4; I.Sent. d. 8, q. 1, a. 1, sol.

* Siehe spiter p. 641, Anm. 3.

* Z. B. De ente et essentia (op. XXVI [XXX]) 6; II. Sent.
d. 8,q.1,a. 1; depot. q. 7, a 2, ad b und S. th, I, q. b0, a. 2, ad 4.

* I, Sent. d. 8, q.1, a. 1, sol; d. 19, q. 4, a. 2, soi; IL. d. 1, q. 1,
a. 1, s0l; d.8, q.1, a. 1, ad 1. Uber die Unterscheidung von Wesenheit
und Dasein in der arabischen Philosophie handelt M, Wittmann in der
Festschrift fiir Cl. Baumker, Miinster 1918, 35—44.



in der Scholastik des Predigerordens 639

Herkunft dieser Liehre geniigend gekennzeichnet ist: , Thomas
schlof3 sich hier“, so erklidrt Mandonnet, ,dem Neuplatonis-
mus an durch Vermittlung des Boethius, Avicenna, Liber
de causis, Proklus, Pseudo-Dionysius und noch anderer:, ¢

Der Aquinate ist aber auch nicht der erste, der diese
Lehre in die christliche Philosophie des Abendlandes ein-
gefithrt hat, wie neuere Untersuchungen dargetan haben:e.
Unter den Fritheren, die diese Unterscheidung mehr oder
minder behandelten, sind zu nennen Wilhelm von Auvergne s
+ 1249, Johannes von Rupella 4, gestorben nicht nach 1245,
Alexander von Hales, 1 1246, S. Bonaventura, 1221—1274,
Albert der Grofle, 1206—1280. Das Ergebnis dieser Unter-
suchungen faf3t C. Henry treffend zusammen®: ,Die ersten
Philosophen, die an der Frage geriihrt haben, sind die
Neuplatoniker, die Araber haben sie zur Giénze behandelt
und klar erdrtert, die Scholastiker, und zwar die Vorgéinger
des hl. Thomas oder seine Zeitgenossen haben sie in ihren
Werken wieder aufgenommen, studiert und begriindet, der
hl. Thomas aber hat ihr das Siegel seines Geistes auf-
gedriickt.“ Davon, daf sie erst von Agidius von Rom, } 1316,
etliche Jahre nach dem Tode des hl. Thomas aufgerolls
wurde, was in neuester Zeit behauptet wurde®, kann keine
Rede sein,

2. Dieser Lehre, dafl alle existierenden Dinge, Gott
allein ausgenommen, aus Wesenheit und Dasein zusammen-
gesetzt sind, mafl Thomas von allem Anfang an eine hohe
Bedeutung bei. So nur bleibt der unermefiliche Abstand
zwischen der unendlichen Allursache und der
endlichen Kreatur gewahrt. Enthalten die aufer-

1 A. a. O. 762,
* 7. B. St. Schindele, Zur Geschichte der Unterscheidung von

Wesenheit und Dasein in der Scholastik, Miinchen 1900; C. Henry
Contribution & 1’histoire de la distinction de l’essence et de l’existence,
dans la scolastique, Revue Thomiste XIX, 1911, 445-- 457,

* H. Denifle, Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters II (1886), 486 f.; St. Schindele, Beitrige zur Metaphysik
des 'Wilhelm von Auvergne, Miinchen 1900, 23. _

* G. M. Manser, Die Realdistinctio von Wesenheit und Existenz
bei Johannes von Rupella, Revue Thomiste XIX (1911), 8992,

* A, a. 0. 456,

¢ J. M. Chossat in Dictionnaire de théologie catholique wvon
Vacant und Mangenot, Paris 1899ff., IV, 1180f. Gegen ihn richten
sich die angefiihrten Aufsitze von Mandonnet und Henry in der Revue

Thomiste.



640  Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

gottlichen Dinge unter ihren wesentlichen Bestimmungen
nicht das aktuelle Sein, so werden wir auch mit Not-
wendigkeit auf einen iiberweltlichen Urheber ihres Seins
hingewiesen wund der bedeutsamen Lehre von der
Schopfung wird ihr Recht gewahrt, wihrend gerade die
Léugnung der in Rede stehenden Zusammensetzung die
lateinischen Averroisten auch zur Leugnung der Schépfung
fithrte 1.

In Gott fallt Wesen und Dasein zusammen, sein Wesen
ist es zu sein. An dieser Wahrheit darf niemand riihren,
wer iiberhaupt den echten Gottesbegriff festhilt und zu-
gibt, dafl Gott notwendiges? und erstes Wesen3, lautere
Wirklichkeit4, erste Ursache® durchaus einfach® ist. Das
esse subsistens, das fiir sich bestehende Sein, kann nur eines
sein?, es kommt Gott ausschliefllich zu; daher auch sein
Name, wie er dem Moses kundgetan wurde: Si quaesierint
nomen meum, sic dices filiis Israel: Qui est, misit me ad
vos (Exod. 3,,)8 ,weil es ihm allein eigen ist, dafl seine

' Vgl. Mandonnet a. a. O, 749f. De Wulf, a. a. O. 298 und
N. del Prado, Revue Thomiste XVIII (1910), p. 209 ffi und 340 ff.
legen eingehend die Bedeutung der Lehre dar.

* 7. B. 8. ¢c. G. I, 22 auch fiir das Folgende wichtig!

'S, th. I, q. 8, a. 4.

* Compend. theol. 11 (opusc. I).

* 8. th. a. a. O, -

* In libr. Boethii de hebdomadibus 1. 2.

" De subst. separat. (op. XIV [XVI]) 8, 4. ratio, fithrt Thomas
aus: Nihil autem per se subsistens, quod sit ipsum esse, poterit esse
nisi unum solum, sicut nec aligna forma, si separata consideretur,
potest esse nisi una. Inde est enim, quod ea, quae sunt diversa numero,
sunt unum specie, quia natura speciei secundum se considerata est
una, Sicut igitur est una secundum considerationem, dum per se con-
sideratur, ita esset una secundum esse, si per se subsisteret vel existeret.
Eademque ratio est de genere per comparationem ad species, quousque
perveniatur ad ipsum esse, quod est communissimum. Ipsum igitur
esse per se subsistens est unum tantum. Ferner Compend. theol. 68;
8. ¢. G, 1I, 62; S. th. I, q. 44, a. 1.

* Dazu bemerkt Thomas im Anschlusse an Avicenna, tract. 8,
Metaph. ¢. 1: Cum autem ita sit, quod in qualibet re creata essentia
sua differat a suo esse, res illa proprie denominatur a quidditate sua
et non ab actu essendi sicut homo ab humanitate. In Deo autem ipsum
esse suum est sua quidditas et ideo nomen, quod sumitur ab esse,
proprie nominat ipsum et est proprium nomen eius sicut proprium
nomen hominis, quod sumitur a quidditate sua. I, Sent. q. 1, a. 1 sol.
Vgl. auch 8. c. G. I, 22; II, 52; de pot. q. 7, a 2.



in der Scholastik des Predigerordens 641

Substanz nichts anderes ist als sein Sein“, fiigt S. Thomas,
8. ¢. G. II, 52 hinzu?,

Jede Substanz aber, die nach der ersten einfachen
kommt, partizipiert das Sein. Alles Partizipierende aber ist
-zusammengesetzt aus dem teilhabenden Subjekt und dem
Mitgeteilten; jenes ist diesem gegeniiber im Zustande der
Potenzialitét? Dem subsistierenden und absoluten Sein steht
gegeniiber das ens per participationem, dem durchaus ein-
fachen Wesen das zusammengesetzte. ,So oft etwas von
einem anderen durch Teilnahme ausgesagt wird, muf} sich
dort etwas finden aufler dem, was es durch Teilnahme hat
und deshalb ist in jeder Kreatur etwas anderes die Kreatur,
die das Sein hat, und etwas anderes ihr Sein selbst und
.das meint Boethius, wenn er im Liber de hebdomadibus
sagt, dafd in allem aufler dem ersten Wesen etwas anderes
ist das Sein und der Tréger des Seinsd.“

Es ist das eine Zusammensetzung, die uns bei allen
auflergottlichen Dingen entgegentritt, auch bei den geistigen
Substanzen. Diese konnen, weil erhaben iiber die Zusammen-
setzung aus Materie und Form, in einem gewissen Sinne
-einfach genannt werdent und darum macht der heilige

' De pot. q. 7, a. 2, ad b sagt er darum auch: ,..ipsum esse
Dei distinguitur et individuatur a quolibet alio esse per hoc ipsum,
-quod est esse per se subsistens et non advenicus alicui naturae, quae
sit aliud ab ipso esse. i _

* Physicor. VIII, 1. 21: Omnis ergo substantia, quae est post
primam substantiam simplicem, participat esse. Omne autem participans
.componitur ex participante et participato et participans est in potentia
.ad participatum, :

* Quodl, II, 8: Quandocunque autem aliquid praedicatur de
:altero per participationem, oportet ibi aliquid esse praeter id, quod
participatur, et ideo in qualibet creatura est aliud ipsa creatura, quae
‘habet esse, et ipsum esse eius; et hoc est, quod Boethius dicit in lib.
.de hebdomadibus, -quod in omui eo, quod est citra primum, aliud est
.esse et quod est. Regelmiflig beruft sich der hl. Thomas an den ein-
-schligigen Stellen auf Boethius und seine Unterscheidung des quod
.est und esse oder quo est, wie seit Gilbert de la Porrée des &fteren
gesagt wurde (Henry a. a. 0. 461, Anm. 2).

4 In libr. Boethii de hebd., 1. 2: Est tamen considerandum,
.quod cum simpiex dicatur aliquid ex eo, quod caret compositione, nihil
prohibet aliquid esse secundum quid simplex, inquantum caret aliqua
.compositione, quod tamen non est omnino simplex... Si ergo in-
veniantur aliquae formae non in materia, unaquaeque earum est quidem
-;simplex quantum ad hoc, quod caret materia et per consequens quanti-
¢ate, quae est dispositio materiae . ..



642  Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

Lehrer gerade sie zum Gegenstand einer besonderen Unter-
suchung . Schlechthin einfach sind sie nicht und nicht reiner
Akt2?, Wenn auch die Potenzialitit der Materie wegfillt,
bleibt ihnen doch eine andere Potenz: das Sein kommt zur
Substanz als Akt, zu dem diese infolgedessen im Verh#ltnis:
einer Potenz steht3, So redet Thomas auch von einer Zu-
sammensetzung aus Akt und Potenz, auch aus Form und
Sein, wihrend er sich gegen die Wahl der Ausdriicke
Materie und Form sehr zurtickhaltend zeigt+ Es darf eben
hier nicht an Wesensbestandteile, partes quidditatis 5, gedacht
werden, wie die Bezeichnungen Materie und Form aufgefafit
werden kénnten. Das Sein ist nicht Teil des Wesens, #hnlich:
wie es auch das Akzidens nicht ist® sondern ist actus.

! I. Sent. d. 8, q. b, a. 2; TI. d. 8, q. 1, a. 1; De subst. separat..
(op. XIV [XVI]) 8, 9; De spiritual. creaturis, a. 1; De anima, a. 6;.
S. th. I, q. 50, a. 2 und q. 75, a. b; Quodl. I, 8 u. 4; IX, a. 6.

? De ente et essentia (op, XX VI [XXX])b: Huiusmodi ergo sub-
stantiae, quamvis sint formae sine materia, non tamen in eis est omni-
moda simplicitas nec sunt actus puri, sed habent permixtionem potentiae-
et hoc sic patet. Quidquid enim non est de intellectu essentiae vel
quidditatis, hoc est adveniens extra et faciens compositionem cum
essentia, quia nulla essentia sine his, quae sunt partes essentiae,.
intelligi potest. Omnis autem esseuntia vel quidditas intelligi potest
sine hoc, quod aliquid intelligatur de esse suo facto: possum enim
intelligere, quid est homo vel phoenix, et tamen ignorare, ap esse
habeant in rerum natura; ergo patet quod esse est aliud ab essentia.
vel quidditate, nisi forte sit aliqua res, cuius quidditas sit suum esse,
et haec res non potest esse nisi una et prima. |

? De subst. separat. 8: Sublata potentialitate materiae remanet
in eis potentia quaedam, inquantum non sunt ipsum esse, sed esse-
participant ... Est igitur in quocumgque praeter primum et ipsum
esse tamquam actus et substantia rei habens esse tamquam rei potentia
receptiva huius actus, quod est esse. Vgl. 8. ¢. G. II, 63, wo begriindet
wird, dafy das Sein als Akt zur Substanz hinzukommt.

* De ente et essentia 5; II. Sent, d. 3, q. 1, a. 1; De spirit.
creat. a. 1; De subst. separatis, 5—8 (gegen Avicebrons Lehre von
einer tatsiichlichen Zusammensetzung aus Materie und Form); De
anima a. 6, ¢, und ad 12 u. 16; S. c. G. II, b4; S. th. I, q. b0, a. 2,
ad 8; I. q. 76, a. b, ad 4.

* II, Sent. d. 8, q. 1, a. 1, c.: Ergo in solo Deo suum esse est.
sua quidditas vel natura; in omnibus autem aliis esse est praeter
quidditatem, cui esse acquiritur, und ad 4: ...in angelo est potentia
et actus, non tamen sicut partes quidditatis, sed potentia temet se ex
parte quidditatis et esse est actus eius.

¢ De pot. q. b, a. 4, ad 8: ... non est pars essentiae sicut nec
accidens.



in der Scholastik des Predigerordens 643.

ultimus jeder Substanz?!, woraus aber auch erhellt, dal} es.
nicht als Akzidens im eigentlichen Sinne anzusehen ist?.

Etwas anderes ist in den existierenden Weltdingen
das Wesen als das Dasein3, diese Erkenntnis steht fiir
S. Thomas fest; sie sind nicht vermdége ihres Wesens, sie
haben ihr Sein empfangen, und zwar nehmen sie es auf
nicht in seiner ganzen Kiille, sondern nur in einer genau
umgrenzten und beschrinkten Weise, wie es ihrer Natur
entspricht4 Sie sind schlechthin endlich, mag man auch

! De subst, separat. 8; De anima, a, 6,ad 2; S. th, I, q. 4, a. 1,
ad 8: esse est perfectissimum omnium ... actualitas omnium rerum
et etiam ipsarum formarum; q. 8, a. 1, c.: formale respectu omnium,
quae in re sunt. Quodl, II, a. 3, ad 2: actualitas cuiuslibet sub-
stantiae. Quodl. XII, a. 6: complementum omnis formae.

? Quodl. XII, a. 6: .., proprie loquendo non est accidens. Et:
quod Hilarius dicit, dico, quod accidens dicitur large omne, quod non
est pars essentiae, Ferner: De pot. 1. ¢. Akzidens nur ,per quandam
similitudinem®; besonders aber Metaphys. IV, 1. 2: Esse enim rei,
quamvis sit aliud ab eius essentia, non tamen est intelligendum, quod
sit aliquod superadditum ad modum accidentis, sed quasi constituitur
per principia essentiae. G, Feldner bemerkt hier: ,Mit dem Realismus
des hl. Thomas ist jene Auffassung des Endlichen als des sich ver-
wirklichenden Idealen oder besondernden Allgemeinen ganz unvertrig--
lich, Daher warnt der hl. Thomas auch, da man sich das Dasein,
wenngleich als von der Wesenheit verschieden, doch deshalb nicht.
als etwas denke, das zur Wesenheit nach Art des Akzidens hinzu-
komme; sondern es hat gleichsam seinen Bestand durch die Prinzipien
der Wesenheit,% Jahrb. f. Phil. u. spekul. Theol. III (1889), 17, Anm. So
tallt auch Licht auf eine frither (p. 637f., Anm. 2) zitierte Auflerung des.
hl. Thomas, De subst. separatis, 8: Oportet igitur communem quandam
resolutionem fieri, secundum quod unumgquodque eorumintellectu
resolvitur in id, quod est, et in suum esse. An eine Zerlegung, so-
daB Wesen und Dasein getrennt bestinden, ist nicht zu denken. Klar
sagt Thomas, De spirit. creat. a. 1:...si remaneat aliqua forma
determinatae naturae per se subsistens, non in materia, adhuc com-
parabitur ad suum esse ut potentia ad actum. Non dico autem ut.
potentiam separabilem ab actu, sed quam semper suus
actus comitetur, Vgl IIL Sent, d. 17, q. 1, a. 2, ad b; De

anima, a. 6.
s Vgl. den Ausspruch des hl. Thomas p. 637f, Anm. 2 zum

SchluB oder p. 642, Anm. 2,

‘ De subst. separat. 8: ... non participant esse secundum uni-
versalem modum essendi, secundum quod est in primo principio, sed
particulariter secundum quendam determinatum essendi modum, qui
convenit huic generi vel speciei, und ebenda: Quia enim substantia spiri-
tualis esse participat non secundum suae communitatis infinitatem,
sicut est in primo principio, sed secundum proprium modum suae essen-
tiae, manifestum est, quod esse eius non est infinitum, sed finitum.
Schon in seiner Schrift De ente et essentia 6 hat er sich iiber diese



644  Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

bei den Greistsubstanzen von Unendlichkeit in einer gewissen
Hinsicht reden, insofern diese Formen nicht durch die
Aufnahme in eine Materie verendlicht werden!. Gott allein
ist in allweg unendlich?; Gottes Sein allein hat ja kein
Subjekt, das es aufnimmt und einschrénkt; nur von ihm
allein kann man sagen, er sei sein Sein selbst, sein Wesen
ist es zu sein3,

8. Unstreitig ist die Lehre, daf} alle Dinge aufler Gott
aus Wesenheit und Dasein zusammengesetzt sind, eine
‘Grundlehre im System des Aquinaten, auf die er oft zuriick-
kommt und die er immer wieder von neuem ins rechte
Licht zu setzten sucht. Er stief3 aber hier auch auf Wider-
spruch und man stréubte sich, wie sich sogleich zeigen
wird, heftig gegen die Annahme eines realen Unter-
schiedes, wie ihn doch die Auseinandersetzungen des Heiligen
mnahelegen+ Dafl an eine solche Unterscheidung zu denken

‘Substanzen #hnlich geduflert: ,..esse earum non est absolutum, sed
receptum et ita limitatum et finitum ad capacitatem naturae recipientis,
sed natura vel quidditas earum est absoluta, non recepta in aliqua
materia. Et ideo dicitur in libro de causis, quod intelligentiae sunt
finitae superius et infinitae inferius.

' 8. th. I, q. 60, a. 2, ad 4: Omnis creatura est finita simpliciter,
in quantum esse vius non est absolute subsistens, sed limitatur ad
paturam aliquam, cui advenit, Sed nihil prohibet aliquam creaturam
-esse secundum quid infinitum. Ibid. q. 7, a. 2: Si autem sint aliquae for-
mae creatae non receptae in materia, sed per se subsistentes, ... erunt
-quidem infinitae secundum quid, inquantum huiusmodi fornae non
terminantur neque contrahuntur per aliquam materiam, Vgl. auch De
-ente et essentia, 6, in der vorausgehenden Anmerkung und ebenso De
.subst. sep. 8.

* De subst. sep. 8 zum Schlufi: Primum vero principium, quod
Deus est, est omnibus modis infinitum,

' De pot, q. 1, a. 2: ... Deus est infinitus, quod sic videri potest.
Esse enim hominis terminatum est ad hominis speciem, quia receptum
-est in natura speciei humanae, et simile est de esse equi vel cuiuslibet
.creaturae. Esse autem Dei, cum non sit in aliquo receptum, sed sit
-esse purum, non limitatur ad aliquem modum perfectionis essendi,
‘sed totum esse in se habet et sic, sicut esse in universali acceptum
-ad infinita se potest extendere, ita divinum esse infinitum est. Vgl.
.auch S. ¢. G. 1I, 62 und De spirit. creat. a. 1.

* Vgl. die griindlichen Untersuchungen G. Feldners: Das Ver-
‘hiltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen nach
der Lehre des hl. Thomas. Jahrb, f. Phil. uw spek. Theol. 1I (1888),
523 ff.; 111 (1889), 11t,, 131 {f,, 2884F, 4111f.; IV (1890), b1 {f., 129 ff,, 846 ft,
430 ft.; V (1891), 721f,, 1951f. Daf} dies die Uberzeugung des hl. Thomas
ist, gilt auch Mandonnet (in dem wiederholt angefiihrten Aufsatze)
and De Wulf a. a. 0. 297f. als ausgemacht. Es findet sich tibrigens



in der Scholastik des Predigerordens 645

ist, dafiir k6nnen wir auch den Schriften der #ltesten Tho-
misten, die fiir ihren Meister in die Schranken traten, wert-
volle Beweise entnehmen: ,Fiir die Lehre des hl. Thomas
iitber den Unterschied von Wesenheit und Dasein ist die
Auffassung seiner Zeitgenossen, besonders seiner unmittel-
baren und mittelbaren Schiiler von grofier Bedeutung. Man
hatte allgemein die Anschauung, daf Thomas einen realen
Unterschied lehre,“ Im folgenden sollen nun in betreff der
Lehre von Wesenheit und Existenz die Ansichten seines
‘Ordensgenossen loannes de Neapoli ( nach 1330?), der
1316 und 1316 zu Paris dozierte und 1319 und 1323 am Heilig-
sprechungsprozesse beteiligt war?, niéher erdrtert werden.

II

1. Mit aller nur wiinschenswerten Klarheit betont
Johannes von Neapel in seiner IX. Quaestio: ,Utrum in
Christo sit duplex esse“, den realen Unterschied von
Wesenheit und Dasein in den Geschdpfen dort, wo er
Stellung nimmt zur Bekémpfung dieser Lehre durch
Heinrich von Gent, T 1293, nnd Goltfried von Fontaines,
gestorben nach 1309, von denen der eine eine distinctio
bloff intentione$, der andere secundum modum signifi-

auch der Ausdruck ,real® an einzelnen hieher gehdrigen Stellen beim
hl. Thomas selbst: De veritate q. 27, a. 1, ad 8: ... omne, quod est
in genere substantiae, est compositum reali compositione, eo quod id,
quod est in praedicamento substantiae, est in suo esse subsistens et
oportet, quod esse suum sil alind quam ipsum. In libr. Boethii de
hebdomad. 1. 2: ...sicut esse et quod est differunt in simplicibus
gecundum intentiones, ita in compositis differunt realiter. Gemeint ist
hier unter dem Einfachen das ens omnino simplex, wie aus dem
Folgenden hervorgeht. Vgl. auch F. Zigon, Zur Lehre des hl. Thomas von
‘Wesenheit und Sein, Jahrb. f, Phil. u. spek. Theol. X VIII (1904), 896 ¥,

1 M. Grabmann, Der Gegenwartswert der geschichtlichen Er-
forschung der mittelalterlichen Philosophie, Wien 1918, 87, Anm. 1,

2 Quétif et Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum, tom. I,
Tutetiae Parisiorum 1719, pag. 567. Uberweg, Grundr. d Gesch. d.
Phil, II'*, Die mittl, Zeit von M. Baumgartner, Berlin 1915, 516, In
Betracht kommen seine (QQuaestiones variae Parisiis disputatae, iussu
A. R. P. F. Dominici Gravina Neapol. eiusd. Ord. S. Theol. Magistri
et Provinciae Regni Provincialis in lucem editae Neapoli 1618,

' Heinrich von Gent, der hier gemeint sein muf, sagt im Quodl. I,
q. 9 aus dem Jahre 1276 (ed. Paris 1518): Si vero loquamur de secundo
esse creaturae, illud licet non differt re ab essentia cre a-
turae, non tamen differt ab illa sola ratione, inquantum intellectus
diversis conceptionibus .capit de ea quod est et quod tale quid est



646 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

candi ! gelten 1a3t, Darauf erwidert er einfach: Sed istae duae
positiones stare non posunt nec quantum ad illud, in quo
conveniunt sc. quod sint idem realiter esse et essentia, nec
quantum ad id, in quo differunt. Quod enim differant realiter
esse et essentia, videtur posse probari quattuor rationibus.
punct. II, pag. 79, C.

Bei seinen Beweisgriinden hebt er vor allem hervor,
dafl sich alles Auflerwesentliche real vom Wesen unter-
scheidet. Das trifft aber bei der Existenz zu; denn man
kaun sich, wie schon Thomas wiederholt bemerkt hatte3,
ein Ding denken, so dafl man von der Existenz ganz absieht:
auch die Definition, die Wesensbestimmung sagt nichts vom
Dasein ¢, Sodann wird die Wesenheit eher der Art als dem
Individuum zugeschrieben, das Sein aber kommt der Einzel-
substanz zu — ein Grund mehr fiir den realen Unterschied

substantia vel accidens; sed etiam differt ab illaintentione, quia.
quantum ad tale esse ipsa essentia creaturae potest esse et non esse.
sse enim habet, inquantum alterius effectus quidam est; non esse
autem habet de se et in illud non esse cadit, quando ille qui fecit.
quod est, conservare desinit. Nach Mandonnet a. a. O. 757,

! Gottfried von Iontaines #uflert sich hiertiber in Quodl. IIL
aus dem Jahre 1286—87 (De Wulf-Pelzer, Les quatre premiers quodli-
bets de Godefroid de Fontaines, Louvain 1904, p. 1661f): So sagt er
unter anderem: Omnia ista, ens, entitas, essentia idem significant
realiter, differentia solum in modo significandi in abstractione
vel concretione vel huiusmodi (p. 164). Und ferner: Esse non differt
ab essentia nisi sola ratione sive modo intelligendiet signi-
ficandi (p. 176). Mandonnet a, a. O. 763.

* Zu diesem realiter differe vgl. p. II, pag. 80, C, secundo:
... hic non quaerimus de diffinitione horum vocabulorum (esse et.
essentia), sicut dicit dicta opino (némlich des Gottfried v. F.), sed de
distinctione rerum, quarum una dicitur essentia vel quidditas
vel natura, alia autem esse vel actualis existentia; ... und 80D primo:
Sicut illa vere realiter differunt, quae dicunt diversas res...

* Z.B. De ente et essentia b, zitiert p. 642, Anm. 2. I. Sent. d. 8,
q. 4, a. 2; 1I,d. 1, q. 1, a. 1; d. 3, q. 1. a. 1.

* P. 11, pag. 719, C, 1, ratio: Illud, quod est extra essentiam,
differt ab essentia realiter. Sed esse est extra essentiam, ut probabo.
Ergo etc. Probatio minoris. Illud, quod est extra definitionem, est extra
essentiam, quia diffinitio indicat totam essentiam rei. Sed existentia.
actualis est extra rei diffinitionem, quod patet, tum quia intellectus.
potest intelligere rem, non intellecta existentia actuali, non autem.
non intellecta essentia seu diffinitione, cum obiectum intellectus pro-
prium sit quod quid est, ut dicitur 3. de anima; tum etiam, quia in.
definitione rei non ponitur nisi genus et differentia vel materia et.
forma, non autem fit ibi mentio, utrum res existat vel non existat im
rerum natura, Ergo etc.



in der Scholastik des Predigerordens 647

von Essenz und Existenz. Wollen ferner die Vertreter
der gegnerischen Ansicht das Dasein, das doch ein Akt 1st,
vielleicht mit der Materie zusammenbringen? s ist aber
gauch nicht mit der Form zu verquicken, da es sich von ihr
als deren Akt real unterscheidet, wie tiberhaupt Akt und
Potenz sachlich verschieden sind. Und weil es mit keinem
der beiden Wesensteile zusammenfillt, ist es auch nicht
etwa das aus beiden gebildete Ding?. Weil die Existenz
weder die Materie noch die Form ist, so unterscheidet sich
auch weiterhin das Wesen, das die Existenz hat, von dieser
nicht nur wie das Ganze von seinem Teil, sondern beide
sind grundverschieden 3, Die Realdistinctio von Essenz und
Existenz erhellt auch aus der Unhaltbarkeit der Ansicht,
als besage das Dasein blofl ein Verhdltnis des Dinges zu
Gott als der Wirkursache. Es zielt ja doch keine Tatigkeit
blof} auf eine Beziehung ab und wie sollte ferner ein Ver-
héltnis, dessen ganzes schwaches Sein im Bezogensein, in
der Beziehung auf ein anderes, besteht, das Sein schlechtweg
verleihen konnen ¢,

' Ibid. D, 2. r.: Praeterea eorum, quae sunt idem, cuicumque
convenit unum per prius vel per posterius, et reliquum. Sed non sic se
habent esse et essentia, ut probabo, Ergo etc. Prob. minoris, Essentia
per prius convenit speciei quam individu_o sicut et diffinitio, quae
essentiam significat; secundum enim Boephmm sola species diffinitur:
e contra esse per prius convenit individuo quam speciei; existere
-enim proprie convenit supposito, species autem non existit nisi in
individuis suis, ut per Philosophum patet in Praedicamentis cap. De
.substantia.

* P, II, pag. 80, A, 8. r, Der reale Unterschied von Akt und
Potenz wird auch betont ibid. C. 5. ratio.

* Ibid. B, C, 4. r.: Praeterea habens distinguitur ab eo quod
‘habet, aut totaliter, ut cum dicimus homo habet albedinem, aut sicut
totum a parte, sicut dicimus domus habet parietem. Sed dicimus quod
essentia habet esse. Ergo altero istoruna modorum essentia ab esse
distinguitur, non secundo, ut probabo. Ergo primo ete. Probatio . . .
‘Quia si esset pars essentiae, aut esset materia aut forma, quod supra.
improbatum est.

* 1bid. Secundo: Praeterea improbari potest quantum ad hoe
quod dicit, quod esse et essentia differunt secundum intentionem, sic
etc. Aut esse dicit solum respectum ad Deum sicut ad causam etfi-
cientem aut dicit rem sub respectu. Hier erkennen wir unschwer die
Theorie des Richard von Mediavilla, in dessen Quodl. I, q. 8 (aus dem
Jahre 1286 oder 1284) also zu lesen ist: Ad istam quaestionem videtur
mihi ad praesens respondendum, ... quod esse actualis existentiae non
dicit aliquid reale absolutum superadditum essentiae, cuius est esse
Unde vel est idem re cum essentia vel cum aliqua parte essentiae,



648  Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

2. Welcher Art ist nun die Zusammensetzung vomn
Wesenheit und Dasein? Ist sie wie die von Materie und
Form, von Subjekt und Akzidens zu denken? Johannes ist
geneigt, wegen ihrer Eigenart hier eine dritte von den beiden
genannten verschiedene Zusammensetzung zu sehen?; dann
aber geht er niéher auf die Untersuchung der Frage ein und
faflt die Erorterungen seines Meisters hieriiber in die Formel
zusammen: Man kann die Verbindung von Wesen und Sein
gewissermaflen sowohl eine compositio purae potentiae et
actus simpliciter als auch eine compositio potentiae secundum
quid und actus secundum quid nennen?! Die Ausdriicke
Materie und Form vermeidet er ganz.

Bei seiner Aufstellung 1afit sich unser Autor von folgen-
der Erwigung leiten: Das Dasein der Substanz, das zum
Wesen hinzukommt, kann man wie alles auflerhalb des Wesens
Liegende Akzidens nennen® Man kann es aber auch unter
die Gattung der Substanz fallen lassen, als Prinzip des
Suppositums, sowie Materie und Form als Wesensbestand-
teile auf die Gattung der Substanz zuriickgefiihrt werden.
Wenn also zuvor bei der Zusammensetzung von Sein und
Wesen von actus simpliciter die Rede war, so ist damit
nicht eine substantiale Form gemeint, sondern ein Akt, der
in der angegebenen Weise zur Gattung der Substanz ge-
hort; der Ausdruck potentia pura aber geht dann nicht auf

cuius est esse, quantum ad illud quod (non) dicit absolutum, quia sic
dicit aliquam relationem ad factorem, hoc ego non dico esse idem cum
essentia cuius est esse secundum respectum fundatum in essentia illa..
Und an einer weiteren Stelle erklirt er: Ideo haec praedicatio nom est.
recipienda: essentia creata est suum esse, quanvis esse nullam rem
absolutam addat super essentiam, sed tantummodo relationem ad
seipsum, ut est habens rationem suppositi et respectum ad crea-
torem, qui debetur essentiae creaturae, in quantum creata est.
Mandonnet a. a. O. 760.

' P, II, pag. 81, B: Ad quartum potest responderi dupliciter,
Primo dicendo, quod compositio essentiae et esse non est aliqua duarum
compositionum sc. formae et materiae, accidentis et subiecti, sed
quaedam tertia differens ab utraque.

* Ibid. ad quartam B, C, D, secundo.

 Vgl. auch Thom., z. B, Quodl. II, a,8: Unde cum omne, quod
est praeter essentiam rei, dicatur accidens, esse, guod pertinet ad quae-
stionem ,an est“, est accidens, freilich nur in einem weiteren Sinne,
vgl p. 643, Anm. 2, insbesonders De pot. q. b, a. 4, ad 8: ... esse non
dicitur accidens, quod sit in genere accidentis, si loquamur de esse sub-
stantiae (est enim actus essentiae), sed per quandam similitudinem,
quia non est pars essentiae sicut nec accidens,



in der Scholastik des Predigerordens 649

die materia prima, sondern auf die Wesenheit, die dieses
substantialen Aktes ermangelt, worunter wir hier eben die
aktuale Existenz zu verstehen haben, Da man aber, wie
oben auseinandergesetzt wurde, das Sein auch gewisser-
massen als Akzidens betrachten kann, steht auch nichts im
Wege, die Zusammensetzung von Wesen und Sein als com-
positio potentiae secundum quid und actus secundum quid
zu bezeichnen, freilich so, dafl man actus secundum quid
nicht als Akzidens im eigentlichen Sinne faflt.

3. Im bisherigen ist es Johannes von Neapel mit Ver-
wertung der Angaben des hl. Thomas iiber unseren Gegen-
stand gelungen, in recht einfacher Weise und in aller Kiirze.
die Eigenart des Verhdltnisses von Wesenheit und Dasein.
zu kennzeichnen. Eine genauere Besprechung widmet er nuun
der Frage, ob in jedem auch noch so mannigfach zusammen-
gesetzten Dinge nur eine Kxistenz anzunehmen sei,
ob alles, was sich in einem und demselben Subjekt findet,
nur ein Dasein habet!. Kine Vielheit des akzidentalen Seins.
ist nach Thomas moglich. Es ist dies dem Suppositum, der
Einzelsubstanz nur unwesentlicherweise hinzugefiigt?, das
Sein aber, das zum Suppositum an sich gehért, kann nur
eines sein, weil einem Ding nur ein Sein zukommen kann ?,

Diese starke Betonung der Einheit des Suppositums nun
suchen wir bei Johannes vergeblich; er hebt nur hervor,
was nicht ein ens per se sei, habe nicht ein Sein nur. Derart.
aber ist alles, was mehrere substantiale oder akzidentale
Formen aufweise. Also darf mnicht durchgehends nur eine

Existenz von den Dingen behauptet werden+.

' P, II, 81, A, secunda opinio: Spcunda autem positio principalis
est, quae ponit, quod esse realiter differat ab essentia, sed omnium
existentium in eodem subiecto quantumcumque differentium secundum
essentias sit unicum esse actualis existentiae.

2 Quodl, IX, a. 8: Alind esse est supposito attributum prae-
ter ea, quae integrant ipsum, quod est esse superadditum sc. accidentale,
Dieses kann ein mehrfaches sein: e. g. S. th. III, q. 17, a. 2: Est autem
considerandum, quod si est aliqua forma vel natura, quae non perti-.
neat ad esse personale hypostasis subsistentis, illud esse non dicitur
esse illius personae simpliciter sed secundum quid ... Et huiusmodi
esse nihil prohibet multiplicari in una hypostasi vel persona. Vgl. auch
Quodl. IX, a. 3,

* Vgl. im folgenden p. 6b1.

4 Ibid. C, impugnatio: ... illud, quod non est unum ens per se,.
pon habet unum esse. Sed tale est illud, in quo sunt plures formae.
substantiales seu accidentales. Ergo etc. und p. III, pag.84, B ad 1V:



$H0  Zur Lehre der Uunterscheidung von Wesenheit und Dasein

Wohldurchdacht sind seine Darlegungen itber die Unter-
scheidung des Seins der Substanz und der Akzidentien. So
fihrt er in seinem 5. Argument gegen die Verfechter der
absoluten Einheit der Existenz aus?l, dafl die Existenz der
‘Substanz jeder akzidentalen Form vorangeht, zum mindesten
-ordine naturae et intellectus, da jede akzidentale Form einem
bereits Existierenden inhédriert., Es kann also das Dasein
-der Substanz unmoglich die akzidentale Form aktuieren,
ihr als dem Potenzialen den Akt des Seins verleihen, da
das, was in einem und demselben Subjekt vorangeht, zum
Folgenden immer i Verhdltnis des in der Form Bestimmten
und nicht des Formgebenden steht. Somit miissen alle akzi-
dentalen Formen ein eigenes Sein haben, das jedoch als
-esse secundum quid abhéngt vom Sein der Substanz, als
-dem esse simpliciter, sowie die akzidentale Form selbst von
der substantialen Form abhéngt. Dieser Abhingigkeit zu-
folge kann man auch das Sein der Substanzen das Sein aller
Akzidentien nennen, weil sich eben dieses auf jenes stiitzt 2.
So wird auch der Sinn des aus Aristoteles® hergeleiteten
Satzes klar, den man gegen die Annahme einer Mehrheit
des Seins ins Feld gefiihrt: accidentia non dicuntur entia,
nisi quia sunt entis: Die Akzidentien konnen ihr eigenes
Sein nur insoferne haben, als es beruht auf dem Sein schlecht-
hin, ndmlich auf dem Sein der Substanzé.

4. Diese Erérterungen iiber den letzten Punkt nun sind
von grundlegender Bedeutung fiir die Losung des Problems,
-das Johannes in der uns beschiftigenden Quaestio IX auf-

Unius rei simpliciter et totaliter quantum sc. ad naturam et essentiam
/(sicut dicimus unam rem esse quantitatem vel unam gqualitatem) est
unicum esse simpliciter,

' P. I1. 82, C, quinto. Die bekiimpfte These siche p. 649, Anm. 1.

* Ibid.: Dicendum ergo, quod omnes formae accidentales habent
propria esse in suo subiecto formaliter ipsas perficientia, quae tamen
esse, quia sunt esse secundum quid, dependent ab esse substantiae,
«quod est esse simpliciter, sicut ipsae formae accidentales a forma sub-
stantiali dependent et ratione huius dependentiae esse substantiae
potest dici esse omnium accidentium, quia sc. esse omnium accidentinm
innititur ipsi esse substantiae et omnia accidentia quantum ad esse
‘dependent ab esse substantiae. Vgl. auch pag. 82, A, ad primam,

¥ Ta & dlia Aéyerar Svra @ t0d olrws Gvros T v moodiqras elva,
70 0¢ mowdtyras, 14 0 mdady, ta 8¢ diio w rowobrov. Met, VI, 1. 10284, 18f.

¢ Pag. 82, A: Ad secundum dicendum, quod accidentia pro tanto
non dicuntur entia, sed entis, quia suum proprium esse non possunt
habere nisi innixum ipsi esse simpliciter, quod est esse substantiale.



in der Scholastik des Predigerordens 651

gerollt hat, fiir die Frage nach dem Sein in Christus,
Damit betreten wir freilich theologisches Gebiet; es zeigt
sich eben hier wieder, wie in der mittelalterlichen Speku-
lation Theologie und Philosophie Hand in Hand gingen
und wie die theologische Problemstellung anregend einwirkte
auf das philosophische Denken: ihr verdanken wir alle bis-
herigen Auseinandersetzungen unseres Autors iiber Wesen-
heit und Dasein.

 Utrum in Christo sit duplex esse“, hat Johannes von
Neapel gefragt und damit ja kein Zweifel bleibe, spricht
er sich iiber die Bedeutung des esse in dieser Unt.ersuchuhg
ganz klar aus; es ist natiirlich nur das Sein der realen
QOrdnung und hier wieder nicht das Sein des Wesens, esse
essentiae, sondern das Dasein, esse actualis existentiae, ge-
meintl. Bezeichnenderweise fragt er, ob es duplex, zweifach
sei mit Riicksicht auf die beiden Wesenheiten in Christus im
Gegensatz zur Uberschrift der quaestio bei Thomas: , Utrum
in Christo sit unum tantum esse?2“.

S. Thomas betont streng die Einheit des substantialen
Seins in Christus, ausgehend von dem Prinzip: unius rei
non est nisi unum esses. Das akzidentale Sein kann wohl
ein mehrfaches sein. Das Sein némlich¢, das eigentlich und
wahrhaft nur dem Suppositum oder der Hypostase als dem,

1 P. I, pag. 78, A: Ulterius sciendum est, quod esse..., quod
dicit rei entitatem, est duplex, ut communiter dicitur, sc. esse essentiae,
quod idem est, quod quidditas vel natura rei ab ipsa solum differens se-
cundum modum significandi, ut differunt cursus et currere, calor et
calere ete. ... Aliud est esse actualis existentiae, quod nihil aliud est
quam actualitas rei in rerum natura.

2 Quodl. IX, a, 8; ferner III. Sent d. 6, q. 2, a. 2; De unione,
Verbi incarnati a. 4; S. th. III, q. 17, a. 2.

3 1II. Sent. a. a. O. Ahnlich S. th. a. a. O.; De unione Verbi
a. a. 0. und Quodl. IX, a. 8, Zu dem ganzen Abschnitt vgl. F. Abert
Die Einheit des Seins in Christus nach der Lehre des hl, Thomas von
Aquin im Jahresbericht des Kgl. Lyzeums zu Regensburg, Stadt-
amhof 1889.

+ Zugrundegelegt wurde die Darstellung in Quodl. IX, a. 8. Daf3
Thomas wirklich von der Existenz redet, zeigt a. a, O. der Wortlaut:
Respondeo dicendum, quod esse dupliciter dicitur... Uno modo, se-
cundum quod est copula verbalis significans compositionem cuiuslibet
enuntiationis, quam anima facit; unde hoc esse non est aliquid in
rerum natura, sed tantum in actu animae componentis et dividentis, ...
Alio modo esse dicitur actus entis, inquantum est ens, i, e. quo de-
nominatur aliquid ens actu in rerum natura; et sic esse non attribuitur
nisi rebus ipsis, quae in decem generibus continentur.

Divus Thomas III. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX.) 42



652 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

was das Sein wirklich hat?, zugeschrieben werden kann,
ist ein zweifaches: das eine erwidchst aus dem, wodurch
die Hypostase in ihrer Integritédt begriindet wird; das andere
ist zu alledem blofd #uflerlich hinzugefiigt. Das eine ist das
substantiale, das andere das akzidentale Sein? Weil wir
nun in Christus nur eine Hypostase annehmen miissen, die
in ihrer Integritit auch die menschliche Natur befafit, des-
halb ist das substantiale Sein, das im eigentlichen Sinne
nur dem Suppositum zukommt, in Christus nur als ein
einziges zu bezeichnen3 gegeniiber einem vielfachen akzi-
dentalen Sein% Das ewige Sein des Gottessohnes wird aber
das Sein des Menschen, insofern die menschliche Natur vom
Sohne in die Einheit der Person aufgenommen wirds. Man
kann nur von einer neuen Beziehung der zweiten gott-

' A, a. O. fahrt er fort: Sed hoc esse attribuitur alicui dupliciter.
Uno modo ut sicut ei, quod proprie et vere habet es<e vel est; et sic
attribuitur soli substantiae per se subsistenti.... Omnia vero, quae
non per se subsistunt, sed in alio et cum alio, sive sint accidentia sive
formae substantiales aut quaelibet partes, non habent esse ita, ut ipsa
vere sint, sed attribuitur eis esse. Alio modo, i. e, ut quo aliquid est,
sicut albedo dicitur esse, non quia ipsa in se subsistat, sed quia ea
aliquid habet, esse album. Diese Unterscheidung kehrt oft wieder, Vgl.
S. th, a. a. O, u. 1. q. 45, a. 4, q. 90,a. 2; III, q.85, a 1; de pot. q. 3,
a. 8; Met. VII, 1. 1. Was das Sein des Akzidens betrifft (vgl. auch die
folgende Anmerkung), so erscheint es bei Johannes doch etwas mehr
betont, vgl. p. 660 und ebd. Anm. 2,

? Quodl. IX, a. 8.: Esse ergo proprie et vere non attribuitur nisi
rei per se subsistenti; huic autem attribuitur esse duplex. Unum se.
esse resultans ex his, ex quibus eius unitas integratur, quod proprium
est esse suppositi substantiale. Aliud est supposito attributum praeter
ea, quae integrant ipsum; quod est esse superadditum, sc. accidentale.

* Ibid.: Quia ergo in Christo ponimus unam rem subsistentem
tantum, ad cuius integritatem concurrit etiam humanitas, quia unum sup-
positum est utrincque naturae, ideo oportet dicere, quod esse substan-
tiale, quod proprie attribuitur supposito, in Christo est unum tantum;
habet autem unitatem ex ipso supposito et non ex naturis. Er fiigt
dann, um d«s Gesagte noch mehr zu beleuchten, hinzu: Si tamen pona-
tur humanitas a divinitate separari, tunc humanitas suum esse habebit
aliud ab esse divino. Non enim impediebat, quin proprium esse haberet,
nisi hoc, quod non erat per se subsistens. Kin dhnlicher Gedanke findet
sich auch in 8. th, 111, q. 17, a. 2 und Compend. theol. 212 ausgesprochen.
Schirfer, als es hier tiberall geschieht, kann man wohl die Einheit der
Existenz in Christus nicht mehr herausstellen.

* Vgl p. 649, Anm. 2.

5 S. th, 1. ¢, ad 2: ... illud esse aeternum Filii Dei, quod est
divina natura, fit esse hominis, inquantum humana natura assumitur a
Filio Dei in unitatem personae.



in der Scholastik des Predigerordens -~ 6b3

lichen Person zur menschlichen Natur hinsichtlich des Seins
reden?,

Mit diesen Erwdgungen des Heiligen, die ihren licht-
vollsten Ausdruck in Quodlibet IX, a. 3 fanden, steht der
Artikel 4 der Quaestio disputata De unione Verbi nicht
ganz im Einklang. Hier wird betont, dafs das Suppositum
in Christus durch die géttliche Natur einfachhin in seiner
Substantialitit zustandekommt, nicht aber ebenso durch die
menschliche Natur. Er gibt némlich zu bedenken, daffi die
Person des Gottessohnes schon vor der Vereinigung mit
der Menschheit bestand und durch diese in nichts eine Ver-
vollkommnung erfuhr. Er meint dann, Christus habe wegen
des einen ewigen Seins der ewigen Hypostase ein Sein
schlechthin; es gebe aber auch noch ein anderes Sein dieser
Hypostase, insofern sie in der Zeit Mensch wurde, und zwar

sel dies, wenn auch kein blof akzidentales Sein — die
menschliche Natur ist ja nicht akzidentell mit der géttlichen
vereint — so doch auch kein priméres, sondern nur ein

sekundires Sein des Suppositum 2

Was S. Thomas hier im Gegensatz zu seinen fritheren
und spiteren Auseinandersetzungen ? iber diesen Geegenstand
nur andentet, daf es in Christus, abgesehen von dem viel-
faltigen akzidentalen Sein, noch ein anderes, der menschlichen

Natur entsprechendes Sein neben dem esse principale suppo-
siti gebe, das erscheint bei Johannes in selbsténdiger Weise

1 III, Sent. d. 6, a. 2, d. 2, ad 1:... anima in Christo non ac-
quirit proprium esse humanae naturae, sed Filio Dei acquirit respectum
secundum esse ad naturam humanam, qui tamen respectus’non est ali-
quid secundum rem in divina persona, sed aliquid secundum rationem.
Vgl. auch ebd. a. 8, ad 2 und S, th. a. a, 0.

2 e unione Verbi incarnati, a. 4: sicut Christus est unum sim-
pliciter propter unitatem suppositi et duo secundum quid propter duas
naturas, ita habet unum esse simpliciter propter unum esse aeternum
aeterni suppositi. Eist autem et aliud esse huius suppositi, non inquantum
est aeternum, sed inquantum est temporaliter homo factum; quod esse
etsi non sit esse accidentale, quia homo non praedicatur accidentaliter
de Filio Dei..., non tamen est esse principale sui suppositi, sed se-
cundarium. Vgl. auch ebd. ad 1. '

* De unione Verbi incarnati gehort zu den quaestiones dispatatae
die in die Jahre 1260—68 fallen, sie steht also in der Mitte zwischen
dem Sentenzenkommentar (1263—bb) und dem dritten Teil der theo-
logischen Summe (1271—73) und den auch dieser spiiteren Zeit an-
gehorigen Quaestiones quodlibetales, Vgl. M. Grabmann, Thomas von
Aquin, Kempten u. Miinchen 1912, 16{.

42%



654  Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

ausgefithrt, Wie schon bemerkt wurde, mifit er in seinen
Darlegungen dem Suppositum keine solche Bedeutung bei,
wie der hl. Thomas, und so kann er als Leitsatz aufstellen?:
Da sich Dasein und Wesen real voneinander unterscheiden
wie Akt und Potenz, die Akte aber ihren Potenzen propor-
tioniert sein miissen, so ist man gezwungen, auf dieselbe
Weise, wie man Wesenheiten annimmt, auch KExistenzen
gelten zu lassen. KEs gibt nun substantiale Wesenheiten
quantum ad rem et quantum ad modum (e. g. humanitas
Socratis) und ebenso akzidentale (albedo S). Mit dem Modus
der Substanz, um diesen Ausdruck zu erkliren, meint man,
dafy sie sich nicht auf etwas anderes stiitzt, wihrend das
Akzidens einem anderen inhériert (modus essentiae acci-
dentalis). Es gibt aber auch eine Art von Essenz, akzidental
der Sache nach, substantial jedoch im Modus, wie die
Quantitét in der Eucharistie der Sache nach wohl ein Ak-
zidens ist, aber, weil sie nicht einem anderen anhaftet, doch
die Seinsweise einer Substanz hat. So gibt es hinwieder
auch eine vierte Wesenheit, substantial quantum ad rem,
akzidental jedoch quantum ad modum. Das Beispiel hiefiir
ist die menschliche Natur in Christus, die, obwohl in der
Sache eine Substanz, dennoch den Modus eines Akzidens
hat, insofern sie im Suppositum einer anderen Natur, ndmlich
der gottlichen, ihren Bestand hat.

Das Dasein nun, das nach dem vorausgehenden diesen
Wesenheiten entspricht, muf} also auch vierfacher Art sein.
Es mufl ein substantiales Sein geben quantum ad rem et ad
modum, esse subsistentiae, wie man es kurz nennen mag,
und in derselben Hinsicht ein esse accidentale (esse in-
existentiae). Auflerdem sind noch zwei besondere Arten
anzunehmen: ein akzidentales Sein quantum ad rem, sub-
stantial aber quantum ad modum, wenn wir an die Quan-
titdt im Altarssakrament denken, und — im Hinblick auf
die Menschheit Christi — ein esse, substantial mit Bezug auf
die Sache, akzidental jedoch wegen des Modus,

' P. 111, pag. 82, D: ...esse differt realiter ab essentia sicut
actus a potentia, actus autem proportionari debent suis potentiis. Ergo
secundum quem modum ponuntur essentiae, secundum eundem oportet
ponere existentias; quattuor autem solum in universo videntur esse essen-
tiae, quantum ad praesens spectat. Diese vier Klassen (pag. 83, A—C)
wurden oben im Texte teilweise schon mit des Autors eigenen Worte
gekennzeichnet.



in der Scholastik des Predigerordens 65D

Nach diesen Feststellungen folgt die endgiiltige Beant-
wortung unserer Fragel: In Christus ist ein doppeltes sub-
stantiales Sein quantum ad rem entsprechend der géttlichen
und menschlichen Natur anzunehmen. Das erstere ist auch
substantial quantum ad modum, wihrend das der mensch-
lichen Natur unter diesem Gesichtspunkte nur akzidental
ist, Uberdies findet sich noch ein vielfaches akzidentales
Sein vor, so vielfach namlich, als Akzidentien vorhanden sind.

Bei dieser Entscheidung nun, sieht er sich auch ge-
notigt, Stellung zu nehmen zum Hauptargument der Ver-
fechter der Kinheit des substantialen Seins Christi: esse
est suppositi, das Sein gehoért dem Suppositum zu; dessen
Einheit in Christus aber fordert darum auch nur ein sub-
stantiales Sein. Johannes sagt dagegen?: ,Auch die Natur
gehort. dem Suppositum an, und zwar nicht minder als das
Sein und doch ist sie in Christus eine zweifache.“ Bel einer
anderen Gelegenheit erwidert er auf den Einwurt: unius
rei est unicum esse, sed Christus est unus: ,Das Sein ist
nur dann schlechtweg eines bei einem Ding, wenn dieses
schlechthin eines ist seiner Natur und Wesenheit nach; das
aber trifft bei Christus nicht zu. Oder man kann auch
sagen: ,In einem Suppositum ist ein esse substantiale
quantum ad rem et modum, ein esse subsistentiae; es muf}
aber durchaus nicht ein esse simpliciter sein3.%

Bei dem zuletzt besprochenen Punkte der quaestio IX
also hat sich Johannes von Neapoli wohl von der Doktrin des
Aquinaten entfernt. So sehr er sich dessen Unterscheidung

! Ibid. pag. 83, C: Secundum ergo ista ad quaestionem propositam
dicendum est, quod in Christo est duplex esse substantiale quantum
ad rem, divinae naturae sc. et humanae. Quorum primum est sub-
stantiale etiam quantum ad modum, Secundum autem accidentale quan-
tum ad modum. ... st etiam multiplex esse accidentale quantum ad
rem et modum, quot sc. accidentia sunt in Christo,

* Ibid.: Nec valet, quod contra hoc dicitur, quod esse est sup-
positi et in Christo est unum suppositum, quia etiam natura est sup-
positi et non minus est de ratione suppositi natura quam esse et tamen
natura est duplex in Christo. '

* Pag, 84, Bd. VI.: Ad argumentum factum in contrarizum dicen-
dum, quod unius rei simpliciter et totaliter, quantum se¢. ad naturam
et essentiam (sicut dicimus unam rem esse quantitatem vel unam quali-
tatem), est unicum esse simpliciter; talis autem unitas non est in Christo,
in quo sunt multae naturae. Vel dicendum, quod in unius subiecto
vel supposito est unum esse subsistentiae quantum ad rem et modum et
hoc est in Christo, non autem oportet, quod sit unum esse simpliciter,



656 Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein

von Wesenheit und Dasein zu eigen gemacht, so klar er
sie formuliert und so erfolgreich er sie gegeniiber ihren
Widersachern verteidigt: hier in diesem Lehrpunkte geht
er wohl seine eigenen Wege und er scheint sich dessen auch
bewufit zu sein, denn er versichert zum Schlufl der Unter-
suchung etwas umstéindlich, wie es uns bei der niichternen
und sachlichen Art unseres Scholastikers schier anmuten
mochte: ,Dies soll vorgebracht sein, ohne jemandes Urteil
vorzugreifen, blofl als Meinung, nicht als Behauptung, ins-
besonders wenn es etwas enthélt, was entgegen zu sein
scheint dem Awusspriichen des ehrwiirdigen Vaters, Lehrers
aller und Magisters Fr. Thomas von AquinolL“ Auch die
Scheu also, etwa zur Lehre des gefeierten Meisters in schroffen
Gegensatz zu treten, drangt ihn zu dieser A.uflerung, die ein
schoner Beéweis ist der Verehrung fiir den grofien Lehrer,
die sich in seinem Orden so frithzeitig trotz aller Befehdung
von verschiedener Seite Bahn brach?2.

N

' Pag. 83, A: Et haec sint dicta sine praeiudicio euiuscumque,
opinative sc. absque assertione, maxime si contineret aliquid, quod
videatur contrarium dictis Reverendi Patris Doctoris omnium et Magistri
Fratris Thomae de Aquino. Was die Stellungnahme des Johannes zur
thomistischen Doktrin anlangt, so vergleiche man dazu das Urteil
F, Ehrles tiber Thomas de Sutton (wirkte um die Wende des 18. und
14. Jahrhunderts): ... er legt allenthalben die griéfite Hochachtung
gegen ihn (nidmlich gegen Thomas von Aquin) an den Tag; aber diese
hilt ihn nicht ab, an einigen Stellen die Beweiskraft einzelner seiner
Argumente zu priifen und in bescheidener Form zu kritisieren. Das
kann nicht wundernehmen, da Herveus Nedellec selbst noch spiiter ein
Abweichen von der Lehre des Heiligen in Punkten untergeordneter
Bedeutung fiir erlaubt hielt, Thomas de Sutton, seine (Quodlibet und
seine Quaestiones disputatae in Festschrift fir Georg von Hertling;
Kempten, Miiuchen 1918.

? Vgl. M. Grabmann, Thomas von Aquino, V (47 ff): Das Ringen
der thomistischen Lehre und die Fiihrung in der Scholastik und die
Artikel von Fr. Ehrle, John Peckham tiber den Kampf des Augustinis-
mus und Aristotelismus in der zweiten Hilfte des 13, Jahrhunderts
in Zeitschrift fir katholische Theologie, XIII (1889), 172—193 und
Der Augustinismus und Aristotelismus gegen Ende des 13. Jahrhunderts
in Archiv fir Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, V
(1689), 608—63b. Zu der zitierten Stelle (oben Anm. 1) vgl. noch aus
demselben Autor die ehrfurchtsvolle Erwidhnung des hl. Thomas;
pag. 106 C: Venerandus Doctor F, Thomas; 124 D ad X: Venerabilis
Doctor noster F. Thomas;_ ihnlich 297 A. Unsere Quaestio IX, wie
auch die eben erwihnten Aufierungen stammen jedenfalls aus der Zeit
vor der Heiligsprechung durch Papst Johann XXII,, da nur Fr. Thomas
gesagt wird. St. Thomas lesen wir aber pag. 349 B.



	Zur Lehre der Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der Scholastik des Predigerordens

