Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 3 (1916)

Artikel: Streiflichter auf die Welt der Relation
Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STREIFLICHTER AUF DIE WELT DER RELATIONEN
Von Dr. ERNST COMMER .

I

Noch immer wiitet Mars impius auf dem Erdenrund,
wie der alte Mantuaner sagte, -Schlachten donnern und
Zwietracht erschiittert die ganze Welt. Doch wenn Vater
Polemos sich mit blutigem Lorber schmiickt, so streckt
sein Sohn der Erndhrer die milde Hand schon aus, sich
mit des Olbaums Zweigen zu krinzen, die Pallas, der Den-
kerin des Weltlaufes, heilig sind. Und wenn Athene Pronoia
unter dem Dréhnen der ehernen Waffen das nimmer ruhende
Denken auf die Beziehungen des Friedens hinlenkt, darf
aunch der philosophische Blick sich erheben zur Welt der
Relationen, mit deren Problemen sich die Konigin der
Wissenschaften in der werdenden Zeit befassen muf, um
wieder Ordnung im Chaos der Geister herzustellen. Ordnung
schaffen heifit, alles an seine rechte Stelle setzen. So ist
Gerechtigkeit die Mutter des Friedens im Reiche der Seele
Wie im Leben der Volker

Wer das Gebiet der Relationen ganz zu iiberschauen
und jhren Wert richtig einzuschitzen verméochte, konnte
wohl der grifite Philosoph heifien; so tief an Inhalt, so weit
an Umfang ist die Welt der Relationen, die erst des grofien
Alexanders weiser Lehrer zur Wiirde einer Kategorie erhoben
und durch den in ihnen schlummernden Zweckgedanken
das Chaos der alten Uberlieferungen und der vorsokratischen
Philosophie bezwungen hat, gleichwie sein Schiiler, der

roberer, sich mit dem Schwerte ein Weltreich erzwang.
elationen verkniipfen alle Glieder des Weltalls mit ein-
ander, der goldenen Kette vergleichbar, an welcher Zeus
das Weltall zu sich zieht!. Klein an sich und fein, sind sie

Dur dem scharfen und geiibten Auge des Geistes sichtbar.
i~ S,

! llias 8, 19,
Divus Thomas III. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX.) 9



130 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Doch erst der philosophische Gedanke webt verstdndnisvoll
aus ihren zarten Fédden den bunten Teppich des Weltbildes,
der den Kosmos abschattiert. Dem bléden Auge, das die
Schénheit ihrer Farben nicht wahrnimmt, erscheinen sie
veréchtlich, wie miifige Spielerei, leere Tridume oder schola-
stische Spitzfindigkeiten. Andere wieder, die ihr Gesetz
nicht kennen, lassen sich so blenden, dafi sie ihren Zu-
sammenhang nicht fassen und iiber der Vielheit die Einheit
vergessen, Diesen sind die Relationen alles und selbst die
‘Wahrheit bleibt ihnen relativ und darum ewig unerreichbar.

Aus der vergleichenden Titigkeit des Verstandes
bilden wir unsere Begriffe, Urteile und Schliisse. Im Ver-
gleichen der gedanklich erfafiten Dinge miteinander ent-
steht alle wissenschaftliche Erkenntnis, Darum ist keine
Wissenschaft moglich ohne die im Vergleichen sich offen-
barenden Relationen. Im Awrium des Tempels der Wissen-
schaften hat die Logik ihren Lehrstuhl aufgerichtet. Dort
lernen wir die Gesetze des Denkens aus den Relationen
der Dinge und unserer eigenen Gedanken. Und in der nach
altem Recht der Logik zugewiesenen Topik sind dieselben
Relationen das Werkzeug zur Entdeckung von neuen Wahr-
heiten. Ja, die moderne Logik will sogar die iiberlieferte
Logik der Schule als veraltet erweisen, indem sie gerade
mit Hilfe der Substitution von Ahnlichkeiten! uns leichtere
und weitere KErkenntnis verspricht und sich enger an ihre
Schwester die Mathematik anschlieBt. Die Naturwissen-
schaften aber, denen wir zuerst begegnen, wenn wir ins
Innere des Tempels treten, ziehen ihre Krkenntnis aus der
Korperwelt, indem sie die meBbaren und wigbaren Qua-
lititserscheinungen betrachten, die sie durch vergleichende
Arbeit gesetzlich als Relationen bestimmen. Alle Klassi-
fizierungen der Physik, der Chemie und der Biologie sind
das Resultat der beobachteten Relationen, ebenso wie die
Entwicklungslehre. Das Experiment sucht die Beziehungen
herzustellen und die Hypothese stiitzt sich auf sie. Zur
naturwissenschaftlichen Erkenntnis rechnet die aristotelisch-
scholastische Philosophie auch die Erkenntnis der belebten
Korper und damit auch die Psychologie der Menschen-
seele, soweit die letztere an den Leib als Organ gebunden

' W. Stanley Jevons, The substitution of similars the
true principle of reasoning, 18569.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 1381

ist. Und hier ist wieder die Relation, die in der Wechsel-
wirkung von Seele und Leib sich offenbart, ein hauptsich-
licher Giegenstand der Untersuchung und das Problem der
modernen Psychologie. In noch h&herem Abstraktions-
verfahren folgt die Mathematik, welche die rdumlich-
zeitlichen Relationen der ausgedehnten Korper bis zur ab-
strakten Relation der Zahlen beherrscht: denn was 1ist
der Inhalt des mathematischen Denkens anderes als die
Erkenntnis der Reihen und Ordnungen reiner Gestalten
und Zahlen, ihre endlosen Relationen, die man bis zu
Lmaginiiren, aber gedanklichen Méglichkeiten fortspinnen
ann ?

Erst auf der hochsten Stufe der Abstraktion, die von
allen kérperlichen und materiellen Erscheinungen absieht und
nur das dem Denken allein zugingliche Sein der Dinge in
allen seinen Formen und im urséichlichen Verhalten erfassen
kann, vermag die metaphysische Betrachtung die Natur
der Relationen selbst zu ergriinden. Die sogenannte Onto-
logie. gibt die Lehre von den Relationen an die Hand und
lehrt das Verstdndnis der Kausalititen und der hdchste
Teil der Metaphysik deckt die Relationen der geistigen

elt des Verstandes und Willens auf und fithrt bis zur

rkenntnis vom Dasein der Relationen zwischen den

eltdingen und dem wunendlichen Geist, indem sie ver-
gleichend aus dem Relativen zum Absoluten vordringt.
Auf der metaphysischen Hohenlage schweben auch jene
Relationen, die der Gegenstand der Asthetik sind und
die Schonheit bilden. Die Ethik endlich umfaft die Be-
ziehungen des Willens und reguliert die mannigfachen Re-
lationen des menschlichen Lebens, denn Pflichten und

echte des einzelnen Menschen wie der sozialen Gemein-
schaft sind doch nichts anderes als Relationen. Die sub-
alternierten Wissenschaften der Ethik, zu denen vornehm-
ich die Jurisprudenz und die sozialen und politi-
S(‘:hen Disziplinen gehoren, fufilen ebenfalls auf Relationen,
Wie z B. die juristische Theorie der Obligationen, das Ver-
hiltnis der Staatsgewalt zu den Untertanen, der Staaten
zu einander usw. Jedes Gtesetz des privaten wie des Sffent-
ichen Rechtes griindet sich auf Relationen, die es aus-
gestalten und regulieren soll, :
.. Wie die natiirlichen Wissenschaften, so leben auch
die ihnen entsprechenden schénen Kiinste von Relationen,

g



132 Streiflichter auf die Welt der Relationen

indem sie die erkannte ideale Schonheit im Werke sinnlich
wahrnehmbar wiederzuspiegeln sich miihen,

Hoch iiber die natiirliche Vernunfterkenntnis hinaus-
schauend, aber doch mittels der natiirlichen Vernunft, ge-
winnt endlich die christliche Theologie aus dem fiiber-
natiirlichen Glauben der gottlichen Offenbarung ein ent-
sprechendes Verstindnis der Glaubensgeheimnisse, das sie
ebenfalls in Relationen formuliert. Unter diesen nehmen
den hochsten Rang die trinitarischen ein. Die theologische
Untersuchung derselben, die aus dem natiirlichen Bediirfnis
des menschlichen Geistes nach Wahrheit herauswichst, hat
der Philosophie selbst neue Wege gewiesen. Der anglika-
nische Logiker und Mathematiker W. Stanley Jevons
hat in seinem klassischen Werke iiber die Prinzipien der
naturwissenschaftlichen Forschung es als geschichtliche
Tatsache ausgesprochen, dal die alten Kroérterungen iiber
die Trinitdt die Aufmerksamkeit auf subtile Fragen {iiber
die Natur der Einheit und Vielheit mehr angeregt haben,
als es jemals wieder geschehen istl. Um noch andere Bei-
spiele anzufithren, so ist das Geheimnis der Menschwerdung
Gottes als hypostatische Vereinigung der gottlichen und
menschlichen Natur in Christus selbst eine Relation? und
ebenso die gottliche Mutterschaft Marias. Ferner ruht die
ganze Lehre von den Sakramenten auf der Einsicht in die
mannigfachen Beziehungen der materiellen Dinge, die als
Zeichen fiir etwas Ubersinnliches und G¢ttliches eingesetzt
sind und teils vorbildlich teils wirkurséchlich die iibernatiir-
liche gottliche Kunsttitigkeit in der geschépflichen Ordnung
offenbaren. Die Kirche selbst als Gemeinschaft der Heiligen
kann nur durch eine Analyse der darin liegenden sozialen
Beziehungen ihrer Mitglieder untereinander sowie zum
trinitarischen Gott und zu Christus dem Gottmenschen
aus der historischen Offenbarung verstanden werden. Auch
die liturgischen Gebete der Kirche sind voll von Relationen.
Endlich mufi man sich erinnern, dafi unsere ganze theolo-
gische Erkenntnis von den (Hlaubenswahrheiten nur eine

' W.Stanley Jevons, The Principles of Science: a treatise
on Logic and scientific method, London 1883, p. 83: Ancient dis-
cussions about the doctrine of the Trinity drew more attention to
subtle questions concerning the nature of unity and plurality than
has ever since been given to them. .

*S. Thomas: S. Th, IIL q. 16 a. 6 ad 2.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 133

analoge sein und nur durch solche Relationen wissenschaft-
lich erfafit werden kannl,

Wenn nun ohne Relationen keine Wissenschaft und
am wenigsten eine Philosophie auskommen kann, so ist
das, was unter diesem Begriffe zu verstehen ist, sicherlich
ein hoher Wert, wiirdig der Untersuchung ernster Denker.
Selbst der volkstiimlichen Auffassung fehlt dieser Begriff
Nicht, wenn er auch nicht philosophisch in distinkter
Fassung erscheint. Die alten nordischen und germanischen
Rechtsbiicher benennen die natiirlichen Verwandtschafts-
grade nach der Gliederung des menschlichen Korpers als
Relationen und noch heute bezeichnet man im Engli-
schen die Verwandten als ,Relatives* und ,Relations,
Wenn in dieser Sprache die armen Verwandten als
nthe poor relations® des Erbrechts auftreten und selten
In Romanen fehlen, so mochte man die echten Rela-
tionen im groBen Erbschaftsstreit, den die moderne Philo-
sophie um die Hinterlassenschaft der Vorzeit fithrt, als
nDOOr relations* bedauern, da sie trotz ihrer berechtigten
Anspriiche so wenig beachtet und so schlecht bedacht
Werden, Schon Kant versuchte, sie suszurotten, als er
den Substanzbegriff unter dem Namen Relation in seine
]_i&tegorientafel einschmuggelte und ihn mit der Kausa-
litdt ~des agens und patiens sowie mit der Wechselwir-
kung in eine und dieselbe Klasse verwies?, woriiber auch

+ V. Hartmann Klage fiihrt. Nur sehr wenige Vertreter
der modernen Philosophie haben sich nach dieser Verge-
Waltigung der armen Relationen angenommen; eingehende

ntersuchungen haben ihnen nur Brunswig? und Lipps+4
gewidmet und sie von ihrem subjektiven Standpunkt er-
énntnistheoretisch untersucht. Es ist daher geradezu ein
reignis, dafl vor vier Jahren endlich eine philosophische
Onographie iiber die Metaphysik der Relationen

%\\_

Li " A. Gardeil: Le Donné Révélé et la Theologie, Paris 1910,
vre 2, I: La relativité métaphysique du dogme, p. 118—150,

K. v ’ J. Kaunts Kritik der reinen Vernunft, herausgegeben von
» Vorlinder, Halle 1899, nr. 106, 219, 288, 290 f., 416.

oy *Altred Bruns wig: Das Vergleichen und die Relations:-

€nntnis. Leipzig und Berlin 1890.
—_— ‘Theodor Lipps: Einheiten und Relationen. Eine Skizze
sychologie der Apperzeption. Leipzig 192. .



134 Streiflichter auf die Welt der Relationen

von Alexander Horvath erschienen ist!. Dass dieses
Werk bis jetzt keine Beachtung gefunden hat — es sind
uns nur vier kurze Besprechungen desselben bekannt ge-
worden? —  ist ein Zeichen fiir den Tiefstand der zeit-
gendssischen Philosophie. An dieses' Buch wollen wir an-
kniipfen und dabei die Bedeutung desselben kritisch be-
werten,

1I

Da alle Einzelwissenschaften die tatséichlichen Rela-
tionen benutzen miissen und untereinander wiederum nur
durch ihre eigenen Beziehungen zu einer gewissen Kinheit
verkniipft sind, weshalb man sogar von einem Organismus
der Wissenschaften reden konnte, so ist es die unerléfiliche
Aufgabe der Philosophie, die Natur der Beziehungen zu
untersuchen und ihre Gesetze zu begriinden. Hier setzt
Horvath mit seiner Metaphysik der Relationen ein.
Er stellt sich die Aufgabe, ,den Seinsgehalt jener Be-
stimmungen zu erforschen, welche die objektive Grundlage
unserer relativen Begriffe bilden“. Das Hauptproblem fafit
cer in folgende Fragen: ,Entspricht unseren relativen Be-
griffen etwas in der Wirklichkeit oder nicht? Wenn ja, wie
haben wir uns die Realitit. dieser eigentiimlichen Seinsart
vorzustellen? Ist unsere Sinneserkenntnis und die an das Sinn-
liche gebundene, an die absolute Seinsweise gewohnte Ver-
nunfterkenntnis hierin eine sichere Fiihrerin oder miissen wir
ihre Data berichtigen und uns die Realitéit der Relationen
anders vorstellen, als die der absoluten Seinsarten?“ {p. ILIL).
Die Fassung des Problems ist gliicklich, weil sie die er-
kenntnistheoretische Bedeutung grandsitzlich ein-
schliefit und dadurch dem Bediirfnis der modernen Philo-
sophie entgegenkommt. Indessen beschridnkt der Verfasser
seine Aufgabe mit Recht, indem er sie hier zuerst von seinem
Standpunkte, welcher derjenige der aristotelisch-
thomistischen Philosophie ist, 1ésen will und sich die
Kritik der neueren Philosophie noch vorbehdlt. Der ge-
wihlte Standpunkt gibt natiirlich auch die Norm fiir die

'Dr. P.Alexander Horvath, O. P.: Metaphysik der Re-
lationen. Graz, Moser, 1914. Gr.-8°. XV, 204 p. 7 ‘

* Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques, VIII, nr. 2,
p- 325. La Ciencia Tomista, Vol. XI (1916), p. 109. , Reichspost*, Wien,
Nr. 228, 17. Mai 1914, p. 26 (Dr, O, Katann). ,Literar. Anzeiger", Graz,
30, Jahrg, Nr. 7, 15, April 1916, p 178 (Dr. A. Michelitsch).



Streiflichter auf die Welt der Relationen | 135

adiquate Bewertung des Buches ab, denn das Mafi darf
mit dem, was man messen will, in keinem irrationalen Ver-
hiltnisse stehen. Mit jener Begrenzung ist aber eine sichere
und klare Losung moglich, wihrend dieselbe bei der not-
wendigen Auseinandersetzung mit der modernen Philosophie
tiber die strittigen erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
schier ins Endlose hinausgezogen wiirde und an Ubersicht-
lichkeit verloren hiitte. So aber bleibt auch fiir alle, welche
den Standpunkt des Verfassers nicht einnehmen, der Wert
des Buches fiir die Geschichte der Philosophie als kritische
Untersuchung bestehen und es zeichnet sich aus als ein
hochst wertvoller Baustein zur Philosophia perennis.

Das reife Urteil des Verfassers zeigt sich schon in
dem vorangestellten Verzeichnis der hauptsichlichen Lite-
ratur, Unter den achtzehn angefithrten. Werken treffen
wir auf sieben Namen der neueren Philosophie: Bonitz,
Brentano, Gompertz, Prantl, Uberweg-Heintze, Zeller,
Wihrend, von Aristoteles und Thomas Aquinas abgesehen,
nur die wichtigsten Vertreter der alten Philosophie auf
diesem Gebiete genannt sind: Boetius, Gilbert de la Porrée,
Avicenna, Albert der Grofie; ferner Kommentatoren : Capreolus,
Caietan, Silvester von Ferrara, die Komplutenser Karmeliter,
Javellus, Sanchiez Sedegno, Philippus a Ss. Trinitate, Piny,
Arnu, Suarez, Toletus, Xantes Mariales, Joannes a S. Thoma,
der Salzburger Benediktiner A, Wenzel und aus der neuen
Zfeit Sanseverino und Sertillanges. Dieses Verzeichnis liefle
Sich noch ergéinzen durch den Hinweis auf Joannes von Neapel,
Soncinas und andere, doch geniigt das Gebotene auch fiir die
geschichtliche Darstellung. Von kompendidsen Darstellungen
Wurde mit Recht ganz Abstand genommen, da sie die tieferen
Fragen kaum beriihren, nicht ausfithrlich erértern kénnen,

Werfen wir zuerst einen Blick auf die Gliederung

68 Buches. Nach einer kurzen Einleitung iiber die
S‘Chwierigkeit und den Nutzen der metaphysischen Rela-
tlonsforschung (p. 1—8) gibt das erste Kapitel eine
sehr gut dokumentierte und kritische Darstellung

er Relationslehre in den philosophischen Schulen von
Aristoteles an bis einschlieflich der christlichen Philosophie
des Mittelalters (p. 9—060). Aristoteles habe die soge-
nannte platonische Definition, die schon in der damaligen
Tradition vorhanden war und mit der von Plato im Sophistes
8egebenen eine Verwandtschaft zeigt, vorgefunden, aber



186 Streiflichter auf die Welt der Relationen

korrigiert und den Grundbegriff fiir die folgenden Zeiten
dahin festgelegt: Das Wesen der Relation besteht
ausschliefllich in der Hinordnung zu einem anderen
Dinge. Aristoteles selbst hat diese klassische Definition
fir die prédikamentalen (kategorischen) Beziehungen auf-
gestellt, aber die notwendige Scheidung derselben von den
rein logischen Beziehungen noch nicht vollstindig durch-
gefiihrt, wodurch sich die M#ngel in seiner Relationslehre
erkliren und ihre Weiterentwicklung in der Philosophie-
geschichte motiviert erscheint. In der materialistisch-nomi-
nalistischen Schule der Stoiker verfliichtete sich die Re-
lation zu einem rein (Gedachten, was erst Boetius wieder
korrigierte, der aber durch seine grammatikalische Behand-
lung der Frage, trotz mancher vorziiglichen Bestimmungen
iiber die Eigenschaften der Relation, ihre subjektiven
Elemente, die in den absoluten Wesenheiten liegen, aufier
acht lief und deshalb zn weiteren Irrtiimern der Nomina-
listen Veranlassung gab, die bei Gilbert auftreten und
fir die Theologie verhingnisvoll sein mufiten. Ein ent-
schiedener Fortschritt liegt in der Arbeit der beiden grofien
Araber, die der ontologischen Seite der Frage néher-
traten. Awusfithrlich wird die Lehre Avicennas unter-
sucht, der die Hinordnung von Form und Materie wesent-
lich in der gegenseitigen Angemessenheit beider Extreme
findet und damit zur richtigen Erkenntnis der transzenden-
talen Relationen vordringt. Auch die Erkenntnis von der
Inhéirenz der Relation in ihrem Subjekt sichert seiner feinen
Analyse eine Tragweite, die bis in die Philosophie des
Aquinaten reicht. Weniger bedeutend ist die von A verroes
geleistete Arbeit, dem der Verfasser auch eine griindliche
und originelle Exegese widmet,

In der Bliitezeit der Scholastik vertiefte sich die
metaphysische Untersuchung der Relationen. Aber erst
Thomas von Aquin gab ihr die volle Entwicklung,
indem er die wirklichen Relationen von den scheinbaren
scharf unterschied, die Realitéit der ersteren und die Eigen-
art ihres Seinsgehaltes begriindete, aber die kleineren Fragen
zuriickhaltend den folgenden Schulen iiberlief, die ihre
Kraft in Streitigkeiten wie tiber die Unterscheidung der
Relationen von ihren Grundlagen verschwendeten.

Um den geschichtlichen Uberblick, den der Verfasser
gemild der Umgrenzung seiner Aufga,be nicht weiter ver-



Streiflichter auf die Welt der Relationen 137

folgt, mit wenigen Strichen anzudeuten, so geht die im
nominalistischen Zweige des Humanismus absteigende Ent-
wicklung durch die Etappen Locke, Hume, Kant zu John
Stuart Mill, der die Relationen nur noch als subjektive
Bewufitseinszustinde gelten 1a8t. Seitdem sind sie nur noch
vertrocknete Bewufitseinsbiindel wie alles andere Seelische
im Herbarium der modernen sogenannten Psychologie !.
Den verflachenden EinfluB der neueren Philosophie auf
katholische Philosophen auflerhalb der Thomistenschule kann
man am Beispiele des Venezianers sehen, der zwar den
Namen des Aquinaten trug, aber von seinem Geiste nicht
iberschattet war. Derselbe erklirt: ,Arbitramur, relationum
tractationem esse de illarum numero, in quibus scholastici
ab Aristotelis mente prorsus recessere. Innumeras admise-
runt illi relationum, quas reapse extare putabant, classes,
eisque caussas incertas, confictasque pro arbitrio destinarunt.
Putarunt, homines, singulos ad alios universos reapse re-
ferri, ad animantia omnia, ad plantas, ad maris arenas, ad
guttulas aquae, ad res denique universas?2.“

Das zweite, fiir die ganze spekulative Untersuchung
grundlegende Kapitel behandelt die Existenz der
Pridikamentalen Relationen (p. 51—76). Aus der
verschiedenen Bedeutung der Relationsbegriffe
érgibt sich folgendes Resultat: Im allgemeinen ist das
Relative ein dem Absoluten entgegengesetzter Begriff und
bezeichnet jene Vollkommenheiten (Aussageinhalte), welche
vhne Zuhilfenahme fremder Elemente nicht erfafit werden
konnen. Relation ist also der formelle Hinweis, auf Grund
dessen gewisse Aussageinhalte von einem Subjekt sich nur
In Abhingigkeit von einem anderen Subjekt bewahrheiten.
is gibt aber zwei Arten solcher relativer Begriffe:
€lnige schlieflen ein anderes absolutes Element einfach aus
und driicken nur eine reine Bezugnahme aus: das sind
die eigentlichen Relationen dem Sein nach, die einer eigenen
Kategorie des Seins’ angehoren, die prédikamentalen

elationen, Die fibrigen, die nur so genannt werden, die
transzendentalen Relationen, gehéren zur Natur des

—

) ' Die Broschiire von Richard O. Koppin: Grundlagen zu
éiner Philosophie der Relation (Leipzig 1912, 48 p.) ist nicht ernst zu
Behmen, sie gehort vielmehr zur Pathologie der neuesten Philosophen.

*ThomasAquinasaNativitateCarmelita Excalceatus
Venetus: Institutiones Philosophicae, Vol. I, Venetiis 1760, p. 80.



138 Streiflichter aut die Welt der Relationen

absoluten Subjektes und enthalten den Hinweis desselben
auf etwas Fremdes nur nebensichlich mit, aber nicht ihrem
ganzen Seinsgehalte nach, bilden also keine eigene Seins-
kategorie fiir sich,

Die aufgeworfene Frage beschrinkt sich auf die pré-
dikamentalen Relationen. Es wird der Beweis gefiihrt,
dafl ganz unabhédngig von unserem Denken eine Seinsart
existiert, deren ganzer Seinsgehalt im Hinwels auf ein
anderes Ding besteht. Zunéchst der Beweis aus der Er-
fahrung. Das Argument, welches der Verfasser sehr aus-
fithrlich vorlegt, fassen wir kurz dahin zusammen: Es ist
Erfahrungstatsache, dafl die Vollkommenheit und das Wohl-
sein eines Dinges nicht blofl von absoluten KElementen ab-
héingt. Das ergibt sich aus der physischen Ordnung im
Weltall wie aus der moralischen Ordnung der sozialen Ge-
meinschaften und wird bestétigt von der Finalitét, welche
die Form fir die vereinigte Vielheit ausmacht und die
Formalursache der Ordnung selbst ist. Es folgt also, dafl
objektiv reale Bedingungen das Dasein einer relativen Seins-
art erfordern. Dieses Argument wird weiter exegetisch aus
der Lehre des hl. Thomas nachgewiesen und seine Giiltig-
keit umgrenzt. Das zweite ist ein Argumentum a priore
aus dem eigenartigen Kausalkomplex der Relationen,
wonach in gewissen Dingen unabhingig von unserem
Denken eine von Natur aus denselben zukommende, also
reale Anlage zur Gegeniiberstellung vorhanden ist. Dieser
Satz wird am Beispiel der Quantitat (Ausdehnung) deutlich
nachgewiesen.

Das dritte Kapitel handelt von den transzen-
dentalen Relationen (p. 77—113). Hier werden zuerst
die entitativ und objektiv reinen von den mit absoluten
Inhalten gemischten Beziehungen abgesondert. Die Merk-
male einer selbstindigen Kategorie sind diese: Die in einer
Aussage enthaltene Seinsweise lafit sich auf keine andere
zuriickfiihren ; das ganze Sein eines Dinges ist auf die Be-
tatigung des formalen Merkmals der betreffenden Kategorie
beschrinkt, Diese Merkmale besitzt die Relation, weil aber
ihr formelles Merkmal, die Riicksicht ,ad aliquid“, sich in
verschiedener Weise zeigen kann, so kann sie nicht in
eindeutigem Sinne definiert werden. Ist diese Riicksicht-
nahme eine reine, deren ganzer Seinsgehalt darauf be-
schriinkt ist, so ist die Relation eine kategorische; ist die



Streiflichter auf die Welt der Relationen 139

Riicksichtnahme aber nur Begleiterin der absoluten Seins-
art, so ist sie entitativ dasselbe, was die absolute Natur
des Subjektes ist, und die Relation ist nur transzendental.

Die Natur der transzendentalen Relationen
erklirt sich aus ihren Ursachen. Entitativ und objektiv
repriasentiert eine solche Bezichung nur absolute Seinsweisen
und Inhalte. Daher ergibt sich die Definition: ,Die transzen-
dentale Relation im allgemeinen ist eine in die innere Be-
schaffenheit absoluter Naturen eingeimpfte Abhingigkeit
von einem #ufleren Prinzip, die Proportion zu demselben“
(p. 90, 86). Die transzendentale Hinordnung beschrinkt
daher nicht das ganze Sein einer Form auf die relative
Seinsweise (p. 91). Folglich mufl man sowohl ihr Sein als auch
ihr formelles Merkmal auf das Absolute zuriickfithren (p. 92).
Sie steht ihrem Terminus nicht als einer reinen Grenze
gegeniiber, sondern als dem Prinzip ihrer bestimmten Be-
schaffenheit: Die Riicksicht auf den Terminus in seiner
Bedeutung als Prinzip ist daher ein konstitutives Element
fir die Definition des transzendental - relativen Subjektes
(p. 100). Aus dieser Analyse ergeben sich auch die Eigen-
schaften dieser Beziechungen: dieselben decken die grofiten
Tiefen der Metaphysik auf (p. 106 ff).

Im vierten Kapitel (p. 114—132) folgen die pri-
dikamentalen Relationen: der allgemein-akzi-
dentelle Charakter und das formelle spezifische
Merkmal der Relation. Der erstere, das sogenannte
IN aliquo der Relation kommt ihr vom Subjekt zu — ihre
Realitst und das, wodurch sie eine wirkliche Vollkommen-
heit ist, Aber die Inhdrenz allein bestimmt noch mnicht die
akzidentelle Seinsart selbst. Das AD aliquid ist an sich
nur eine tangentielle Bestimmung, es kommt ihr nicht vom
Subjekt zu, sondern fiigt demselben ein neues Sein aus
dem Seinsgehalte anderer Dinge hinzu. Daher besitzt die
pradikamentale Relation an sich den geringsten Seinsgehalt
und in ihrem gleichsam zwischen ihren beiden Extremen
Schwebenden Zustande verursacht sie auch nur den geringsten
Unterschied zwischen den Extremen, der keine Unvoll-
kommenheit einschlieft. Als néhere Bestimmung der
pridikamentalen Relation ergibt sich, dafl sie entitativ und
Objektiv eine reine Beziehung ist und nur in der
zweiten aristotelischen Definition? ausgedrickt wird als

' Categ., cap. b, nr. 22,



140 Streiflichter auf die Welt der Relationen

,oine reale, akzidentelle Seinsart, deren spezifische Differenz
die Beziehung zu einem anderen bildet oder deren Sein in
der Hinordnung besteht“ (p. 132).

Das fiinfte Kapitel bildet den wichtigsten Punkt
der Untersuchung, es handelt von den Ursachen und
konstitutiven Prinzipien der préddikamentalen
Relation (p. 133 - 196). Zunéchst iiber den Ursprung
der entitativen Elemente und der entitativen
Vervielfaltigung der Relation. Sie tritt in Wirklich-
keit nur per accidens auf als Begleiterin absoluter Seins-
weisen. Die Relation als ,innere* Form setzt eine mit
reichem Seinsgehalt und expansiver Kraft ausgestattete
Seinsweise als Subjekt und Fundament voraus, von dem
sie ihr Sein und ihre Realitit empféangt. Die spezifische
Vervielfiltigung der Relation h&ngt vom n#ichsten Funda-
ment ab, Die spezifisch eine n#échste Grundlage begriindet
entitativ oder der Anzahl nach nur eine einzige Relation
in einem und demselben Subjekt. Es gibt nur zwei
néchste Grundlagen der pridikamentalen Relation:
die Quantitidt und das Tun und Leiden, Diese Unter-
suchung zeigt sehr gut, wie der Aquinate die Lehre des
Aristoteles korrigiert hat, Was ferner den bestimmenden
Einflufl des Terminus auf die Relation betrifft, so
hdangt von ihm die Artbestimmung der Relation ab, die
verschieden ist bei den absoluten und bei den relativen
Seinsarten. Der Einfluff von seiten des Terminus ist ein
dulerer, tangentieller. Es folgen noch weitere interessante
Probleme iiber die konstitutiven Elemente und
die Realitit der Relation, welche auch die erkenntnis-
theoretische Seite beriihren, wie der Hinweis auf den festen
Boden unserer Relationsurteile, die Grundlage der ,ein-
gliedrigen* Relationswahrnehmungen und die Relation
selbst als ein schwebendes Sein, die spezifische Verviel-
filtigung der Relationen und die Bestimmung ihrer untersten
Arten, der formelle und materielle Gegensatz der Extreme,
die eigenartige organische Einheit der Relationselemente.
Endlich noch die schwierige Frage nach der Unter-
scheidung der Relation von ihrem Fundament,
die als eine eigenartig modale erscheint. Damit
wird auch erklirt, in welcher Art der Ursécklichkeit die
einzelnen KElemente bei der Konstitution einer Relation
mitwirken.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 141

Das sechste und letzte Kapitel erortert die Er-
fordernisse zu einer realen Relation sowohl von
seiten des Subjektes wie des Terminus (p. 197 —204), wobei
auch das Kriterium der gegenseitig realen Relationen ge-
funden wird.

Schon aus diesem trockenen Referat iiber den Inhalt
des Buches wird der Fachmann den Reichtum und die
Fille des Stoffes erkennen. Die Behandlung ist magistral.
Die Fragen sind genau prizisiert, die Beweisfithrung liicken-
los, Der geniale Verfasser verwertet sein seltenes spekula-
tives Talent umsichtig, mit weiser Beschrinkung und
reifem Urteil. Ebenso wie er die Scholastik kennt und die
Lehre des Aquinaten beherrscht, zeigt er sich auch mit
dem modernen Gedanken vertraut und historisch orientiert,
Die sprachliche Darstellung ist in ihrer Klarheit und Ge-
wandtheit gelungen und [48t nur selten den ungarischen
Autor herausfithlen, der sich die deutsche Zunge erst an-
geeignet hat. Wir koénnen daher dem fachminnischen Ur-
teil beistimmen, das in der Revue des Sciences Philosophiques
et Théologiques, VIII, p. 32b, abgegeben wurde: ,La ma-
niére trés ferme et trés précise dont il traite la question
du point de vue thomiste, témoigne plus encore d’une
Pensée déja mire et d'une connaissance approfondie de la
philosophie de S. Thomas d’Aquin. Son analyse de la re-
lation prédicamentale et de la raison transcendentale et du
mode d’existence qui convient & chacune d’elles, rappelle
les procédés les meilleurs des commentateurs les plus auto-
risés, Sa documentation historique est aussi de trés bon
aloi,* Um aber unser Urteil iiber die Arbeit Horvéths auch
Selbstéindig zu begriinden, wollen wir im Verlaufe eines
kleinen Streifzuges seine Theorie der Relationen an einigen
Beispielen priifen, die wir beliebig aus verschiedenen

issenszweigen entlehnen. Gelingt es, diese ausgewihlten
Beziehungen mit Horvéths Lehren verstindlich zu machen
und ihren Tatbestand gentigend zu erklidren, so ist damit
gewifl ein Beweis fiir die Brauchbarkeit, ja fiir die Vor-
zlglichkeit seiner Relationsmetaphysik erbracht.

IIT

,Versuohen wir nun, einige Relationsprobleme, die
Horvéth selbst noch nicht als Beispiele gebraucht hat,
hach seinen metaphysischen Prinzipien zu beleuchten, so



149 Streiflichter auf die Welt der Relationen

beginnen wir mit solchen, welche die Logik darbietet und
die gemif} der Aufgabe dieser Disziplin auch fiir die iibrigen
Wissenschaften wichtig sind. Das erste betrifft die M o-
dalitdt der Urteile, die gewsthnlich nur eine kiimmer-
liche Behandlung findet.

1. Dielogischen Modalitéten unserer Urteile treten klarer
in der logischen Aussage hervor, in der sie als modale Be-
stimmungen eines in Worten ausgesprochenen Urteils er-
scheinen, weshalb wir sie hier zu besserer Verdeutlichung
als modale Séatze fassen. Die alte Logik unterscheidet
den modalen Satz von dem Satze des bloflen Enthaltenseins
(propositio de inesse), in welchem einfach ausgedriickt wird,
dafl ein Pradikat dem Subjekt zukommt und in ihm ent-
halten ist. Der modale Satz dagegen driickt aus, dafl das
Pradikat im Subjekt in der Weise vorhanden ist, nach
welcher es dem Subjekt zukommt. Ein solcher Modus ist
nichts anderes als eine niihere Begriffsbestimmung oder
Begrenzung einer Sache!. Aber nur diejenige Bestimmung,
durch welche gerade die Verbindung von Pridikat und
Subjekt, also die Kopula selbst, betroffen wird und welche
die Weise angibt, wie das Préidikat dem Subjekt zukommt
und wie es unter ihm enthalten ist, erzeugt die sogenannten
modalen Sdtze der Logik, die hier in Betracht kommen,
nédmlich die Gegensdtze der Moglichkeit und Unmoglichkeit,
der Notwendigkeit und der Kontingenz oder Indifferenz
gegeniiber dem Sein und dem Nichtsein.

Diese vier Modalitédten der Seinsordnung spiegeln sich
in unserem Denken als die vier modalen Sitze ab. In der
formalen Logik erscheinen diese vierfachen Sitze natiirlich
nur als gedankliche Relationen zwischen Subjekt und Pré-
dikat und sind deshalb nur entia rationis, deren ganzes
objektives Sein nur ein Gedachtwordensein ist und als
solches nur im denkenden Verstande besteht. Um ganz
genau zu sprechen, so sind diese Sitze, formal betrachtet,
wie es hier geschieht, die gedachten Formen der- Urtelle
wihrend diese Sitze, wenn sie wirklich in Worten aus-
gesprochen werden, reale und fiir das Gehor sinnfillige
Dinge werden, wodurch aber die von ihnen bezeichneten
Beziehungen noch keine realen Relationen werden, sondern

'S, Thomas: Opusc. (Rom. 48) de totius Lowlcae Aristotelis
Summa, Tr. 6, cap. L1: Modus autem, ut hic sum1tur est adiacens
rei determinatio e 3



Streiflichter auf die Welt der Relationen 143

gedankliche bleiben, weil das ausgesprochene Wort nur
stellvertretendes Zeichen fiir den gedachten Begriffs-
inhalt ist. ‘

Wenn man diese Sitze aber materiell betrachtet, nach
ihrem objektiven Inhalte, fiir welchen die erkannten
Begriffe und die Worte des Satzes stellvertretend als
Zeichen dienen, so driicken sie Wahrheitsurteile aus,
die von unserem Verstand aus der Vergleichung der erkannten
Dinge gebildet werden, und so bezeichnen sie transzen-
dentale Relationen in den ausgesagten Dingen selbst. Denn
die objektiven Bestimmungen der Notwendigkeit und Un-
moglichkeit sowie der Moglichkeit und Kontingenz haben
thr Subjekt und Fundament im Seinsgehalte der Dinge
selbst und sind nicht etwas davon real Verschiedenes?. Ihr
Terminus ist nur das Prinzip ihres Seins und die Beziehung
zu diesem Prinzip ist keine eigene kategorische Seinsweise,
sondern nur die innere Hinordnung zu oder die Abhingig-
keit von diesem Prinzip: und das ist es, was der Verstand,
wenn er es fiir sich abstraktiv betrachtet, als etwas Schwe-
bendes erkennt, namlich die modale Verbindung des Sub-
Jektes mit dem Préidikat in der Form einer Relation.

Das wird noch deutlicher, wenn man beachtet, daf
der modale Satz weder schlechthin einfach noch aus meh-
reren Sitzen zusammengesetzt, sondern ein mit einer solchen
Inneren Mafibestimmung versehener einfacher Satz ist. Das
Subjekt, von dem der Modus ausgesagt wird, ist ein zu-
sammengesetztes Begriffszeichen, welches ,Diktum® heifit,
wihrend der Modus selbst immer das unverinderliche
Priadikat des Satzes bildet. So z. B. in dem Satze ,Der
Krieg ist notwendig da“ ist das Subjekt das Diktum, ,dafl
der Krieg da ist, und das Pridikat ist der Modus: ,das
1st notwendig“. Damit wird ausgedriickt, dafl der Krieg
élne innere Beziehung zum notwendigen Sein, némlich zum
Prinzip der ethischen Weltordnung hat, zu welcher Ord-
nung der Krieg wegen seines Zweckes gehort, weil er ein
Mittel zur Erhaltung der sozialen Ordnung ist, Dieser
modale Satz spricht also die transzendentale Relation der
Natur des Krieges zum notwendigen Sein aus.

Auch auf die Lehre von den modalen Gegensitzen
und auf die Aquipollenz oder Gleichwertigkeit modaler

'Cf. S. Thomas, Periherm., lib/ 2, lect. 12.



144 Streiflichter aut die Welt der Relationen

Sitze fallt aus der Betrachtung der hier vorhandenen Re-
lationen neues Licht. Zwischen Notwendigkeit und Kon-
tingenz besteht eine Relation, und zwar ein relativer
Gegensatz zwischen dem notwendigen und kontingenten
Sein. Die transzendentale Beziehung des notwendig Seienden
zum kontingent Seienden ist real vorhanden in dem kon-
tingenten, wegen der realen Abhingigkeit des kontingenten
Seins von einem notwendigen Prinzip. Horvath macht be-
sonders aufmerksam auf diese innige Verbinduug, welche
die stédrkste ist, die auf Grund einer transzendentalen Re-
lation zustande kommen kann und jedes kontingente Sein
an den wirkurséichlichen und im Sein forterhaltenen Kin-
flufl des notwendigen Seinsprinzips bindet. ,So kénnen wir
von jedem geschipflichen Sein in vollster Wahrheit sagen:
secundum quod est, alterius est — alle Dinge sind
in der Hand des Unendlichen®.“ Dagegen ist diese Rela-
tion im notwendig Seienden zum kontingenten Seienden
nicht real, da das notwendig Seiende ohne ein kontingentes
Sein auch existieren konnte, und da ferner das notwendig
Seiende durch die Existenz eines kontingenten nichts Neues
in sich erwirbt und nur durch die gedankliche Beziehung
zum kontingenten eine fiir das Notwendigsein selbst rein
guflerliche Benennung bekommt, in welcher es als Prinzip
alles Kontingenten erkannt wird. Damit ist jener meta-
phorische Ausdruck, mit dem Horvath die kountingenten
Weltdinge beschreibt, voll gerechtfertigt. Denn &hnlich, wie
Aristoteles das ganze reale Sein des Akzidenz im Gegen-
satz zu dem Firsichsein der Substanz ein ens alterius oder
ens entis nannte, so bezeichnet der jiingste Philosoph der
Relationen das Kontingente, welches nur in der ausschliefi-
lichen Abhéngigkeit von dem einen notwendig Seienden,
das die unendliche Seinsfiille selbst ist, seinen schwachen
Seinsinhalt besitzt, als dasjenige, was secundum totum illud,
quod est, non sui ipsius, sed alterius est. So hat auch der
Aquinate das analoge Verhiltnis des Seins der geschaffenen
Dinge zum géttlichen Sein vergleichsweise bemessen, indem
er sagt, das Sein der Weltdinge verhalte sich als ein quasi
nihil zu dem Sein Gottes2. Dieses Verhiltnis ist von der.
mystischen Theologie weiter verwertet worden.

"Horvath, p. 111.
*S. Thomas: Qu. de Verit. q. 3 ad 18.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 1456

2. Ein zweites logisches Problem, das in seiner Ent-
wicklung groBere Denkschwierigkeiten macht, ist die
Wissenschaftsbeziehung. In der aristotelisch-schola-
Stischen Philosophie versteht man unter dem Namen des
Wissens oder der Wissenschaft die aus den Prinzipien bis
In die Schlufifolgerungen abgeleitete Verstandeserkenntnis?.

om einzelnen Wissensakt unterscheidet man die aus einer
Reihe solcher Akte im Verstande hervorgehende Vervoll-
kommnung, die sich als eine habituelle Qualitéit desselben
charakterisiert und ebenfalls den Namen Wissenschaft fiihrt.

on diesem geistigen Habitus, der durch Ubung er-
Worben wird, ist hier die Rede. Das Objekt, an welchem
diese habituelle Erkenntnisfertigkeit sich betétigen kann,
18t der wifibare Gegenstand, das scibile.

Daher hat die Wissenschaft selbst offenbar eine
eziehung zu ihrem Objekt, welche beide Termini
miteinander verkniipft. Diese Relation ist keine kategorische,
Sondern nur eine transzendentale, die schon in der
Natur  des geistigen Erkenntnisvermégens veranlagt ist,
Das Subjekt derselben, das zugleich zum Fundament dieser
elation gehort, ist das geistige Erkenntnisvermogen, der
Iqtellekt, welcher jenen Habitus erworben hat und besitzt.
leses Subjekt ist natiirlich etwas Reales und Absolutes.
ver Terminus, worauf sich die Beziehung erstreckt, das
Wilbare Objekt, ist etwas von dem Wissensakt und der
abituellen Wissenschaft sachlich und wirklich Verschiedenes.
enn auch in dem Kalle, wenn unser Intellekt iiber sich
selbst oder iiber seinen Habitus oder seine Tatigkelt wissen-
Schaftlich nachdenkt, objektiviert er diese wiBbaren Gegen-
Stinde, indem er sie nach ihrem objektiven Gedachtsein
von dem erkennenden Prinzip sachlich unterscheidet. Also
ISt diese Relation, weil sie alle Bedingungen der Realitit
8sitzt, zweifellos eine wahre Relation.

\\——_

— 'S.Thomas: 8 Sent. d. 28 q. 1 a. 6 sol.: Ipsa cognitio. se-
e UM quod stat in principiis, accipit nomen intellectus; secundum
Scun? quod derivatur ad conclusiones, quae ex principiis cogno-
intell'ur" accipit nomen scientiae, Cf. Albertus M., de mtgll.ectu_et
telle iglblll, lib, I. Tract. III, c. 2: Habitus principiorum dicitur in-
e Ctus et habitus conclusionis scientia: quoniam plurimum intellectus
mini et formae habent principia, propter quod a forma intellectus no-
]abe:t‘“_’; sed minimum et quasi per aliud medium de lumine intellectus
Scientia, propter quod aliud sortitur vocabulum.

Divus Thomas IIT. (Jahrbuch fir Philosophie ete. XXX.) 10



146 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Der transzendentale Charakter derselben geht.
aus der Natur des wissenschaftlichen Habitus deutlich her-
vor. Der letztere ist vermoge seiner unkorperlichen Be-
schaffenheit ebenso wie der Intellekt selbst fiir die geistige
Denkbetitigung bestimmt und auf das passende Objekt so-
hingeordnet, daB das wiflbare Objekt das Prinzip ist,
von dem die Betidtigung des habituell gestéirkten Intellekts
abhéingt, Aber dieses Prinzip ist als solches selbst nichts:
Relatives und gibt fiir die Hinordnung des Intellekts und
seines Erkenntnishabitus nur die rein &uflere Grenzbestim-
mung, auf welche sich die Erkenntnistétigkeit erstreckt.

Hieraus ergibt sich weiter, dal diese Relation der
Wissenschaft zu ithrem Objekt keine wechselseitige, sondern
nur eine einseltige ist, Daher fillt sie nicht unter die
Regel, welche besagt: ,relata sunt simul naturd“. Wenn
das wiflbare Objekt wegfillt, so entfillt auch die Wissen-
schaft davon; denn es wire ein begrifflicher Widerspruch,
eine Wissenschaft und ein Wissen anzunehmen ohne einen
wilbaren und gewufiten Gegenstand. Ebenso folgt aus der
Annahme eines an sich wiflbaren Gregenstandes noch nicht
notwendig, dafl eine Wissenschaft davon wirklich besteht;
denn sonst konnte etwas wissenschaftlich erkannt sein, ohne
dafl es jemand gibt, der es erkannt hétte. Demnach sind die-
Wissenschaft und ihr Objekt nicht der Natur nach zugleich da,
sondern das wilbare Objekt mufi der Natur nach und
logisch frither-sein als die Wissenschaft davon. Nur wenn.
man das Objekt als schon aktuell gewufit betrachtet,
dann ist es zugleich mit dem Wissen von ihm vorhanden?,
Daher ist es klar, dafl die Beziehung des wiBlbaren
Objektes zur Wissenschaft eine ganz anders geartete:
und rein logische Verstandesrelation ist, die wir in
das Objekt durch unser Denken hineinlegen, die aber keine
irgendwie reale sein kann und nur in unserem Verstande
ein Gedachtsein besitzt.

Kehren wir nun zur transzendentalen Relation zuriick,
die in der Wissenschaft zu ihrem Objekte liegt, so
folgt, daB} das erkennbare Objekt als solches nicht vom er-
kennenden Intellekt abhingt, also auch mnicht von der
Wissenschaft, von der es in seinem Sein keineswegs modi-

'S. Thomas: Qu. de Pot, gq. 7 a. 8 ad 1; 1 Sent. d. 80 q. L
a. 1 sol.; S, Th. I q. 18 a. 7 ad 6.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 147

fiziert wird. Vielmehr hingt umgekehrt die Betitigung
des Intellekts und seine Wissenschaft ganz und gar von
dem Vorhandensein und von der Natur des Objektes
ab. Das letztere determiniert durch seine eigene Natur-
beschaffenheit unser Erkennen. Folglich empfingt die

1ssenschaft ihre spezifische Artbestimmung von nichts
anderem als von ihrem Objekte, zu welchem der Intellekt
die seiner Natur gemiifie Hinordnung besitzt.

Daher kann nur dasjenige ein Objekt der Wissen-
schaft werden, was in seiner eigenen Naturbeschaffenheit
dem erkennenden Intellekt proportioniert, also ebenso un-
korperlich wie der geistige Intellekt selbst ist. Und inso-
fer1.1 griindet sich die Beziehung der Wissenschaft zu ihrem
Objekte auf die transzendentale Naturihnlichkeit zwischen
dem realen Fundament der Wissenschaftsrelation, ndmlich
der geistigen Seele, und dem proportionierten Objekte selbst.

enn das Subjekt, das sich geistige Erkenntnis erwerben
k&_nn, ist nur ein solches Wesen, welches imstande ist, in
Selne eigene Wesensform, ohne reale Veréinderung derselben,
auch noch die intelligiblen Formen fremder Wesen auf-
Zunehmen,

Ferner ist auch die Erkenntnisweise in der Natur
des Subjektes und Fundamentes dieser einseitigen Trans-
Zendentalrelation begriindet. Darum mufl das &uBere Objekt,

88 an sich absolut ist und durch sein Erkanntwerden keine
Teale Veridnderung erleidet, bei dem Vorgange der Erkenntnis
18 zu dem Grade entkorpert und immaterialisiert werden,
Wwelcher dem immateriellen Seinsgrade des erkennenden

esens entspricht. Die mit der geistigen Erkenntnis ver-
undene stufenweise Entmaterialisierung oder Befreiung
e8 Objektes von seinen materiellen Bedingungen vollzieht
Sle]:} in der formalen Abstraktion, welche in ihren ver-
Schiedenen Graden die jeder Wissenschaft eigene geistige
Bele}lchtung ihres Objektes besorgt. Dieses geistige Licht,
48 Jede Wissenschaft durch ihre besondere Abstraktions-
Welse auf das Objekt wirft und unter welchem sie dasselbe
el.".faﬁt, begriindet weiter die Gattungsverschiedenheit der
Wissenschaftlichen Erkenntnis, und indem sie das Objekt
D seinem (tedachtsein erfalt und es so in seiner aktuellen

iBbarkeit herstellt, dient sie dazu, die letzten Artbestim-

malingen des wilbar gewordenen Objektes deutlich zu offen-
ren,

10%



148 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Der rein transzendentale Charakter der Wissenschafts-
relation tritt aber nach dem Gesagten noch klarer darin
hervor, dafi das Objekt der Wissenschaft als solches mnicht
mehr der duflere Gegenstand in seinem realen Sein, sondern
nur in seiner vom Intellekt hergestellten Willbarkeit selbst,
also in seinem Gedachtwordensein ist. Damit ist ge-
zeigt, dafl das Objekt als Terminus dieser Relation nicht
mehr ein real Seiendes, sondern nur ein ens rationis ist,
dessen ganzes Sein im erkennenden Intellekt besteht. Aber
diese zur wissenschaftlichen Erkenntnis notwendige Um-
wandlung des realen Objektes ist keine reale Verwandlung
desselben, sondern nur der in der realen Objektivitit des
Objektes begriindete abstraktive geistige Beleuchtungs-
vorgang, der das bestimmte und konkrete reale Sein des
Objektes schon voraussetzt wnd es nicht aufhebt. Und
damit ist erwiesen, dafl die wissenschaftliche Erkenntnis
objektiv moglich und keine subjektive willkiirliche Fiktion
und somit auch die Wissenschaftsrelation keine blofie Ver-
standesrelation, sondern wahrhaft transzendental ist.

Die Begriindung dieser transzendentalen Relation
ruht aber auf mehreren partiellen Momenten, welche zu
einer einheitlichen Totalrelation zusammenwirken. Wie
schon gezeigt wurde, kommt als Fundament einmal
die natiirliche Proportion des erkennenden Subjektes zum
willbaren Objekte in Betracht. Dazu kommt ferner die Er-
kenntnistitigkeit des Subjektes und das passive Erkannt-
werden des Objektes hinzu. Endlich drittens erscheint dié
Wissenschaft als das Mafl ihres Objektes, welches von ihr
gemessen wird, weil es von ihr sein Wiflbarkeitssein und
als solches innerhalb dieser Linie seine spezifische Be-
stimmbarkeit empféingt. Demnach wirken bei der Her-
stellung der ganzen Wissenschaftsrelation alle drei von
Aristoteles unterschiedenen Fundamente der transzenden-
talen Relation! zu einheitlichem Resultate mit, Dadurch
erhdlt diese Relation gerade ihren starken Charakter in
der ganzen Reihe der transzendentalen Relationen,

Diese Erklirung der Wissenschaftsrelation ist durch-
aus natiirlich und vernunftgemi. Sie wahrt den objektiven
Charakter der Wissenschaft, Sie stellt aber die Wissen-
schaftslehre der modernen Philosophie als unméglich und

'S. Thomas: 5 Metaph. lect. 17,



Streiflichter auf die Welt der Relationen 149

prinzipiell falsch heraus; denn sie zeigt, dafi der erkennende
Intellekt sein Objekt weder schafft noch im objektiven Sein
gestaltet, wie es bei Kant wenigstens im Prinzip der Fall
ist und von dem dunklen Dreigestirn Fichte-Schelling-
Hegel zum Gesetz erhoben wurde, wodurch die Wissen-
schaft iiberhaupt alle Objektivitdt und Realitit und damit
Wahrheit und Wert verlor und sich zum leeren Spiel mit
erdichteten Verstandesrelationen verfliichtete.

3. Dieselbe Betrachtung lést auch das Problem einer
richtigen und objektiv begriindeten Einteilung der
Wissenschaften., Diese von Aristoteles begonnene und
von Thomas vollendete Kinteilung! unterscheidet drei
oberste Wissenschaftsgattungen nach den drei
moglichen Abstraktionsstufen der spekulativen Vernunft-
erkenntnis: den naturwissenschaftlichen, den mathemati-
schen und den metaphysischen Grad. Innerhalb des letzteren
ﬁpdet sich noch eine dreifache Differenzierung der objek-
tiven Begrenzung, welche zur héchsten Artunterscheidung
auf dieser letzten Stufe dient. Auf der untersten Stufe be-
trachtet die wissenschaftliche Erkenntnis die uns von der
Siunlichen Erfahrung dargebotenen Objekte der Kérperwelt,
das ens mobile oder mutabile nach seiner allgemeinen
Naturbeschaffenheit, indem sie nur von den individuellen
E}genscha,ften der Korper absieht. Die Wissenschaften
dieser Stufe nannten die alten Philosophen Physik, die
Unseren Naturwissenschaften entspricht. Auf der
zweiten Stufe stehen die mathematischen Wissen-
Schaften, welche nicht blo von den individuellen Bedin-
gungen des materiellen Objektes absehen, sondern auch
von den sinnlich wahrnehmbaren Veréinderungen der ma-
teriellen Korperwelt und nur die quantitativen Formen
derselben fiir sich betrachten, Auf der dritten und hdchsten
Stufe der natiirlichen Vernunfterkenntnis sieht der In-
tellekt vyon jeder Materialitdt, sogar von jeder Verdnder-
lichkeit ab, ‘die noch durch die Vernunft erkannt werden

ann und betrachtet in den Weltdingen nur das rein in-
telligible Sein fiir sich. In dieser héchsten Grattung,

—_—

" 'S. Thomas: Anal. poster. 1 c. 28, lectio 41. Eine klare Dar-
Lellung' gibt Philippus a Ss. Trinitate, Summa Philosophica,
ugduni 1648, P.1 .23 a.83—4 Joannes Sanchiez Sedegn o,

l‘i&eitliones ad wuniversam Aristotelis Logicam* Venetiis 1615,
1 1L



150 Streiflichter auf die Welt der Relationen

welche die metaphysischen Wissenschaften ausmachen,
kann die Betrachtung auf das reale Sein sich erstrecken,
wie in der eigentlichen Metaphysik; ferner auf dasjenige
Sein der Dinge, das sie im Intellekt als Gedachtworden-
sein haben, wie in der Logik; endlich auf das Sein, das
sie im Willen als ein Gewolltsein erlangen, wie in der
Ethik. Daher ergeben sich drei oberste Gattungen von
Wissenschaften und innerhalb der dritten Gattung drei
oberste spezifische Arten, so dal im ganzen nur finf
oberste Arten von spekulativen Wissenschaften moglich
sind, da die erste und zweite Gattung keine spezifische
Artunterscheidung ihrer Abstraktion mehr besitzt. Inner-
halb der Physik, Mathematik, Metaphysik, Logik und Ethik
vollendet sich die spekulative Wissenschaft, deren Ziel
nur die Erkenntnis der Wahrheit ist. Weil aber diese
obersten Wissensarten die Grundprinzipien fiir die iibrigen
Wissenschaften darbieten, wie z. B. die Mathematik fiir
die theoretische Musikwissenschaft, die Metaphysik fiir die
Asthetik, die Logik fiir die G‘rrammatlk die Ethik fiir die
sozialen W1ssenscha,ften, so folgt aus jener Einteilung auch
eine KEinteilung der sogenannten angewandten Wissen-
schaften. Die eigentlich praktischen Wissenschaften
dagegen, welche nicht bei der Erkenntnis der Wahrheit
stehen bleiben, sondern diese Erkenntnis zur Hervorbrin-
gung eines Werkes oder einer praktischen Leistung be-
nutzen, sind nach ihrem Zwecke einzuteilen, den sie er-
reichen und realisieren sollen.

4, Jene in der Wissenschaftsrelation tief verankerte
Einteilung der Wissenschaften ermdglicht aber auch, ein
anderes Problem zu losen, das die Asthetik zu behandeln
pflegt, némlich die Einteilung der schénen Kiinste,
Die vielfach beliebte Einteilung derselben in Kiinste des
Raumes und der Zeit ist sehr oberflichlich und &uflerlich:
sie besagt nichts tiber das Wesen der Kiinste und lifit
sich nicht einmal streng durchfithren, Zwischen Wissen-
schaft und Kunst ist ein wesentlicher Unterschied. Denn
obgleich die Wissenschaft auch das Objekt der Kunst be-
trachtet, so tut sie es doch aus einem ganz anderen Ge-
sichtspunkte als die Kunst. Die Wissenschaft ist die Er-
kenntnis von dem, was ein Sein hat; die Kunst dagegen
ist die Erkenntnis von dem, was werden soll?. Die Wissen-

'S. Thomas: Metaph, 9 lect. 3.



Streifiichter auf die Welt der Relationen 161

schaft betrachtet das Kunstobjekt nur abstraktiv, sub
ratione universalissima, insofern es méglicherweise hervor-
gebracht werden kann; die Kunst dagegen betrachtet es,
insofern es kiinstlerisch nach ihrer Weise ausfithrbar istl.
Die Wissenschaft geht hervor aus dem geistigen Lichte,
‘Welches die habituelle Erkenntnis der Prinzipien ist; die
_Kunst dagegen hat ihre Wurzeln in der Synderesis2. Daher
1st die Kunst der genau abgegrenzte Plan zur Hervor-
jbringung ihres Werkes (determinate recta ratio factibilium).
In der Kunst liegt daher auch eine Relation zum Kunst-
werk, die aber eine logische und nach Analogie einer trans-
zendentalen zu fassen ist, weil sie zum Wesen der Kunst
gehort, Diese Relation der Kunst ist aber von der Relation
des Kiinstlers zu seinem Werke ganz verschieden, denn
diese letztere ist eine pridikamentale, wie sie zwischen der
Ursache und ihrer realen Wirkung entsteht: sie hort auf
mit dem Untergang des Kunstwerkes, withrend die andere
Relation, die im Wesen der Kunst liegt, auch beim Weg-
fall des Kunstwerkes so lange fortdauert, als ein Material
Vorhanden ist, aus welchem die Kunst wieder ein Werk
hervorbringen kann.
Wir untersuchen hier nur das Verhiltnis der Kunst
Zu 1threm Werke, weil diese Relation iiber das Wesen
der Kunst Aufschluf gibt. Das Subjekt der Kunstrelation
18t der Kiinstler, der die Kunst besitzt. Das Fundament
der Relation ist die ganze kiinstlerische T#tigkeit nach
allen Arten der Ursichlichkeit, die dabei mitwirken, um
de_n Terminus, das Kunstwerk, im realen Sein hervorzu-
bringen, Zu diesem Fundament gehort aber auch von seiten
des Kiinstlers das Material, aus welchem die Kunst ihr
erk hervorbringen und gestalten kann. Ubrigens gehdren
“0 dem ganzen Fundament, &hnlich wie bei der Wissen-
schaftsrelation, aufler der aus der kiinstlerischen Téatigkeit
Ontspringenden Relation noch die transzendentalen Bezie-
Aungen, die aus dem Mafie und der Proportion hervor-
ge_hen: diese alle ergeben als Teilmomente erst die ganze
adéiquate Kunstrelation.
. Da nun die schénen Kiinste selbst den Charakter
©lnes Vermégens oder einer Kraft haben, so werden sie in
—_—\_‘*——_

'Paulusa Conceptione: Tractatus Theologici, Tom. I,

‘Pmmag 1725, Tr. IIT Disp. 3 nr. 93 sqq., p. 216.
L. e. Tr. I Disp 1 nr. 76, p. 2b.



152 Streiflichter auf die Welt der Relationen

ihrer Betitigung differenziert und spezifisch bestimmt von
der Natur des Werkes, welches sie hervorbringen kénnen.
Das Kunstwerk ist aber erst durch seine eigentiimliche
Form das, was es sein soll. Das Material dagegen, aus
welchem die Form herausgestaltet wird, ist als solches
nicht das Objekt der Kunst, sondern gehort vielmehr zur
Klasse der Ursdchlichkeit der kiinstlerischen Tétigkeit.
Daher spezifiziert das Material diese Tatigkeit nicht, sondern
nur die Form des Werkes differenziert die kiinstlerische
Tatigkeit. Nun ist der Zweck, den die Kunst durch ihr Werk
realisieren soll, die formale Darstellung des Schénen. Weil aber
die Kunst intellektuell arbeitet, so muf sich ihre spezifi-
sche Titigkeit nach der Erkenntnis des Schénen richten,
welche der Kiinstler besitzt und im konkreten Werke dar-
stellen will. Daher kann er nur die in den schénen Dingen
der Natur vorhandenen Formen nachahmen und muf dabei
der wissenschaftlichen Erkenntnis in allen ihren Stufen
folgen. Auf der untersten KErkenntnisstufe findet er die
Schonheit der Korperwelt nach der Physik in den Be-
wegungen und Verdnderungen des ens mobile und darnach
gestaltet er schone Kérperbewegungen wie in den mimischen
Kiinsten. Betrachtet er dagegen auf der mathemati-
schen Erkeunntnisstufe die Schonheit, die in den réum-
lichen Figuren der Korperwelt liegt oder in den Propor-
tionen der Zahlen besteht, so sucht er die ersteren in der
Architektur und Skulptur réumlich und in der Malerei
noch abstrakter in zwei Dimensionen darzustellen, die
Zahlenschonheit der Tonwelt aber in der Musik zu reali-
sieren, Auf der hochsten, metaphysischen Stufe endlich
erkennt er die Schonheit des Seins und driickt sie in den
Werken der Poesie aus,

Auf diesem rationellen Wege ergibt sich eine sach-
gemifle Einteilung der natiirlichen schénen Kiinste, die zu-
gleichdenVerwandtschaftsgrad derselben wahrt, in drei oberste
Gattungen: Bewegungskiinste, mathematische und
metaphysische Kiinste. Die Bewegungskiinste sind
die niedersten und am meisten materiell, daher haben sie
viele Arten unter sich. Die héheren, mathematischen Kiinste
teilen sich in zwei Hauptarten: die geometrischen, wozu
Architektur und Skulptur einerseits und anderseits die
Malerei gehoren, und die arithmetische Kunst der Musik.
Architektur und Plastik sind nahe verwandt, so daf} sie



Streiflichter auf die Welt der Relationen 158

sich oft verbinden konnen, wie z. B. die indische Archi-
tektur in den Tempeln von Benares sich fast zur Skulptur
auswiichst, #hnlich wie es der Fall bei der Spitgotik ist.
Ihr Unterschied liegt nur darin, daf die Architektur die
Schonheit der reguliren Korpergestalten, die Skulptur da-
gegen die Schonheit der belebten Korpergestalten nach-
ahmt, ein Unterschied, der fiir die Kunst selbst nur akzi-
dentell ist, Die Poesie endlich als metaphysische Kunst
verzichtet ganz auf die Nachahmung sinnlicher Schénheit
und arbeitet nur mit der Phantasie im Dienste des gei-
stigen Intellekts: sie ist daher die Konigin unter den
natiirlichen Kiinsten und in ihrer héchsten Leistung, dem
Drama, befiehlt sie iiber die Dienste ihrer Schwestern, die
Sie um sich versammelt, um die ganze menschliche Schon-
heit zum einheitlichen Ausdruck zu bringen.

Wollen wir noch die Frage stellen, wie sich die
Kunst selbst zur Wissenschaft und zur Natur ver-
hilt, so miissen wir sie durch logische Relationen
beantworten. Von der Wissenschaft ist die Kunst abhingig,
well diese ihr die Erkenntnis des Schénen offenbart, wo-
Dach die Exemplarursache des Werkes im Geiste und in
der Phantasie des Kiinstlers gestaltet wird; dieses Vorbild,
die ldee und das Phantasiebild, wirkt aber formal ursich-
lich zur Gestaltung des Kunstwerkes mit. Daher ist diese
Relation, die gleichsam transzendental in der Kunst liegt
und sie mit der Wissenschaft sehr innig und notwendig
verbindet, ein Verhiltnis der kausalen Abhiéngigkeit inner-
halb der Formalursichlichkeit. Darnach verhalt sich die

unst zur Wissenschaft so wie die Wirkung sich zur

rsache verhilt. Aber dieses Verhéltnis ist nur einseitig,
denn die Wissenschaft kann bestehen, wenn auch die Kunst
Dicht wire, und die Wissenschaft ist natiirlich und logisch
d%e Voraussetzung der Kunst; die Kunst dagegen kann
Dicht sein ohne die Wissenschaft.

Da aber die Kunst ihre Formen durch die Erkenntnis

aus der Natur der realen Dinge bezieht, die eine Schonheit
esitzen, und da die Kunst jene Formen in einem be-
Stimmten Material realisieren soll, so ergibt sich das Ver-
altnis der Kunst zur realen Natur als eine zweifache
Relation. Die erste ist die starke Abhéngigkeit der
unst vom Naturschdénen, welches als Formalursache
auf die Kunst wirkt und in der Fassung ausgesprochen



1564 Streiflichter auf die Welt der Relationen

wird: ars imitatur naturam. Die zweite Relation
dagegen betrifft die Ausfithrung der Kunst, indem die
Natur der realen Dinge als Material der Kunst dient,
.ohne welches sie ihren Zweck nicht ausfiihren, den finis
operis nicht verwirklichen kann. In diesem Abhingigkeits-
verhdltnis von der Naturwelt wird die Tétigkeit der Kunst
determiniert durch die Natur des Kunstmaterials und so
erscheint diese letztere Relation der Kunst zur Natur als
Zweckbeziehung. Weil aber die Kunst der geistigen
HErkenntnis folgt und in der Synderesis wurzelt, so ist ibr
die geistige Freiheit belassen; daher ist die Abhiéngigkeit
von der Natur keine sklavische und der Verismus, der
zum wahren Wesen der Kunst gehodrt, ist ein idealer.
Der Satz ,ars est simia naturae* ist daher in seiner All-
gemeinheit falsch und besagt ein Prinzip des Verfalles und
der Entartung der schénen Kiinste.

Iv

1. Ein interessantes Problem der Physik im alten
Sinne dieses Namens, das unter einem anderen Gesichts-
punkt auch der mathematischen Betrachtung unter-
steht, ist das Problem der Bertithrung. Wir nehmen
es in der einfachsten Fassung auf, wie es in der euklidi-
gchen Geometrie auftritt, Wir wollen es Tangential-
problem nennen und den Fall untersuchen, wenn eine
gerade Linie als Tangente einen Kreis beriihrt. Diese
Berithrung kann nur in einem einzigen Punkt erfolgen.
Der metaphysische Grund dafiir liegt im Wesen der
beiden geometrischen Gebilde, die eine ebene Fliche vor-
aussetzen, in welcher sie ihr mathematisches Dasein haben.
Denn im Begriff der geraden Linie liegt die konstante
Fortdauer ihrer Richtung innerhalb derselben Ebene oder,
philosophisch ausgedriickt, die absolute Gleichférmigkeit aller
ausgedehnten Teile der Line in bezug auf die Ebene, Der
Begriff des Kreises dagegen besagt die konstante Ande-
tung der Richtung aller, auch der kleinsten Teile des-
selben innerhalb der Ebene. Hier stoflen wir also schon aut
Relationen.

Zum klaren Verstindnis derselben mufl man den
Unterschied der mathematischen und metaphysischen Er-
kenntnis festhalten. Die rein mathematische Betrachtung
.geht von gewissen Grundbegriffen und ihren Beziehungen



Streiflichter auf die Welt der Relationen 165

zu einander aus, die in der euklidischen Fassung als oberste
Axiome erscheinen, aber selbst nicht bewiesen, némlich
nicht aus anderen mathematischen Prinzipien durch logisch
zwingende Folgerungen abgeleitet werden kénnen. So ist
z. B, die Definition der geraden Linie bei Euklid ein
Grundsatz der Geometrie nach der Ubersetzung von Lorenz
in die Worte gefafit: ,Eine gerade Linie ist diejenige,
Welche zwischen allen in ihr befindlichen Punkten auf
einerlei Art liegl.% Fiir die Geometrie selbst geniigt diese
Definition als Grundsatz. Aber metaphysisch ist damit das
Wesen der Geraden noch nicht vollkommen erklirt, denn
®S wird darin der Begriff der Lage und seiner Differenzen,
also das Verhiltnis der Linie zum Raume, vorausgesetzt,
Daher kann die Mathematik ihre obersten Grundsitze mit
lhren eigenen Mitteln nicht beweisen, sondern sie entnimmt
dieselben aus der hoheren Wissenschaft der Metaphysik.
Denn die mathematischen Dinge werden als solche voun der
Mathematik erfafit, insofern sie vom Verstand abstrahiert
Worden sind, wihrend sie dem wirklichen Sein nach keine
Abstraktionen sind'. Die mathematischen Dinge haben, so
Wie sie fiir sich abstraktiv betrachtet werden, keine reale
Hxistenz?, weil sie in der realen Welt kein Individuum
aben, das als solches von der sinnfilligen Materie ab-
Strahiert ist: denn eine bestimmte Linie z. B. findet sich
hur in der Begrenzung eines Korpers3, Daher sind die
Mathematischen Relationen als solche nur Verstandes-
Telationen, die jedoch auf Grund der Relationen, die in der
aturbeschaffenheit der wirklichen Dinge liegen, aus den
Wathematischen Dingen abstrahiert werden. Daher haben
dlese geometrischen Relationen, wenn man sie mathe-
Matisch betrachtet, als Verstandesrelationen eine Ahnlichkeit
‘01t den transzendentalen Relationen und spiegeln dieselben
M mathematischen Denken ab und reprasentieren sie. So
Jlﬁ_f'ert die metaphysische Betrachtung erst die volle Er-
'S ?I’Hng der geometrischen Axiome, die fiir o:lie Geometrie
Munbewelsbaren Prinzipien der weiteren wissen-
"S.Thomas: S. Th. I q. 44 a. 1 ad 8: mathematica acci-

Pluntur ut abstracta secundum rationem, cum tamen non sint abstracta
Secundum esge,

*Ib. I q. 5 a. 3 ad 4: mathematica non subsistunt separata
:.e““ndum esse ... sunt autem mathematica separata secundum ra-
'ohem tantum, prout abstrahuntur a motu et a materia ...
*Caietanusin S. Th. I q. 5 a. 3.



156 Streiflichter auf die Welt der Relationen

schaftlichen Folgerungen bilden. Das geht noch klarer
hervor, wenn man erwégt, dafl die reine Mathematik wegen
der Beschaffenheit ihres formalen Objektes und die Geo-
metrie im besonderen das Verh#ltnis des Objektes zur Be-
wegung nicht betrachtet und deshalb auch den Beweis aus
der Wirkursache nicht fithren kann, der erst in der zwischen
Mathematik und Physik stehenden angewandten Mathe-
matik?!, und zwar in der Mechanik moglich ‘wird, weil die
reale Bewegung ein wirkliches Sein voraussetzt und in
der abstrakten Welt der mathematischen Dinge unméglich
ist., Daher kann auch die Verdnderung der Lage, die eine
Bewegung -erfordert, von der Geometrie nicht bewiesen
werden. Deshalb ist die genetische Definition der geraden
Linie aus der Bewegung ebenfalls ein metaphysischer Satz,
den die Geometrie als Axiom annehmen muf}2

2. In dieser Voraussetzung untersuchen wir die auf-
geworfene Beriithrungsrelation néher. Die beiden Figuren,
um die es sich handelt, die gerade Linie und der Kreis,
gehéren derselben Gattung an, weil sie beide nur eine
Dimension besitzen. Ibre spezifische Artbestimmung nach
dem letzten wesentlichen Unterschied besteht darin, dafi die
Grerade keine Kritmmung ihrer Teile besitzt, der Kreis aber die
gleichméfige konstante Kriitmmung aller seiner Teile als Merk-
male hat: ihr Gegensatz ist daher der gréfitmogliche, nimlich
der kontrére innerhalb derselben Gattung. Daher kann die
Beriihrung der Tangente, die eine Gerade ist, mit dem Kreise
nur in einem einzigen Punk t e erfolgen, weil die Beriithrung
der kontréren Gebilde nur in dem Bestandteile beider mog-
lich ist, welcher selbst unteilbar ist und deshalb allein die
Vermittlung der beiden kontréren Gebilde in sich aufnehmen
kann, ohne dafi dieselben in ihrem Wesen eine Veréinderung
erleiden. Denn die Berithrung ist nichts anderes als die Ver-
bindung der Grenzen zweier Ausdehnungen? Dieser Be-
rithrungspunkt wird also beiden Gebilden gemeinsam wund
bleibt dennoch als besonderer Bestandteil beider bestehen.
Wenn man etwa einwenden wollte, bei der Berithrung bleibt
der Punkt der Tangente und derjenige des Kreises bestehen

"Aristoteles: Mech. quaest. p. 847 a 24,

* Cf. dieses Jahrbuch, Bd. 256 (1911), p. 68.

*S. Thomas: 4 Sent. d. 10 a. 4 qu. 1 sol.: tactus autem cor-
poralium consequitur quantitatem, quia nihil aliud est quam coniunctio
terminorum duarum quantitatum,



Streiflichter auf die Welt der Relationen 167

und fallen nur auf- oder ineinander, so vergifit man, daf}
sie tatséichlich doch nur ein einziger Punkt werden, weil
keiner von ihnen mehr ausgedehnt ist: sie sind daher wahr-
haft nur ein einziger Punkt durch die Beriihrung, der beiden
Figuren gemeinsam ist. Dadurch werden aber beide Figuren
in der Berithrung mit einander vereinigt und in dem gemein-
samen Besitz des einen Punktes selbst eins, ohne jedoch
ihr besonderes Wesen zu verlieren, Diese Vereinigung ist
daher keine fiir sich innerhalb der Gattung linearer Figuren
bestehende, gleichsam selbstdndige Kinheit, sondern nur eine
gleichsam zwischen der Tangente und dem Kreise schwebende
Einheit, die von dem Vorhandensein beider Termini abhéngt,
zwischen denen sie vermittelt. Thr ganzes Sein ist also nur
ein relatives, an die beiden Termini gebundenes.

Man kann daher diese durch die Beriihrung entstehende
Vereinigung nur in dhnlicher Weise denken, wie unser Ver-
stand die Relationen der realen Korperwelt auffafit, weil
jene Vereinigung das eigene mathematische Sein der beiden
Figuren nicht an sich modifiziert, sondern beide nur fir
einander hinordnet, und deshalb die denkbar geringste Modi-
fikation beider in ihrem eigenen Seinsbestand darbietet. Mit
ihr bleibt die Identitéit der Tangente ebenso wie diejenige
des Kreises bestehen, und dennoch ist die relative Einheit
gleichzeitig vorhanden, welche, wenn sie nicht blo rela-
tive Geltung hétte, jene objektiven Identitétsverhiltnisse
notwendig aufheben miifite. Die Beriihrung verursacht daher
eine solche Relation, die eine gegenseitige ist. IThr Sub-
jekt ist auf der einen Seite die Tangente, auf der Gegenseite
der Kreis, welcher Endterminus der ersten Relation ist, Das
Fundament ist bei beiden ebenfalls das Subjekt durch die Be-
rithrung einerseits und durch die Berithrungsaufnahme ander-
seits, so dafl diese Wechselbeziehung sich auf die actio und
passio, also auf die Bewegung griindet, welche die Beriihrung
verursacht hat. Das ganze Sein dieser Relation ist natiir-
lich nur ein mathematisches, also ein Gredachtsein, das aus
der Abstraktion des realen Seins der Korper und ihrer geo-
metrischen Grenzgebilde objektiv hergenommen ist. Nur dem
Grade nach kann diese Relation verstirkt werden, wenn
man die Tangente nacheinander an dem ganzen Kreise
herumgleiten oder den Kreis sich um seinen Mittelpunks
drehen lafit : denn dann werden samtliche Punkte der Tangente
und des Kreises sukzessiv beiden Figuren gemeinsam, wo-



158 Streiflichter auf die Welt der Relationen

durch die Art der Relation selbst und ihre Zahl nicht ge-
andert, sondern nur das Fundament der Relation ver-
mehrt wird.

Dasselbe Problem lé#t sich bei den iibrigen Kegel-
schnitten sowie bei hoheren Kurven leicht verfolgen. Es.
kann ferner auch auf die Berithrung von Flichen und von
Korpern angewendet werden, z. B. auf den Fall, wenn man
eine Kugel in eine korperliche Ecke legt, so daf die Kugel
die drei Fldchen, die sich in der Ecke schneiden, zugleich
bertihrt,

3. Wenn man aber das Beriihrungsproblem nach dem
ihm unterliegenden Sein der physischen Kérperwelt be-
trachtet, aus dem die mathematische Betrachtung es ab-
strahiert hat, so erschliefit sich ein interessantes Problem
der Physik. Bei dieser Betrachtung haben wir es mit
realen Dingen zu tun: die Linie und der Kreis, ebenso die
Flache und die Korperfigur sind die Grenzen und Formen
des aktuell ausgedehnten Korpers und haben in ihm ihr
Sein der IKxistenz als seine realen Akzidenzen, In den
Naturwissenschaften ist daher die Beriithrungsrelation
selbst keine blofi gedachte, sondern eine echt priadika-
mentale. Hier wirft nun Horvaths metaphysische Lehre
ein neues Licht auf das Problem. Die physische Berithrung
zweier Korper, die in ihren begrenzenden Figuren statt-
findet, erfordert eine causa efficiens, welche vermoge ihrer
aktiven Kraft das Prinzip der Bewegung ist und dadurch
modifiziert sie zunéchst diese von der Berithrung betroffenen
Akzidenzen logisch zuerst, ehe die Korpersubstanz
selbst dadurch in Mitleidenschaft gezogen wird. In der
gegenseitigen pridikamentalen Bertihrungsrelation, die z, B.
beim Stof, der die &rtliche Bewegung verursacht, eine
relatio disquiparantiae ist, indem der bewegende Korper
sich aktiv wirkend und der bewegte-sich passiv aufnehmend
verhiilt, dauert aber die vollzogene relative Seinsmodifi-
kation, die in der Vereinigung der beiderseitigen Korper-
begrenzung besteht, so lange fort, als die Beriithrungs-
relation selbst besteht, weil die bewirkende Ursache ihrer
Kraft nach in dieser Vereinigung fortwirkt, Die vom be-
wegten Korper dadurch empfangene Seinsmodifikation richtet
sich in ihrer spezifischen Beschaffenheit als Wirkung nach

'Horvath p. 144—146.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 159

der Wesensbeschaffenheit ihrer Ursache, also nach den
Qualititen, die aus der Wesensform des bewegenden und
beriihrenden Korpers hervorgehen.

Damit ist aber die Lehre der alten Philosophie, dem
Verstindnis nihergeriickt: erstens daB es innerhalb der
materiellen Welt keine actio in distans gibt; zweitens daf.
Jede korperliche Titigkeit eine Beriithrung erfordert; end-
lich drittens daf jede qualitative Verinderung der Korper
an eine natiirlich und logisch frither erfolgte értlich-mecha-
nische Bewegung notwendig ankniipfen mufl und ohne diese-
Voraussetzung innerhalb der natiirlichen Weltordnung nicht.
moglich ist, Mit diesen Grundsédtzen kann auch die moderne
Naturwissenschiaft sich einverstanden erkliren, Die Bedeu-
tung der Beriihrungsrelation als fortdauernde Seinsmodifi-
kation riickt aber jene metaphysischen Prinzipien unserem
Verstindnis der physischen Probleme niher. Die weitere
Ausfiihrung dieser Lehre ist Aufgabe der N aturphilosophie,.
die wir hier nicht verfolgen wollen,

v

1. Aus der Fiille von Relationsproblemen der Meta-
Physik greifen wir dasjenige heraus, welches die Grund-
lage fiir die Asthetik bildet: den vielumstrittenen Begriff’
der_ Schénheit. Der hl, Thomas® leitet diesen Begriff mit

Tistoteles psychologisch aus der Erfahrung ab, indem er
le Dinge, die uns schén erscheinen, so definiert: pulecra.
Sunt quae visa placent: diejenigen, welche uns gefallen,
Dachdem wir sie deutlich erkannt haben. Der kalleologische
Genuf wird analog der Wahrnehmung durch den Gesichts-
SInn. aguf den Gtehorsinn und die Phantasie und zuletzt auf
die geistige Frkenntnis tibertragen. Objekt des Gefallens
15t dasjenige, was dem natiirlichen Strebevermégen ent-
Spricht. Weil es durch seinen einzelnen objektiven Seins-
nhalt das sinnliche Strebevermogen oder durch seine reale

esenheit allgemein den Willen als das geistige Strebe-
vermdgen erginzen und befriedigen kann, so ist es stets
®ln Ding, das in der fertigen Vollkommenheit seines Seins
°In Gut fiir das strebende und begehrende Subjekt ist. So
1st der schone Gegenstand objektiv stets etwas, was meta-
Physisch gut ist. Aber erst wenn es als solches so erkannt
-__——_“—§——.—

'S. Thomas: S, Th. I q. 5 a. 4 ad 1.



160 Streiflichter auf die Welt der Relationen

wird, dafl diese objektive Erkenntnis selbst den Gegen-
stand des Gefallens bildet, ist der Begriff des Schonen
formal darin zu finden: pulerum addit supra bonum quem-
dam ordinem ad vim cognoscitivam ita, ut bonum di-
catur id quod simpliciter complacet appetitui, pulcrum
autem dicatur id, cuius ipsa apprehensio placetl,
Daher sagt der hl. Thomas: pulcrum est idem bono sola
ratione differens? und Caietan folgert daraus: pulerum est
quaedam boni species ... Connumeratur tamen bono pul-
cruw in amabilitate, quia addit supra ipsum sicut se-
cundum quid ad simpliciters, Mit jenen Worten gibt
der Aquinate aber noch keine formale Definition der Schon-
heit selbst, sondern weist nur den Weg, auf welchem man
aus der Definition der schonen Gegenstéinde ihre Formal-
ursache, die Schonheit selbst, finden kann, Jene Hinord-
nung des Schonen zur Erkenntniskraft ist aber, wenn wir
sie blofl fiur sich betrachten und vom realen Gegenstand
absehen, eine Verstandesrelation, #hnlich wie das Verhiltnis
des scibile zur scientia, des Gregenstandes, der wissenschaft-
lich erkannt werden kann, zur Wissenschaft selbst.

BEs fragt sich nun, was .diese ,apprehensio boni ali-
cuius, quae ipsa placet* im metaphysischen Sinne be-
deutet, Da die Schonheit tatséchlich sowohl in den Dingen
der realen Welt als auch in den Werken der Kunst vor-
handen und von uns empfunden wird, so kann die Schon-
heit, nicht rein subjektiv sein, also nicht blofi in einer Ver-
standesrelation bestehen. Da aber tatséichlich nicht alle
realen Dinge den Eindruck der Schonheit auf uns machen,
€0 muf} sie da, wo wir sie wirklich empfinden, etwas sein,
was formell von der metaphysischen Giite der Dinge ver-
schieden ist, weil diese Griite als solche eine transzendentale
Eigenschaft alles realen Seins ist und deshalb in jedem
realen Dinge vorhanden ist, wihrend die Schonheit nicht
iberall erscheint. Jene Konvenienz des Guten zum Er-
kenntnisvermogen, worin der formale Begriff der Schonheit
liegt, muf also auch real begriindet sein. Sie entspringt
aus den objektiven Elementen der Integritét, der Proportion

'S. Thomas: S, Th, 1. II q. 27 a. 1 ad 3,

*8. Thomas: ib,

! Caietanus in 8, Th. 1. II q. 27 a. 1 ad 8. Cf. Gredt,
Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae ?, Friburgi Briesg. 191 2,
vol, II, nr. 647, p. 29.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 161

und . deutlichen Erkennbarkeit, die in der Seinsvollendung
Oder Seinsvollkommenheit der schénen Gegenstinde sich
vorfinden. Die korperliche Substanz als solche besitzt an
sich diese Elemente noch nicht aktuell, sondern sie wird
erst durch ihre realen Akzidenzien ergéinzt und vervoll-
lICm:lmnet, indem ihr die Ausdehnung (Quantitét) Teile ver-
leiht, zu deren Vollkommenheit wieder die Figur als Qua-
litit hinzukommen mufl, wahrend solche Qualititen, wie
die Krifte usw., die ausgedehnte Substanz im substan-
tiellen Sein nur fiir die Betitigung weiter vervollkommnen,
Darum muf jene objektive Ordnung der Schonheit zu der-
Jenigen Seinsart gehoren, aus der sie resultiert, also zu etwas
Qualitativem an der Substanz, was das reale Fundament
fir die Totalordnung ist, die der Verstand formal als Re-
ation der Teile unter sich und des Ganzen zu den Teilen
auffaft und als das Schonheitsverhsltnis derselben erkennt.
Ebenso liegt die Sache bei der geistigen Schonheit der
mmateriellen Substanzen. Auch hier unterscheidet der Ver-
Stand teils reale, teils virtuelle Teile, die sich als geistige
Ii'l‘ii,fte; und habituelle Qualitéten offenbaren, wie z. B.
Qle intellektuellen und moralischen Tugenden, und in ihrem
erhaltnis untereinander und zur geistigen Substanz eine
Zweckmiflige real-transzendentale Ordnung besitzen, auf
‘G_ruﬂd deren der Verstand die Schoénheitsrelation,
die aus ihnen hervorgeht, formal auffaf3s.
. 2. Analysieren wir diese Schonheitsrelation, so finden
Wir ihr reales Fundament in der qualitativ vollendeten
ubstanz, und zwar in der Wesensform derselben und den
S derselben fliefenden Qualititen, Denn daraus gehen
real-transzendentale Relationen hervor, die teils aus dem
“Aaliverhiltnis, teils aus den aktiven und passiven Kriften,
©®ils aus der Ahnlichkeit oder Proportion entspringen.
<@ stirker diese Teilrelationen auf Grund des Seinsinhaltes
lhrer Fundamente sind, desto deutlicher ist die daraus her-
Vorgehende Totalrelation, die eben die objektive Schon-
281t deg Dinges selbst ist. Jedoch ist das nicht so zu
Uenken, aly ob jene partiellen Relationen aktuell vor-
Janden wiren und die Totalrelation — die ganze ob-
"]Bk,tlve Ordnung — ursichlich erzeugten, denn eine Re-
,at10n als solche hat gar keine ursiichlich wirkende Kraft
und_Tﬁtigkeit, sondern es sind die Teilfundamente jener
bartiellen transzendentalen Relationen, welche direkt die

Divus Thomas ITI. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXX.) 11



162 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Grundlage der einen einzigen spezifischen, aber ebenso-
transzendentalen Relation in dem schénen Gegenstand be--
griinden; diese letztere Relation ist seine erkennbare innere-
Ordnung, die als solche von uns unter dem Begriffe der
Schonheit erkannt wird, Insofern die Schonheit also ob-
jektiv auf Qualititen sich griindet, ist sie selbst noch
etwas Absolutes, was zu derselben Klasse des Seins gehort,.
und somit etwas, was macht, dafi die Substanz in sich voll-
kommener ist; das kann aber nur eine Qualit#ét sein,
dhnlich wie die Gesundheit des organischen Korpers eine-
Qualitat desselben ist, die aus der vollkommenen Beschaffen-
heit und ungestérten Funktionierung seiner Organe her--
vorgeht.

Wenn wir die objektive Schonheit zur Kategorie der
Qualitit rechnen miissen, so frigt es sich weiter, zu welcher
von den vier Klassen derselben sie gehoren kann. Offenbar
nur zur ersten, welche den Habitus und die Disposition
umfafit; denn diese geben der Substanz eine bestimmte-
Beschaffenheit als Vervollkommnung des substantiellen Seins
fiir dieses selbst, Sie disponieren den Korper, in welchem.
sie vorhanden sind, in Hinsicht auf seine Wesensform ;
weil sie aber aus solchen Ursachen hervorgehen, die-
selbst ihrer Natur nach leicht der Verdnderung unter--
liegen, so haben diese habituellen Dispositionen,
wie der hl. Thomas?! z. B, die Gesundheit und die Scho n-
heit ausdriicklich nennt, noch nicht vollkommen die Natur
eines Habitus, der als solcher eine gewisse Festigkeit und
Stetigkeit erfordert: weshalb wir die Schonheit genauer
nur als eine Disposition oder als eine reale Anordnung:
fassen miissen, die an sich noch keine Relation ist, sondern
an der Seinsweise der Qualitédten teilnimmt,

3. Diese habituelle Disposition, die man Schénheit.
nennt, hat aber, insofern sie eine Hinordnung zum
Intellekt mit sich bringt, etwas Relatives, das nicht
subjektiv vom denkenden Verstand hineingelegt oder blof}-

'S. Thomas: S, Th. 1. II ¢. 50 a. 1 c.: Si vero loquamur de
dispositione subiecti ad formam, sic habitualis dispositio potest esse
in corpore, quod comparatur ad animam sicut subiectum ad formam;
et hoc modo sanitas et pulceritudo et huiusmodi habituales
dispositiones dicuntur; non tamen perfecte habent rationem
habituum, quia causae eorum ex sua natura de facili transmutabiles-
sunt, Cf. Cauvinus de Nicea, Philometaphysicus, Bononiae 1692,.
T. I, Tract. IV de Praedicamentis, Disp. V q. 1 § 8, fol, 819,



Streiflichter auf die Welt der Relationen 163

gedacht, sondern eine wahre reale transzendentale
Relation an dem schonen Gegenstande ist.

Diese Ansicht wird auch bestitigt durch die Lehre
H_Orvé.ths, die wir spéter noch néher priifen werden, dafl
die Relation eine Vollkommenheit besagt, was in unserem
Falle deutlich aus der fundamentalen Beschaffenheit klar
18st; denn die Qualitit als solche ist immer eine Seins-
vollkommenheit der Substanz selbst, in welcher sie existiert,
Mit anderen Worten kann man dasselbe so ausdriicken:
Im metaphysischen Sinne ist dasjenige in seiner Weise
vollkommen und wird etwas Gutes genannt, was fertig
geworden ist, Jeder verwirklichte Zuwachs eines moglichen
Seinsgrades macht das Subjekt vollkommener und verstirkt
demnach seine metaphysische Giite, Nun ist aber die zur
Substanz wirklich hinzukommende reale Vollendung der
Integralen und fiir einander disponierten Teile eine reale
Vermehrung des substantiellen Seinsgehaltes, die man als
Qualitit bezeichnet. Diese objektiv klar erkennbare Dis-
Position der Substanz zu ihren Bestandteilen ist aber die
Schénheit als Qualitit und die Substanz ist als solche in
Sich reicher und besser geworden, als wenn sie diese
Qualitdt nicht hitte.

Die Relation, welche in der Disposition des Gegen-
Standes enthalten ist und zu seiner metaphysischen Giite
Doch die Hinordnung zur Erkenntniskraft hinzufiigt, ist
das formale Moment der Schénheit, nach welchem der
Aquinate mit Augustinus die Schénheit selbst als
Splendor ordinis definiert. Jene entitative Dis-
Position des schonen Gegenstandes ist das bonum; die
Nelation desselben zum Erkenntnisvermogen dagegen
15t id, cuius apprehensio placet. Das Wohlge-
fallen daran ist eine Funktion des geistigen Be-
§ehrungsvermogens, der Willenskraft, deren Betiiti-
gung als Bedingung voraussetzt, dafl jene Relation als
Solche erkannt worden ist. Daher ist jene objektive Re-
lation das formale Objekt des subjektiven kalleologischen

enusses.

In dieser Ansicht wird ebenso der objektive Charakter
der Erkenntnis wie der Schonheit gewahrt. Daher lehnen
Wir die Ansicht ab, welche den Erkenntnisakt selbst,
dessen Objeks jene Relation ist, zum eigentlichen Objekt

es kalleologischen Grenusses machen will. Es handelt sick

11%



164 Streiflichter auf die Welt der Relationen

hier nur um die direkte Erkenntnis des Schoénen. Die
reflexe Erkenntnis, in welcher wir unseren Erkenntnisakt
selbst zum Gegenstand des Denkens machen, kann immer
ein Wohlgefallen und einen Gtenufl verursachen, der aber
wesentlich verschieden ist vom eigentlichen kalleologischen
Genusse. Denn die reflexe Erkenntnis des Hifilichen ge-
wihrt zwar den logischen Genuf}, den jede richtig folgernde
Erkenntnis mit sich bringt, aber gerade das Gegenteil vom
kalleologischen Grenusse.

Frigt man endlich, was in der ganzen Linie des Kr-
kenntnisvorganges bei der direkten KFrkenntnis des
Schonen das eigentliche formale Objekt sei, so kann die
Antwort in der Voraussetzung der Thomistischen Philo-
sophie nicht zweifelhaft erscheinen. Der geistige Erkenntnis-
vorgang kommt erst zum Abschluf in dem Hervorgang
oder dem gedanklichen Ausdruck des verbum mentis,
welches der terminus, das Ende des Erkenntnisaktes
(intellectio) ist und deshalb von seinem Prinzip, ndmlich
von dem KErkenntnisakt verschieden sein mufl, Dieses
innere geistige Wort ist dasjenige, was zwischen Intellekt
und erkanntem Gegenstand vermittelt, indem es dem In-
tellekt die Form des erkannten Dinges verleiht, so dafi der
Intellekt diese Form sich aneignet. So ist es als Erkenntnis-
produkt dasjenige, was selbst erkannt ist; aber weil es .die
formelle Ahnlichkeit mit dem erkannten Gregenstande in
sich abbildet und somit als Stellvertreter fiir denselben
dient, ist es zugleich das Erkenntnismittel, in
welchem der Gegenstand erkannt wird, und der erkannte
Gegenstand selbst in seinem Gedachtseinl, Daher
vollmeht sich die Erkenntnis der Schonheitsrelation in"dem
erkannten verbum mentis, das der Verstand sich von ihr
bildet, und dieses innere Wort als innerer Repridsentant des
dufleren Objektes ist das eigentlich formale Objekt,
das durch sein Gedachtwordensein vom Verstand das
geistige Begehrungsvermdgen sofort zum Wohlgefallen an
diesem Gute bewegt und so die Liebe zu demselben erregt
und den kalleologischen Genufi gewihrt., Die Verwendung
dieser Ansicht zur Erklérung der géttlichen Schénheit und
besonders des trinitarischen Geheimnisses kann hier nicht

'S. Thomas: Qu. dip,, q. 4 de verbo a. 1 ad b; ib, ad 3;
Opusc. de differentia divini Verbi et humani; Com. in 'L Joannis
lect, 1 nr. 4.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 16bH

—_—

weiter verfolgt werden, da die Frage hier nur vom philo-
Sophischen Standpunkt gestreift werden sollte. Das Schon-
heitsproblem bleibt aber noch weiter offen, weil es noch
eine Reihe von anderen Fragen herbeifiihrt, deren Lésung
gewifl nicht leicht ist. Und Plato hat recht, wenn er sagt:
Das Schone ist schwer.

4. Die eigentiimliche Schonheitsrelation offenbart uns
die Mannigfaltigkeit und den Reichtum, welche die Welt
der Relationen in sich birgt. Denn sie erweist die Mog-
lichkeit, wie verschiedenartige Fundamente in ihrer Aus-
wirkung dennoch eine spezifisch einheitliche Relation er-
geben konnen, und bildet dadurch ein Gegenstiick zu den
hur von der Theologie ubernatiirlich erkennbaren inner-
trinitarischen Relationen des géttlichen Seins, denen der
grofite Seinsgehalt eigen ist. Denn die Schonheitsrelation
bietet in sich nur den geringsten Seinsgehalt dar, ent-
Schidigt aber durch den Reichtum ihrer Fundamente.
Ah}:llieh wie in der niederen materiellen Seinsordnung der
Reichtum in der steigenden Vervielfiltigung der materiellen
Individuen zunimmt, je tiefer die spezifischen Arten und

esensformen stehen, so steigt in der immateriellen Seins-
ordnung die Anzahl der spezifischen Arten bei zunehmender
_Entfernung der Wesensformen von der Materie und
lhrer Potenzialitit, so daf hier die Fille der geistigen
Individuen in der Fille der Arten selbst besteht, gemiif
dem Gesetze, nach welchem die unendliche Seinsfiille des
ersten und hochsten Seins, das wir Gott nennen, sich in
den vielfach gebrochenen Strahlen der geschaffenen Wesen
Widerspiegelt, ohne sich jemals zu erschopfen. ‘ "

. So steigt auch der Gehalt und der Wert der Schon-
heitsrelation in der geistigen Welt weit iiber alle Grade

maus, welche sich in der Welt der Korper finden?, so

afl nur die hgchste Kunst, die geistige Poesie, diese

ge1stige Schénheit mit ihren beschrinkten Mitteln an-
ihernd darzustellen vermag.
_ VI

1. Aus dem ethischen Gebiete wihlen wir eine

E_‘_l'&ge, die schon im Naturrecht auftritt und gegenwirtig

fir das Vslkerrecht von sehr aktueller Bedeutung ist: der
\‘_—_\——‘.

' Cf. Gredt, Blementa Philosophiae Thomisticae, II, p. 830 nota.



166 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Begriff der Souverénitét. Schon der Name besagt eine
Uberordnung und zeigt damit eine Relation an. In der
juridischen Sprache bedeutet die Souver#énitdt, die einem
Staate beigelegt wird, den Zustand der vollkommenen
Selbstéandigkeit und Unabhédngigkeit einer staatlichen Ge-
sellschaft gegeniiber anderen Staaten. Ferner bezeichnet
man damit auch die oberste Regierungsgewalt der staat-
lichen Gesellschatt, insofern diese Macht von jeder anderen
Rechtsgewalt unabhéingig ist und durch ihr Vorhandensein
den Staat souverdn gestaltet. Endlich wird auch der konkrete
Tréger, der diese oberste Regierungsgewalt besitzt und
ausiibt, Souverdn genannt,

Im Begriff der Souverénitét liegt zunéchst die Be-
ziehung der hochsten Staatsgewalt zu den Untertanen,
welche die Mitglieder der staatlichen Gemeinschaft sind.,
Diese Relation ist real-transzendental, denn der Staat ist
die geordnete hochste menschliche Gesellschaftsart, die
zum vollkommenen menschlichen Leben seiner Mitglieder
bestimmt wund in sich einheitlich abgeschlossen ist, wozu
eine hochste Regierungsgewalt erfordert wird, die durch
ihr Vorhandensein in der Gesellschaft die Mitglieder der-
selben bindet und fiir den gemeinsamen Zweck, das all-
gemeine Wohl formal zur spezifischen Staatseinheit ge-
staltet?, Sie ist daher innerhalb der ethischen Ordnung
gleichsam die Seele des belebten Staatskorpers und mufd
analog als die spezifische Wesensform des kiinstlich durch
den Konsens der Mitglieder zusammengefiigten Staates
goefallt werden, in welchem die Einzelnen das Material
bilden, aus dem das Staatsganze zur Einheit geformt, er-
halten und innerhalb dieser ethisch-sozialen Ordnung zweck-
miflig geleitet wird. Wie nun der einzelne Mensch, in-
sofern er in sich abgeschlossen und von allen anderen unter-
schieden als Individuum existiert und selbstdndig gegen-
iiber allen anderen als physische Person gefafit wird, die
innerhalb der natiirlichen Rechte des verniinftigen freien
Willens unabhiingig ist, so wird dhnlich auch die staatliche
Gremeinschaft, insofern sie individuell fiir sich existiert und
von allen anderen unabhiingig und in ihrer Sphére autonom
ist,im tibertragenen Sinne als eine moralische Person

'S. Thomas: De regimine princip,, lib, 8 ¢. 9. Cf. Antonio
Burri, Le teorie politiche di San Tommaso e il moderno diritto
pubblico, Roma 1881, capo 3, p. 40 s.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 167

-aufgefafit, Ahnlich wie die metaphysische Selbstandigkeit
‘die natiirliche Person zustande bringt, so macht die Sou-
verdnitét den Staat zur volkerrechtlichen Person. Das
‘Wesentliche Moment der Souverénitdt ist aber jene einheit-
liche hgchste autonome Staatsgewalt, aus welcher alle
Hoheits- oder Herrscherrechte entspringen. Die HRigen-
Schaften, die zu ihrer Natur geh&ren, sind die Ausschlief-
xhghkeit, Unteilbarkeit, Unverletzlichkeit und Dauerhaftig-
keit, Konkret existiert sie nur in einem oder mehreren
‘bestimmten Trigern, welche physische Personen sind.

2. Als Rechtsgewalt ist die Souveridnitit ihrem
vollen Begriffe nach die Relation der Staatsgewalt zu den
‘Untertanen. Sie ruht auf der transzendentalen Beziehung
‘Zwischen der Wesensform des Staates und seinem Material,
‘us welchem er gestaltet ist. Im konkreten Staate da-
-8egen, in welchem die Staatsgewalt von ihrem persénlichen

nhaber ausgeiibt wird, ist diese Relation eine echt pri-
dikamentale. Denn ihre Extreme, der Regent und die
'Unterta.nen, sind von einander real unterschiedene physische
Personen, Das entferntere Subjekt ist der Staat als Ganzes,
‘das néhere Subjekt ist der legitime Triger der Herrschafts-
-8ewalt selbst, welcher diese Grewalt ausiibt, Das entferntere

undament ist ebenfalls das Staatsganze, das nihere da-
-8egen die Person des Trigers der Gewalt, und die Begriin-
dung der Relation liegt in der tatséichlichen Ausiibung der
‘Gewalt,

Diese Beziehung der souverdnen Staatsgewalt zu den
_Untert&nen ist aber eine gegenseitige. Denn der Rela-
tlon der aktiven Staatsgewalt und ihres Trigers zu den

Ntertanen entspricht auf der Gegenseite das passive Ver-
Mmogen der Untertanen, den aktiven EinfluB in sich so auf-
Zunehmen, wie die Form in die Materie aufgenommen wird,
als passio gegeniiber der actio, als Wirkung gegeniiber der

'sache, Da aber diese gegenseitige Relation nicht in der-
_‘Selbe-n Art auf beiden Seiten vorhanden ist, so ist es eine
Yelatio mutua disquiparantiae., Dieses schwebende Verhsltnis
‘9er ethischen Seinsordnung #ndert weder die Natur der

echtsgewalt an sich noch die Natur der Untertanen, sondern
Modifiziert beide nur fiir einander.
3. Mit dem Wegfall eines der Extreme erlischt die
‘Eelatlon sofort, Beim Verlust der Untertanen, sei es durch
‘®ne Naturkatastrophe, die den Untergang des Staatsgebietes



168 Streiflichter aut die Welt der Relationen

herbeifiithrt oder durch Seuchen und méglicherweise durch
einen Krieg, die das Staatsvolk ausrotten, hort die Sou-
verdnitdt auf. Ebenso endet die Souverinitit, sobald die
Regierungsgewalt selbst nicht mehr ausgeiibt werden kann.
Durch den Tod oder den freiwilligen Verzicht des Herrschers
erlischt seine aktuelle Beziehung zu den Untertanen und
die ihrige zu ihm, Es entsteht dann eine neue gegenseitige
Relation zwischen dem Rechtsnachfolger und den Unter-
tanen. Ahunlich mufl der Fall beurteilt werden, wenn durch
Usurpation der Tridger der Regierungsgewalt an der Aus-
iibung derselben behindert wird, Dann behélt er zwar den
Rechtsanspruch auf Wiederherstellung seiner legitimen Sou-
verédnitit, aber diese selbst erlischt und der neue gewalt-
same Besitzer der aktuellen Gewalt kniipft eine neue Re-
lation zu den Untertanen des von ihm okkupierten Staates.
an, die eine neue Souver#énitit ist. Denn da die Souverinitét.
in der Natur des Staates transzendental begriindet ist, so
héngt von ihr die Existenz des Staates ab; solange der
Staat selbst als solcher besteht, mufl also eine aktuelle Sou-
verénitit als Regierungsgewalt vorhanden sein. Wenn der
legitime Triger derselben durch Usurpation oder durch
Okkupation wegfillt, so mufl der Usurpator oder der Okku-
pant, wenn dieselben diese Gewalt tatséichlich ausiiben, als
wirklicher Besitzer derselben angesehen werden oder der
in diese Lage versetzte Staat wiirde als solcher aufhoren,
denn ein anarchischer Staat ist ein formloses und deshalb-
unmdgliches Rechtsgebilde. Die neue Souver#nitét mufi also
in diesen Fiéllen von den Untertanen anerkannt werden,
wenn sie nicht selbst ihre staatliche Existenz preisgeben.
wollen. Die Anerkennung beschrénkt sich aber nur auf die:
Ausiibung der neuen Souveriinitit, soweit dieselbe fiir die
Existenz des Staates notwendig ist. Die Rechtshandlungen
des neuen Souverédns sind daher soweit giiltig und verbind-
lich, als das Gemeinwohl es erfordert, und zwar so lange,
als der tatséichliche Zustand der Okkupation oder Usur-
pation dauert. Diese Anerkennung préjudiziert aber nicht.
den Rechten des fritheren Souverans, der seine Souverinitit.
wiedererlangen kann,

4. In den verschiedenen Reglerungsformen 1sb die Sou-
verdnitdat wesentlich die gleiche und wird nur in bezug:
auf ihren Tréger akzidentell modifiziert. In der eigentlichen
Monarchie erscheint sie am vollkommensten, weil sie in der



Streiflichter auf die Welt der Relationen 169

Einzelperson des Trigers die grofite Einheit hat. In der
Republik, in welcher das Volk selbst als Ganzes die Sou-
verénitiat besitzt und die Ausiibung derselben nur reprisen-
tativ einer oder mehreren: Personen zukommt, ist die Sou-
verdnitit als Relation wesentlich dieselbe, wie in der Mon-
archie, aber ihre Dauer und ihre Stirke ist weniger garantiert,
weil ihre Ausiibung durch zufillige Umstiéinde leichter ge-
Stért werden kann. In der geschichtlichen Entwicklung der
Neuzeit ist der Zug zur Demokratisierung und zu republikani-
schen Staatsformen unverkennbar. Als ein natiirlicher Riick-
Schlag diirfte aber die Riickkehr zur monarchischen Ver-
fassung als Folge der Uberwindung der anarchischen Zu-
Stinde nach Beendigung des Weltkrieges zu erwarten sein,
um dem heutigen Gesellschaftsmaterial eine staatliche Form
Zu verschaffen, welche grifiere Festigkeit und Bestindigkeit.
und damit auch zwischen den vélkerrechtlichen Personlich-
keiten eine gesicherte internationale Ordnung zu garantieren
Vermag, _ ;

~ DieSouverédnitit desréomischenPapstes, die
it der rechtlichen Autoritdt des Apostolischen
Stuhles gegeben ist, unterscheidet sich wesentlich von
d.er weltlichen Staatssouverénitét, weil sie in der tibernatiir-
lichen Ordnung fundiert und eine einzigartige héhere Ge-
Walt ist, die einem hoheren Zwecke als dem des politischen
Staates dient und in ibrer hoheren Kraftfiille wohl die Funk-
tlonen der Staatsgewalt der Anlage und dem Vermégen
Dach einschliefit, aber die weltliche Souverinitit anderer
Staaten nicht beeintriachtigt. Die Entwicklung dieser Rela-
tlon haben wir schon frither in dieser Zeitschrift ausfithr--
lich behandelt und diirfen jetzt darauf verweisen1.“

VII

. 1. Aus der Rechtswissenschaft moge als Bei-
Spiel ein Institut des romischen Privatrechtes dienen,
Welches auch in das gemeine Recht iibergegangen und fiir

& juridische Auffassung der Relationen auflerordentlich
lehrreich ist. Es ist der Begriff der strengen Obligation,

er hier nur nach dem romischen Zivilrecht untérsucht
Werden soll, in welchem er entstanden, ausgebildet und fiir-
andere Rechtssysteme sogar vorbildlich geworden ist und

' Divus Thomas II (1915), p. 440—442; IIT (1916), p. 47—59.



170 Streiflichter auf die Welt der Relationen

in seiner Fruchtbarkeit fiir ganz neue Rechtsverhiltnisse des
modernen Lebens wieder brauchbar gestaltet werden kann.
Das romische Recht unterscheidet das Eigentum

und die Obligation oder Forderung mit einer Schirfe
und Konsequenz wie keine andere (tesetzgebung. Dennoch
haben beide Rechtsinstitute eine gewisse Ahnlichkeit, in-
sofern beide die Herrschaft des freien persénlichen Willens
ilber die Auflenwelt besagen. Das Privateigentum ist
die reale pridikamentale Relation eines Menschen zu einer
Sache und driickt die volle unbeschrinkte Herrschaft der
Person iiber diese Sache aus, wie schon der Name besagt:
denn Dominium bezeichnet die Herrschaft, das Recht des
Herrn iiber sein Haus1. Die Obligation dagegen besagt
eine Bindung des freien Willens in bezug auf eine be-
stimmte Leistung, wodurch der eine verpflichtet ist, dem
anderen eine solche Leistung zu erweisen, wihrend der
andere befugt ist, diese Leistung zu erzwingen. Sie besagt
also die Herrschaft des einen tiber gewisse einzelne Hand-
lungen des anderen, wodurch die Freiheit des zweiten teil-
‘weise gebunden, die Freiheit des ersten aber erweitert wird.
2. Im romischen Rechte erscheint nun die juridische
‘Obligation? deutlich als eine wahre pridikamentale
Relation. Ihre beiden Extreme sind die Person des
(léubigers (creditor) und des Schuldners (debitor). Jeder
von beiden heil3t reus, weil beide an der-Rechtssache (res)
beteiligt sind3. Sie stehen sich aber in einem ungleichen
Verhiltnisse gegeniiber, welches Savigny so beschreibt:
»Aut der einen Seite (des Gldaubigers) erscheint die person-
liche Freiheit erweitert iiber die natiirliche Grenze hinaus,
.als Herrschaft iiber eine fremde Person; auf der anderen
Seite (des Schuldners) erscheint die persénliche Freiheit
eingeschrinkt, als ein Zustand der Unfreiheit oder Not-

'Cf.S. Thomas: 1 Sent. d. 8 q. 2 a. 1 ad 6. Qu. disp., de Malo
q. 18 a. 1 ¢.; de Verit, q. 7 a 7ec. 2bent d. 24 q.1a.1ad 2

* Of I‘ C. von Savigny, Das Obligationenrecht als Teil des
heutigen romischen Rechtes. I. Bd., Berlin 1851, 1. Kap,, Nr. 2, p. 4 ff,;
‘System des heutigen rémischen Rechtes Berlin 1810, I. Bd. § 55

338 1.

B * Res heifit die juridische Sache, die Gegenstand eines Rechts-
streites werden kann. So sagt Varr. L. L. 6, 5 med.: Quibus res
erat in controversia, ea vocabatur lis: ideo in actionibus videmus
lici: quam rem sive litem dicere oportet. Cf. Cicero, Mur. 12 extr.
— Davon reus (fem.: rea), Festus: Reus dictus est a re quam
promisit ac debet. Cicero, Or, 2, 43.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 171

wendigkeit1,“ So erklirt das romische Recht: Obligatio est
luris vineulum, quo necessitate adstringimur alicuius
Solvendae rei? Savigny denkt sich diese entgegengesetzten
Zustinde der beiden Personen »als zwel verschiedene
Tétigkeiten, deren einein der Leistung des Schuldners, die
andere in dem Zwang (der Klage) von seiten des Glaubigers
besteht“, Natiirlich ist diese Erklirung philosophisch nicht
richtig ausgedriickt, denn Zustinde und Tétigkeitem sind
nicht dasselbe. Richtig erkennt Savigny aber, dafl die
Titigkeit des Schuldners als die Hauptsache, als das
€lgentliche Wesen der Obligation, die des Glaubigers als
das Untergeordnete angesehen werden mufls.
. Philosophisch werden wir hiernach die Obligation als
OIn gegenseitiges, aber ungleiches Verhiiltnis zwischen zwei
ersonen bezeichnen und demgemaf} darin zwel verschiedene
Relationen finden, die des Schuldners zum (Glaubiger und
die des Glaubigers zum Schuldner. Das Vermitielnde ist
der in beiden vorfindliche Gegenstand der Forderung und
das ist die Rechtshandlung des Schuldnerst. Dieser beideun
elationen gemeinsame Gegenstand, namlich die bestimmte
Handlung des Schuldners, ist der Zweck derselben, der
auch die spezifische Art der gegenseitigen Relationen mit-
bestimmt, ~Der Entstehungsgrund aber ist zunéchst
der freiwillige Konsens der beiden Kontrahenten, der
entweder durch freiwilliges Ubereinkommen oder durch
andere Rechtsinstitute, z B. durch ein Gesetz hervorge-
Tufen ist, Der beiderseitige Willensakt der Kontrahenten
18t also das Fundament der gegenseitigen Relation, Da nun
leser Wille vom Subjekt beider Relationen als den beiden
,beteiligten Personen nicht verschieden ist, so fallt das
Tundament mit dem Subjekt zusammen. Da nun beide
Xtreme zwei verschiedene reale Personen und das Funda-

ment in beiden Relationen als verschiedene Willensakte
-‘\——

' Obligationenrecht, 1. c., p. b.

. * Pr. Inst. de Oblig. 3, 13 und L. 8 ff. de O. et A, (44, 7): Obli-
Bationum substantia (ihr Wesen) ... in eo consistit, ... ut alium
"obis obstrin gat ad dandum aliquid vel faciendum vel prae-
Standum, — I, 14f § 1 de div. rer. (1, 8): ipsum ius obligationis in-
Corporale est.

*Cf, v. Savigny, System, Bd. 8, p. 201. _
; * § 1 Instit. de duobus reis (3, 16): In utraque tamen obliga-
tione una reg vertitur, et vel alter debitum accipiendo, vel alter
Solvendo, omnium perimit obligationem et omnes liberat.



179 Streiflichter auf die Welt der Relationen

etwas Reales sind, so sind diese Beziehungen unzweifelhaft
real-pridikamental und bilden das schwebende
Sein, welches die beiden Personen nur in bezug auf
einander innerhalb der Rechtsordnung modifiziert, indem
sie den Willen beider Personen aneinander bindet,
Dieses Band erlischt, sobald sein Zweck erfiillt ist durch
die geschehene Leistung des Glaubigers — sei es freiwillig
oder auf dem Wege der gerichtlichen Klage. Ebenso hort.
das Verhéltnis auf durch Wegfall der KExtreme, falls der
eine oder der andere keine Rechtsnachfolger hat,-die dann
nach rechtlicher Bestimmung die Verpflichtung tibernehmen,
indem sich zwischen ihnen eine neue, der alten gleich-
wertige Relation bildet, die aus dem Konsens in die Rechts-
nachfolge entspringt,

3. Soweit diirfte alles klar sein. Komplizierter wird
die Sache scheinbar dadurch, daf beide HExtreme, also die
beiden Subjekte der gegenseltlgen Relation glelchzeltl.g
mehrere Personen sein kénnen, wihrend der spezifische
Inhalt der gleiche bleibt, néamlich die geschuldete Leistung.
Das romische Recht 1iBt hier zwei Moglichkeiten zu be-
schreiten offen: KFinmal koénnen mehrere Glaubiger oder
mehrere Schuldner sich beziiglich ein und derselben Leistung
dahin einigen, dafi jeder von ihnen nur einen Teil der
Leistung schuldet und beansprucht. In diesem Falle ent-
stehen so viele Relationen, als Gliubiger oder Schuldner
dabei beteiligt sind. Der andere Fall ist schwieriger, wenn
nimlich mehrere Glaubiger eine und dieselbe Leistung ganz
fordern oder mehrere Schuldner dieselbe jeder fiir sich
schulden: jedoch so, daBl die Einheit und Einzigkeit des
Inhaltes der Obligation (des Gegenstandes) gewahrt bleibt,
Dies ist die Obligation, die man Korrealobligation
in solidum zu nennen pflegt. In diesem Falle werden
simtliche Schuldner ihrer Verpflichtung ledig, sobald nur
einer von ihnen die ganze Leistung erfiillt, und ebenso
verlieren sémtliche iibrigen Glaubiger ihre Forderung, sobald
die Leistung von irgendeinem der Korrealschuldner erfiillt ist,
In diesem Falle besteht also nur eine einzige gegenseitige Re-
lation zwischen mehreren Gliéubigern und mehreren Schuld-
nern, denn die Relation wird durch die blo materielle Ver-
vielfaltigung der Subjekte allein noch nicht vervielfaltigt1,

' N. Signorielli: Lexicon Peripateticum, Neapoli 1893,
p. 329sq. Horvéath, p. 144 f.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 173

4. Eine weitere Schwierigkeit scheint sich zu ergeben,
wenn die Obligation eine alternative ist, nach dem
Schema: spondeo Stichum aut Pamphilum, wobei der
Schuldner die Wahl hat, welche von beiden Leistungen er
erfiilllen will. In der Regel hat némlich der Schuldner die
Wahl, doch kann sie auch durch Vertrag dem Gldubiger
eingerdumt werden. Es frigt sich nun, wie diese alternative
Relation zu denken ist. Fafit man die Alternatio! als
Ausdruck einer bedingten Leistung auf, so kann man diese
‘Obligation so formulieren: spondeo Stichum dare, si Pam-
philum non dederim, et spondeo Pamphilum dare, si Stichum
non dederim.. Dann hétten wir zwei Obligationen, also
auch zwei wahre Relationen anzunehmen sowohl auf seiten
des Schuldners wie auf seiten des Gtliubigers. Allein diese
zwar einigen Juristen genehme Auffassung, welche diese
Obligation als disiunctiva oratio? erkliarten und sie aus
zwei disjunktiven Bedingungen bestehen liefien 3, diirfte nicht
haltbar sein, weil die romischrechtlichen Bestimmungen
iiber die alternativen Obligationen nicht alle damit verein-
bar sind. Derjenige, dem die Wahl zusteht, kann dieselbe
beliebig bis zur definitiv erfolgten Leistung variieren; ferner
hebt die teilweise erfolgte Leistung des einen Gegenstandes
das Wahlrecht so wenig auf, daf} sogar der geleistete andere
Teil vom Schuldner zuriickgefordert werden kann+ Diese
Bestimmungen sind doch ein klares Zeichen, dafl beide
bedingt und disjunktiv gefafiten Obligationen innerlich
verbunden sind und deshalb als eine einzige zusammen-
hiingende Relation gefallt werden miissen, die auch dadurch
nicht vervielfaltigt wird, dafd sie als wahre Korrealobligation
zwischen mehreren Schuldnern und Gliaubigern auftreten
kann, Daher haben schon hervorragende Autorititen unter
den alten roémischen Juristen die disjunktiv gefafite Stipu-
lation nur als eine modifizierte Obligation angesehen.
So sagt Paullus® nachdem er vier verschiedene Arten
der Obligation angegeben hat, unter welchen er die in die
B —

! Ein griechischer Glossator erklirt: ’4zspvarior: 6 drapgporepiouds.

* L. 124 de V. S. (60, 16).

* Ex duabus disiunctivis conditionibus: L. 63 de V. O. (45, 1)

und disiunctivo modo conditionibus adscriptis: L. 78 §1 de cond. (35, 1).
o 1)4 L, 26 § 23, 14 de cond. ind. (12, 6). L. 21 § 6 de dct. emt.
H

S L. 44 ff, § 3 de obl. et act.



174 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Obligation eingehende Bedingung und den Modus! anfiihrt,
ausdriicklich: modus obligationis est, cum stipulamur
decem aut hominem: nam alterius solutio totam obliga-
tionem interemit, nec alter peti potest, utique quam diu
utrumque est. Julianus findet nur eine Ahnlichkeit.
zwischen der bedingten und der alternativen Obligation,
verneint also ihre Identitét:. Um auch die Stimme eines
modernen Juristen anzufiithren, so erklirt Demelius: Die
beigefiigte Alternative ist darauf berechnet, die Obligation
wihrend ihres ganzen Bestehens zu modifizieren, éine end-
giiltige Qualitét derselben zu bildens,

5. Vom romischen Zivilrecht zum kanonischen
Recht ist der Weg nicht weit, W#hrend nun im spiteren
romischen Recht durch die Gesetzgebung Justinians die
alternative Obligation in bestimmten F'éllen gesetzlich in eine
einfache umgewandelt und dadurch verschérft wurde, so
dafi an Stelle des aut-aut die Kumulation der Leistungen
von selbst eintrat, so ging das kanonische Recht milder
vor, indem es zur Erleichterung des Schuldners in einem
gewissen Falle die urspriingliche kumulative Obligation in
eine alternative umwandelte. Dieser Fall ist die bekannte
Bestimmung tiiber die zivilen Folgen aus dem Delictum
fornicationis, wouach der Verfithrer verpflichtet war, die
von ihm verfithrte Person zu ehelichen und ihr eine Mitgift.
zu geben: duc et dota. Diese kumulative Obligation
wurde gewohnheitsrechtlich in die leichtere alternative ver-
wandelt: aut duc aut dotat '

Das kanonische Eherecht fafite auch die gegen-
seitige Relation zwischen den Verlobten, die von der
Relation der Eheleute untereinander wesentlich verschieden
ist, in Form einer Obligation auf, indem es das Ver-
l16bnis (sponsalia)® mach Analogie der strengen Sti-
pulation des romischen Rechtes ansah, bei welcher die
gegenseitige sponsio angewendet wurde. Dadurch
schiitzte es einerseits die Festigkeit und Heiligkeit des

' Dem modus entspricht das griechische zgdmos. Cf, Horath,
. 188.
P * L, 9 ff. pr. de opt. leg. '
Demelius in Zeitschrift fir Zivilrecht und Prozefl von
Linde und Schulte, N. F. Bd. XVII, Nr. II, 1860, p. 25.
te 1, 2, X, de adult. 5, 16,
*c. 3 C. 30 q. 5 (Resp. Nicolai I. ad cons. Bulg. c. 3).



Streiflichter auf die Welt der Relationen 176

Eheverlobnisses, welches eine gegenseitige reale Relation
im Hinblick auf das nachfolgende Ehesakrament erzeugt.
Anderseits aber unterschied es dieses Verhiltnis real von
der mit dem Sakrament innerlich und wesentlich zur Ein-
heit verbundenen gegenseitigen Relation der Eheleute unter-
einander?, so daf} eben die zivile Eherelation unter Christen
von selbst zum KEhesakrament wird. Diese sakramentale
Eherelation ist aber keine solche Obligation mehr wie die
Sponsalien, sondern das aus dem gegenseitigen Konsens
entspringende dauernde Herrschaftsverh#ltnis, in
welches Mann und Weib durch Empfang des BEhesakra-
mentes zu einander treten und das in seiner eminenten
Fille die dem Zwecke dieser Verbindung entsprechende
gegenseitige Obligation auf die ehelichen Leistungen mit-
enthilt und an sich, seinem ganzen Wesen nach, viel mehr
Ahnlichkeit mit dem Rechtsverhéltnis des Eigentums als
mit einer blof} personlichen Obligation des roémischen
Rechtes besitzt. Dieser wesentliche Unterschied zwischen
dem vinculum matrimonii und dem vinculum obligationis
geht schon daraus hervor, dal die Ehe als Kontrakt eine
Institution des natiirlichen Familienrechtes ist, wihrend die
Obligation dem Privatrecht angehort: diese beiden Rechts--
sphéren sind aber durch ihren n#chsten Zweck spezifisch
verschieden. In der christlichen Ehe endlich ist die natiir-
liche Relation, welche das eheliche vinculum ausmacht,
sogar zur Wiirde eines Sakramentes erhoben, was bei keiner
anderen Obligation moglich wire, weil jede Obligation ein
lus incorporale ist, wihrend zum Wesen eines Sakramentes
eine sinnfillige Sache gehort.

VIII

1. Unter den fast unziéhlbaren Relationen, mit denen
sich die spekulative Theologie beschiftigt, ragen die tr i-
nitarischen gleich den grofiten Hohen des Himalaja iiber
die langgestreckte Gebirgskette empor. Ihre philosophische
Bedeutung zeigt sich besonders in der Frage, ob diese

! Cf. G onet: Clypeus Theologiae Thomisticae, Coloniae Agripp.
1671, T. V., Tr. VIII de matrim. Disp, I a. 1 nr. 8 (p. 516): Dico
breviter, matrimonium formaliter et quidditative consistere in viu-
culo illo, quo formaliter coniuges sunt uniti, resultante ex mutua
eorum obligatione, seu ex mutuo iure et potestate, quam ex mutua.
traditione uterque coniux habet in corpus alterius.



176 Streiflichter auf die Welt der Relationen

innergottlichen Relationen, welche das tiefste Geheimnis
des christlichen Offenbarungsglaubens enthalten, eine reale
Seinsvollkommenheit gegeniiber der einen unendlich voll-
kommenen Wesenheit Gottes ausdriicken. Zu dieser schwie-
rigen Kontroverse, welche die alten Theologen stets be-
schiftigt hat, nimmt auch Horvath? Stellung, indem er
allgemein lehrt, dal} die Relationen eine reale Voll-
kommenheit ausdriicken und es den Theologen iiberlif3t,
. die mit dieser Lehre verbundenen Schwierigkeiten des trini-
tarischen Geheimnisses zu vereinigen. Diese Frage bildet
daher vom theologischen Standpunkt das wichtigste
Kriterium fiir die Richtigkeit der Horvathschen Theorie.
Darum wollen wir seine Ansicht an diesem Dogma priifen.

Horvath unterscheidet mit Recht die Frage, ,ob eine
von neuem entstehende Relation einen Zuwachs an innerem
Wert und Vervollkommnung bedeutet* (p. 117), die er ver-
neint, von der anderen Frage, ,ob die Relation ihrem ganzen
Sein nach eine Vollkommenheit bedeutet* (p. 118), die er
bejaht. Es erklirt sich weiter, ,daf} die Relation kraft ihrer
-elgenen - Charakteristik allein keine Vollkommenheit be-
deutet“ (p. 193). Das Charakteristische der Relation ist das
‘bloBe Hingeordnetsein des Subjekts ad aliquid, zu etwas
anderem, zu einem fremden Sein, Dieses Ad aliud bringt
dem Subjekt keinen Zuwachs an innerem Wert und an
Seinsgehalt, folglich ist dieses Esse ad aliud auch
keine Vollkommenheit. Dagegen ist die Relation
ihrem ganzen Sein nach genommen doch eine Vollkom-
menheit, ,aber eben eine relative Vollkommenheit,
die alle entitativen Ziige von dem Seinsgehalt ihres Fun-
damentes schépft, und je nachdem die quidditas und ratio
der Relation von ihrem Fundamente verschieden ist,
setzt sie auch eine mit letzterem vollig identische oder
von ihm verschiedene Realitét“ (p. 193). Fiir diese Lehre
beruft es sich auf klare Stellen des S. Thomas und auf
-dessen Erkliarer Joannes a S. Thoma 2, welcher diese Liehre
zur Erklirung der trinitarischen Relationen anwendet und
in denselben eine wahre reale Vollkommenheit findet. Weil
eben gegen diese Ansicht des Joannes a. S, Thoma von
anderen bedeutenden Theologen starke Einwendungen er-

p. 117 ff, 126, 177, 198,
*Joannes a S, Thoma: Cursus Theol,, I. P, q. 28, disp. 13,
nr. 8, 9,



Streiflichter auf die Welt der Relationen 177

hoben werden, welche auch seine Auslegung der Worte des
hl, Thomas bestreiten, so miissen wir zur Kldrung der
Frage die wichtigste Einwendung besprechen 1.

2. Die theologische Schwierigkeit liegt hauptsich-
lich darin, daf} die vom Dogma geforderte absolute Gleich-
heit der drei géttlichen Personen durch die Annahme von
realen Vollkommenheiten der verschiedenen géttlichen Re-
lationen aunfgehoben wiirde. Die aus den innergéttlichen
geistigen Hervorgingen des Intellekts und des Willens ent-
:springenden Relationen, von welchen drei unter sich real
verschieden sind, ndmlich paternitas, filiatio, spiratio passiva,
konstituieren die drei gottlichen Personen so, dafl diese
Personen innerhalb der einen géttlichen Natur als jene
konkreten Relationen fiir sich subsistieren. Wenn
nun die Relation selbst eine Seinsvollkommenheit ist, so
hat eine Person weniger Vollkommenheit als die andere,
weil der einen die relative Vollkommenheit der anderen
fehlt: also sind die drei gottlichen Personen nicht mehr
vollstéindig gleich an Vollkommenheit, Um dieser Schwierig-
keit zu entgehen, nimmt Joannes a S. Thoma nur eine
relative Vollkommenheit in allen drei Personen an. Denn die
Relation besagt in ihrem esse Ad gar keine Vollkommen-
heit, sondern nur in bezug auf das Subjekt, auf das esse
In und auf das Fundament. Weil aber in Gott jenes esse
In, das Subjekt und das Fundament der drei géttlichen
Relationen nur ein einziges ist, so mufl die daraus folgende
Vollkommenheit auch nur eine einzige sein

Hiergegen argumentiert Paulus a Conceptione?
dilemmatisch: Das was Joannes a S. Thoma relative Voll-
kommenheit nennt, ist entweder etwas innerhalb derselben
Linie wie die Relation selbst, ohne virtuellen Unterschied
von derselben; dann kann aber eine solche Vollkommen-
heit nicht der einen Person mitgeteilt sein, ohne dafl ihr
auch die entsprechende Relation selbst mitgeteilt wiirde.
Also miifite die Person des Sohnes, wenn er die Voll-
kommenheit des Vaters mit beséfle, auch die Vaterschaft
selbst haben und wenn er die Vaterschaft nicht hat, kann

' Petrus de Godoy, Disputationes Theologicae in I. partem
D. Thomae, Venetiis 1668, T, I1II, Qu. XXVIIL, Disp. LXXVIIIL
j-(D- 63). Paulus a Conceptione, Tractatus Theo'ogici, Parmae 1725,
T. II, Tr. VI de Trinitate, Disp. II, dub. IV (p. 81).

*L e. nr. 66 (p. 88).

Divus ThomasIII, (Jahrbuch fitr Philosophie ete. XXX.) 12



178 Streiflichter auf die Welt der Relationen

er auch ihre Vollkommenheit nicht mit besitzen, Oder
die relative Vollkommenheit ist etwas, was von der Linie-
der Relationen verschieden und dann nur etwas Absolutes
ist. Damit ist aber die Auffassung der Thomisten gegeben,
die mit Paulus a Conceptione lehren, daf} die 'gottliche:
Relation nach dem eigentlichen Begriff von Relation im.
Unterschiede vom Absoluten keine eigentliche Vollkommen-
heit in Gott hinzubringt, die von der Wesenheit und den
Attributen Gottes verschieden wire. So lehrt der hl. Thomas.
nach dem hl. Augustinus. Ebenso lehren Cajetan, Silvester
von Ferrara, Bafiez, die Salmanticenses, GGodoy und andere.
Theologen und Paulus a Conceptione meint, dafl auch
Joannes a S, Thoma dieselbe Ansicht vertreten wollte.
Cajetan erkldrt ausdriicklich, daff die Relation als solche
weder eine Vollkommenheit noch eine Unvollkommenheit.
mit sich bringt. Und das ist richtig. Denn Vollkommen-
heit ist nur das Sein selbst, sei es das ungeschaffene
selbstdndige Sein oder das von einer bewirkenden Ursache-
hervorgebrachte und fertig gewordene Sein der Dinge. Die
Relation dagegen hat als solche gar kein eigenes Sein fiir
sich. Wenn Horvath aber von der ,relativen Vollkommen-
heit* spricht, so gebraucht er diesen Ausdruck nicht etwa
im Gregensatz zu einer nicht relativen oder absoluten Voll-
kommenheit, sondern nur im Gegensatz zur formalen Re-
lation selbst und bezeichnet mit dem Ausdruck ,relative.
Vollkommenheit* nur die Relation als Ganzes, n#dmlich
ihre Formalitdt zusammen mit ithrem Fundament, das selbst
nichts Relatives mehr ist, sondern etwas Absolutes, aus
welchem die Relation hervorgeht. Und so gefafit, schliefit.
der Begriff der Relation alle entitativen Ziige ein, die sie-
aus dem mnicht relativen Seinsgehalt ihres Fundamentes
schopftlt, In diesem Sinne ist aber, wie Paulus a Con-
ceptione lehrt2, der Satz ,Die gottliche Relation ist eine
Vollkommenheit Gottes“ ebenso wahr und formal wie der
dogmatische Satz: ,Die gottliche Relation ist die Wesen-
heit Gottes“. Hiermit ist erwiesen, dafl die Relationsmeta-
physik Horvaths auch fiir die theologische Trinitéitslehre
annehmbar ist, da ihr kein theologisches Bedenken ent-
gegen steht.

' Cf. Horvath, p. 118f,
* Paulus a Cone, 1. c. nr. 82 (p. 38).



Streiflichter auf die Welt der Relationen 179

IX

Mit den behandelten Beispielen mag die Streife auf
Relationen beendet sein, Der Scheinwerfer, der zur Be-
leuchtung diente, war aus der Werkstatt der aristotelisch-
thomistischen Philosophie entnommen. Um das Urteil, das
wir iiber die Metaphysik der Relationen von Alexander
Horvith abgegeben haben, zu begriinden, diirften diese
Beispiele begniigen. An ihnen zeigt sich vor allem die
Kraft der alten Philosophie, die durch ihre Tiefe und
Sicherheit schwierige Probleme, vor denen die moderne
Philosophie zuriickschreckt, wohl zu lésen imstande ist.
Das Bediirfnis nach einem Fiihrer, wie Horvath einer ist,
der sich als delischer Taucher erprobt hat, wird auch heute
noch gefiihlt, sobald man die Scheu iiberwindet, diesen
Problemen ins Angesicht zu schauen. Das klingt auch aus
dem Grestindnis, mit welchem Alfred Brunswig sein sehr
bedeutsames Buch, daffi die Phinomenologie der Relations-
erlebnisse behandelt, mit dem Hinweis auf die alte Onto-
logie der Relationen schlieBt, mit deren Hilfe die Relations-
erlebnisse ,mit vollem Recht als Erkenntnisse anerkannt
werden konnen“l. Diesen Worten entnehmen wir eine
gliickliche Verheifiung. Wenn der moderne Geist sich auf
Sich selbst zu besinnen anfingt und sein Wissen in allen
Zweigen, die er geschichtlich zu erforschen und zu be-
greifen so emsig bemiiht ist, einmal griindlich revidieren
wird, dann wird er auch der alten Philosophie gerecht
werden, und sie wird seine kritische Priifung bestehen,
Die alten Prinzipien haben nichts von ihrem Licht und
lhrer Kraft verloren und sind stark genug, auch die neuen
Probleme hell zu beleuchten.

Hs gibt auch Relationen, welche die Zeiten und ihre
Geschehnisse mit einander verkniipfen und uns helfen, das
Welthild einheitlicher zu gestalten. Es sind die Relationen
der Ahnlichkeit und Unihnlichkeit, der Ubereinstimmung
und der Gegensiitze in der Geschichte, Wenn die Extreme
selbst real verschieden und das Fundament eine Tatsache
18t, die in ihren Folgen virtuell fortdauert und weiter
Wirkt, so sind solche historische Relationen, die man im
Vergleichen findet, nicht blofi in unserem Denken vor-

_—

' Brunswig, L ¢, p. 183—186.
1%



180 Streiflichter auf die Welt der Relationen

handen, sondern real. Man kann sie nicht blof in Propor-
tionen, sondern auch in Proportionalitdten aussprechen, wie
z. B. in dem Satze: Wie Plato sich zu Aristoteles verhilt,
so #hnlich verhilt sich Augustinus zu Thomas Aquinas .
Auch solche geschichtliche Relationen wird man philo-
sophisch tiefer erfassen und an ihnen den Wert der alten
Philosophie ermessen.  Und es kommt die Zeit, in dem
die gefundenen Werte auf die Neugestaltung der Dinge
angewendet werden, denn der Revision der Wissenschaft
folgt von selbst die Revision der Praxis auf allen Ge-
bieten.

Auch der nichtendende Krieg hat eine transzendentale
Beziehung zum Frieden, der einmal kommen mufi, und
diese Beziehung mufl sich konkret aus dem Wirken der
fuhrenden Krifte endlich zu einer realen pridikamentalen
gestalten., Denn der soziale Trieb der Menschheit ist
starker als die Zerstorungswut und die egoistische Lust
der Verneinung, weil die natiirliche Anlage zum geordneten
Gesellschaftsleben solange fortlebt, als es Menschen auf
Erden geben wird, Dazu kommt noch die starke, histo-
rische Relation der Menschen und ihrer Gtesellschaftsformen
zum Christentum, die nicht erloschen ist, weil die iiber-
natiirlichen Krifte desselben noch fortwirken und zum
Frieden, zur Ruhe der Ordnung aus hoheren Motiven
dringen, als es die politischen Zwecke vermdégen. Und
wenn einmal die ehernen Tiren des Janustempels von
Menschenhand geschlossen werden, zieht auch der Lenker
der Geschichte an seiner goldenen Kette die Welt aus dem
Abgrund wieder empor.

Graz, im Mai 1916.

' Ein anderes Beispiel ist ausgefithrt in Divus Thomas I,
p. 407—411,



	Streiflichter auf die Welt der Relation

