
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 3 (1916)

Artikel: Streiflichter auf die Welt der Relation

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STREIFLICHTER AUF DIE WELT DER RELATIONEN
Von Dr. ERNST COMMER

I
Noch immer wütet Mars impius auf dem Erdenrund,

wie der alte Mantuaner sagte, Schlachten donnern und
Zwietracht erschüttert die ganze "Welt. Doch wenn Vater
Polemos sich mit blutigem Lorber schmückt, so streckt
sein Sohn der Ernährer die milde Hand schon aus, sich
mit des Ölbaums Zweigen zu kränzen, die Pallas, der
Denkerin des "Weltlaufes, heilig sind. Und wenn Athene Pronoia
unter dem Dröhnen der ehernen "Waffen das nimmer ruhende
Denken auf die Beziehungen des Friedens hinlenkt, darf
auch der philosophische Blick sich erheben zur Welt der
Relationen, mit deren Problemen sich die Königin der
Wissenschaften in der werdenden Zeit befassen muß, um
wieder Ordnung im Chaos der Geister herzustellen. Ordnung
schaffen heißt, alles an seine rechte Stelle setzen. So ist
Gerechtigkeit die Mutter des Friedens im Reiche der Seele
wie im Leben der Völker

Wer das Gebiet der Relationen ganz zu überschauen
und ihren Wert richtig einzuschätzen vermöchte, könnte
wohl der größte Philosoph heißen; so tief an Inhalt, so weit
&n Umfang ist die Welt der Relationen, die erst des großen
Alexanders weiser Lehrer zur Würde einer Kategorie erhoben
und durch den in ihnen schlummernden Zweckgedanken
das Chaos der alten Überlieferungen und der vorsokratischen
Philosophie bezwungen hat, gleichwie sein Schüler, der
Eroberer, sich mit dem Schwerte ein Weltreich erzwang.
Relationen verknüpfen alle Glieder des Weltalls mit
einander, der goldenen Kette vergleichbar, an welcher Zeus
das Weltall zu sich zieht1. Klein an sich und fein, sind sie
uur dem scharfen und geübten Auge des Geistes sichtbar.

1 llias 8, 19.

Divus Thomas III. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXX.) 9



130 Streiflichter auf die Welt der Belationen

Doch erst der philosophische Gedanke webt verständnisvoll
aus ihren zarten Fäden den bunten Teppich des Weltbildes,
der den Kosmos abschattiert. Dem blöden Auge, das die
Schönheit ihrer Farben nicht wahrnimmt, erscheinen sie
verächtlich, wie müßige Spielerei, leere Träume oder scholastische

Spitzfindigkeiten. Andere wieder, die ihr Gesetz
nicht kennen, lassen sich so blenden, daß sie ihren
Zusammenhang nicht fassen und über der Vielheit die Einheit
vergessen. Diesen sind die Relationen alles und selbst die
Wahrheit bleibt ihnen relativ und darum ewig unerreichbar.

Aus der vergleichenden Tätigkeit des Verstandes
bilden wir unsere Begriffe, Urteile und Schlüsse. Im
Vergleichen der gedanklich erfaßten Dinge miteinander
entsteht alle wissenschaftliche Erkenntnis. Darum ist keine
Wissenschaft möglich ohne die im Vergleichen sich
offenbarenden Relationen. Im Atrium des Tempels der
Wissenschaften hat die Logik ihren Lehrstuhl aufgerichtet. Dort
lernen wir die Gesetze des Denkens aus den Relationen
der Dinge und unserer eigenen Gedanken. Und in der nach
altem Recht der Logik zugewiesenen Topik sind dieselben
Relationen das Werkzeug zur Entdeckung von neuen
Wahrheiten. Ja, die moderne Logik will sogar die überlieferte
Logik der Schule als veraltet erweisen, indem sie gerade
mit Hilfe der Substitution von Ähnlichkeiten1 uns leichtere
und weitere Erkenntnis verspricht und sich enger an ihre
Schwester die Mathematik anschließt. Die Naturwis
Seilschaften aber, denen wir zuerst begegnen, wenn wir ins
Innere des Tempels treten, ziehen ihre Erkenntnis aus der
Körperwelt, indem sie die meßbaren und wägbaren
Qualitätserscheinungen betrachten, die sie durch vergleichende
Arbeit gesetzlich als Relationen bestimmen. Alle
Klassifizierungen der Physik, der Chemie und der Biologie sind
das Resultat der beobachteten Relationen, ebenso wie die
Entwicklungslehre. Das Experiment sucht die Beziehungen
herzustellen und die Hypothese stützt sich auf sie. Zur
naturwissenschaftlichen Erkenntnis rechnet die
aristotelischscholastische Philosophie auch die Erkenntnis der belebten
Körper und damit auch die Psychologie der Menschenseele,

soweit die letztere an den Leib als Organ gebunden

1 W. Stanley Jevons, The substitution of similars the
true principle of reasoning, 1869.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 131

ist. Und hier ist wieder die Relation, die in der Wechselwirkung

von Seele und Leib sich offenbart, ein hauptsächlicher

Gegenstand der Untersuchung und das Problem der
modernen Psychologie. In noch höherem Abstraktionsverfahren

folgt die Mathematik, welche die räumlichzeitlichen

Relationen der ausgedehnten Körper bis zur ab'
strakten Relation der Zahlen beherrscht: denn was ist
der Inhalt des mathematischen Denkens anderes als die
Erkenntnis der Reihen und Ordnungen reiner Gestalten
und Zahlen, ihre endlosen Relationen, die man bis zu
imaginären, aber gedanklichen Möglichkeiten fortspinnen
kann?

Erst auf der höchsten Stufe der Abstraktion, die von
allen körperlichen und materiellen Erscheinungen absieht und
nur das dem Denken allein zugängliche Sein der Dinge in
allen seinen Formen und im ursächlichen Verhalten erfassen
kann, vermag die metaphysische Betrachtung die Natur
der Relationen selbst zu ergründen. Die sogenannte Ontologie.

gibt die Lehre von den Relationen an die Hand und
lehrt das Verständnis der Kausalitäten und der höchste
Teil der Metaphysik deckt die Relationen der geistigen
Welt des Verstandes und Willens auf und führt bis zur
Erkenntnis vom Dasein der Relationen zwischen den
Weltdingen und dem unendlichen Geist, indem sie
vergleichend aus dem Relativen zum Absoluten vordringt.
Auf der metaphysischen Höhenlage schweben auch jene
Relationen, die der Gegenstand der Ästhetik sind und
die Schönheit bilden. Die Ethik endlich umfaßt die
Beziehungen des Willens und reguliert die mannigfachen
Relationen des menschlichen Lebens, denn Pflichten und
Rechte des einzelnen Menschen wie der sozialen Gemeinschaft

sind doch nichts anderes als Relationen. Die sub-
alternierten Wissenschaften der Ethik, zu denen vornehmlich

die Jurisprudenz und die sozialen und politisch
en Disziplinen gehören, fußen ebenfalls auf Relationen,

^ic z. B. die juristische Theorie der Obligationen, das
Verhältnis der Staatsgewalt zu den Untertanen, der Staaten
zu einander usw. Jedes Gesetz des privaten wie des öffentlichen

Rechtes gründet sich auf Relationen, die es
ausgestalten und regulieren soll.

Wie die natürlichen Wissenschaften, so leben auch
ic ihnen entsprechenden schönen Künste von Relationen,

9*



182 Streiflichter auf die Welt der Relationen

indem sie die erkannte ideale Schönheit im Werke sinnlich
wahrnehmbar widerzuspiegeln sich mühen.

Hoch über die natürliche Yernunfterkenntnis
hinausschauend, aber doch mittels der natürlichen Vernunft,
gewinnt endlich die christliche Theologie aus dem
übernatürlichen Glauben der göttlichen Offenbarung ein
entsprechendes Verständnis der Glaubensgeheimnisse, das sie
ebenfalls in Relationen formuliert. Unter diesen nehmen
den höchsten Rang die trinitarischen ein. Die theologische
Untersuchung derselben, die aus dem natürlichen Bedürfnis
des menschlichen Geistes nach Wahrheit herauswächst, hat
der Philosophie selbst neue Wege gewiesen. Der anglikanische

Logiker und Mathematiker W. Stanley Jevons
hat in seinem klassischen Werke über die Prinzipien der
naturwissenschaftlichen Forschung es als geschichtliche
Tatsache ausgesprochen, daß die alten Erörterungen über
die Trinität die Aufmerksamkeit auf subtile Fragen über
die Natur der Einheit und Vielheit mehr angeregt haben,
als es jemals wieder geschehen ist1. Um noch andere
Beispiele anzuführen, so ist das Geheimnis der Menschwerdung
Gottes als hypostatische Vereinigung der göttlichen und
menschlichen Natur in Christus selbst eine Relation2 und
ebenso die göttliche Mutterschaft Marias. Ferner ruht die
ganze Lehre von den Sakramenten auf der Einsicht in die
mannigfachen Beziehungen der materiellen Dinge, die als
Zeichen für etwas Übersinnliches und Göttliches eingesetzt
sind und teils vorbildlich teils wirkursächlich die übernatürliche

göttliche Kunsttätigkeit in der geschöpflichen Ordnung
offenbaren. Die Kirche selbst als Gemeinschaft der Heiligen
kann nur durch eine Analyse der darin liegenden sozialen
Beziehungen ihrer Mitglieder untereinander sowie zum
trinitarischen Gott und zu Christus dem Gottmenschen
aus der historischen Offenbarung verstanden werden. Auch
die liturgischen Gebete der Kirche sind voll von Relationen.
Endlich muß man sich erinnern, daß unsere ganze theologische

Erkenntnis von den Glaubenswahrheiten nur eine

1 W. S t a n 1 e y Jevons, The Principles of Science : a treatise
on Logic and scientific method, London 1888, p. 88: Ancient
discussions about the doctrine of the Trinity drew more attention to
subtle questions concerning the nature of unity and plurality than
has ever since been given to them.

2 S. Thomas: S. Th. III. q. 16 a. 6 ad 2.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 133

analoge sein und nur durch solche Relationen wissenschaftlich
erfaßt werden kann1.
Wenn nun ohne Relationen keine Wissenschaft und

am wenigsten eine Philosophie auskommen kann, so ist
das, was unter diesem Begriffe zu verstehen ist, sicherlich
ein hoher Wert, würdig der Untersuchung ernster Denker.
Selbst der volkstümlichen Auffassung fehlt dieser Begriff
nicht, wenn er auch nicht philosophisch in distinkter
Passung erscheint. Die alten nordischen und germanischen
Rechtsbücher benennen die natürlichen Verwandtschaftsgrade

nach der Gliederung des menschlichen Körpers als
Relationen und noch heute bezeichnet man im Englischen

die Verwandten als „Relatives" und „Relations",
Wenn in dieser Sprache die armen Verwandten als
„the poor relations" des Erbrechts auftreten und selten
in Romanen fehlen, so möchte man die echten
Relationen im großen Erbschaftsstreit, den die moderne
Philosophie um die Hinterlassenschaft der Vorzeit führt, als
„poor relations" bedauern, da sie trotz ihrer berechtigten
Ansprüche so wenig beachtet und so schlecht bedacht
Verden. Schon Kant versuchte, sie auszurotten, als er
den Substanzbegriff unter dem Namen Relation in seine
Kategorientafel einschmuggelte und ihn mit der Kausalität

des agens und patiens sowie mit der Wechselwirkung

in eine und dieselbe Klasse verwies2, worüber auch
E. v. Hartmann Klage führt. Nur sehr wenige Vertreter
der modernen Philosophie haben sich nach dieser
Vergewaltigung der armen Relationen angenommen; eingehende
Untersuchungen haben ihnen nur Brunswig8 und Lipps4
gewidmet und sie von ihrem subjektiven Standpunkt
erkenntnistheoretisch untersucht. Es ist daher geradezu ein
Ereignis, daß vor vier Jahren endlich eine philosophische
Monographie über die Metaphysik der Relationen

1 A. Gardeil: Le Donné Révélé et la Theologie, Paris 1910,
ivre 2, I: La relativité métaphysique du dogme, p. 118—150.

J- Kants Kritik der reinen Vernunft, herausgegeben von
Vorländer, Halle 1899, nr. 106, 219, 288, 290 f., 416.

ft Alfred Brunswig: Das Vergleichen und die Relations-
örKenntnis. Leipzig und Berlin 1890.

zur T^eo.dor Lipps: Einheiten und Relationen. Eine Skizze
Psychologie der Apperzeption. Leipzig 1902.



134 Streiflichter auf die Welt der Relationen

von Alexander Horvâth erschienen ist1. Dass dieses
Werk bis jetzt keine Beachtung gefunden hat — es sind
uns nur vier kurze Besprechungen desselben bekannt
geworden2 — ist ein Zeichen für den Tiefstand der
zeitgenössischen Philosophie. An dieses Buch wollen wir
anknüpfen und dabei die Bedeutung desselben, kritisch
bewerten.

II
Da alle Einzelwissenschaften die tatsächlichen

Relationen benutzen müssen und untereinander wiederum nur
durch ihre eigenen Beziehungen zu einer gewissen Einheit
\ erknüpft sind, weshalb man sogar von einem Organismus
der Wissenschaften reden konnte, so ist es die unerläßliche
Aufgabe der Philosophie, die Natur der Beziehungen zu
untersuchen und ihre Gesetze zu begründen. Hier setzt
Horvâth mit seiner M etaphysik der Relationen ein.
Er stellt sich die Aufgabe, „den Seinsgehalt jener
Bestimmungen zu erforschen, welche die objektive Grundlage
unserer relativen Begriffe bilden". Das Hauptproblem faßt
er in folgende Fragen: „Entspricht unseren relativen
Begriffen etwas in der Wirklichkeit oder nicht? Wenn ja, wie
haben wir uns die Realität^ dieser eigentümlichen Seinsart
vorzustellen? Ist unsere Sinneserkenntnis und die an das Sinnliche

gebundene, an die absolute Seinsweise gewohnte
Vernunfterkenntnis hierin eine sichere Führerin oder müssen wir
ihre Data berichtigen und uns die Realität der Relationen
anders vorstellen, als die der absoluten Seinsarten?" (p. III).
Die Fassung des Problems ist glücklich, weil sie die er-
kenntnistheoretische Bedeutung grundsätzlich
einschließt und dadurch dem Bedürfnis der modernen
Philosophie entgegenkommt. Indessen beschränkt der Verfasser
seine Aufgabe mit Recht, indem er sie hier zuerst von seinem

Standpunkte, welcher derjenige der aristotelisch-
thomistischen Philosophie ist, lösen will und sich die
Kritik der neueren Philosophie noch vorbehält. Der
gewählte Standpunkt gibt natürlich auch die Norm für die

1 Dr. P. Alexander Horvâth, 0. P.: Metaphysik der
Relationen. Graz, Moser, 1914. Gr.-8°. XV, 204 p.

2 Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques, VIII, nr. 2,

p. 325. La Ciencia Tomista, Vol. XI (1915), p. 109. „Reicbspost", Wien,
Nr. 228, 17. Mai 1914, p. 26 (Dr. 0. Katann). „Literar. Anzeiger", Graz,
80. Jahrg, Nr. 7, 15. April 1916, p 178 (Dr. A. Michelitsch).



Streiflichter auf die Welt der Relationen 135

adäquate Bewertung des Buches ab, denn das Maß darf
mit dem, was man messen will, in keinem irrationalen
Verhältnisse stehen. Mit jener Begrenzung ist aber eine sichere
und klare Lösung möglich, während dieselbe bei der
notwendigen Auseinandersetzung mit der modernen Philosophie
über die strittigen erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
schier ins Endlose hinausgezogen würde und an Übersichtlichkeit

verloren hätte. So aber bleibt auch für alle, welche
den Standpunkt des Verfassers nicht einnehmen, der Wert
des Buches für die Geschichte der Philosophie als kritische
Untersuchung bestehen und es zeichnet sich aus als ein
höchst wertvoller Baustein zur Philosophia perennis.

Das reife Urteil des Verfassers zeigt sich schon in
dem vorangestellten Verzeichnis der hauptsächlichen Lite-
ratur. Unter den achtzehn angeführten Werken treffen
wir auf sieben Namen der neueren Philosophie: Bonitz,
Brentano, Gompertz, Prantl, Überweg-Heintze, Zeller,
während, von Aristoteles und Thomas Aquinas abgesehen,
nur die wichtigsten Vertreter der alten Philosophie auf
diesem Gebiete genannt sind: Boetius, Gilbert de la Porrée,
Avicenna, Albert der Große; ferner Kommentatoren : Capreolus,
Uaietan, Silvester von Ferrara, die Komplutenser Karmeliter,
Javellus, Sanchiez Sedegno, Philippus a Ss. Trinitate, Piny,
Arnu, Suarez, Toletus, Xantes Mariales, Joannes a S. Thoma,
der Salzburger Benediktiner A. Wenzel und aus der neuen
Zeit Sanseverino und Sertillanges. Dieses Verzeichnis ließe
sich noch ergänzen durch den Hinweis auf Joannes von Neapel,
Soncinas und andere, doch genügt das Gebotene auch für die
geschichtliche Darstellung. Von kompendiösen Darstellungen
wurde mit Recht ganz Abstand genommen, da sie die tieferen
Uragen kaum berühren, nicht ausführlich erörtern können.

Werfen wir zuerst einen Blick auf die Gliederung
des Buches. Nach einer kurzen Einleitung über die
Schwierigkeit und den Nutzen der metaphysischen Rela-
tionsforschung (p. 1—8) gibt das erste Kapitel eine
sehr gut dokumentierte und kritische Darstellungder Relati onslehre in den philosophischen Schulen von
Aristoteles an bis einschließlich der christlichen Philosophie
des Mittelalters (p. 9 — 50). Aristoteles habe die
sogenannte platonische Definition, die schon in der damaligen
Iradition vorhanden war und mit der von Plato im Sophistes
gegebenen eine Verwandtschaft zeigt, vorgefunden, aber



136 Streiflichter auf die Welt der Relationen

korrigiert und den Grundbegriff für die folgenden Zeiten
dahin festgelegt: Das Wesen der Relation besteht
ausschließlich in der Hinordnung zu einem anderen
Dinge. Aristoteles selbst hat diese klassische Definition
für die prädikamentalen (kategorischen) Beziehungen
aufgestellt, aber die notwendige Scheidung derselben von den
rein logischen Beziehungen noch nicht vollständig
durchgeführt, wodurch sich die Mängel in seiner Relationslehre
erklären und ihre Weiterentwicklung in der Philosophiegeschichte

motiviert erscheint. In der materialistisch-nomi-
nalistischen Schule der Stoiker verflüchtete sich die
Relation zu einem rein Gedachten, was erst Boetius wieder
korrigierte, der aber durch seine grammatikalische Behandlung

der Frage, trotz mancher vorzüglichen Bestimmungen
über die Eigenschaften der Relation, ihre subjektiven
Elemente, die in den absoluten Wesenheiten liegen, außer
acht ließ und deshalb zu weiteren Irrtümern der Nominalisten

Veranlassung gab, die bei Gilbert auftreten und
für die Theologie verhängnisvoll sein mußten. Ein
entschiedener Fortschritt liegt in der Arbeit der beiden großen
Araber, die der ontologischen Seite der Frage
nähertraten. Ausführlich wird die Lehre Avicennas untersucht,

der die Hinordnung von Form und Materie wesentlich

in der gegenseitigen Angemessenheit beider Extreme
findet und damit zur richtigen Erkenntnis der transzendentalen

Relationen vordringt. Auch die Erkenntnis von der
Inhärenz der Relation in ihrem Subjekt sichert seiner feinen
Analyse eine Tragweite, die bis in die Philosophie des

Aquinaten reicht. Weniger bedeutend ist die von Averroes
geleistete Arbeit, dem der Verfasser auch eine gründliche
und originelle Exegese widmet.

In der Blütezeit der Scholastik vertiefte sich die
metaphysische Untersuchung der Relationen. Aber erst-
Thomas von Aquin gab ihr die volle Entwicklung,,
indem er die wirklichen Relationen von den scheinbaren
scharf unterschied, die Realität der ersteren und die Eigenart

ihres Seinsgehaltes begründete, aber die kleineren Fragen
zurückhaltend den folgenden Schulen überließ, die ihro
Kraft in Streitigkeiten wie über die Unt'ei Scheidung der
Relationen von ihren Grundlagen verschwendeten.

Um den geschichtlichen Überblick, den der Verfasser
gemäß der Umgrenzung seiner Aufgabe nicht weiter ver-



Streiflichter auf die Welt der Relationen 137

folgt, mit wenigen Strichen anzudeuten, so geht die im
uominalistischen Zweige des Humanismus absteigende
Entwicklung durch die Etappen Locke, Hume, Kant zu John
Stuart Mill, der die Relationen nur noch als subjektive
Bewußtseinszustände gelten läßt. Seitdem sind sie nur noch
vertrocknete Bewußtseinsbündel wie alles andere Seelische
im Herbarium der modernen sogenannten PsychologieL
Den verflachenden Einfluß der neueren Philosophie auf
katholische Philosophen außerhalb der Thomistenschule kann
man am Beispiele des Venezianers sehen, der zwar den
Namen des Aquinaten trug, aber von seinem Geiste nicht
überschattet war. Derselbe erklärt: „Arbitramur, relationum
tractationem esse de illarum numéro, in quibus scholastici
ab Aristotelis mente prorsus recessere. Innumeras admise-
runt illi relationum, quas reapse extare putabant, classes,
eisque caussas incertas, confictasque pro arbitrio destinarunt.
Putarunt, homines, singulos ad alios universos reapse re-
forri, ad animantia omnia, ad plantas, ad maris arenas, ad
guttulas aquae, ad res denique universas2.u

Das zweite, für die ganze spekulative Untersuchung
grundlegende Kapitel behandelt die Existenz der
P r ä d i k am en t a 1 en Relationen (p. 51 — 76). Aus der
verschiedenen Bedeutung der Relations be griffe
ergibt sich folgendes Resultat: Im allgemeinen ist das
Relative ein dem Absoluten entgegengesetzter Begriff und
bezeichnet jene Vollkommenheiten (Aussageinhalte), welche
ohne Zuhilfenahme fremder Elemente nicht erfaßt werden
können. Relation ist also der formelle Hinweis, 'auf Grund
dessen gewisse Aussageinhalte von einem Subjekt sich nur
m Abhängigkeit von einem anderen Subjekt bewahrheiten.
Es gibt aber zwei Arten solcher relativer Begriffe:
einige schließen ein anderes absolutes Element einfach aus
und drücken nur eine reine Bezugnahme aus: das sind
die eigentlichen Relationen dem Sein nach, die einer eigenen
Kategorie des Seins angehören, die prädikamentalen
Relationen. Die übrigen, die nur so genannt werden, die
transzendentalen Relationen, gehören zur Natur des

1 Die Broschüre von Richard 0. Koppin: Grundlagen zu
einer Philosophie der Relation (Leipzig 1912, 48 p.) ist nicht ernst zu
Böhmen, sie gehört vielmehr zur Pathologie der neuesten Philosophen.

v 2ThomasAquinasaNativitate Carmeiita Excalceatus
Venetus: Institutiones Philosophicae, Vol. I, Venetiis 1760, p. 80.



138 Streiflichter auf die Welt der Relationen

absoluten Subjektes und enthalten den Hinweis desselben
auf etwas Fremdes nur nebensächlich mit, aber nicht ihrem
ganzen Seinsgehalte nach, bilden also keine eigene
Seinskategorie für sich.

Die aufgeworfene Frage beschränkt sich auf die prä-
dikamentalen Relationen. Es wird der Beweis geführt,
daß ganz unabhängig von unserem Denken eine Seinsart
existiert, deren ganzer Seinsgehalt im Hinweis auf ein
anderes Ding besteht. Zunächst der Beweis aus der
Erfahrung. Das Argument, welches der Verfasser sehr
ausführlich vorlegt, fassen wir kurz dahin zusammen: Es ist
Erfahrungstatsache, daß die Vollkommenheit und das "Wohlsein

eines Dinges nicht bloß von absoluten Elementen
abhängt. Das ergibt sich aus der physischen Ordnung im
Weltall wie aus der moralischen Ordnung der sozialen
Gemeinschaften und wird bestätigt von der Finalität, welche
die Form für die vereinigte Vielheit ausmacht und die
Formalursache der Ordnung selbst ist. Es folgt also, daß

objektiv reale Bedingungen das Dasein einer relativen Seinsart

erfordern. Dieses Argument wird weiter exegetisch aus
der Lehre des hl. Thomas nachgewiesen und seine Gültigkeit

umgrenzt. Das zweite ist ein Argumentum a priore
aus dem eigenartigen Kausalkomplex der Relationen,
wonach in gewissen Dingen unabhängig von unserem
Denken eine von Natur aus denselben zukommende, also
reale Anlage zur Gegenüberstellung vorhanden ist. Dieser
Satz wird am Beispiel der Quantität (Ausdehnung) deutlich
nachgewiesen.

Das dritte Kapitel handelt von den transzendentalen

Relationen (p. 77—113). Hier werden zuerst
die entitativ und objektiv reinen von den mit absoluten
Inhalten gemischten Beziehungen abgesondert. Die Merkmale

einer selbständigen Kategorie sind diese: Die in einer
Aussage enthaltene Seinsweise läßt sich auf keine andere
zurückführen ; das ganze Sein eines Dinges ist auf die
Betätigung des formalen Merkmals der betreffenden Kategorie
beschränkt. Diese Merkmale besitzt die Relation, weil aber
ihr formelles Merkmal, die Rücksicht „ad aliquid", sich in
verschiedener Weise zeigen kann, so kann sie nicht in
eindeutigem Sinne definiert werden. Ist diese Rücksichtnahme

eine reine, deren ganzer Seinsgehalt darauf
beschränkt ist, so ist die Relation eine kategorische; ist die



Streiflichter auf die Welt der Relationen 139

Rücksichtnahme aber nur Begleiterin der absoluten Seinsart,

so ist sie entitativ dasselbe, was die absolute Natur
des Subjektes ist, und die Relation ist nur transzendental.

Die Natur der transzendentalen Relationen
erklärt sich aus ihren Ursachen. Entitativ und objektiv
repräsentiert eine solche Beziehung nur absolute Seinsweisen
und Inhalte. Daher ergibt sich die Definition: „Die transzendentale

Relation im allgemeinen ist eine in die innere
Beschaffenheit absoluter Naturen eingeimpfte Abhängigkeit
von einem äußeren Prinzip, die Proportion zu demselben"
(p. 90, 86). Die transzendentale Hinordnung beschränkt
daher nicht das ganze Sein einer Form auf die relative
Seins weise (p. 91). Folglich muß man sowohl ihr Sein als auch
ihr formelles Merkmal auf das Absolute zurückführen (p. 92).
Sie steht ihrem Terminus nicht als einer reinen Grenze
gegenüber, sondern als dem Prinzip ihrer bestimmten
Beschaffenheit: Die Rücksicht auf den Terminus in seiner
Bedeutung als Prinzip ist daher ein konstitutives Element
für die Definition des transzendental - relativen Subjektes
(p. 100), Aus dieser Analyse ergeben sich auch die
Eigenschaften dieser Beziehungen: dieselben decken die größten
Tiefen der Metaphysik auf (p. 106 ff.).

Im vierten Kapitel (p. 114—132) folgen die prä-
dikamentalen Relationen: der allgemein-akzidentelle

Charakter und das formelle spezifische
Merk mal der Relation. Der erstere, das sogenannte
IN aliquo der Relation kommt ihr vom Subjekt zu — ihre
Realität und das, wodurch sie eine wirkliche Vollkommenkeit

ist. Aber die Inhärenz allein bestimmt noch nicht die
akzidentelle Seinsart selbst. Das AD aliquid ist an sich
nur eine tangentielle Bestimmung, es kommt ihr nicht vom
Subjekt zu, sondern fügt demselben ein neues Sein aus
dem Seinsgehalte anderer Dinge hinzu. Daher besitzt die
prädikamentale Relation an sich den geringsten Seinsgehalt
und in ihrem gleichsam zwischen ihren beiden Extremen
schwebenden Zustande verursacht sie auch nur den geringsten
Unterschied zwischen den Extremen, der keine Unvoll-
kommenheit einschließt). Als nähere Bestimmung der
prädikamentalen Relation ergibt sich, daß sie entitativ und
objektiv eine reine Beziehung ist und nur in der
zweiten aristotelischen D e fi n i t i o n1 ausgedrückt wird als

1

Categ., cap. 5, nr. 22.



140 Streiflichter auf die Welt der Eelationen

„eine reale, akzidentelle Seinsart, deren spezifische Differenz
die Beziehung zu einem anderen bildet oder deren Sein in
der Hinordnung besteht" (p. 132).

Das fünfte Kapitel bildet den wichtigsten Punkt
der Untersuchung, es handelt von den Ursachen und
konstitutiven Prinzipien der prädikamentalen
Relation (p. 133- 196). Zunächst über den Ursprung
der entitativen Elemente und der entitativen
Vervielfältigung der Relation. Sie tritt in Wirklichkeit

nur per accidens auf als Begleiterin absoluter
Seinsweisen. Die Relation als „innere" Form setzt eine mit
reichem Seinsgehalt und expansiver Kraft ausgestattete
Seinsweise als Subjekt und Fundament voraus, von dem
sie ihr Sein und ihre Realität empfängt. Die spezifische
Vervielfältigung der Relation hängt vom nächsten Fundament

ab. Die spezifisch eine nächste Grundlage begründet
entitativ oder der Anzahl n^ch nur eine einzige Relation
in einem und demselben Subjekt. Es gibt nur zwei
nächste Grundlagen der prädikamentalen Relation:
die Quantität und das Tun und Leiden. Diese
Untersuchung zeigt sehr gut, wie der Aquinate die Lehre des
Aristoteles korrigiert hat. Was ferner den bestimmenden
Einfluß des Terminus auf die Relation betrifft, so
hängt von ihm die Artbestimmung der Relation ab, die
verschieden ist bei den absoluten und bei den relativen
Seinsarten. Der Einfluß von Seiten des Terminus ist ein
äußerer, tangentieller. Es folgen noch weitere interessante
Probleme über die konstitutiven Elemente und
die Realität der Relation, welche auch die
erkenntnistheoretische Seite berühren, wie der Hinweis auf den festen
Boden unserer Relationsurteile, die Grundlage der
„eingliedrigen" Relationswahrnehmungen und die Relation
selbst als ein schwebendes Sein, die spezifische
Vervielfältigung der Relationen und die Bestimmung ihrer untersten
Arten, der formelle und materielle Gegensatz der Extreme,
die eigenartige organische Einheit der Relationselemente.
Endlich noch die schwierige Frage nach der
Unterscheidung der Relation von ihrem Fundament,
die als eine eigenartig modale erscheint. Damit
wird auch erklärt, in welcher Art der Ursächlichkeit die
einzelnen Elemente bei der Konstitution einer Relation
mitwirken.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 141

Das sechste und letzte Kapitel erörtert die
Erforde rnisse zu einer realen Relation sowohl von
Seiten des Subjektes wie des Terminus (p. 197—204), wobei
auch das Kriterium der gegenseitig realen Relationen
gefunden wird.

Schon aus diesem trockenen Referat über den Inhalt
des Buches wird der Fachmann den Reichtum und die
Fülle des Stoffes erkennen. Die Behandlung ist magistral.
Die Fragen sind genau präzisiert, die Beweisführung lückenlos.

Der geniale Verfasser verwertet sein seltenes spekulatives

Talent umsichtig, mit weiser Beschränkung und
reifem Urteil. Ebenso wie er die Scholastik kennt und die
Lehre des Aquinaten beherrscht, zeigt er sich auch mit
dem modernen Gedanken vertraut und historisch orientiert.
Die sprachliche Darstellung ist in ihrer Klarheit und
Gewandtheit gelungen und läßt nur selten den ungarischen
Autor herausfühlen, der sich die deutsche Zunge erst
angeeignet hat. Wir können daher dem fachmännischen Urteil

beistimmen, das in der Revue des Sciences Philosophiques
st Théologiques, VIII, p. 325, abgegeben wurde: „La
manière très ferme et très précise dont il traite la question
du point de vue thomiste, témoigne plus encore d'une
pensée déjà mûre et d'une connaissance approfondie de la
philosophie de S. Thomas d'Aquin. Son analyse de la
relation prédicamentale et de la raison transcendentale et du
mode d'existence qui convient à chacune d'elles, rappelle
les procédés les meilleurs des commentateurs les plus
autorisés. Sa documentation historique est aussi de très bon
a-loi.u Um aber unser Urteil über die Arbeit Horvâths auch
selbständig zu begründen, wollen wir im Verlaufe eines
kleinen Streifzuges seine Theorie der Relationen an einigen
Beispielen prüfen, die wir beliebig aus verschiedenen
Wissenszweigen entlehnen. Gelingt es, diese ausgewählten
Beziehungen mit Horvâths Lehren verständlich zu machen
und ihren Tatbestand genügend zu erklären, so ist damit
gewiß ein Beweis für die Brauchbarkeit, ja für die
Vorzüglichkeit seiner Relationsmetaphysik erbracht.

III
Versuchen wir nun, einige Relationsprobleme, die

Horvâth selbst noch nicht als Beispiele gebraucht hat,
ttach seinen metaphysischen Prinzipien zu beleuchten, so



142 Streiflichter auf die Welt der Relation en

beginnen wir mit solchen, welche die Logik darbietet und
die gemäß der Aufgabe dieser Disziplin auch für die übrigen
Wissenschaften wichtig sind. Das erste betrifft die
Modalität der Urteile, die gewöhnlich nur eine kümmerliche

Behandlung findet.
1. Die logischen Modalitäten unserer Urteile treten klarer

in der logischen Aussage hervor, in der sie als modale
Bestimmungen eines in Worten ausgesprochenen Urteils
erscheinen, weshalb wir sie hier zu besserer Verdeutlichung
als modale Sätze fassen. Die alte Logik unterscheidet
den modalen Satz von dem Satze des bloßen Enthaltenseins
(propositio de inesse), in welchem einfach ausgedrückt wird,
daß ein Prädikat dem Subjekt zukommt und in ihm
enthalten ist. Der modale Satz dagegen drückt aus, daß das
Prädikat im Subjekt in der Weise vorhanden ist, nach
welcher es dem Subjekt zukommt. Ein solcher Modus ist
nichts anderes als eine nähere Begriffsbestimmung oder
Begrenzung einer Sache1. Aber nur diejenige Bestimmung,
durch welche gerade die Ver b indung von Prädikat und
Subjekt, also die Kopula selbst, betroffen wird und welche
die Weise angibt, wie das Prädikat dem Subjekt zukommt
und wie es unter ihm enthalten ist, erzeugt die sogenannten
modalen Sätze der Logik, die hier in Betracht kommen,
nämlich die Gegensätze der Möglichkeit und Unmöglichkeit,
der Notwendigkeit und der Kontingenz oder Indifferenz
gegenüber dem Sein und dem Nichtsein.

Diese vier Modalitäten der Seinsordnung spiegeln sich
in unserem Denken als die vier modalen Sätze ab. In der
formalen Logik erscheinen diese vierfachen Sätze natürlich
nur als gedankliche Relationen zwischen Subjekt und
Prädikat und sind deshalb nur entia rationis, deren ganzes
objektives Sein nur ein Gedachtwordensein ist und als
solches nur im denkenden Verstände besteht. Um ganz
genau zu sprechen, so sind diese Sätze, formal betrachtet,
wie es hier geschieht, die gedachten Formen der Urteile,
während diese Sätze, wenn sie wirklich in Worten
ausgesprochen werden, reale und für das Gehör sinnfällige
Dinge werden, wodurch aber die von ihnen bezeichneten
Beziehungen noch keine realen Relationen werden, sondern

1 8. Thomas: Opusc. (Rom. 48) de totius Logicae Aristotelis
Summa, Tr. 6, cap. LI : Modus autem, ut kic sumitur, est adiacens
rei determinatio



Streiflichter auf die Welt der Relationen 143

gedankliche bleiben, weil das ausgesprochene "Wort nur
stellvertretendes Zeichen für den gedachten Begriffsinhalt

ist.
Wenn man diese Sätze aber materiell betrachtet, nach

ihrem objektiven Inhalte, für welchen die erkannten
Begriffe und die Worte des Satzes stellvertretend als
Zeichen dienen, so drücken sie Wahrheitsurteile aus,
die von unserem Verstand aus der Vergleichung der erkannten
Dinge gebildet werden, und so bezeichnen sie transzendentale

Relationen in den ausgesagten Dingen selbst. Denn
die objektiven Bestimmungen der Notwendigkeit und
Unmöglichkeit sowie der Möglichkeit und Kontingenz haben
ihr Subjekt und Fundament im Seinsgehalte der Dinge
selbst und sind nicht etwas davon real Verschiedenes h Ihr
Terminus ist nur das Prinzip ihres Seins und die Beziehung
zu diesem Prinzip ist keine eigene kategorische Seinsweise,
sondern nur die innere Hinordnung zu oder die Abhängigkeit

von diesem Prinzip : und das ist es, was der Verstand,
wenn er es für sich abstraktiv betrachtet, als etwas Schwebendes

erkennt, nämlich die modale Verbindung des
Subjektes mit dem Prädikat in der Form einer Relation.

Das wird noch deutlicher, wenn man beachtet, daß
der modale Satz weder schlechthin einfach noch aus
mehreren Sätzen zusammengesetzt, sondern ein mit einer solchen
inneren Maßbestimmung versehener einfacher Satz ist, Das
Subjekt, von dem der Modus ausgesagt wird, ist ein
zusammengesetztes Begriffszeichen, weiches „Diktum" heißt,
während der Modus selbst immer das unveränderliche
Prädikat des Satzes bildet. So z. B. in dem Satze „Der
Krieg ist notwendig da" ist das Subjekt das Diktum, „daß
der Krieg da ist," und das Prädikat ist der Modus: „das
ist notwendig". Damit wird ausgedrückt, daß der Krieg
sine innere Beziehung zum notwendigen Sein, nämlich zum
Prinzip der ethischen Weltordnung hat, zu welcher
Ordnung der Krieg wegen seines Zweckes gehört, weil er ein
Mittel zur Erhaltung der sozialen Ordnung ist. Dieser
modale Satz spricht also die transzendentale Relation der
Natur des Krieges zum notwendigen Sein aus.

Auch auf die Lehre von den modalen Gegensätzen
und auf die Äquipollenz oder Gleichwertigkeit modaler

1 Cf. S. Thomas, Periherm., lib.' 2, lect. 12.



144 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Sätze fällt aus der Betrachtung der hier vorhandenen
Relationen neues Licht. Zwischen Notwendigkeit und
Kontingenz besteht eine Relation, und zwar ein relativer
Gegensatz zwischen dem notwendigen und kontingenten
Sein. Die transzendentale Beziehung des notwendig Seienden
zum kontingent Seienden ist real vorhanden in dem
kontingenten, wegen der realen Abhängigkeit des kontingenten
Seins von einem notwendigen Prinzip. Horväth macht
besonders aufmerksam auf diese innige Verbindung, welche
die stärkste ist, die auf Grund einer transzendentalen
Relation zustande kommen kann und jedes kontingente Sein
an den wirkursächlichen und im Sein forterhaltenen Einfluß

des notwendigen Seinsprinzips bindet. „So können wir
von jedem geschöpflichen Sein in vollster Wahrheit sagen:
secundum quod est, alterius est — alle Dinge sind
in der Hand des Unendlichen1." Dagegen ist diese Relation

im notwendig Seienden zum kontingenten Seienden
nicht real, da das notwendig Seiende ohne ein kontingentes
Sein auch existieren könnte, und da ferner das notwendig
Seiende durch die Existenz eines kontingenten nichts Neues
in sich erwirbt und nur durch die gedankliche Beziehung
zum kontingenten eine für das Notwendigsein selbst rein
äußerliche Benennung bekommt, in welcher es als Prinzip
alles Kontingenten erkannt wird. Damit ist jener
metaphorische Ausdruck, mit dem Horväth die kontingenten
Weltdinge beschreibt, voll gerechtfertigt. Denn ähnlich, wie
Aristoteles das ganze reale Sein des Akzidenz im Gegensatz

zu dem Pürsichsein der Substanz ein ens alterius oder
ens entis nannte, so bezeichnet der jüngste Philosoph der
Relationen das Kontingente, welches nur in der ausschließlichen

Abhängigkeit von dem einen notwendig Seienden,
das die unendliche Seinsfülle selbst ist, seinen schwachen
Seinsinhalt besitzt, als dasjenige, was secundum totum illud,
quod est, non sui ipsius, sed alterius est. So hat auch der
Aquinate das analoge Verhältnis des Seins der geschaffenen
Dinge zum göttlichen Sein vergleichsweise bemessen, indem
er sagt, das Sein der Weltdinge verhalte sich als ein quasi
nihil zu dem Sein Gottes2. Dieses Verhältnis Ast von. der
mystischen Theologie weiter verwertet worden.

1 Horväth, p. 111.
2 S. Thomas: Qu. de Verit. q. 3 ad 18.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 145

2. Ein zweites logisches Problem, das in seiner
Entwicklung größere Denkschwierigkeiten macht, ist die
Wissenschaftsbeziehung. In der aristotelisch-scholastischen

Philosophie versteht man unter dem Namen des
Wissens oder der "Wissenschaft die aus den Prinzipien bis
ln die Schlußfolgerungen abgeleitete Verstandeserkenntnis1.
Vom einzelnen Wissensakt unterscheidet man die aus einer
Reihe solcher Akte im Verstände hervorgehende
Vervollkommnung, die sich als eine habituelle Qualität desselben
charakterisiert und ebenfalls den Namen Wissenschaft führt.
Von diesem geistigen Habitus, der durch Übung
erworben wird, ist hier die Rede. Das Objekt, an welchem
diese habituelle Erkenntnisfertigkeit sich betätigen kann,
ist der wißbare Gegenstand, das scibile.

Daher hat die Wissenschaft selbst offenbar eine
Beziehung zu ihrem Objekt, welche beide Termini
Miteinander verknüpft. Diese Relation ist keine kategorische,
sondern nur eine transzendentale, die schon in der
Hatur des geistigen Erkenntnisvermögens veranlagt ist.
Bas Subjekt derselben, das zugleich zum Fundament dieser
Relation gehört, ist das geistige Erkenntnisvermögen, der
Intellekt, welcher jenen Habitus erworben hat und besitzt.
Dieses Subjekt ist natürlich etwas Reales und Absolutes.
Der Terminus, worauf sich die Beziehung erstreckt, das
"Wißbare Objekt, ist etwas von dem Wissensakt und der
habituellen Wissenschaft sachlich und wirklich Verschiedenes.
Denn auch in dem Falle, wenn unser Intellekt über sich
selbst oder über seinen Habitus oder seine Tätigkeit
wissenschaftlich nachdenkt, objektiviert er diese wißbaren Gegenstände,

indem er sie nach ihrem objektiven Gedachtsein
y°Q dem erkennenden Prinzip sachlich unterscheidet. Also
jst diese Relation, weil sie alle Bedingungen der Realität

esitzt, zweifellos eine wahre Relation.

1 S. Thomas: B Sent. d. 28 q. 1 a. 6 sol.: Ipsa cognitio. se-
undum quod stat in prineipiis, aeeipit nomen intellectus; secundum
u em quod derivatur ad conclusiones, quae ex prineipiis cogno-

innr r' a°cipit nomen scientiae. Cf. Albertus M., de intellectu et

tell I* Tract. III, c. 2: Habitus prineipiorum dicitur in-
ectus et habitus conclusionis scientia: quoniam plurimum intellectus

Cls tormae habent prineipia, propter quod a forma intellectu-j no-
^ j sed minimum et quasi per aliud medium de lumine intellectus

et scientia, propter quod aliud sortitur vocabulum.
Divus Thomas III. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXX.) 10



146 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Der transzendentale Charakter derselben geht
aus der Natur des wissenschaftlichen Habitus deutlich hervor.

Der letztere ist vermöge seiner unkörperlichen
Beschaffenheit ebenso wie der Intellekt selbst für die geistige
Denkbetätigung bestimmt und auf das passende Objekt so-

hingeordnet, daß das wißbare Objekt das Prinzip ist,,
von dem die Betätigung des habituell gestärkten Intellekts
abhängt. Aber dieses Prinzip ist als solches selbst nichts?
Relatives und gibt für die Hinordnung des Intellekts und
seines Erkenntnishabitus nur die rein äußere Grenzbestimmung,

auf welche sich die Erkenntnistätigkeit erstreckt.
Hieraus ergibt sich weiter, daß diese Relation der

"Wissenschaft zu ihrem Objekt keine wechselseitige, sondern
nur eine einseitige ist. Daher fällt sie nicht unter die-
Regel, welche besagt: „relata sunt simul natura". "Wenn
das wißbare Objekt wegfällt, so entfällt auch die "Wissenschaft

davon; denn es wäre ein begrifflicher Widerspruch,,
eine Wissenschaft und ein Wissen anzunehmen ohne einen
wißbaren und gewußten Gegenstand. Ebenso folgt aus der-
Annahme eines an sich wißbaren Gegenstandes noch nicht
notwendig, daß eine Wissenschaft davon wirklich besteht;,
denn sonst könnte etwas wissenschaftlich erkannt sein, ohne
daß es jemand gibt, der es erkannt hätte. Demnach sind die-
Wissenschaft und ihr Objekt nicht der Natur nach zugleich da,
sondern das wißbare Objekt muß der Natur nach und
logisch früher sein als die Wissenschaft davon. Nur wenn,
man das Objekt als schon aktuell gewußt betrachtet,,
dann ist es zugleich mit dem Wissen von ihm vorhanden1.
Daher ist es klar, daß die Beziehung des wißbaren
Objektes zur Wissenschaft eine ganz anders geartete-
und rein logische Verstandesrelation ist, die wir in
das Objekt durch unser Denken hineinlegen, die aber keine
irgendwie reale sein kann und nur in unserem Verstände
ein Gedachtsein besitzt.

Kehren wir nun zur transzendentalen Relation zurück,
die in der Wissenschaft zu ihrem Objekte liegt, so-

folgt, daß das erkennbare Objekt als solches nicht vom
erkennenden Intellekt abhängt, also auch nicht von der
Wissenschaft, von der es in seinem Sein keineswegs modi-

1 S. Thomas: Qu. de Pot. q. 7 a. 8 ad 1 ; 1 Sent. d. 80 q. k
a. 1 sol.; S. Th. I q. 18 a. 7 ad 6.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 147

fiziert wird. Vielmehr hängt umgekehrt die Betätigung
des Intellekts und seine Wissenschaft ganz und gar von
dem Vorhandensein und von der Natur des Objektes
ab. Das letztere determiniert durch seine eigene
Naturbeschaffenheit unser Erkennen. Folglich empfängt die
Wissenschaft ihre spezifische Artbestimmung von nichts
anderem als von ihrem Objekte, zu welchem der Intellekt
die seiner Natur gemäße Hinordnung besitzt.

Daher kann nur dasjenige ein Objekt der Wissenschaft

werden, was in seiner eigenen Naturbeschaffenheit
dem erkennenden Intellekt proportioniert, also ebenso
unkörperlich wie der geistige Intellekt selbst ist. Und insofern

gründet sich die Beziehung der Wissenschaft zu ihrem
Objekte auf die transzendentale Naturähnlichkeit zwischen
dem realen Fundament der Wissenschaftsrelation, nämlich
der geistigen Seele, und dem proportionierten Objekte selbst.
Denn das Subjekt, das sich geistige Erkenntnis erwerben
kann, ist nur ein solches Wesen, welches imstande ist, in
seine eigene Wesensform, ohne reale Veränderung derselben,
auch noch die intelligiblen Formen fremder Wesen
aufzunehmen.

Ferner ist auch die Erkenntnisweise in der Natur
des Subjektes und Fundamentes dieser einseitigen
Transzendentalrelation begründet. Darum muß das äußere Objekt,
das an sich absolut ist und durch sein Erkanntwerden keine
^eale Veränderung erleidet, bei dem Vorgange der Erkenntnis
bls zu dem Grade entkörpert und immaterialisiert werden,
Richer dem immateriellen Seinsgrade des erkennenden
Wesens entspricht. Die mit der geistigen Erkenntnis
verbundene stufenweise Entmaterialisierung oder Befreiung

Objektes von seinen materiellen Bedingungen vollzieht
Sich in der formalen Abstraktion, welche in ihren
verschiedenen Graden die jeder Wissenschaft eigene geistige

eleuchtung ihres Objektes besorgt. Dieses geistige Licht,
as jede Wissenschaft durch ihre besondere Abstraktions-

Weise auf das Objekt wirft und unter welchem sie dasselbe
erfaßt, begründet weiter die Gattungsverschiedenheit der
Wissenschaftlichen Erkenntnis, und indem sie das Objekt
fernem Gedachtsein erfaßt und es so in seiner aktuellen

Eßbarkeit herstellt, dient sie dazu, die letzten Artbestim-
bai^611 ^6S w^^ar gewc>rdenen Objektes deutlich zu offen-

10*



148 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Der rein transzendentale Charakter der Wissenschaftsrelation

tritt aber nach dem Gesagten noch klarer darin
hervor, daß das Objekt der Wissenschaft als solches nicht
mehr der äußere Gegenstand in seinem realen Sein, sondern
nur in seiner vom Intellekt hergestellten Wißbarkeit selbst,
also in seinem Gedachtwordensein ist. Damit ist
gezeigt, daß das Objekt als Terminus dieser Relation nicht
mehr ein real Seiendes, sondern nur ein ens rationis ist,
dessen ganzes Sein im erkennenden Intellekt besteht. Aber
diese zur wissenschaftlichen Erkenntnis notwendige
Umwandlung des realen Objektes ist keine reale Verwandlung
desselben, sondern nur der in der realen Objektivität des
Objektes begründete abstraktive geistige Beleuchtungsvorgang,

der das bestimmte und konkrete reale Sein des
Objektes schon voraussetzt und es nicht aufhebt. Und
damit ist erwiesen, daß die wissenschaftliche Erkenntnis
objektiv möglich und keine subjektive willkürliche Fiktion
und somit auch die Wissenschaftsrelation keine bloße
Verstandesrelation, sondern wahrhaft transzendental ist.

Die Begründung dieser transzendentalen Relation
ruht aber auf mehreren partiellen Momenten, welche zu
einer einheitlichen Totalrelation zusammenwirken. Wie
schon gezeigt wurde, kommt als Fundament einmal
die natürliche Proportion des erkennenden Subjektes zum
wißbaren Objekte in Betracht. Dazu kommt ferner die Er-
kenntnistätigkeit des Subjektes und das passive Erkanntwerden

des Objektes hinzu. Endlich drittens erscheint diö
Wissenschaft als das Maß ihres Objektes, welches von ihr
gemessen wird, weil es Von ihr sein Wißbarkeitssein und
als solches innerhalb dieser Linie seine spezifische
Bestimmbarkeit empfängt. Demnach wirken bei der
Herstellung der ganzen Wissenschaftsrelation alle drei von
Aristoteles unterschiedenen Fundamente der transzendentalen

Relation1 zu einheitlichem Resultate mit. Dadurch
erhält diese Relation gerade ihren starken Charakter in
der ganzen Reihe der transzendentalen Relationen.

Diese Erklärung der Wissenschaftsrelation ist durchaus

natürlich und vernunftgemäß. Sie wahrt den objektiven
Charakter der Wissenschaft. Sie stellt aber die
Wissenschaftslehre der modernen Philosophie als unmöglich und

1 S. Thomas: 5 Metaph. lect. 17.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 149

prinzipiell falsch heraus; denn sie zeigt, daß der erkennende
Intellekt sein Objekt weder schafft noch im objektiven Sein
gestaltet, wie es bei Kant wenigstens im Prinzip der Fall
ist und von dem dunklen Dreigestirn Fichte-Schelling-
Hegel zum Gesetz erhoben wurde, wodurch die Wissenschaft

überhaupt alle Objektivität und Realität und damit
Wahrheit und Wert verlor und sich zum leeren Spiel mit
erdichteten Verstandesrelationen verflüchtete.

B. Dieselbe Betrachtung löst auch das Problem einer
richtigen und objektiv begründeten Einteilung der
Wissenschaften. Diese von Aristoteles begonnene und
von Thomas vollendete Einteilung1 unterscheidet drei
oberste Wissenschaftsgattungen nach den drei
möglichen Abstraktionsstufen der spekulativen Vernunft-
orkenntnis : den naturwissenschaftlichen, den mathematischen

und den metaphysischen Grad. Innerhalb des letzteren
findet sich noch eine dreifache Differenzierung der objekiven

Begrenzung, welche zur höchsten Artunterscheidung
auf dieser letzten Stufe dient. Auf der untersten Stufe
betrachtet die wissenschaftliche Erkenntnis die uns von der
sinnlichen Erfahrung dargebotenen Objekte der Körperwelt,
das ens mobile oder mutabile nach seiner allgemeinen
Naturbeschaffenheit, indem sie nur von den individuellen
Eigenschaften der Körper absieht. Die Wissenschaften
dieser Stufe nannten die alten Philosophen Physik, die
unseren Naturwissenschaften entspricht. Auf der
zweiten Stufe stehen die mathematischen
Wissenschaften, welche nicht bloß von den individuellen
Bedingungen des materiellen Objektes absehen, sondern auch
v°n den sinnlich wahrnehmbaren Veränderungen der
materiellen Körperwelt und nur die quantitativen Formen
derselben für sich betrachten. Auf der dritten und höchsten
ktufe der natürlichen Vernunfterkenntnis sieht der
Intellekt von jeder Materialität, sogar von jeder Veränderlichkeit

ab, die noch durch die Vernunft erkannt werden
kann und betrachtet in den Weltdingen nur das rein
intelligible S e i n für sich. In dieser höchsten Gattung,

'S. Thomas: Anal, poster. 1 c. 23, lectio 41. Eine klare
Darstellung gibt Philippus a Ss. Trinitate, Summa Philosophica,

ugduni 1648, P. I q. 23 a. B—4. Joannes Sanchiez Sedegno,
tfuaestiones ad universam Aristotelis Logicam \ Venetiis 1615,1 q. Ii. 8 '



150 Streiflichter auf die Welt der Relationen

welche die metaphysischen Wissenschaften ausmachen,
kann die Betrachtung auf das reale Sein sich erstrecken,
wie in der eigentlichen Metaphysik; ferner auf dasjenige
Sein der Dinge, das sie im Intellekt als Gedachtworden-
sein haben, wie in der Logik; endlich auf das Sein, das
sie im Willen als ein Gewolltsein erlangen, wie in der
Ethik. Daher ergeben sich drei oberste Gattungen von
Wissenschaften und innerhalb der dritten Gattung drei
oberste spezifische Arten, so daß im ganzen nur fünf
oberste Arten von spekulativen Wissenschaften möglich
sind, da die erste und zweite Gattung keine spezifische
Artunterscheidung ihrer Abstraktion mehr besitzt. Innerhalb

der Physik, Mathematik, Metaphysik, Logik und Ethik
vollendet sich die spekulative Wissenschaft, deren Ziel
nur die Erkenntnis der Wahrheit ist. Weil aber diese
obersten Wissensarten die Grundprinzipien für die übrigen
Wissenschaften darbieten, wie z. B. die Mathematik für
die theoretische Musikwissenschaft, die Metaphysik für die
Ästhetik, die Logik für die Grammatik, die Ethik für die
sozialen Wissenschaften, so folgt aus jener Einteilung auch
eine Einteilung der sogenannten angewandten
Wissenschaften. Die eigentlich praktischen Wissenschaften
dagegen, welche nicht bei der Erkenntnis der Wahrheit
stehen bleiben, sondern diese Erkenntnis zur Hervorbringung

eines Werkes oder einer praktischen Leistung
benutzen, sind nach ihrem Zwecke einzuteilen, den sie
erreichen und realisieren sollen.

4. Jene in der Wissenschaftsrelation tief verankerte
Einteilung der Wissenschaften ermöglicht aber auch, ein
anderes Problem zu lösen, das die Ästhetik zu behandeln
pflegt, nämlich die Einteilung der schönen Künste.
Die vielfach beliebte Einteilung derselben in Künste des
Baumes und der Zeit ist sehr oberflächlich und äußerlich :

sie besagt nichts über das Wesen der Künste und läßt
sich nicht einmal streng durchführen. Zwischen Wissenschaft

und Kunst ist ein wesentlicher Unterschied. Denn
obgleich die Wissenschaft auch das Objekt der Kunst
betrachtet, so tut sie es doch aus einem ganz anderen
Gesichtspunkte als die Kunst. Die Wissenschaft ist die
Erkenntnis von dem, was ein Sein hat; die Kunst dagegen
ist die Erkenntnis von dem, was werden soll1. Die Wissen-

1 S. Thomas: Metaph. 9 lect. 3.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 151

;schaft betrachtet das Kunstobjekt nur abstraktiv, sub
ratione universalissima, insofern es möglicherweise
hervorgebracht werden kann; die Kunst dagegen betrachtet es,
insofern es künstlerisch nach ihrer Weise ausführbar ist1.
Die Wissenschaft geht hervor aus dem geistigen Lichte,
welches die habituelle Erkenntnis der Prinzipien ist; die
Kunst dagegen hat ihre Wurzeln in der Synderesis2. Daher
ist die Kunst der genau abgegrenzte Plan zur
Hervorbringung ihres Werkes (determinate recta ratio factibilium).
In der Kunst liegt daher auch eine Relation zum Kunstwerk,

die aber eine logische und nach Analogie einer
transzendentalen zu fassen ist, weil sie zum Wesen der Kunst
gehört. Diese Relation der Kunst ist aber von der Relation
des Künstlers zu seinem Werke ganz verschieden, denn
diese letztere ist eine prädikamentale, wie sie zwischen der
Ursache und ihrer realen Wirkung entsteht: sie hört auf
mit dem Untergang des Kunstwerkes, während die andere
Delation, die im Wesen der Kunst liegt, auch beim Wegfall

des Kunstwerkes so lange fortdauert, als ein Material
vorhanden ist, aus welchem die Kunst wieder ein Werk
hervorbringen kann.

Wir untersuchen hier nur das Verhältnis der Kunst
211 ihrem Werke, weil diese Relation über das Wesen
der Kunst Aufschluß gibt. Das Subjekt der Kunstrelation
ist der Künstler, der die Kunst besitzt. Das Fundament
'der Relation ist die ganze künstlerische Tätigkeit nach
allen Arten der Ursächlichkeit, die dabei mitwirken, um
den Terminus, das Kunstwerk, im realen Sein hervorzubringen.

Zu diesem Fundament gehört aber auch von Seiten
dos Künstlers das Material, aus welchem die Kunst ihr
Werk hervorbringen und gestalten kann. Übrigens gehören

ZR dem ganzen Fundament, ähnlich wie bei der Wissen-
schaftsrelation, außer der aus der künstlerischen Tätigkeit
entspringenden Relation noch die transzendentalen
Beziehungen, die aus dem Maße und der Proportion hervorgehen:

diese alle ergeben als Teilmomente erst die ganze
adäquate Kunstrelation.

Da nun die schönen Künste selbst den Charakter
•oin.es Vermögens oder einer Kraft haben, so werden sie in

^
1 -Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici, Tom. I,«Paimao 1725, Tr. III Disp. 8 nr. 98 sqq., p. 216.

L. c. Tr. I Disp 1 nr. 76, p. 25.



152 Streiflichter auf die Welt der Relationen

ihrer Betätigung differenziert und spezifisch bestimmt von
der Natur des Werkes, welches sie hervorbringen können.
Das Kunstwerk ist aber erst durch seine eigentümliche
Form das, was es sein soll. Das Material dagegen, aus
welchem die Form herausgestaltet wird, ist als solches
nicht das Objekt der Kunst, sondern gehört vielmehr zur
Klasse der Ursächlichkeit der künstlerischen Tätigkeit..
Daher spezifiziert das Material diese Tätigkeit nicht, sondern
nur die Form des Werkes differenziert die künstlerische
Tätigkeit. Nun ist der Zweck, den die Kunst durch ihr Werk
realisieren soll, die formale Darstellung des Schönen. Weil aber
die Kunst intellektuell arbeitet, so muß sich ihre spezifische

Tätigkeit nach der Erkenntnis des Schönen richten,,
welche der Künstler besitzt und im konkreten Werbe
darstellen will. Daher kann er nur die in den schönen Dingen
der Natur vorhandenen Formen nachahmen und muß dabei
der wissenschaftlichen Erkenntnis in allen ihren Stufen
folgen. Auf der untersten Erkenntnisstufe findet er die
Schönheit der Körperwelt nach der Physik in den
Bewegungen und Veränderungen des ens mobile und darnach
gestaltet er schöne Körperbewegungen wie in den mimischen
Künsten. Betrachtet er dagegen auf der mathematischen

Erkenntnisstufe die Schönheit, die in den
räumlichen Figuren der Körperwelt liegt oder in den Proportionen

der Zahlen besteht, so sucht er die ersteren in der
Architektur und Skulptur räumlich und in der Malerei
noch abstrakter in zwei Dimensionen darzustellen, die
Zahlenschönheit der Tonwelt aber in der Musik zu
realisieren. Auf der höchsten, metaphysischen Stufe endlich
erkennt er die Schönheit des Seins und drückt sie in den
Werken der Poesie aus.

Auf diesem rationellen Wege ergibt sich eine
sachgemäße Einteilung der natürlichen schönen Künste, die
zugleich denVerwandtschaftsgrad derselben wahrt, in drei oberste
Gattungen : Bewegungskünste, mathematische und
metaphysische Künste. Die Bewegungskünste sind
die niedersten und am meisten materiell, daher haben sie
viele Arten unter sich. Die höheren, mathematischen Künste
teilen sich in zwei Hauptarten: die geometrischen, wozu
Architektur und Skulptur einerseits und anderseits die
Malerei gehören, und die arithmetische Kunst der Musik.
Architektur und Plastik sind nahe verwandt, so daß sie



Streiflichter auf die Welt der Kelationen 153

sich oft verbinden können, wie z. B. die indische Architektur

in den Tempeln von Benares sich fast zur Skulptur
auswächst, ähnlich wie es der Fall bei der Spätgotik ist.
Ihr Unterschied liegt nur darin, daß die Architektur die
Schönheit der regulären Körpergestalten, die Skulptur
dagegen die Schönheit der belebten Körpergestalten nachahmt,

ein Unterschied, der für die Kunst selbst nur
akzidentell ist. Die Poesie endlich als metaphysische Kunst
verzichtet ganz auf die Nachahmung sinnlicher Schönheit
und arbeitet nur mit der Phantasie im Dienste des
geistigen Intellekts : sie ist daher die Königin unter den
natürlichen Künsten und in ihrer höchsten Leistung, dem
Drama, befiehlt sie über die Dienste ihrer Schwestern, die
sie um sich versammelt, um die ganze menschliche Schönheit

zum einheitlichen Ausdruck zu bringen.
Wollen wir noch die Frage stellen, wie sich die

Kunst selbst zur Wissenschaft und zur Natur
verhält, so müssen wir sie durch logische Relationen
beantworten. Von der Wissenschaft ist die Kunst abhängig,
weil diese ihr die Erkenntnis des Schönen offenbart,
wonach die Exemplarursache des Werkes im Geiste und in
der Phantasie des Künstlers gestaltet wird; dieses Vorbild,
die Idee und das Phantasiebild, wirkt aber formal ursächlich

zur Gestaltung des Kunstwerkes mit. Daher ist diese
Relation, die gleichsam transzendental in der Kunst liegt
und sie mit der Wissenschaft sehr innig und notwendig
verbindet,'ein Verhältnis der kausalen Abhängigkeit innerhalb

der Formalursächlichkeit. Darnach verhält sich die
Kunst zur Wissenschaft so wie die Wirkung sich zur
Ursache verhält. Aber dieses Verhältnis ist nur einseitig,
denn die Wissenschaft kann bestehen, wenn auch die Kunst
nicht wäre, und die Wissenschaft ist natürlich und logisch
die Voraussetzung der Kunst; die Kunst dagegen kann
nicht sein ohne die Wissenschaft.

Da aber die Kunst ihre Formen durch die Erkenntnis
ans der Natur der realen Dinge bezieht, die eine Schönheit
besitzen, und da die Kunst jene Formen in einem
bestimmten Material realisieren soll, so ergibt sich das
Verhältnis der Kunst zur realen Natur als eine zweifache
Relation. Die erste ist die starke Abhängigkeit der
Kunst vom Naturschönen, welches als Formalursache
auf die Kunst wirkt und in der Fassung ausgesprochen



154 Streiflichter auf die Welt der Relationen

wird: ars imitatur naturam. Die zweite Relation
dagegen betrifft die Ausführung der Kunst, indem die
Natur der realen Dinge als Material der Kunst dient,
ohne welches sie ihren Zweck nicht ausführen, den finis
operis nicht verwirklichen kann. In diesem Abhängigkeitsverhältnis

von der Naturwelt wird die Tätigkeit der Kunst
determiniert durch die Natur des Kunstmaterials und so
erscheint diese letztere Relation der Kunst zur Natur als

Zweckbeziehung. Weil aber die Kunst der geistigen
Erkenntnis folgt und in der Synderesis wurzelt, so ist ihr
die geistige Ereiheit belassen; daher ist die Abhängigkeit
von der Natur keine sklavische und der Verismus, der
zum wahren Wesen der Kunst gehört, ist ein idealer.
Der Satz „ars est simia naturae" ist daher in seiner
Allgemeinheit falsch und besagt ein Prinzip des Verfalles und
der Entartung der schönen Künste.

IV
1. Ein interessantes Problem der Physik im alten

Sinne dieses Namens, das unter einem anderen Gesichtspunkt

auch der mathematischen Betrachtung untersteht,

ist das Problem der Berührung. Wir nehmen
es in der einfachsten Fassung auf, wie es in der euklidischen

Geometrie auftritt. Wir wollen es Tangential-
problem nennen und den Fall untersuchen, wenn eine

gerade Linie als Tangente einen Kreis berührt. Diese
Berührung kann nur in einem einzigen Punkt erfolgen.
Der metaphysische Grund dafür liegt im Wesen der
beiden geometrischen Gebilde, die eine ebene Fläche
voraussetzen, in welcher sie ihr mathematisches Dasein haben.
Denn im Begriff der geraden Linie liegt die konstante
Fortdauer ihrer Richtung innerhalb derselben Ebene oder,
philosophisch ausgedrückt, die absolute Gleichförmigkeit aller
ausgedehnten Teile der Line in bezug auf die Ebene. Der
Begriff des Kreises dagegen besagt die konstante Änderung

der Richtung aller, auch der kleinsten Teile
desselben innerhalb der Ebene. Hier stoßen wir also schon auf
Relationen.

Zum klaren Verständnis derselben muß man den
Unterschied der mathematischen und metaphysischen
Erkenntnis festhalten. Die rein mathematische Betrachtung
:geht von gewissen Grundbegriffen und ihren Beziehungen



Streiflichter auf die Welt der Relationen 165

zu einander aus, die in der euklidischen Fassung als oberste
Axiome erscheinen, aber selbst nicht bewiesen, nämlich
nicht aus anderen mathematischen Prinzipien durch logisch
zwingende Folgerungen abgeleitet werden können. So ist
z- B. die Definition der geraden Linie bei Euklid ein
'Grundsatz der Geometrie nach der Übersetzung von Lorenz
m die Worte gefaßt: „Eine gerade Linie ist diejenige,
Reiche zwischen allen in ihr befindlichen Punkten auf
einerlei Art liegt." Für die Geometrie selbst genügt diese
Definition als Grundsatz. Aber metaphysisch ist damit das
Wesen der Geraden noch nicht vollkommen erklärt, denn
es wird darin der Begriff der Lage und seiner Differenzen,
&lso das Verhältnis der Linie zum Räume, vorausgesetzt.
Daher kann die Mathematik ihre obersten Grundsätze mit
ihren eigenen Mitteln nicht beweisen, sondern sie entnimmt
dieselben aus der höheren Wissenschaft der Metaphysik.
Denn die mathematischen Dinge werden als solche von der
Mathematik erfaßt, insofern sie vom Verstand abstrahiert
forden sind, während sie dem wirklichen Sein nach keine
Abstraktionen sind1. Die mathematischen Dinge haben, so

sie für sich abstraktiv betrachtet werden, keine reale
Existenz2, weil sie in der realen Welt kein Individuum
haben, das als solches von der sinnfälligen Materie
abstrahiert ist: denn eine bestimmte Linie z. B. findet sich
nur in der Begrenzung eines Körpers3. Daher sind die
Mathematischen Relationen als solche nur Verstandes-
^clationen, die jedoch auf Grund der Relationen, die in der
hJaturbeschaffenheit der wirklichen Dinge liegen, aus den
Mathematischen Dingen abstrahiert werden. Daher haben
diese geometrischen Relationen, wenn man sie mathe-
Matisch betrachtet, als Verstandesrelationen eine Ähnlichkeit
Mff den transzendentalen Relationen und spiegeln dieselben
}M mathematischen Denken ab und repräsentieren sie. So
lefert die metaphysische Betrachtung erst die volle

Erklärung der geometrischen Axiome, die für die Geometrie
unbeweisbaren Prinzipien der weiteren wissen-

1 S. Thomas: S. Th. I q. 44 a. 1 ad 8: mathematica acci-
puintur ut abstracta secundum rationem, cum tarnen non sint abstracta
secundum esse.

Ib. I q. 5 a. 8 ad 4: mathematica non subsistunt separata
cundum esse... sunt autem mathematica separata secundum ra-
°nem tantum, prout abstrahuntur a motu et a materia

Caietanus in S. Th. I q. 5 a. 3.



156 Streiflichter auf die Welt der Relationen

schaftlichen Folgerungen bilden. Das geht noch klarer
hervor, wenn man erwägt, daß die reine Mathematik wegen
der Beschaffenheit ihres formalen Objektes und die
Geometrie im besonderen das Verhältnis des Objektes zur
Bewegung nicht betrachtet und deshalb auch den Beweis aus
der Wirkursache nicht führen kann, der erst in der zwischen
Mathematik und Physik stehenden angewandten
Mathematik1, und zwar in der Mechanik möglich wird, weil die
reale Bewegung ein wirkliches Sein voraussetzt und in
der abstrakten Welt der mathematischen Dinge unmöglich
ist. Daher kann auch die Veränderung der Lage, die eine
Bewegung erfordert, von der Geometrie nicht bewiesen
werden. Deshalb ist die genetische Definition der geraden
Linie aus der Bewegung ebenfalls ein metaphysischer Satz,
den die Geometrie als Axiom annehmen muß2.

2. In dieser Voraussetzung untersuchen wir die
aufgeworfene Berührungsrelation näher. Die beiden Figuren,
um die es sich handelt, die gerade Linie und der Kreis,
gehören derselben Gattung an, weil sie beide nur eine
Dimension besitzen. Ihre spezifische Artbestimmung nach
dem letzten wesentlichen Unterschied besteht darin, daß die
Gerade keine Krümmung ihrer Teile besitzt, der Kreis aber die
gleichmäßige konstante Krümmung aller seiner Teile als Merkmale

hat: ihr Gegensatz ist daher der größtmögliche, nämlich
der konträre innerhalb derselben Gattung. Daher kann die
Berührung der Tangente, die-eine Gerade ist, mit dem Kreise
nur in einem einzigen P unk t e erfolgen, weil die Berührung
der konträren Gebilde nur in dem Bestandteile beider möglich

ist, welcher selbst unteilbar ist und deshalb allein die
Vermittlung der beiden konträren Gebilde in sich aufnehmen
kann, ohne daß dieselben in ihrem Wesen eine Veränderung
erleiden. Denn die Berührung ist nichts anderes als die
Verbindung der Grenzen zweier Ausdehnungen3. Dieser
Berührungspunkt wird also beiden Gebilden gemeinsam und
bleibt dennoch als besonderer Bestandteil beider bestehen.
Wenn man etwa einwenden wollte, bei der Berührung bleibt
der Punkt der Tangente und derjenige des Kreises bestehen

1 Aristoteles: Mech. quaest. p 847 a 24.
2 Cf. dieses Jahrbuch, Bd. 25 (1911), p. 68.
3 S. Thomas: 4 Sent. d. 10 a. 4 qu. 1 sol.: tactus autem cor-

poralium consequitur quantitatem, quia nihil aliud est quam coniunctio
terminorum duarum quantitatum.



Streiflichter auf die Welt der .Relationen 157

und fallen nur auf- oder ineinander, so vergißt man, daß
sie tatsächlich doch nur ein einziger Punkt werden, weil
keiner von ihnen mehr ausgedehnt ist : sie sind daher wahrhaft

nur ein einziger Punkt durch die Berührung, der beiden
Figuren gemeinsam ist. Dadurch werden aber beide Figuren
in der Berührung mit einander vereinigt und in dem gemeinsamen

Besitz des einen Punktes selbst eins, ohne jedoch
ihr besonderes Wesen zu verlieren. Diese Vereinigung ist
daher keine für sich innerhalb der Gattung linearer Figuren
bestehende, gleichsam selbständige Einheit, sondern nur eine
gleichsam zwischen der Tangente und dem Kreise schwebende
Einheit, die von dem Vorhandensein beider Termini abhängt,
zwischen denen sie vermittelt. Ihr ganzes Sein ist also nur
ein relatives, an die beiden Termini gebundenes.

Man kann daher diese durch die Berührung entstehende
Vereinigung nur in ähnlicher Weise denken, wie unser
Verstand die Relationen der realen Körperwelt auffaßt, weil
jene Vereinigung das eigene mathematische Sein der beiden
Figuren nicht an sich modifiziert, sondern beide nur für
einander hinordnet, und deshalb die denkbar geringste
Modifikation beider in ihrem eigenen Seinsbestand darbietet. Mit
ihr bleibt die Identität der Tangente ebenso wie diejenige
des Kreises bestehen, und dennoch ist die relative Einheit
gleichzeitig vorhanden, welche, wenn sie nicht bloß relative

Geltung hätte, jene objektiven Identitätsverhältnisse
notwendig aufheben müßte. Die Berührung verursacht daher
eine solche Relation, die eine gegenseitige ist. Ihr Subjekt

ist auf der einen Seite die Tangente, auf der Gegenseite
der Kreis, welcher Endterminus der ersten Relation ist. Das
Fundament ist bei beiden ebenfalls das Subjekt durch die
Berührung einerseits und durch die Berührungsaufnahme anderseits,

so daß diese Wechselbeziehung sich auf die actio und
passio, also auf die Bewegung gründet, welche die Berührung
verursacht hat. Das ganze Sein dieser Relation ist natürlich

nur ein mathematisches, also ein Gedachtsein, das aus
der Abstraktion des realen Seins der Körper und ihrer
geometrischen Grenzgebilde objektiv hergenommen ist. Nur dem
Grade nach kann diese Relation verstärkt werden, wenn
man die Tangente nacheinander an dem ganzen Kreise
herumgleiten oder den Kreis sich um seinen Mittelpunkt
drehen läßt : denn dann werden sämtliche Punkte der Tangente
und des Kreises sukzessiv beiden Figuren gemeinsam, wo-



158 Streiflichter auf die Welt der Relationen

durch die Art der Relation selbst und ihre Zahl nicht
geändert, sondern nur das Fundament der Relation
vermehrt wird.

Dasselbe Problem läft sich bei den übrigen
Kegelschnitten sowie bei höheren Kurven leicht verfolgen. Es
kann ferner auch auf die Berührung von Flächen und von
Körpern angewendet werden, z. B. auf den Fall, wenn man
eine Kugel in eine körperliche Ecke legt, so daß die Kugel
die drei Flächen, die sich in der Ecke schneiden, zugleich
berührt.

3. Wenn man aber das Berührungsproblem nach dem
ihm unterliegenden Sein der physischen Körperwelt
betrachtet, aus dem die mathematische Betrachtung es
abstrahiert hat, so erschließt sich ein interessantes Problem
der Physik. Bei dieser Betrachtung haben wir es mit
realen Dingen zu tun: die Linie und der Kreis, ebenso dio
Fläche und die Körperfigur sind die Grenzen und Formen
des aktuell ausgedehnten Körpers und haben in ihm ihr
Sein der Existenz als seine realen Akzidenzen. In den
Naturwissenschaften ist daher die Berührungsrelation
selbst keine bloß gedachte, sondern eine echt prädika-
mentale. Hier wirft nun Horvâths metaphysische Lehre
ein neues Licht auf das Problem. Die physische Berührung
zweier Körper, die in ihren begrenzenden Figuren
stattfindet, erfordert eine causa efficiens, welche vermöge ihrer
aktiven Kraft das Prinzip der Bewegung ist und dadurch
modifiziert sie zunächst diese von der Berührung betroffenen
Akzidenzen logisch zuerst, ehe die Körpersubstanz
selbst dadurch in Mitleidenschaft gezogen wird. In der
gegenseitigen prädikamentalen Berührungsrelation, die z. B.
beim Stoß, der die örtliche Bewegung verursacht, eine
relatio disquiparantiae ist, indem der bewegende Körper
sich aktiv wirkend und der bewegte-sich passiv aufnehmend
verhält, dauert aber die vollzogene relative Seinsmodifikation,

die in der Vereinigung der beiderseitigen
Körperbegrenzung besteht, so lange fort, als die Berührungsrelation

selbst besteht, weil die bewirkende Ursache ihrer
Kraft nach in dieser Vereinigung fortwirkt1. Die vom
bewegten Körper dadurch empfangene Seinsmodifikation richtet
sich in ihrer spezifischen Beschaffenheit als Wirkung nach

1 Horvâth p. 144—146.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 159'

der Wesensbeschaffenheit ihrer Ursache, also nach den
Qualitäten, die aus der Wesensform des bewegenden und
berührenden Körpers hervorgehen.

Damit ist aber die Lehre der alten Philosophie, dem
Verständnis nähergerückt: erstens daß es innerhalb der
Materiellen Welt keine actio in distans gibt; zweitens daß
jede körperliche Tätigkeit eine Berührung erfordert; endlich

drittens daß jede qualitative Veränderung der Körper
an eine natürlich und logisch früher erfolgte örtlich-mecha-
uische Bewegung notwendig anknüpfen muß und ohne diese
Voraussetzung innerhalb der natürlichen Weltordnung nicht
möglich ist. Mit diesen Grundsätzen kann auch die moderne
Naturwissenschaft sich einverstanden erklären. Die Bedeutung

der Berührungsrelation als fortdauernde Seinsmodifikation

rückt aber jene metaphysischen Prinzipien unserem.
Verständnis der physischen Probleme näher. Die weitere
Ausführung dieser Lehre ist Aufgabe der Naturphilosophie,,
die wir hier nicht verfolgen wollen.

V
1. Aus der Fülle von Relationsproblemen der

Metaphysik greifen wir dasjenige heraus, welches die Grundlage

für die Ästhetik bildet: den vielumstrittenen Begriff
der Schönheit. Der hl. Thomas1 leitet diesen Begriff mit
Aristoteles psychologisch aus der Erfahrung ab, indem er

Dinge, die uns schön erscheinen, so definiert: pulcra
sunt quae visa placent: diejenigen, welche uns gefallen,
nachdem wir sie deutlich erkannt haben. Der kalleologische
Genuß wird analog der Wahrnehmung durch den Gesichts-
811111 auf den Gehörsinn und die Phantasie und zuletzt auf
die geistige Erkenntnis übertragen. Objekt des Gefallens
lst

^
dasjenige, was dem natürlichen Strebevermögen

entspricht. Weil es durch seinen einzelnen objektiven Seins-
iuhalt das sinnliche Strebevermögen oder durch seine reale
Wesenheit allgemein den Willen als das geistige Strebe-
venaögen ergänzen und befriedigen kann, so ist es stets
eiu Ding, das in der fertigen Vollkommenheit seines Seins

Gut für das strebende und begehrende Subjekt ist. So
lst der schöne Gegenstand objektiv stets etwas, was
metaphysisch gut ist. Aber erst wenn es als solches so erkannt-

1 S. Thomas: S, Th. I q. 5 a. 4 ad 1.



160 Streiflichter auf die Welt der Relationen

wird, daß diese objektive Erkenntnis selbst den Gegenstand

des Gefallens bildet, ist der Begriff des Schönen
formal darin zu finden: pulcrum addit supra bonum quem-
dam ordinem ad vim cognoscitivam ita, ut bonum di-
catur id quod simpliciter

'

complacet appetitui, pulcrum
autem dicatur id, cuius ipsa apprehensio placet1.
Daher sagt der hl. Thomas : pulcrum est idem bono sola
ratione differens2, und Caietan folgert daraus: pulcrum est
quaedam boni species Connumeratur tarnen bono
pulcrum in amabilitate, quia addit supra ipsum sicut s e-
cundum quid ad simpliciter3. Mit jenen Worten gibt
der Aquinate aber noch keine formale Definition der Schönheit

selbst, sondern weist nur den Weg, auf welchem man
aus der Definition der schönen Gegenstände ihre
Formalursache, die Schönheit selbst, finden kann. Jene Hinordnung

des Schönen zur Erkenntniskraft ist aber, wenn wir
sie bloß für sich betrachten und vom realen Gegenstand
absehen, eine Verstandesrelation, ähnlich wie das Verhältnis
des scibile zur scientia, des Gegenstandes, der wissenschaftlich

erkannt werden kann, zur Wissenschaft selbst.
Es fragt sich nun, was .diese „apprehensio boni ali-

ouius, quae ipsa placet" im metaphysischen Sinne
bedeutet. Da die Schönheit tatsächlich sowohl in den Dingen
der realen Welt als auch in den Werken der Kunst
vorhanden und von uns empfunden wird, so kann die Schönheit

nicht rein subjektiv sein, also nicht bloß in einer
Verstandesrelation bestehen. Da aber tatsächlich nicht alle
realen Dinge den Eindruck der Schönheit auf uns machen,
so muß sie da, wo wir sie wirklich empfinden, etwas sein,
was formell von der metaphysischen Güte der Dinge
verschieden ist, weil diese Güte als solche eine transzendentale
Eigenschaft alles realen Seins ist und deshalb in jedem
realen Dinge vorhanden ist, während die Schönheit nicht
überall erscheint. Jene Konvenienz des Guten zum
Erkenntnisvermögen, worin der formale Begriff der Schönheit
liegt, muß also auch real begründet sein. Sie entspringt
aus den objektiven Elementen der Integrität, der Proportion

1 S. Thomas: S. Th. 1. II q. 27 a. 1 ad 3.
2 S. Thomas: ib.
3Caietanus in S. Th. 1. II q. 27 a. 1 ad B. Cf. G redt,

Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae 2, Friburgi Briesg. 191 2,
vol. II, nr. 547, p. 29.



Streiflichter auf die Welt der Eelationen 161

^ud deutlichen Erkennbarkeit, die in der Seinsvollendung
oder Seinsvollkommenheit der schönen Gegenstände sich
vorfinden. Die körperliche Substanz als solche besitzt an
sich diese Elemente noch nicht aktuell, sondern sie wird
orst durch ihre realen Akzidenzien ergänzt und
vervollkommnet, indem ihr die Ausdehnung (Quantität) Teile
verleiht, zu deren Vollkommenheit wieder die Figur als Qualität

hinzukommen muß, während solche Qualitäten, wie
die Kräfte usw., die ausgedehnte Substanz im substantiellen

Sein nur für die Betätigung weiter vervollkommnen.
Parum muß jene objektive Ordnung der Schönheit zu
derjenigen Seinsart gehören, aus der sie resultiert, also zu etwas
Qualitativem an der Substanz, was das reale Fundament
für die Totalordnung ist, die der Verstand formal als
Relation der Teile unter sich und des Ganzen zu den Teilen
auffaßt und als das SchönheitsVerhältnis derselben erkennt.
Ebenso liegt die Sache bei der geistigen Schönheit der
^materiellen Substanzen. Auch hier unterscheidet der
Verstand teils reale, teils virtuelle Teile, die sich als geistige
Kräfte und habituelle Qualitäten offenbaren, wie z. B.
hie intellektuellen und moralischen Tugenden, und in ihrem
Verhältnis untereinander und zur geistigen Substanz eine
zweckmäßige real-transzendentale Ordnung besitzen, auf
Grund deren der Verstand die Schönheitsrelation,
die aus ihnen hervorgeht, formal auffaßt.

2, Analysieren wir diese Schönheitsrelation, so finden
^lr ihr reales Fundament in der qualitativ vollendeten
Substanz, und zwar in der "Wesensform derselben und den
aus derselben fließenden Qualitäten. Denn daraus gehen
^^-transzendentale Relationen hervor, die teils aus dem
flaßverhältnis, teils aus den aktiven und passiven Kräften,
'dis aus der Ähnlichkeit oder Proportion entspringen.
ö stärker diese Teilrelationen auf Grund des Seinsinhaltes

ihrer Fundamente sind, desto deutlicher ist die daraus
herangehende Totalrelation, die eben die objektive Schönkeit

des Dinges selbst ist. Jedoch ist das nicht so zu
henken, als ob jene partiellen Relationen aktuell vor-

anden wären und die Totalrelation — die ganze ob-
jektive Ordnung — ursächlich erzeugten, denn eine Re-

ion solche hat gar keine ursächlich wirkende Kraft
nd Tätigkeit, sondern es sind die Teilfundamente jener

Partiellen transzendentalen Relationen, welche direkt die
Hivus Thomas III. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXX.) 11



162 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Grundlage der einen einzigen spezifischen, aber ebenso
transzendentalen Relation in dem schönen Gegenstand
begründen ; diese letztere Relation ist seine erkennbare innere
Ordnung, die als solche von uns unter dem Begriffe der
Schönheit erkannt wird. Insofern die Schönheit also
objektiv auf Qualitäten sich gründet, ist sie selbst noch
etwas Absolutes, was zu derselben Klasse des Seins gehört,,
und somit etwas, was macht, daß die Substanz in sich
vollkommener ist; das kann aber nur eine Qualität sein,
ähnlich wie die Gesundheit des organischen Körpers eine-
Qualität desselben ist, die aus der vollkommenen Beschaffenheit

und ungestörten Funktionierung seiner Organe
hervorgeht.

Wenn wir die objektive Schönheit zur Kategorie der
Qualität rechnen müssen, so frägt es sich weiter, zu welcher
von den vier Klassen derselben sie gehören kann. Offenbar
nur zur ersten, welche den Habitus und die Disposition
umfaßt; denn diese geben der Substanz eine bestimmte
Beschaffenheit als Vervollkommnung des substantiellen Seins
für dieses selbst. Sie disponieren den Körper, in welchem
sie vorhanden sind, in Hinsicht auf seine Wesensform ;.

weil sie aber aus solchen Ursachen hervorgehen, die
selbst ihrer Natur nach leicht der Veränderung
unterliegen, so haben diese habituellen Dispositionen,,
wie der hl. Thomas1 z. B. die Gesundheit und die Schönheit

ausdrücklich nennt, noch nicht vollkommen die Natur
eines Habitus, der als solcher eine gewisse Festigkeit und
Stetigkeit erfordert: weshalb wir die Schönheit genauer
nur als eine Disposition oder als eine reale Anordnung
fassen müssen, die an sich noch keine Relation ist, sondern
an der Seinsweise der Qualitäten teilnimmt.

3. Diese habituelle Disposition, die man Schönheit
nennt, hat aber, insofern sie eine Hinordnung zum
Intellekt mit sich bringt, etwas Relatives, das nicht
subjektiv vom denkenden Verstand hineingelegt oder bloß-

1 S. Thomas: S. Th. 1. II q. 50 a. 1 c.: Si vero loquamur de
dispositione subiecti ad formam, sic habitualis dispositio potest esse
in corpore, quod comparatur ad animam sicut subiectum ad formam;
et hoc modo sanitas et pulcrit.udo et huiusmodi habituales
dispositiones dicuntur; non tarnen perfecte habent rationem
habituum, quia causae eorum ex sua natura de facili transmutabiles-
sunt. Cf. Cauvinus deNicea, Philometaphysicus, Bononiae 1692,.
T. I, Tract. IV de Praedicamentis, Disp. V q. 1 § B, fol. 819.



Streiflichter auf die Welt der .Relationen 163

gedacht, sondern eine wahre reale transzendentale
Relation an dem schönen Gegenstände ist.

Diese Ansicht wird auch bestätigt durch die Lehre
Horvâths, die wir später noch näher prüfen werden, daß
die Relation eine Vollkommenheit besagt, was in unserem
Falle deutlich aus der fundamentalen Beschaffenheit klar
ist; denn die Qualität als solche ist immer eine
Seinsvollkommenheit der Substanz selbst, in welcher sie existiert.
Mit anderen Worten kann man dasselbe so ausdrücken:
Im metaphysischen Sinne ist dasjenige in seiner Weise
vollkommen und wird etwas Gutes genannt, was fertig
geworden ist. Jeder verwirklichte Zuwachs eines möglichen
Seinsgrades macht das Subjekt vollkommener und verstärkt
demnach seine metaphysische Güte. Nun ist aber die zur
Substanz wirklich hinzukommende reale Vollendung der
integralen und für einander disponierten Teile eine reale
Vermehrung des substantiellen Seinsgehaltes, die man als
Qualität bezeichnet. Diese objektiv klar erkennbare
Disposition der Substanz zu ihren Bestandteilen ist aber die
Schönheit als Qualität und die Substanz ist als solche in
sich reicher und besser geworden, als wenn sie diese
Qualität nicht hätte.

Die Relation, welche in der Disposition des Gegen-
staçdes enthalten ist und zu seiner metaphysischen Güte
noch die Hinordnung zur Erkenntniskraft hinzufügt, ist
das formale Moment der Schönheit, nach welchem der
Aquinate mit Augustinus die Schönheit selbst als
splendor ordinis definiert. Jene entitative
Disposition des schönen Gegenstandes ist das bonum; die
Relation desselben zum Erkenntnisvermögen dagegen

id, cuius apprehensio placet. Das Wohlgefallen
daran ist eine Funktion des geistigen

Begehrungsvermögens, der Willenskraft, deren Betätigung

als Bedingung voraussetzt, daß jene Relation als
solche erkannt worden ist. Daher ist jene objektive
Rektion das formale Objekt des subjektiven kalleologischen
Genusses.

In dieser Ansicht wird ebenso der objektive Charakter
der Erkenntnis wie der Schönheit gewahrt. Daher lehnen

die Ansicht ab, welche den Erkenntnisakt selbst,
dessen Objekt jene Relation ist, zum eigentlichen Objekt
des kalleologischen Genusses machen will. Es handelt sich

11*



164 Streiflichter auf die Welt der Relationen

hier nur um die direkte Erkenntnis des Schönen. Die
reflexe Erkenntnis, in welcher wir unseren Erkenntnisakt
selbst zum Gegenstand des Denkens machen, kann immer
ein Wohlgefallen und einen Genuß verursachen, der aber
wesentlich verschieden ist vom eigentlichen kalleologischen
Genüsse. Denn die reflexe Erkenntnis des Häßlichen
gewährt zwar den logischen Genuß, den jede richtig folgernde
Erkenntnis mit sich bringt, aber gerade das Gegenteil vom
kalleologischen Genüsse.

Fragt man endlich, was in der ganzen Linie des

Erkenntnisvorganges bei der direkten Erkenntnis des
Schönen das eigentliche formale Objekt sei, so kann die
Antwort in der Voraussetzung der Thomistischen
Philosophie nicht zweifelhaft erscheinen. Der geistige Erkenntnisvorgang

kommt erst zum Abschluß in dem Hervorgang
oder dem gedanklichen Ausdruck des verbum mentis,
welches der terminus, das Ende des Erkenntnisaktes
(intellectio) ist und deshalb von seinem Prinzip, nämlich
von dem Erkenntnisakt verschieden sein muß. Dieses
innere geistige Wort ist dasjenige, was zwischen Intellekt
und erkanntem Gegenstand vermittelt, indem es dem
Intellekt die Form des erkannten Dinges verleiht, so daß der
Intellekt diese Form sich aneignet. So ist es als Erkenntnisprodukt

dasjenige, was selbst erkannt ist; aber weil es .die
formelle Ähnlichkeit mit dem erkannten Gegenstande in
sich abbildet und somit als Stellvertreter für denselben
dient, ist es zugleich das Erkenntnismittel, in
welchem der Gegenstand erkannt wird, und der erkannte
Gegenstand selbst in seinem Gedachtsein1. Daher
vollzieht sich die Erkenntnis der Schönheitsrelation in dem
erkannten verbum mentis, das der Verstand sich von ihr
bildet, und dieses innere Wort als innerer Repräsentant des
äußeren Objektes ist das eigentlich formale Objekt,
das durch sein Gedachtwordensein vom Verstand das
geistige Begehrungsvermögen sofort zum Wohlgefallen an
diesem Gute bewegt und so die Liebe zu demselben erregt
und den kalleologischen Genuß gewährt. Die Verwendung
dieser Ansicht zur Erklärung der göttlichen Schönheit und
besonders des trinitarischen Geheimnisses kann hier nicht

1 S. Thomas: Qu. dip., q. 4 de verbo a. 1 ad 5; ib. ad 8;
Opusc. de differentia divini Verbi et humani; Com. in 1 Joannis
lect. 1 nr. 4.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 165

"Weiter verfolgt werden, da die Frage hier nur vom
philosophischen Standpunkt gestreift werden sollte. Das Schön-
heitsproblem bleibt aber noch weiter offen, weil es noch
eine Reihe von anderen Fragen herbeiführt, deren Lösung
gewiß nicht leicht ist. Und Plato hat recht, wenn er sagt :

Das Schöne ist schwer.
4. Die eigentümliche Schönheitsrelation offenbart uns

die Mannigfaltigkeit und den Reichtum, welche die Welt
der Relationen in sich birgt. Denn sie erweist die
Möglichkeit, wie verschiedenartige Fundamente in ihrer
Auswirkung dennoch eine spezifisch einheitliche Relation
ergeben können, und bildet dadurch ein Gegenstück zu den
nur von der Theologie übernatürlich erkennbaren inner-
trinitarischen Relationen des göttlichen Seins, denen der
größte Seinsgehalt eigen ist. Denn die Schönheitsrelation
bietet in sich nur den geringsten Seinsgehalt dar,
entschädigt aber durch den Reichtum ihrer Fundamente.
Ähnlich wie in der niederen materiellen Seinsordnung der
Reichtum in der steigenden Vervielfältigung der materiellen
Individuen zunimmt, je tiefer die spezifischen Arten und
Wesensformen stehen, so steigt in der immateriellen
Seinsordnung die Anzahl der spezifischen Arten bei zunehmender
Entfernung der Wesensformen von der Materie und
ihrer Potenzialität, so daß hier die Fülle der geistigen
Individuen in der Fülle der Arten selbst besteht, gemäß
dem Gesetze, nach welchem die unendliche Seinsfülle des
ersten und höchsten Seins, das wir Gott nennen, sich in
cen vielfach gebrochenen Strahlen der geschaffenen Wesen
Widerspiegelt, ohne sich jemals zu erschöpfen.

So steigt auch der Gehalt und der Wert der
Schönheitsrelation in der geistigen Welt weit über alle Grade
hinaus, welche sich in der Welt der Körper finden1, so
daß nilr ^ie höchste Kunst, die geistige Poesie, diese
geistige Schönheit mit ihren beschränkten Mitteln
annähernd darzustellen vermag.

VI
1. Aus dem ethischen Gebiete wählen wir eine

i'age, die schon im Naturrecht auftritt und gegenwärtig
nr das Völkerrecht von sehr aktueller Bedeutung ist: der

1 Cf. G redt, Elementa Philosophiae Thomisticae, II, p. 30 nota.



166 Streiflichter auf die Welt der .Relationen

Begriff der Souveränität. Schon der Name besagt eine
Überordnung und zeigt damit eine Relation an. In der
juridischen Sprache bedeutet die Souveränität, die einem
Staate beigelegt wird, den Zustand der vollkommenen
Selbständigkeit und Unabhängigkeit einer staatlichen
Gesellschaft gegenüber anderen Staaten. Ferner bezeichnet
man damit auch die oberste Regierungsgewalt der
staatlichen Gesellschaft, insofern diese Macht von jeder anderen
Rechtsgewalt unabhängig ist und durch ihr Vorhandensein
den Staat souverän gestaltet. Endlich wird auch der konkrete
Träger, der diese oberste Regierungsgewalt besitzt und
ausübt, Souverän genannt.

Im Begriff der Souveränität liegt zunächst die
Beziehung der höchsten Staatsgewalt zu den Untertanen,
welche die Mitglieder der staatlichen Gemeinschaft sind.
Diese Relation ist real-transzendental, denn der Staat ist
die geordnete höchste menschliche Gesellschaftsart, die
zum vollkommenen menschlichen Leben seiner Mitglieder
bestimmt und in sich einheitlich abgeschlossen ist, wozu
eine höchste Regierungsgewalt erfordert wird, die durch
ihr Vorhandensein in der Gesellschaft die Mitglieder
derselben bindet und für den gemeinsamen Zweck, das
allgemeine Wohl formal zur spezifischen Staatseinheit
gestaltet1. Sie ist daher innerhalb der ethischen Ordnung
gleichsam die Seele des belebten Staatskörpers und muß
analog als die spezifische Wesensform des künstlich durch
den Konsens der Mitglieder zusammengefügten Staates
gefaßt werden, in welchem die Einzelnen das Material
bilden, aus dem das Staatsganze zur Einheit geformt,
erhalten und innerhalb dieser ethisch-sozialen Ordnung zweckmäßig

geleitet wird. Wie nun der einzelne Mensch,
insofern er in sich abgeschlossen und von allen anderen
unterschieden als Individuum existiert und selbständig gegenüber

allen anderen als physische Person gefaßt wird, die
innerhalb der natürlichen Rechte des vernünftigen freien
Willens unabhängig ist, so wird ähnlich auch die staatliche
Gemeinschaft, insofern sie individuell für sich existiert und
von allen anderen unabhängig und in ihrer Sphäre autonom
ist, im übertragenen Sinne als eine moralische Person

1 S. Thomas: De regimine princip., lib, B c. 9. Cf. Antonio
Burri, Le teorie politiche di San Tommaso e il moderno diritto
pubblico, Roma 1881, capo B, p. 40 s.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 167

-aufgefaßt. Ahnlich wie die metaphysische Selbständigkeit
•die natürliche Person zustande bringt, so macht die
Souveränität den Staat zur völkerrechtlichen Person. Das
wesentliche Moment der Souveränität ist aber jene einheitliche

höchste autonome Staatsgewalt, aus welcher alle
Hoheits- oder Herrscherrechte entspringen. Die
Eigenschaften, die zu ihrer Natur gehören, sind die Ausschließ-
'lichkeit, Unteilbarkeit, Unverletzlichkeit und Dauerhaftigkeit.

Konkret existiert sie nur in einem oder mehreren
'bestimmten Trägern, welche physische Personen sind.

2. Als Rechtsgewalt ist die Souveränität ihrem
vollen Begriffe nach die Relation der Staatsgewalt zu den
Untertanen. Sie ruht auf der transzendentalen Beziehung
zwischen der "Wesensform des Staates und seinem Material,
aus welchem er gestaltet ist. Im konkreten Staate
dagegen, in welchem die Staatsgewalt von ihrem persönlichen
Inhaber ausgeübt wird, ist diese Relation eine echt prä-
dikamentale. Denn ihre Extreme, der Regent und die
Untertanen, sind von einander real unterschiedene physische
Personen. Das entferntere Subjekt ist der Staat als Ganzes,
das nähere Subjekt ist der legitime Träger der Herrschaftsgewalt

selbst, welcher diese Gewalt ausübt. Das entferntere
Fundament ist ebenfalls das Staatsganze, das nähere
dagegen die Person des Trägers der Gewalt, und die Begründung

der Relation liegt in der tatsächlichen Ausübung der
"Gewalt.

Diese Beziehung der souveränen Staatsgewalt zu den
Untertanen ist aber eine gegenseitige. Denn der Rela-
U°n der aktiven Staatsgewalt und ihres Trägers zu den
Untertanen entspricht auf der Gegenseite das passive
Vermögen der Untertanen, den aktiven Einfluß in sich so
aufzunehmen, wie die Form in die Materie aufgenommen wird,

•^|s passio gegenüber der actio, als Wirkung gegenüber der
Ursache. Da aber diese gegenseitige Relation nicht in
derselben Art auf beiden Seiten vorhanden ist, so ist es eine
^elatio mutua disquiparantiae. Dieses schwebende Verhältnis
der ethischen Seinsordnung ändert weder die Natur der
ßechtsgewalt an sich noch die Natur der Untertanen, sondern
modifiziert beide nur für einander.

3. Mit dem Wegfall eines der Extreme erlischt die
.elation sofort. Beim Verlust der Untertanen, sei es durch

8lne Naturkatastrophe, die den Untergang des Staatsgebietes



168 Streiflichter auf die Welt der Relationen

herbeiführt oder durch Seuchen und möglicherweise durch
einen Krieg, die das Staatsvolk ausrotten, hört die
Souveränität auf. Ebenso endet die Souveränität, sobald die-

Regierungsgewalt selbst nicht mehr ausgeübt werden kann.
Durch den Tod oder den freiwilligen Verzicht des Herrschers
erlischt seine aktuelle Beziehung zu den Untertanen und
die ihrige zu ihm. Es entsteht dann eine neue gegenseitige-
Relation zwischen dem Rechtsnachfolger und den Untertanen.

Ähnlich muß der Fall beurteilt werden, wenn durch
Usurpation der Träger der Regierungsgewalt an der
Ausübung derselben behindert wird. Dann behält er zwar den
Rechtsanspruch auf Wiederherstellung seiner legitimen
Souveränität, aber diese selbst erlischt und der neue gewaltsame

Besitzer der aktuellen Gewalt knüpft eine neue
Relation zu den Untertanen des von ihm okkupierten Staates
an, die eine neue Souveränität ist. Denn da die Souveränität
in der Natur des Staates transzendental begründet ist, so
hängt von ihr die Existenz des Staates ab; solange der
Staat selbst als solcher besteht, muß. also eine aktuelle
Souveränität als Regierungsgewalt vorhanden sein. Wenn der
legitime Träger derselben durch Usurpation oder durch
Okkupation wegfällt, so muß der Usurpator oder der Okkupant,

wenn dieselben diese Gewalt tatsächlich ausüben, als
wirklicher Besitzer derselben angesehen werden oder der
in diese Lage versetzte Staat würde als solcher aufhören,
denn ein anarchischer Staat ist ein formloses und deshalb
unmögliches Rechtsgebilde. Die neue Souveränität muß also
in diesen Fällen von den Untertanen anerkannt werden,
wenn sie nicht selbst ihre staatliche Existenz preisgeben
wollen. Die Anerkennung beschränkt sich aber nur auf die
Ausübung der neuen Souveränität, soweit dieselbe für die
Existenz des Staates notwendig ist. Die Rechtshandlungen,
des neuen Souveräns sind daher soweit gültig und verbindlich,

als das Gemeinwohl es erfordert, und zwar so lange,
als der tatsächliche Zustand der Okkupation oder
Usurpation dauert. Diese Anerkennung präjudiziert aber nicht,
den Rechten des früheren Souveräns* der seine Souveränität
wiedererlangen kann.

4. In den verschiedenen Regierungsformen ist die
Souveränität wesentlich die gleiche und wird nur in bezug.
auf ihren Träger akzidentell modifiziert. In der eigentlichen
Monarchie erscheint sie am vollkommensten, weil sie in der



Streiflichter auf die Welt der Eelationen 169

Einzelperson des Trägers die größte Einheit hat. In der
Republik, in welcher das Volk selbst als Ganzes die
Souveränität besitzt und die Ausübung derselben nur repräsentativ

einer oder mehreren Personen zukommt, ist die
Souveränität als Relation wesentlich dieselbe, wie in der
Monarchie, aber ihre Dauer und ihre Stärke ist weniger garantiert,
w©il ihre Ausübung durch zufällige Umstände leichter
gestört werden kann. In der geschichtlichen Entwicklung der
Neuzeit ist der Zug zur Demokratisierung und zu republikanischen

Staatsformen unverkennbar. Als ein natürlicher
Rückschlag dürfte aber die Rückkehr zur monarchischen
Verfassung als Folge der Überwindung der anarchischen
Zustände nach Beendigung des Weltkrieges zu erwarten sein,
um dem heutigen Gesellschaftsmaterial eine staatliche Form
zu verschaffen, welche größere Festigkeit und Beständigkeit
und damit auch zwischen den völkerrechtlichen Persönlichkeiten

eine gesicherte internationale Ordnung zu garantieren
vermag.

Die Souveränität desrömischenPapstes, die
mit der rechtlichen Autorität des Apostolischen
Stuhles gegeben ist, unterscheidet sich wesentlich von
der weltlichen Staatssouveränität, weil sie in der übernatürlichen

Ordnung fundiert und eine einzigartige höhere
Gewalt ist, die einem höheren Zwecke als dem des politischen
Staates dient und in ihrer höheren Kraftfülle wohl die Funktionen

der Staatsgewalt der Anlage und dem Vermögen*
uach einschließt, aber die weltliche Souveränität anderer
Staaten nicht beeinträchtigt. Die Entwicklung dieser Relation

haben wir schon früher in dieser Zeitschrift ausführ-
uch behandelt und dürfen jetzt darauf verweisen1."

VII
1. Aus der Rechtswissenschaft möge als Bei-

spiel ein Institut des römischen Privatrechtes dienen,.
Reiches auch in das gemeine Recht übergegangen und für
die juridische Auffassung der Relationen außerordentlich
lehrreich ist. Es ist der Begriff der strengen Obligatio nr
der hier nur nach dem römischen Zivilrecht untersucht
Verden soll, in welchem er entstanden, ausgebildet und für
andere Rechtssysteme sogar vorbildlich geworden ist und

1 Divus Thomas II (1915), p. 440-442; III (1916), p. 47-59..



170 Streiflichter auf die Welt der Relationen

in seiner Fruchtbarkeit für ganz neue Rechtsverhältnisse des
modernen Lebens wieder brauchbar gestaltet werden kann.

Das römische Recht unterscheidet das Eigentum
und die Obligation oder Forderung mit einer Schärfe
und Konsequenz wie keine andere Gesetzgebung. Dennoch
haben beide Rechtsinstitute eine gewisse Ähnlichkeit,
insofern beide die Herrschaft des freien persönlichen Willens
über die Außenwelt besagen. Das Privateigentum ist
die reale prädikamentale Relation eines Menschen zu einer
Sache und drückt die volle unbeschränkte Herrschaft der
Person über diese Sache aus, wie schon der Name besagt:
denn Dominium bezeichnet die Herrschaft, das Recht des
Herrn über sein Haus1. Die Obligation dagegen besagt
eine Bindung des freien Willens in bezug auf eine
bestimmte Leistung, wodurch der eine verpflichtet ist, dem
anderen eine solche Leistung zu erweisen, während der
andere befugt ist, diese Leistung zu erzwingen. Sie besagt
also die Herrschaft des einen über gewisse einzelne
Handlungen des anderen, wodurch die Freiheit des zweiten
teilweise gebunden, die Freiheit des ersten aber erweitert wird.

2. Im römischen Rechte erscheint nun die juridische
Obligation2 deutlich als eine wahre prädikamentale
Relation. Ihre beiden Extreme sind die Person des
Gläubigers (creditor) und des Schuldners (debitor). Jeder
von beiden heißt reus, weil beide an der-Rechtssache (res)
beteiligt sind8. Sie stehen sich aber in einem ungleichen
Verhältnisse gegenüber, welches Savigny so beschreibt:
„Auf der einen Seite (des Gläubigers) erscheint die persönliche

Freiheit erweitert über die natürliche Grenze hinaus,
als Herrschaft über eine fremde Person ; auf der anderen
Seite (des Schuldners) erscheint die persönliche Freiheit
eingeschränkt, als ein Zustand der Unfreiheit oder Not-

1 Cf. S. Thomas: 1 Sent. d. 8 q. 2 a. 1 ad 6. Qu. disp., de Malo
q. 18 a. 1 o.; de Veiit. q. 7 a 7 c. 2 Sent. d. 24 q. 1 a. 1 ad 2.

2 Cf. F. C. von Savigny, Das Obligationenrecht als Teil des

heutigen römischen Rechtes. I. Bd., Berlin 1851. 1. Kap., Nr. 2, p. 4 ff.;
System des heutigen römischen Rechtes, Berlin 1810, I. Bd. § 53,
p. 388 f.

3 Res heißt die juridische Sache, die Gegenstand eines Rechtsstreites

werden kann. So sagt Varr. L. L. 6, 5 med.: Quibus res
erat in controversia, ea vocabatur Iis: ideo in actionibus videmus
<lici: quam rem sive litem dicere oportet. Cf. Cicero, Mur. 12 extr.
— Davon reus (fem.: rea). Festus: Reus dictus est a re quam
promisit ac debet. Cicero, Or. 2, 43.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 171

"wendigkeit1." So erklärt das römische Recht: Obligatio est
iuris vinculum, quo necessitate adstringimur alicuius
solvendae rei2. Savigny denkt sich diese entgegengesetzten
Zustände der beiden Personen „als zwei verschiedene
Tätigkeiten, deren eine in der Leistung des Schuldners, die
andere in dem Zwang (der Klage) von Seiten des Gläubigers
besteht". Natürlich ist diese Erklärung philosophisch nicht
richtig ausgedrückt, denn Zustände und Tätigkeiten sind
nicht dasselbe. Richtig erkennt Savigny aber, daß die
Tätigkeit des Schuldners als die Hauptsache, als das
eigentliche Wesen der Obligation, die des Gläubigers als
das Untergeordnete angesehen werden muß8.

Philosophisch werden wir hiernach die Obligation als
em gegenseitiges, aber ungleiches Verhältnis zwischen zwei
Personen bezeichnen und demgemäß darin zwei verschiedene
Relationen finden, die des Schuldners zum Gläubiger und
'die des Gläubigers zum Schuldner. Das Vermittelnde ist
der in beiden vorfindliche Gegenstand der Forderung und
das ist die Rechtshandlung des Schuldners4. Dieser beiden
Relationen gemeinsame Gegenstand, nämlich die bestimmte
Handlung des Schuldners, ist der Zweck derselben, der
auch die spezifische Art der gegenseitigen Relationen
mitbestimmt. Der Entstehungsgrund aber ist zunächst
der freiwillige K on s ens der beiden Kontrahenten, der
entweder durch freiwilliges Ubereinkommen oder durch
andere Rechtsinstitute, z. B. durch ein Gesetz hervorgerufen

ist. Der beiderseitige Willensakt der Kontrahenten
lst also das Fundament der gegenseitigen Relation. Da nun
dieser Wille vom Subjekt beider Relationen als den beiden
beteiligten Personen nicht verschieden ist, so fällt das
Fundament mit dem Subjekt zusammen. Da nun beide
Extreme zwei verschiedene reale Personen und das Fundament

in beiden Relationen als verschiedene Willensakte

1

Obligationenrecht, 1. c., p. 5.
2 Pr. Inst, de Oblig. 3, 13 und L. 3 ff. de 0. et A. (44, 7): Obli-

gationum substantia (ihr Wesen) in eo consistit, ut a Ii um
11 0 b i s obstringat ad dandum aliquid vel faciendum vel prae-

andum. — L. 1 ff. § 1 de div. rer. (1, 8): ipsum ius obligationis in-
COrporale est.

3 Cf. y. Savigny, System, Bd. 8, p. 201.
4 § 1 Instit. de duobus reis (3, 16): In utraque tarnen obliga-

ione una res vertitur, et vel alter debitum accipiendo, vel alter
°lvendo, omnium perimit obligationem et omnes libérât.



172 Streiflichter auf die Welt der Relationen

etwas Reales sind, so sind diese Beziehungen unzweifelhaft
real-prädikamental und bilden das schwebende
Sein, welches die beiden Personen nur in bezug auf
einander innerhalb der Rechtsordnung modifiziert, indem
sie den Willen beider Personen aneinander bindet.
Dieses Band erlischt, sobald sein Zweck erfüllt ist durch
die geschehene Leistung des Gläubigers — sei es freiwillig
oder auf dem Wege der gerichtlichen Klage. Ebenso hört
das Verhältnis auf durch Wegfall der Extreme, falls der
eine oder der andere keine Rechtsnachfolger hat, die dann
nach rechtlicher Bestimmung die Verpflichtung übernehmen,
indem sich zwischen ihnen eine neue, der alten
gleichwertige Relation bildet, die aus dem Konsens in die
Rechtsnachfolge entspringt.

3. Soweit dürfte alles klar sein. Komplizierter wird
die Sache scheinbar dadurch, daß beide Extreme, also die
beiden Subjekte der gegenseitigen Relation gleichzeitig:
mehrere Personen sein können, während der spezifische
Inhalt der gleiche bleibt, nämlich die geschuldete Leistung.
Das römische Recht läßt hier zwei Möglichkeiten zu
beschreiten offen : Einmal können mehrere Gläubiger oder
mehrere Schuldner sich bezüglich ein und derselben Leistung
dahin einigen, daß jeder von ihnen nur einen Teil der
Leistung schuldet und beansprucht. In diesem Falle
entstehen so viele Relationen, als Gläubiger oder Schuldner
dabei beteiligt sind. Der andere Fall ist schwieriger, weün
nämlich mehrere Gläubiger eine und dieselbe Leistung ganz
fordern oder mehrere Schuldner dieselbe jeder für sich
schulden: jedoch so, daß die Einheit und Einzigkeit des
Inhaltes der Obligation (des Gegenstandes) gewahrt bleibt.
Dies ist die Obligation, die man Korrealobligation
in solid um zu nennen pflegt. In diesem Falle werden,
sämtliche Schuldner ihrer Verpflichtung ledig, sobald nur
einer von ihnen die ganze Leistung erfüllt, und ebenso
verlieren sämtliche übrigen Gläubiger ihre Forderung, sobald
die Leistung von irgendeinem der Korrealschuldner erfüllt ist.
In diesem Falle besteht also nur eine einzige gegenseitige
Relation zwischen mehreren Gläubigern und mehreren Schuldnern,

denn die Relation wird durch die bloß materielle
Vervielfältigung der Subjekte allein noch nicht vervielfältigt K

î N, Signorielli: Lexicon Peripateticum, Neapoli 1898,.
p. 829 sq. Horvâth, p. 144 f.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 173

4. Eine weitere Schwierigkeit scheint sich zu ergeben,
wenn die Obligation eine alternative ist, nach dem
Schema: spondeo Stichum aut Pamphilum, wobei der
Schuldner die Wahl hat, welche von beiden Leistungen er
erfüllen will. In der Regel hat nämlich der Schuldner die
Wahl, doch kann sie auch durch Vertrag dem Gläubiger
eingeräumt werden. Es frägt sich nun, wie diese alternative
Relation zu denken ist. Faßt man die Alternatio1 als
Ausdruck einer bedingten Leistung auf, so kann man diese
•Obligation so formulieren : spondeo Stichum dare, si
Pamphilum non dederim, et spondeo Pamphilum dare, si Stichum
non dederim. Dann hätten wir zwei Obligationen, also
auch zwei wahre Relationen anzunehmen sowohl auf Seiten
des Schuldners wie auf Seiten des Gläubigers. Allein diese
zwar einigen Juristen genehme Auffassung, welche diese
Obligation als disiunctiva oratio2 erklärten und sie aus
zwei disjunktiven Bedingungen bestehen ließen8, dürfte nicht
haltbar sein, weil die römischrechtlichen Bestimmungen
über die alternativen Obligationen nicht alle damit vereinbar

sind. Derjenige, dem die Wahl zusteht, kann dieselbe
beliebig bis zur definitiv erfolgten Leistung variieren ; ferner
hebt die teilweise erfolgte Leistung des einen Gegenstandes
das Wahlrecht so wenig auf, daß sogar der geleistete andere
Teil vom Schuldner zurückgefordert werden kann4. Diese
Bestimmungen sind doch ein klares Zeichen, daß beide
bedingt und disjunktiv gefaßten Obligationen innerlich
verbunden sind und deshalb als eine einzige zusammenhängende

Relation gefaßt werden müssen, die auch dadurch
nicht vervielfältigt wird, daß sie als wahre Korrealobligation
zwischen mehreren Schuldnern und Gläubigern auftreten
kann. Daher haben schon hervorragende Autoritäten unter
den alten römischen Juristen die disjunktiv gefaßte Stipulation

nur als eine modifizierte Obligation angesehen.
•So sagt Paullus5, nachdem er vier verschiedene Arten
der Obligation angegeben hat, unter welchen er die in die

1 Ein griechischer Glossator erklärt: 'AXreQvaxiov o 8Jiafxq?ozsQiofxos.
2 L. 124 de V. S. (50, 16).
3 Ex duabus disiunctivis conditionibus : L. 68 de V. 0. (45, 1)

^nddisiunctivo modo conditionibus adscriptis: L. 78 § 1 de cond. (85, 1).
4 L. 26 § 28. 14 de cond. ind. (12, 6). L. 21 § 6 de äct. emt.

09, 1).
5 L. 44 ff. § 8 de obl. et act.



174 Streiflichter auf die Welt der Relationen

Obligation eingehende Bedingung und den Modus1 anführt,
ausdrücklich: modus obligationis est, cum stipulamur
decern aut hominem: nam alterius solutio totam Obligationen!

interemit, nec alter peti potest, utique quam diu
utrumque est. Julianus findet nur eine Ähnlichkeit-
zwischen der bedingten und der alternativen Obligation,
verneint also ihre Identität2. Um auch die Stimme eines
modernen Juristen anzuführen, so erklärt Demelius : Die
beigefügte Alternative ist darauf berechnet, die Obligation
während ihres ganzen Bestehens zu modifizieren, eine
endgültige Qualität derselben zu bilden3.

5. Vom römischen Zivilrecht zum kanonischen
Recht ist der Weg nicht weit. Während nun im späteren
römischen Recht durch die Gesetzgebung Justinians die-
alternative Obligation in bestimmten Fällen gesetzlich in eine
einfache umgewandelt und dadurch verschärft wurde, so
daß an Stelle des aut-aut die Kumulation der Leistungen
von selbst eintrat, so ging das kanonische Recht milder
vor, indem es zur Erleichterung des Schuldners in einem
gewissen Falle die ursprüngliche kumulative Obligation in
eine alternative umwandelte. Dieser Fall ist die bekannte
Bestimmung über die zivilen Folgen aus dem Delictum
fornicationis, wonach der Verführer verpflichtet war, die
von ihm verführte Person zu ehelichen und ihr eine Mitgift
zu geben: duc et dota. Diese kumulative Obligation
wurde gewohnheitsrechtlich in die leichtere alternative
verwandelt: aut duc aut dota4,

Das kanonische Eherecht faßte auch die gegenseitige

Relation zwischen den Verlobten, die von der
Relation der Eheleute untereinander wesentlich verschieden
ist, in Form einer Obligation auf, indem es das
Verlöbnis (sponsalia)6 nach Analogie der strengen
Stipulation des römischen Rechtes ansah, bei welcher die

gegenseitige sponsio angewendet wurde. Dadurch
schützte es einerseits die Festigkeit und Heiligkeit des

1 Dem modus entspricht das griechische zqojzoç. Cf. Horâth,
p. 183.

'2 L. 9 fi. pr. de opt. leg.
3 Demelius in Zeitschrift für Zivilrecht und Prozeß von

Linde und Schulte, N. F. Bd. XVII, Nr. II, 1860, p. 25.
1

c. 1. 2. X. de adult. 5, 16.
5 c. 3 C. 30 q. 5 (Resp. Nicolai I. ad cons. Bulg. c. 3).



Streiflichter auf die Welt der Eelationen 175

Eheverlöbnisses, welches eine gegenseitige reale Relation
im Hinblick auf das nachfolgende Ehesakrament erzeugt.
Anderseits aber unterschied es dieses Verhältnis real von
der mit dem Sakrament innerlich und wesentlich zur Einheit

verbundenen gegenseitigen Relation der Eheleute
untereinander1, so daß eben die zivile Eherelation unter Christen
von selbst zum Ehesakrament wird. Diese sakramentale
Eherelation ist aber keine solche Obligation mehr wie die
Sponsalien, sondern das aus dem gegenseitigen Konsens
entspringende dauernde Herrschaftsverhältnis, in
welches Mann und "Weib durch Empfang des Ehesakramentes

zu einander treten und das in seiner eminenten
Fülle die dem Zwecke dieser Verbindung entsprechende
gegenseitige Obligation auf die ehelichen Leistungen
mitenthält und an sich, seinem ganzen "Wesen nach, viel mehr
Ähnlichkeit mit dem Rechtsverhältnis des Eigentums als
mit einer bloß persönlichen Obligation des römischen
Rechtes besitzt. Dieser wesentliche Unterschied zwischen
dem vinculum matrimonii und dem vinculum obligationis
geht schon daraus hervor, daß die Ehe als Kontrakt eine
Institution des natürlichen Familienrechtes ist, während die
Obligation dem Privatrecht angehört: diese beiden Rechtssphären

sind aber durch ihren nächsten Zweck spezifisch
verschieden. In der christlichen Ehe endlich ist die natürliche

Relation, welche das eheliche vinculum ausmacht,
sogar zur Würde eines Sakramentes erhoben, was bei keiner
anderen Obligation möglich wäre, weil jede Obligation ein
ius incorporale ist, während zum Wesen eines Sakramentes
eine sinnfällige Sache gehört.

VIII
1. Unter den fast unzählbaren Relationen, mit denen

sich die spekulative Theologie beschäftigt, ragen die tri-
nitarischen gleich den größten Höhen des Himalaja über
die langgestreckte Gebirgskette empor. Ihre philosophische
Bedeutung zeigt sich besonders in der Frage, ob diese

1 Cf. G o n e t: Clypeus Theologiae Thomisticae, Coloniae Agripp.
1671, T. V., Tr. VIII de matrim. Sisp. I a. 1 nr. 3 (p. 516): Dico
breviter, matrimonium formaliter et quidditative consistere in
vinculo illo, quo formaliter coniuges sunt uniti, résultante ex mutua
eorum obligatione, se,u ex mutuo iure et potestate, quam ex mutua-
traditione uterque coniux habet in corpus alterius.



176 Streiflichter auf die Welt der Relationen

innergöttlichen Relationen, welche das tiefste Geheimnis
des christlichen Offenbarungsglaubens enthalten, eine reale
Seinsvollkommenheit gegenüber der einen unendlich
vollkommenen "Wesenheit Gottes ausdrücken. Zu dieser schwierigen

Kontroverse, welche die alten Theologen stets
beschäftigt hat, nimmt auch Horvâth1 Stellung, indem er
allgemein lehrt, daß die Relationen eine reale
Vollkommenheit ausdrücken und es den Theologen überläßt,
die mit dieser Lehre verbundenen Schwierigkeiten des trini-
tarischen Geheimnisses zu vereinigen. Diese Frage bildet
daher vom theologischen Standpunkt das wichtigste
Kriterium für die Richtigkeit der Horvâthschen Theorie.
Darum wollen wir seine Ansicht an diesem Dogma prüfen.

Horvâth unterscheidet mit Recht die Frage, „ob eine
von neuem entstehende Relation einen Zuwachs an innerem
Wert und Vervollkommnung bedeutet" (p. 117), die er
verneint, von der anderen Frage, „ob die Relation ihrem ganzen
Sein nach eine Vollkommenheit bedeutet" (p. 118), die er
bejaht. Es erklärt sich weiter, „daß die Relation kraft ihrer
eigenen Charakteristik allein keine Vollkommenheit
bedeutet" (p. 193). Das Charakteristische der Relation ist das
bloße Hingeordnetsein des Subjekts ad aliquid, zu etwas
anderem, zu einem fremden Sein. Dieses Ad aliud bringt
dem Subjekt keinen Zuwachs an innerem Wert und an
Seinsgehalt, folglich ist dieses Esse ad aliud auch
keine Vollkommenheit. Dagegen ist die Relation
ihrem ganzen Sein nach genommen doch eine Vollkommenheit,

„aber eben eine relative Vollkommenheit,
die alle entitativen Züge von dem Seinsgehalt ihres
Fundamentes schöpft, und je nachdem die quidditas und ratio
der Relation von ihrem Fundamente verschieden ist,
setzt sie auch eine mit letzterem völlig identische oder
von ihm verschiedene Realität" (p. 193). Für diese Lehre
beruft es sich auf klare Stellen des S. Thomas und auf
dessen Erklärer Joannes a S. Thoma2, welcher diese Lehre
zur Erklärung der trinitarischen Relationen anwendet und
in denselben eine wahre reale Vollkommenheit findet. Weil
eben gegen diese Ansicht des Joannes a. S. Thoma von
anderen bedeutenden Theologen starke Einwendungen er-

1

p. 117 F., 126, 177, 193.
2 Joannes a S. Thoma: Cursus Theol., I. P., q. 28, disp. 13,

nr. 8, 9.



Streiflichter auf die Welt der Relationen 177

Phöben werden, welche auch seine Auslegung der Worte des
hl. Thomas bestreiten, so müssen wir zur Klärung der
Frage die wichtigste Einwendung besprechen 1.

2. Die theologische Schwierigkeit liegt hauptsächlich

darin, daß die vom Dogma geforderte absolute Gleich-
heit der drei göttlichen Personen durch die Annahme von
realen Vollkommenheiten der verschiedenen göttlichen
Relationen aufgehoben würde. Die aus den innergöttlichen
geistigen Hervorgängen des Intellekts und des Willens
entspringenden Relationen, von welchen drei unter sich real
verschieden sind, nämlich paternitas, filiatio, spiratio passiva,
konstituieren die drei göttlichen Personen so, daß diese
Personen innerhalb der einen göttlichen Natur als jene
konkreten Relationen für sich subsistieren. Wenn
nun die Relation selbst eine Seinsvollkommenheit ist, so
hat eine Person weniger Vollkommenheit als die andere,
weil der einen die relative Vollkommenheit der anderen
fehlt: also sind die drei göttlichen Personen nicht mehr
wollständig gleich an Vollkommenheit. Um dieser Schwierigkeit

zu entgehen, nimmt Joannes a S. Thoma nur eine
relative Vollkommenheit in allen drei Personen an. Denn die
Relation besagt in ihrem esse Ad gar keine Vollkommenkeit,

sondern nur in bezug auf das Subjekt, auf das esse
In und auf das Fundament. Weil aber in Gott jenes esse
In, das Subjekt und das Fundament der drei göttlichen
Relationen nur ein einziges ist, so muß die daraus folgende
Vollkommenheit auch nur eine einzige sein

Hiergegen argumentiert Paulus a Conceptione2
dilemmatisch: Das was Joannes a S. Thoma relative
Vollkommenheit nennt, ist entweder etwas innerhalb derselben
Linie wie die Relation selbst, ohne virtuellen Unterschied
von derselben; dann kann aber eine solche Vollkommenheit

nicht der einen Person mitgeteilt sein, ohne daß ihr
auch die entsprechende Relation selbst mitgeteilt würde.
Also müßte die Person des Sohnes, wenn er die
Vollkommenheit des Vaters mit besäße, auch die Vaterschaft
selbst haben und wenn er die Vaterschaft nicht hat, kann

1 Petrus de Godoy, Disputationes Theologicae in I. partem
P. Thomae, Venetiis 1668, T. III, Qu. XXVIII., Disp. LXXVIII.
(p. 68). Pa ulus a Conceptione, Tractatus Theo ogici, Parmae 1725,
T. II, Tr. VI de Trinitate, Disp. II, dub. IV (p. 81).

2 1. c. nr. 65 (p. 83).

Divus Thomas III. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXX.) 12



178 Streiflichter auf die Welt der Relationen

er auch ihre Vollkommenheit nicht mit besitzen. Oder-
die relative Vollkommenheit ist etwas, was von der Linie-
der Relationen verschieden und dann nur etwas Absolutes
ist. Damit ist aber die Auffassung der Thomisten gegeben,
die mit Paulus a Conceptione lehren, daß die göttliche
Relation nach dem eigentlichen Begriff von Relation im
Unterschiede vom Absoluten keine eigentliche Vollkommenheit

in Gott hinzubringt, die von der "Wesenheit und den
Attributen Gottes verschieden wäre. So lehrt der hl. Thomas
nach dem hl. Augustinus. Ebenso lehren Cajetan, Silvester
von Perrara, Banez, die Salmanticenses, Godoy und andere
Theologen und Paulus a Conceptione meint, daß auch
Joannes a S. Thoma dieselbe Ansicht vertreten wollte.
Cajetan erklärt ausdrücklich, daß die Relation als solche
weder eine Vollkommenheit noch eine Unvollkommenheit
mit sich bringt. Und das ist richtig. Denn Vollkommenheit

ist nur das Sein selbst, sei es das ungeschaffene
selbständige Sein oder das von einer bewirkenden Ursache
hervorgebrachte und fertig gewordene Sein der Dinge. Die
Relation dagegen hat als solche gar kein eigenes Sein für
sich. Wenn Horvâth aber von der „relativen Vollkommenheit"

spricht, so gebraucht er diesen Ausdruck nicht etwa
im -Gegensatz zu einer nicht relativen oder absoluten
Vollkommenheit, sondern nur im Gegensatz zur formalen
Relation selbst und bezeichnet mit dem Ausdruck „relative
Vollkommenheit" nur die Relation als Ganzes, nämlich
ihre Formalität zusammen mit ihrem Fundament, das selbst
nichts Relatives mehr ist, sondern etwas Absolutes, aus
welchem die Relation hervorgeht. Und so gefaßt, schließt
der Begriff der Relation alle entitativen Züge ein, die sie
aus dem nicht relativen Seinsgehalt ihres Fundamentes
schöpft1. In diesem Sinne ist aber, wie Paulus a
Conceptione lehrt2, der Satz „Die göttliche Relation ist eine
Vollkommenheit Gottes" ebenso wahr und formal wie der
dogmatische Satz: „Die göttliche Relation ist die Wesenheit

Gottes". Hiermit ist erwiesen, daß die Relationsmetaphysik

Hör vâths auch für die theologische Trinitätslehre-
annehmbar ist, da ihr kein theologisches Bedenken
entgegen steht.

1 Cf. Horvâth, p. 118f.
2 Paulus a Cone., 1. c. nr. 82 (p. 88).



Streiflichter auf die Welt der Relationen 179

IX
Mit den behandelten Beispielen mag die Streife auf

Relationen beendet sein. Der Scheinwerfer, der zur
Beleuchtung diente, war aus der "Werkstatt der aristotelisch-
thomistischen Philosophie entnommen. Um das Urteil, das
"wir über die Metaphysik der Relationen von Alexander
Horvâth abgegeben haben, zu begründen, dürften diese
Beispiele begnügen. An ihnen zeigt sich vor allem die
Kraft der alten Philosophie, die durch ihre Tiefe und
Sicherheit schwierige Probleme, vor denen die moderne
Philosophie zurückschreckt, wohl zu lösen imstande ist.
Das Bedürfnis nach einem Führer, wie Horvâth einer ist,
der sich als delischer Taucher erprobt hat, wird auch heute
noch gefühlt, sobald man die Scheu überwindet, diesen
Problemen ins Angesicht zu schauen. Das klingt auch aus
dem Geständnis, mit welchem Alfred Brunswig sein sehr
bedeutsames Buch, daß die Phänomenologie der Relations-
ßrlebnisse behandelt, mit dem Hinweis auf die alte Ontologie

der Relationen schließt, mit deren Hilfe die Relationserlebnisse

„mit vollem Recht als Erkenntnisse anerkannt
"werden können" h Diesen Worten entnehmen wir eine
glückliche Verheißung, Wenn der moderne Geist sich auf
sich selbst zu besinnen anfängt und sein Wissen in allen
Zweigen, die er geschichtlich zu erforschen und zu
begreifen so emsig bemüht ist, einmal gründlich revidieren
wird, dann wird er auch der alten Philosophie gerecht
Werden, und sie wird seine kritische Prüfung bestehen.
Die alten Prinzipien haben nichts von ihrem Licht und
\hrer Kraft verloren und sind stark genug, auch die neuen
Probleme hell zu beleuchten.

Es gibt auch Relationen, welche die Zeiten und ihre
Geschehnisse mit einander verknüpfen und uns helfen, das
Weltbild einheitlicher zu gestalten. Es sind die Relationen
der Ähnlichkeit und Unähnlichkeit, der Übereinstimmung
und der Gegensätze in der Geschichte. Wenn die Extreme
selbst real verschieden und das Fundament eine Tatsache
lst, die in ihren Folgen virtuell fortdauert und weiter
Wirkt, so sind solche historische Relationen, die man im
Vergleichen findet, nicht bloß in unserem Denken vor-

1 Brunswig, 1. c., p. 188—186.

12*



180 Streiflichter auf die Welt der Relationen

handen, sondern real. Man kann sie nicht bloß in Proportionen,

sondern auch in Proportionalitäten aussprechen, wie
z.B. in dem Satze: Wie Plato sich zu Aristoteles verhält,
so ähnlich verhält sich Augustinus zu Thomas Aquinas1.
Auch solche geschichtliche Relationen wird man
philosophisch tiefer erfassen und an ihnen den "Wert der alten
Philosophie ermessen. Und es kommt die Zeit, in dem
die gefundenen Werte auf die Neugestaltung der Dinge
angewendet werden, denn der Revision der Wissenschaft
folgt von selbst die Revision der Praxis auf allen
Gebieten.

Auch der nichtendende Krieg hat eine transzendentale
Beziehung zum Frieden, der einmal kommen muß, und
diese Beziehung muß sich konkret aus dem Wirken der
führenden Kräfte endlich zu einer realen prädikamentalen
gestalten. Denn der soziale Trieb der Menschheit ist
stärker als die Zerstörungswut und die egoistische Lust
der Verneinung, weil die natürliche Anlage zum geordneten
Gesellschaftsleben solange fortlebt, als es Menschen auf
Erden geben wird. Dazu kommt noch die starke,
historische Relation der Menschen und ihrer Gesellschaftsformen
zum Christentum, die nicht erloschen ist, weil die
übernatürlichen Kräfte desselben noch fortwirken und zum
Frieden, zur Ruhe der Ordnung aus höheren Motiven
drängen, als es die politischen Zwecke vermögen. Und
wenn einmal die ehernen Türen des Janustempels von
Menschenhand geschlossen werden, zieht auch der Lenker
der Geschichte an seiner goldenen Kette die Welt aus dem
Abgrund wieder empor.

Graz, im Mai 1916.

1 Ein anderes Beispiel ist ausgeführt in Divus Thomas I,
p. 407-411.


	Streiflichter auf die Welt der Relation

