Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Wabhre und falsche Mystik [Fortsetzung]
Autor: Leonissa, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wahre und falsche Mystik b43

Das eine geht aus den Bekenntnissen Bensons mit aller Deut-
lichkeit wieder einmal wie schon oft hervor, dafy nicht die Sucht, die
Lehren der Kirche recht dehnbar zu machen, ihnen alles Strenge und
Feste zu nehmen, ringenden Seelen hilft, sondern das tiete Erfassen
von der Einsetzung einer unfehlbaren, iibernatiirlichen Autoritit.

Bliesdalheim (Pfalz). Dr. Ludwig Hugo.

WAHRE UND FALSCHE MYSTIK
Von P. JOSEF LEONISSA, O. M. Cap.
(Fortsetzung von Bd. XXVII, p. 208—253)

Im Unterschied von der wahren Mystik lif3t sich die falsche
Mystik als ,Mystizismus“ bezeichnen (vgl. Zahn, Mystik, p. 14 ff)
Eine besondere Form desselben ist der Quietismus. Diesen behandelt
Pacquier: ,Qu’est-ce que le Quiétisme?%, und zwar vom Grund aus.
Er bleibt nicht blof3 beim franzosischen Quietismus stehen, beim
Kampfe Bossuets gegen Madame Guyon und Fénélon, sondern steigt
auf bis zu Molinos und selbst zu dessen Vorldufern. Dabei ist es ihm
‘weniger zu tun um die geschichtliche Seite, als vielmehr um die
-eigentliche Lehre selbst, sorgsamst bemiiht, auch den geringsten Irrtum
gegen die echt katholische Glaubens- und Sittenlehre zu meiden,

Das erste Kapitel (p. 9—382) gibt zuniichst eine kurze Ubersicht
der quietistischen Lehre, Der Sache nach ist der Quietismus so alt
wie die Menschheit selbst; denn im Grunde genommen, kommt er
vom Streben nach Ruhe, vom Streben, sich von der Beschwerde der
Titigkeit zu befreien. Besonders verbreitet ist er in Indien, der Heimat
des Nirwana. Das Wort Quietismus aber wurde zuerst gebraucht vom
Erzbischof von Neapel Caraccioli in einem Briefe an Papst Innozenz X1I.
(30. Jénner 1682), In diesem Schreiben lenkte er die Autmerksamkeit
auf eine neue Weise des geistlichen Lebens, welche sich damals unter
dem Einflusse Molinos’ in Italien und in ganz Europa reifend schnell
verbreitete. Molinos’ Lehre ward anfangs kirchlicherseits gebilligt, aber
nach und nach wurden seine Irrtiimer entdeckt. Er selbst wurde
zum Wiederruf und zur lebensldnglichen Getiingnishaft verurteilt
(28. August 1687). In den folgenden Jahren wurden von der heiligen
Indexkongregation noch zahlreiche Schriften anderer Verfasser ver-
boten, selbst solche, welche schon mehr als ein halbes Jahrhundert
verbreitet waren, wie die ,Regel der Vollkommenheit¥ vom Kapuziner
Benedikt von Canfield (1563 —1611) und drei Schriften Falconis
(1696 —1638). Aber damit war die quietistische Bewegung nicht auf-
gehoben,

Einige Jahre nachher tauchte der Quietismus in Frankreich
auf mit Madame Guyon und Fénélon, und mehr oder weniger waren
zahlreiche aszetische franzosische Schrittsteller des 17. Jahrhunderts
vom Quietismus angesteckt. Aber nicht blof3 bei den Katholiken, auch
bei den Protestanten biirgerte derselbe sich mehr oder weniger ein,
Der Hauptvertreter war aber Molinos, Seine Irrlehren lassen sich in
zwei Hauptpunkte zusammentfassen (p. 13): ,L’homme qui vise a 1a
perfection doit tendre 4 'anéantissement de son activité.“ — | La seule

Divus Thomas IL. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXT1X.) 36



h44 ~Wahre und falsche Mystik

activité de ’homme parfait consiste dans un état continuel d’union
a Dieu par la contemplation et par I'amour.* Die erste Gruppe
dieser Irrtiimer betrifit unsere Titigkeit im allgemeinen. Dieser muf}
man ginzlich entsagen, wenn man nach Vollkommenheit strebt, damit
Gottes Titigkeit allein herrsche. Molinos geht vom allgemeinen Ge-
danken aus, daf} alle unsere Handlungen wertlos sind und wir Gott
allein in uns wirken lassen miissen. Von da kommt er zur Vernichtung
des freien Willens und zur Geringschiitzung der Antriebe (Bewegungen,
impulsions) unserer Natur. Durch diese Vernichtung gelangt die Seele
zu einem Frieden, wo sie den Stiirmen unerreichbar ist: sie ist reif
zum Eintritt in den Beschauungszustand. Das ist die zweite Gruppe
der Irrtlimer Molinos’. Diese Irrtiimer betreffen den Gegenstand oder,
nach der Sprache der Theologen, die bestimmende Ursache der Titig-
keit bei einem zur Vollkommenheit gelangten Menschen: fiir diesen
besteht das ganze geistliche Leben in einem bleibenden Zustande der
Beschauung und Gottesliebe. Der Quietist will sich nicht authalten
lassen von vielerlei Akten des Verstandes oder Willens.

Dagegen reden die echt katholischen Geisteslehrer nicht von
einer vollen Zerstérung der Natur, sondern von deren Abtdtung. Sie
sagen, die Natur werde vervollkommnet und gestiirkt durch die Gnade
und die auBerordentlichen Gaben Gottes. Die Natur ist an sich nicht
schlecht und ihre Titigkeit nicht im Grunde verweirflich und ver-
dorben. Die Gnade vervollkommnet die natiirliche Titigkeit und lehrt
uns, dieselbe auf ein unendliches, tibernatiirliches Ziel zu richten.
Die Gnade baut das iibernatiirliche Gebdude auf der Natur auf. Der
hl. Ignatius z. B. spricht in seinen Exerzitien keineswegs davon,
daf man die Natur vernichten, sondern verbessern und lenken soll,
um sie so fihig zu machen, die Gnade aufzunehmen und die Werke
Gottes zu erfiillen. Ebenso driicken sich der hl. Johannes vom Kreuze
und die hl. Theresia aus. Die Geisteslehrer sagen ausdriicklich, die
Seele werde durch die mystische Einigung keineswegs von der christ-
lichen Tugendiibung entbunden, miisse sogar noch mehr als die nicht
so begnadeten Seelen die verschiedenen Tugenden, insbesondere die
gottlichen und Kardinaltugenden {iiben. Die hl, Theresia redet be-
standig von den Tugendwerken, welche der unio mystica folgen miissen
(vgl. p. 14 ff).

Die Auffassung der katholischen Mystiker iiber die Beschauung
unterscheidet sich durchaus von der des Molinos insbesondere beziiglich
der Hiufigkeit und Dauer sowie des Gegenstandes derselben. Aber
damit dart doch nicht behauptet werden, dafy die Mystiker die wahre
unio mystica oder die contemplatio nur fiir eine Ausnahme halten
und fiir eine gottliche Gunstbezeugung, welche blof} einer ganz kleinen
Zahl ganz besonders auserwihlter Seelen vorbehalten sei (p. 18 ff.).
Dieser ungerechtfertigten Einschrinkung liegt die Meinung zugrunde,
die contemplatio und unio mystica sei eine gratia gratis data (vgl. dies.
Jahrb. XXVII, p. 229 ff.). Infolgedessen wird eben auch das Wesen
der Beschauung und mystischen Vereinigung nicht scharf genug unter-
schieden von ganz auflerordentlichen oder geradezu wunderbaren Be-
gleiterscheinungen, welche allerdings verhiltnismiflig sehr selten vor-
kommen. Bei Molinos ist die Beschauung ein bleibender Zustand, D.le
Mystiker sagen dagegen, dafl man selbst auf den héchsten Stufen
bisweilen die Betrachtung anwenden miisse. Sie geben auch nicht zu,



Wahre und falsche Mystik b4bH

dafi man durch eigenes Bemithen die Beschauung oder mystische
Einigung erlangen kénne, sondern nur als unverdientes Gnaden-
geschenk Gottes. als Wirkung der Gaben des Hl. Geistes. Dagegen
gibt es fiir Molinos eine neue Art mystischer Einigung oder Be-
schauung: ein Zustand sogenannter contemplatio acquisita (p. 21 t.).

Der Gegenstand dieser bestindigen quietistischen Beschauung
ist nur Gott. Die echten Mystiker lassen dagegen alle religiosen Wahr-
heiten als Gegenstand der Beschauung gelten; ein besonderer Lieblings-
gegenstand beschaulicher Seelen ist stets gewesen seit der Zeit des
Christentums die heiligste Menschheit Jesu. Lietzteres wird insbesondere
betont von den deutschen Mystikern und Gottesfreunden des 14, Jahr-
hunderts und von der hl Theresia (p. 23). Den wesentlichen Punkten
nach unterscheiden sich die Lehre der Madame Guyon und des Fénélon
trotz ihrer Absage nicht von der des Molinos (p. 24 ff.). Bei der Guyon
besteht das ganze geistliche Leben in der Gelehrigkeit, dem inneren
gottlichen Antrieb zu folgen. Aber in dieser Gelehrigkeit findet man
zugleich die vollige Vernichtung oder Selbstenteignung und die
dauernde Einigung mit Gott durch die Beschauung und Liebe (p.26 f),
Im Unterschied von Malaval und Molinos faf3t Fénélon mehr die
Wirkung der Beschauung ins Auge: er spricht vom Zustand der
Gottesliebe. Nach ihm kann die Uneigenniitzigkeit der reinen Liebe
gehen bis zum v&lligen (absolu) Verzicht auf das ewige Heil. Er
hilt es fir gut, nach einem Zustande reiner Liebe zu streben.
Wenn auch unter einer anderen Form, sind das wesentlich die beiden
Hauptbestrebungen der Lehre des Molinos (p. 28 f.),

Der Abstand zwischen der quietistischen Lehre und der echt
katholischen Lehre der Geistigkeit, des geistlichen Lebens (spiritualité)
und der Mystik wird noch offenbarer durch Erwiigung der Ursachen,
welche den Quietismus herbeigefithrt haben (p. 29 ff.). Der Quietismus
des 17. Jahrhunderts ist eine neue geistliche und mystische Lehre;
aber er ist nicht unvermittelt aufgetreten, liegt vielmehr gleichsam in
der geistlichen Luft dieser Zeit. Der Quietismus entspricht den zwei
geistigen Bestrebungen, welche das 17. Jahrhundert kennzeichnen: dem
Bestreben, an die volle Verderbnis der menschlichen Natur seit dem
Stindenfalle zu glauben, sowie dem Bestreben, das Seelenleben zu ver-
einfachen. Die erstere Bestrebung ist hauptsidchlich protestantisch
und jansenistisch; die zweite hat auch Beziehung zum Protestantismus
und Jansenismus, zeigt sich aber besonders in der Philosophie und
findet ihren Ursprung in der Lehre des Malebranche vom unmittel-
baren Anschauen der Ideen der Dinge in Gott (p. 31 f., Note 1). Die
philosophischen und theologischen Anschauungen des 17. Jahrhunderts
von der Natur des Menschen und von seinen Beziehungen zu Gott
stimmten viel iiberein mit den beiden Grundbestrebungen des Quietismus.

Die erwiithnten zwei Grundprinzipien des Quietismus kommen nun
in je einem Kapitel néiher zur Sprache: Im zweiten Kapitel (p. 33—74)
das erste Hauptprinzip: die vollstindige Verderbnis der gefallenen
Natur. Zwei Hauptarten der Erklirung der Folgen des Siindenfalles
werden eingehender behandelt. Die theologischen Schulen ( Dominikaner,
Franziskaner, Karmeliten und Jesuiten sind genannt) kommen im
Hauptpunkte tiberein : Der Siindenfall hat uns nur die ﬁbernatiirlichen,
unverdienten Gaben genommen, den status iustitiae originalis. Sie
schiitzen auch alle dieGaben der Natur, auf welchen Gott das Gebiude der

36%



b46 Wahre und falsche Mystik

Gnpade errichte. Die andere Auffassung (p. 40 ff.) sieht im gefallenen
Menschen ein unnatiirliches Wesen, eine MifSjgeburt, einen Kriippel.
Dieser Begriff von der Verderbnis des Menschen hat ganz das 17. Jahr-
hundert beherrscht. Luther und die alten Protestanten sagen, der
Stindenfall habe die menschliche Natur zu einem lebendigen Ubel
gemacht; alle Handlungen des gefallenen Menschen seien Siinden;
unsere Natur bleibe bestindig angesteckt und konne nur schlechte
Friichte bringen. Allerdings gestehen die Jansenisten, daf} die wirksame
Gnade die Natur heile und das Gute tun lasse; aber vorher sind ihnen,
wie den Lutheranern, alle Handlungen des getallenen Menschen Siinden.
Zum tieferen Verstdndnis verweist Pacquier auf sein griofieres, von
der Académie francaise preisgekrontes Werk: ,Le jansénisme“ (Paris,
1909). Von Luther wollen die Jansenisten sich dadurch unterscheiden,
daf} sie die Natur nur verdorben sein lassen durch die Unreinigkeit,
durch die Absicht, welche sie uns bei unseren Handlungen machen laft.

Neben diesen beiden irrgliubigen Schulen gab es im 17, Jahr-
hundert noch eine katholische Schule, welche sich halten wollte mitten
zwischen der mittelalterlichen Lehre und der Luthers (p. 42 ff.). Auch
diese Schule war angesteckt vom entstellten (pessimistischen) Begrift
des gefallenen Menschen; sie folgte darin der pessimistischen Richtung
der Literatur des 17. Jahrhunderts Auf diesem entstellten Begriffe
nun baute sich auch die neue katholische Lehre vom geistlichen Leben
auf, Die katholische Schule hielt zwar aufrecht die katholische Glaubens-
und Sittenlehre, aber in der Auffassung vom gefallenen Menschen
niberte sie sich sehr Luther und den Jansenisten. Sie hielt unsere
Natur {iir tief verdorben und glaubte, die Titigkeit des Menschen
geringschiitzen zu miissen (p. 46 f.). Eine solche miflachtende Auf-
fassung liegt selbst der Aszetik des Kardinals Bérulle und seines
Schiilers Olier zugrunde.

Moiinos glaubt an die volle Verderbnis des Menschen seit dem
Stindenfalle (p. 48 ff.). Seine Ratschlige, sich zu Gott zu erheben und
sich in ihn zu versenken, lauten &ufderlich zwar katholisch, aber dem
Sinne nach gehen sie aus vom Grundsatze Luthers von der unver-
besserlichen Verkehrtheit der getallenen Natur. Aus einem Zustand
des Vertrauens auf die Verdienste Christi, wie Luther annimmt, macht
Molinos einen Zustand der Einigung mit der Gottheit selbst. Luthers
und Molinos Lehre sind zwei verschiedene Stimme aus einer Wurzel.
Gegen den Fall in Stinden macht Molinos ganz gleichgtiltig: ein solcher
ist gar nicht zu achten; nachher mufl man sich wie vorher zu Gott
erheben, Das aber fithrt zum Untergang aller Reue iiber die begangenen
Stinden (p. bl ff.). Mehrere Schiiller Molinos’ haben auch in ihrem
praktischen Leben diese Schlufdfolge wirklich gezogen. Da nach Molinos
bei unseren Handlungen alles schlecht ist, verwirft er auch die
Tugenden. Ebenso mifdachtet er ganz und gar alle fithlbare Andacht.
Die Losschilung von allem dehnt er sogar aus auf die Betrachtung
selbst und auf die Gaben des HI. Geistes. Durch solche Selbstver-
nichtung will er zur Umwandlung in Gott fiihren.

Wie Molinos denken auch Madame Guyon und Fénélon, dfiﬁ
von der gefallenen menschlichen Natur nichts Gutes zu erwarten ist
(p. 65 ff.). Madame Guyon nennt die Anhiinglichkeit des Menschen an
seine Natur Eigentum (propriété). Um vollkommen zu sein,
miisse man vollig diesem Eigentum entsagen und alle unsere Hand-



Wahre und falsche Mystik b47

lungen wie schlecht ansehen, um Jesus in uns sein Bild herstellen
zu lassen. Das Eigentum trigt das Bild Satans; dies muf} giinzlich
getilgt werden, damit das Bild Gottes in uns ausgepriigt werde (p. 58 fi,).
Dazu gilt es, aller und jeder Tétigkeit zu entsagen, nicht etwa bloB der
verkehrten Titigkeit, wie die Heiligen sagen, und in diesem falschen
Sinne faflt Madame Guyon den ,Weg des nackten Glaubens“ (voie
de la foi nue).

Gegen die Natur des Menschen selbst geht Fénélons Lehre von
der giinzlichen Uneigenniitzigkeit in bezug auf das ewige Heil (p. 63 f1.).
Ein uneigenniitziger Akt der Liebe Gottes aber schlieft notwendig
als Ziel auch die Vervollkommnung und eine gewisse Freude iiber
den Liebesakt ein. Zu seiner Lehre von der Moglichkeit eines g i n z-
lichen Verzichtes auf das ewige Heil kam Fénélon ebenfalls durch
den Gedanken von der vollen Verderbnis des gefallenen Menschen. Der
Einfluf3 der Madame Guyon machte sich immer mehr geltend (p. 66 ff.),
Sie fithrte ihn ein in ihre Lehre von der Entiuflerung (désappropriation),
So wird Fénélon gedridngt, die eigene Titigkeit beiseite zu setzen, um
Gott wirken zu lassen. Von da an spricht er nur mehr von Vernichtung,
vom Verzicht auf alles, was vom Menschen kommt und dem Menschen
angenehm sein kénnte. Der alte Mensch, die Natur, d. h. die
Erbverderbnis, die alles in uns verunreinigt hat, muf} folgerichtig
verschwinden, damit die Gnade aus uns einen ganz neuen Menschen
machen konne. In solchem Sinne fafite er auch den Ausdruck ,Eigen-
nutz“ (I'intérét propre). Von diesem Gedanken der Verderbnis
der menschlichen Natur aus versteht man auch seine Unterscheidung
von der eigenniitzigen und der reinen Liebe. Seine reine Liebe kennt
weder Furcht vor Strafe noch Hoffnung auf Lohn (p. 69 ff.).

Nach den echt katholischen Lehren gibt es jedoch noch etwas
Gutes in uns. Gottes Absicht nun ist, dafl wir dieses Gute in uns
vervollkommnen. Also ist dieser Eigennutz dieses Verlangen, uns
zu vervollkommnen durch Vereinigung mit Gott, an sich gut: unter
dem Einfluff der Gnade wird er tibernatiirlich. Dieser Ansicht wider-
spricht demnach Fénélons Lehre von der reinen Liebe ganz und
gar. Die volle Erbverderbnis muf} uns allem entsagen lassen. was in
urs ist. Daraus erkliren sich auch seine Ausdriicke von der Gleich-
giltigkeit gegen den geistlichen Fortschritt und die Ubung der
Tugenden. Wenn der alte Mensch vernichtet und die Seele ent-
eignet (désapproprié) sein wird, dann diirfe sie ganz beistimmen den
inneren Regungen und Antrieben; denn dann hiitten diese nichts
Menschliches mehr an sich, sondern kimen unmittelbar von Gott. Um
das Gute zu tun, miisse man also abwarten die Kundgebuug des
Willens Gottes. Somit erweist sich die vollige Verderbnis der mensch-
lichen Natur bei Molinos, Madame Guyon und Fénélon als erste und
hauptsiichliche Ursache ihres Quietismus. Dieser Gedanke aber war
vorherrschend im 17. Jahrhundert. Und daher kam zunichst und
hauptsichlich der Erfolg des Molinos und des Quietismus. Die
zweite Grundursache des Quietismus ist die Vereinfachung des Seelen-
lebens, wie sie insbesondere der Ontologismus erstrebte. Dies ist der
Gegenstand des dritten Kapitels (p. 76—120). Wie einerseits die
Anschauung von einer ginzlichen Verderbnis des Menschen infolge
des Stindenfalles das 17. Jahrhundert kennzeichnete, so anderseits das
Bestreben, das Seelenleben zu vereinfachen, Wir finden es auch bej



548 Wahre und falsche Mystik

Luther und Jansenius. Luther schrinkte alle Beziehungen zu Gott
auf den Glauben ein; Jansenius und Quesnel auf die Liebe; Molinos
niherte sich mehr Luther. Aber seine Lehre iiber die Beschauung,
welche ein Schauen Gottes, ein Gefithl der Vereinigung mit Gott ist,
hat andere Verbindungen. Die quietistische Beschauung hat gewisse
Ahnlichkeit mit den Beschreibungen gewisser katholischer Schrift-
steller jener Zeit (p. 16 ff, z. B. Kardinal Bérulle, Oratorianer P. Claude
Séguenot). Insbesondere ist es die neue von Descartes und Malebranche
eingefiihrte Philosophie, welche uns am besten den bestindigen Be-
schaunungszustand der Quietisten erklirt.

Der Unterschied zwischen der quietistischen Mystik und der
von der HIl Kirche gebilligten Mystik kommt von der zugrunde-
liegenden verschiedenen Psychologie, Die Auftassung von der Natur
des Menschen und von dessen Beziehungen zu Gott ist eine ganz ver-
schiedene (p. 821ff.). Wie zwischen der Moraltheologie und der schola-
stischen Psychologie, besteht auch zwischen dieser und der echt
katholischen Mystik eintriichtige Beziehung (p. 85 ft.). Sowohl die
Quietisten wie die echt katholischen Mystiker geben nun zu, dafl man
sich mit Gott mittels der Beschauung einigen konne. Letzteren jedoch
soll diese Beschauung nur ausnahmsweise sein (p. 82), welche An-
nahme allerdings begreiflich wird, wenn die mystische Einigung und
die Beschauung mit den intellektuellen Visionen auf eine Stufe gesetzt
zu werden scheint (p. 85 unten), und wenn die aufierordentiichen
Gunstbezeugungen (wie Visionen und Offenbarungen), die doch nur
Begleiterscheinungen der eigentlichen Mystik sind, gew&dhnlich
(also der Regel nach) der mystischen Vereinigung anhaften sollen
(p. 86 oben). Dies ist aber durchaus nicht der Fall (vgl. dies. Jahrb.,
Bd. XXVII, p. 224 ff., p. 280 f1.).

Im wesentlichen Unterschied von der scholastischen Philosophie
nimmt insbesondere Malebranche (der Ontologismus) eine unmittelbare
Wahrnehmung Gottes an und befiirwortet die bestéindige Beschauung
Gottes (p. 87 ff'), womit eben die quietistische Mystik durchaus tiber-
einstimmt. Eine #ihnliche unmittelbare Wahrnehmung Gottes findet
sich auch bei einer neueren mystischen Lehre (vgl. p. 18, Note 1;
dies. Jahrb. a. a, O, p. 234 ff.). Auch Fénélon begiinstigte die neue
Philosophie und damit den Quietismus selbst (p. 91 ff.). Er huldigte
einem sogenannten gemiifligten Ontologismus. Dieser erklirt seinen
Quietismus (p.94 ff.); er fithrte ihn zu seiner Lehre von der Uneigen-
niitzigkeit und vom fortwihrenden Zustande der reinen Liebe Gottes.
Fénélon erkannte selbst gar wohl die inuige Wechselbeziehung zwischen
der Philosophie und der Lehre vom geistlichen Leben und der Mystik
(p. 99 ff.). Seine beiden Lehren von der Verderbnis der Natur und
vom Schauen in Gott erkliren auch seine seltsame Anwendung der
Worte ,nattirlich* und ,ibernatiirlich® (p. 104 ft.).

Nach der gewdhnlichen Auffassung ist der Gegenstand in der
natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung derselbe: Gott und der
Mensch; nur wird dieser Gegenstand in den beiden Ordnungen vom
verschiedenen Gesichtspunkt aus betrachtet, entweder mit blofi natiir-
lichen oder mit tibernatiirlichen Kriiften. Fiir Fénélon gibt es zwel
Pline: der Plan des Menschen und der Plan Gottes. Der erstere ist
natiirlicher, der andere iibernatiirlicher Ordnung. Der eine umfafit
alles, was in unseren Absichten auf den Menschen zielt; der andere,



Wahre und falsche Mystik 549

was in denselben auf Gott abzweckt, Fénélon wiirdigte den ersteren
herab; um aber der Kirchenlehre nicht zu widerstreiten, war er ge-
zwungen, denselben fiir nicht ganz schlecht zu halten. Je nachdem
nun die Seele teils zum Plane des Menschen, teils zu dem Gottes oder
zu beiden zugleich auf verschiedene Weise hingezogen werden kann,
nimmt er mehrere Zustinde an. Fiinf verschiedene Zustiinde der
Liebe Gottes: einen Zustand rein knechtischer Liebe, einer rein begehr-
lichen Liebe, einer hoffenden Liebe, einer eigenniitzigen Liebe, einer
reinen oder vollkommenen Liebe (p. 108 ff). Der Plan Gottes ist ihm
einzig und allein wahrhaft der Seele wiirdig, vor allem die reine Liebe.
Nach diesen beiden Plinen kann man auch sehr wohl verstehen seine
Ausdriicke tUber das Opfer des eigenen Heiles. Nur in Gott ist der
Mensch rein, Darum verlangt er, nur Gott im Menschen und den
Menschen nur in und fiir Gott zu lieben.

Malebranche und die Quietisten fordern, wir sollten bestindig
erwarten, daf} Gott in uns wirke, und stets in der Beschauung Gottes
leben (p. 112 ff,). ‘Dieser Zustand soll unserer Natur ganz entsprechend
sein. Molinos hiilt den Zustand heiliger Gleichgiiltigkeit und bestindiger
Beschauung fiir den urspriinglichen im Paradiese, zu dem wir zurtick-
kehren sollen durch véllige Vernichtung der gefallenen Natur und unaus-

. gesetzte Beschauung Gottes. Diesen We g nennt er den mystischen
im Unterschied vom scholastischen Wege, welchen diejenigen
gehen, welche Gott aufien suchen mit Hilfe des verniinftigen Denkens,
der Einbildung und der Erwigungen. Auf diesem mystischen Wege
findet die Seele ihre wahre Natur wieder, welche darin besteht, sick
unmittelbar mit Gott zu vereinigen. Ahnlich driickt sich auch Madame
Guyon aus.

Wie im Mittelalter, sollen nach Paquiers Meinung auch im
17. Jahrhundert die theologischen wund mystischen Lehren ihren
Einflufy anusgeiibt haben auf die philosophischen Lehren. Auch im
17. Jahrhundert soll der Quietismus angefangen haben, Die Lehre von
der bestindigen Beschauung ist schon klar genug ausgesprochen bei
Benedikt von Canfield in seiner , Régle de perfection® und besonders
bei Falconi in seiner ,Lettre & une fille spirituelle®. Paquier meint,
Falconi spreche zu allererst in so bestimmter Weise von einem an-
dauernden Akte der Beschauung und scheine somit der wahre Be-
griinder des Quietismus gewesen zu sein. Der Quietismus des 17. Jahr-
hunderts hat in seinem Bestreben, den Menschen und die menschliche
Titigkeit zu unterdriicken, schon ganz uralte Anklinge; und durch
seine Lehre von einem andauernden Beschauungszustande schon ganz
alte Vorliufer. Aber seine Quellen sind andere gewesen. Er ist ein
mystischer Lutheranismus und ein mystischer Ontologismus, Das ist
mit kurzen Worten das eingehend begriindete Ergebnis der vorliegenden

Studie.
Nachtrag

Im Laufe unseres mystischen Rundganges kamen uns mancherlei
Biicher zu, deren wichtigere uns im Folgenden zur Bestiitigung der
vorausgehenden kritischen Bemerkungen dienen mogen:

1. Fr. Marcolinus M. Houtmortels O. Pr.: Ein Aloisius
unserer Tage. Der selige Gabriel von der schmerzhaften Mutter
Kleriker aus dem Passionistenorden. Steyl, Missionsdruckerei, 1912,
Kl-8° 174 S. — 2. J. P, Barthel: Mutter Maria Dominika Klara



550 Wahre und falsche Mystik

Mons vom bl. Kreuz und ihre Klostergriindung. 1832—1895, Limperts--
berg-Luxemburg, Dominikanerinnenkloster, 1908. Gr.-8°. XVI, 671 S.
— 3. P. Leo Schlegel O. Cist.: Leben der Jungfrau und Dienerin
Gottes Gemma Galgani. 2. Aufl, Saarlouis, Hausen, 1912, 8° XI, 296 S,
— 3a. Ders.: Briefe und Ekstasen der Dienerin Gottes Gemma
Galgani, Jungfrau von Lucca. Ebendas, 1913, 8°. XII, 463 S. —
4. P. Pio da Mazzarino O, M. Cap.: Leben der Tertiarin Veronica
Barone. Ubersetzt von P. Leo Schlegel O. Cist. Ebenda 1913. 8°
220S. — b.Johannes Jérgensen: Die Geschichte eines verborgenen
Lebens. Freiburg i. Br., Herder, 1912. 8°. X, 276 S. — 6. Auguste
Sandreau: Les degrés de la vie spirituelle. 4. Aufl. Paris, Amat;
Angers, Grassin, 1912. 2 Bde. 120, 590, 582S. — 7. P. Louis Martin,
General der Gesellschaft Jesu: Die heilige Theresia von Jesus Lehrerin
der Mystik. Regensburg und Rom, Pustet, 1913. 18°. XII, 144 S, —
(Zur mystischen Literatur vgl. auch: Gral, Ravensbhurg, Alber,
1909/10, Bd. IV, p. 727 ff.,, p. 767 ff.; Katholik, Mainz, Kirchheim,
1909, Bd. 1V, p. 117 ff, p. 171 ff.; 1913, Bd. XI, p. 184 f.)

Der selige Gabriel war ein besonders treuer Diener Mariens.
Ihre Nachfolge wurde die Grundlage seines ganzen Lebens, das dufier-
lich nichts besonders Auffallendes und Auflergewdshnliches zeigte. Alle
Schonheit dieses Dieners Gottes war eben im Innern. Er wandelte den
einfachen, koniglichen Weg der Liebe. Er ist so recht ein Heiliger
unserer Tage; er hat die Verfiihrung der heutigen Welt gekannt, mit
Gottes Gnade aber und unter dem miichtigen Schutze der Mutter Gottes
hat er die Welt besiegt. Den HIl. Vater, Papst Pius X., driingte es
gar sehr, wie er selber sagte, diesen liebenswiirdigen Seligen der christ-
lichen Jugend als Vorbild und Beschiitzer hinstellen zu kénnen. Das
war auch schon der Wunsch Leo XIII, seligen Angedenkens, der
den Seligen den ,Aloisius unserer Tage“ nannte. Sein vorliegendes
Leben ist frei bearbeitet nach der franzosischen Urschrift des Pater
Bernhard aus dem Passionistenorden. Es fuflt aut durchaus zuver-
lissigen Berichten von Augenzeugen, insbesondere des Seelenfiihrers
mit Zugrundelegung der Seligsprechungsakten und eifriger Benutzung
der Briefe des Seligen. Sein Leben ist so ganz #hnlich dem Leben
des heiligen Aloisius von Gonzaga aus der Gesellschaft Jesu. Beson--
ders deutlich zeigt sich dies in der Losschilung vom Irdischen und
im inneren Leben.

Wie der hl. Aloisius war unser Seliger giinzlich losgeschiilt von.
allem: von Heimat, Fleisch und Blut und allen weltlichen Dingen;.
den Sinnen ganz abgestorben und iiberaus demiitig. Seine wahre,
griindliche Demut liefS ihn stets gering von sich denken und sorgtiltig
alles verbergen, was zur Ehre gereichen konnte. In allem suchte er
stets den letzten Platz und wihlte fiir sich gerne die niedrigsten Be-
schiftigungen. Neben dem innigsten Gebete um diese Tugend sehnte
er sich auch nach Demiitigungen und benutzte eifrig jede Gelegenheit
dazu. Wundernehmen kann uns jedoch seine vollkommene Losschilung-
von allem Irdischen und auch von sich selbst nicht, wenn wir denken
an sein bestindiges inneres Leben. Unser Seliger zog durch nichts.
die Aufmerksamkeit der Welt aut sich. Aber Gott und die lieben.
Heiligen hatten eine grofie Freude dariiber, dafl er auch das Kleinste
in der reinsten Pflicht tat, seine Standespflichten aufs vollkommenste.
zu erfiillen suchte und sorgsamst alles mied, was nicht fiir Gott und



Wahre und falsche Mystik bbl

den Himmel geschehen konnte, Als Hauptmittel dazu diente ihm der
Wandel in Gottes heiliger Gegenwart. Dadurch brachte er es so weit
in der Sammlung und Selbstbeherrschung, dafy ihn darin die #ufleren
Beschiiftigungen nicht hinderten. In dem gottlichen Lichte, das er so
erhielt, erkannte er jede Regung seines Herzens und alle Gnaden,
welche ihm iiberaus reichlich zuteil wurden. Jedes Wort des Heiligen
Geistes an seine Seele horte er, suchte sich aber auch vor den kiinftigen
Fehlern zu hiiten.

Jede Handlung tat er mit solcher Sorgfalt, als miisse er sogleich
vor Gottes Richterstuhl erscheinen. In allem suchte er auch die gute
Meinung zu erneuern und alles fiir Gott allein zu tun, mochte es noch
so gering und unbedeutend scheinen. Alles ward dem Seligen so
Mittel zum Dienste Gottes. Das alleinige Verlangen, Gott in allem.
zu gefallen, erfiillte sein Herz ganz mit heiligem Abscheu auch vor
der kleinsten Stinde. Mochte ihn der bose Feind noch so sehr mit
schlechten Gedanken und selbst mit den abscheulichsten Gottesliste-
rungen quiilen, stets bewahrte er seine gewohnte Ruhe und Heiterkeit.
In seinem ganz lebendigen Glauben sah er immer deutlicher, wie
tritigerisch und eitel das Irdische, wie verginglich die Welt und wie
toricht die Menschen, welche sie lieben. und wie nur Gott und ein
gottgefilliges Leben wahrhaft gliicklich machen kénnen. Darum brannte
er so von Eifer fiir das Heil der Seelen, fiir die er nicht miide wurde,.
den Herrn anzurufen.

Sein iiberaus lebendiger Glaube offenbarte sich auch in seiner
Liebe zur hl. Kirche., Mit ihr lebte, fiir sie betete er; mit ihr
trauerte und freute er sich, In diesem vollkommenen Glaubenslichte
betrachtete er alle Vorkommnisse des Lebens. Diesen Glauben nihrte
er durch sein Leben des Gebetes. In diesem machte er immer gréfiere
Fortschritte, Im letzten Jahre seines Lebens erlangte er die ganz
auferordentliche Gnade, wie der hl. Aloisius ohne die geringste Zer-
streuung zu beten. Wie dieser Heilige, so hat auch unser Seliger das.
Verdienst eines inneren Martyriums gehabt, da der Gehorsam ihn
verpflichtete, sich gleichsam von Gott fernzuhalten. Es wurde ihm
namlich die eigentliche Betrachtung verboten. Zur Vereinigung mit
Gott bediente er sich nun hiufiger der Stofigebete. Ubrigens war ihm
alles ein Mittel, sich zu Gott zu erheben. Die ganze Schopfung war
ihm eine Leiter, auf der er zu Gott emporstieg. Alles kiindete ihm
Gottes Allmacht, Allweisheit und Allgiite und eiferte ihn an, wvoll--
kommen Gott zu lieben und ihm zu dienen. Wenn man ihn fragte,
an was er denke, konnte er immer antworten: ,An Gott!*

Das Geheimnis seiner Heiligkeit finden wir in der Betrachtung-
des bitteren Leidens und Sterbens unseres gottlichen Heilandes, in
seiner glithenden Liebe zur hl. Eucharistie und in seiner zarten
Andacht zu Maria, besonders zur schmerzhaften Mutter. Da war die
Quelle seiner {ibermenschlichen Kraft, seiner wunderbaren Umwand-
lung und seines Riesenfortschrittes aut dem Wege der Vollkommenheit.
Insbesondere kann man wohl seine ganz aufilerordentliche Liebe zn
Maria den Grund und die Krone seiner Heiligkeit nennen. Diese
Andacht zu Maria hebt die hl. Kirche in den Tagzeiten des Seligen
vor allem hervor und in bezug auf dieselbe sagt sie von ihm: ,Man
fand nicht seinesgleichen!“ Non est inventus similis illi! Alle seine.
Gedanken, Worte und Handlungen waren mit denen seiner lieben



bb2 Wahre und falsche Mystik

Himmelmutter vereint und durch sie ihrem g&ttlichen Sohne dar-
geboten, Seine Andacht zur schmerzhaften Mutter war so grof3, dafl
sie duflerlich mehr hervortrat, als die zum Leiden Christi und zum
allerheiligsten Altarssakramente. Im durchbohrten Herzen der Mutter
hatte er den wahren Frieden gefunden und dort rubte er voll Freuden
-aus. Im Streben nach Vollkommenheit hielt er sich ganz an Maria.
Sie war sein Himmel. Alles in ihrem ILeben entziickte ihn und rif}
ihn fort. Ihr ihnlicher und angenehmer zu werden, ihre Tugenden
zu tiben, zu arbeiten und zu leiden aus Liebe zu ihr, das war sein
ganzer Herzenswunsch. Die Andacht zur lieben Gottesmutter ist so
recht der eigentiimliche Charakterzug des Seligen; er ist der Heilige
Maria. In der Andacht zu Maria fand er den kiirzesten, leichtesten
und sichersten Weg zur Heiligkeit.

Der selige Gabriel wandelte so recht im vollkommenen Glauben.
Nur Gott sah er in allem; Gott war ihm eins und alles. Maria fithrte
ihn stets zu Jesus und durch Jesus zum Vater im HIl. Geiste. ,,Deus
meus et omnia! Mein Gott und mein Alles!* konnte er so recht mit
dem hl. Vater Franziskus von Assisi ausrufen, dessen Namen er in
der Welt trug. So war er stets mit Gott aufs Innigste vereint; stets
Gottes heiligsten Willen voller Liebe zu tun, das war seine einzige
Freude. Er erfiillte so recht das Wort des Herrn an den Patriarchen
Abraham: ,Ambula coram me et esto perfectus! Wandle vor mir und
sei vollkommen!* So michtig wirkten in ihm die Gaben des HI. Geistes.
In heldenmiitigster, vollkommenster Weise iibte er vor allem die drei
gittlichen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Bei
ithm bewahrheitete sich so ganz handgreiflich, was wir schon friiher
(dies. Jahrb., Bd. XXVII. p. 240) von der deutschen Mystik als Ziel
alles Strebens einer wahrhaft gottsuchenden Seele kennen gelernt
haben (vgl. auch a. a. O, p. 224 ff, p. 229 ff.,, p. 232 ff,, p. 235 ff.).

War das Leben des seligen Gabriel ein nach aufien durchaus
unscheinbares und unauffilliges, so ist das der Mutter Maria
Dominika Klara Moes vom hl. Kreuz ein ganz auferordent-
liches und ungewdhnliches. Sie starb erst vor 20 Jahren. Ihre vor-
liegende Lebensbeschreibung ist verfaft von ihrem Seelentiihrer in
den letzten 18 Jahren ihres L.ebens. Ihr Leben hienieden war eine
tortgesetzte Kette von Priifungen und Leiden aller Art, welche sie
mit heldenmiitiger Geduld aus inniger Liebe zu Gott ertrug. Zum
Leiden war sie geboren; fiir die Interessen Gottes und seiner heiligen
Kirche leiden, war ihr Lebensberuf. Ihrer aullerordentlichen Fiihrung
und Begnadigung wegen wurde sie vielfach miflkannt, verleumdet,
verurteilt und verspottet. Dafiir aber sagte sie Gott nur Dank und
wiinschte aufrichtig, auch noch iiber das Grab hinaus miflfkannt und
verschmiht zu werden, wenn das Gott zur gréfieren Ehre und Ver-
herrlichung sein wiirde. Vorliegendes, als Manuskript gedrucktes Buch
ist bestimmt, ein Zeugnis fiir Mutter Klara und ihre Klostergriindung
zu 'sein und richtet sich an jene, welche aufrichtig wiinschen, die
Wahrheit in dieser Angelegenheit zu erfahren.

Des Buches erster Teil (p. 3—305) behandelt die Mutter Klara
als das Schlachtopfer der gottlichen Liebe. Ihr Beruf war
es, ein Sithnopfer zu sein fiir ihr Jahrhundert, zu beten und zu leiden
fiir das Aufblithen des Ordenslebens, in ihrem Vaterlande ein Domini-
kanerinnenkloster zu griinden. Threm Berufe gemiify stand die Dienerin



Wahre und falsche Mystik bb3

~Gottgs' ihr ganzes Leben Jang in innigster Beziehung zum heiligen
Dominikus. Ihre Wiedergeburt bei der hl. Taufe war eine ganz wunder-
bare. Durch ein iibernatiirliches Licht erhielt sie damals den Vernunft-
gebrauch und sie brachte sich Gott fiir ihr ganzes Leben als Schlacht-
opfer dar, Seit dem Tage ihrer Taufe wurde sie des fast bestiindigen
Verkehres mit ihrem hl. Schutzengel gewiirdigt. Diesem ward von
Gott die besondere Aufgabe erteilt, ihr die erste Erziehung im geist-
lichen Leben zu geben. Dabei fléf3te er ihr auch eine grofie Liebe
und Andacht zur Gottesmutter Maria ein. Vom hl, Engel erhiilt sie
auch Anleitung zum Gehorsam, zur Selbstverleugnung und Bufle. Er
fithrt sie auch ein in ihren auferordentlichen Lebensberuf und schiitzt
sie 6fter wunderbar in Gefahren des Leibes und der Seele. Der heilige
Engel lehrt sie ferner das betrachtende Gebet und bereitet sie vor
aut die Ablegung ihres Gelitbdes ewiger, jungfriulicher Reinheit.
Durch dasselbe erwihlte sie das gottliche Herz Jesu zu seiner Kreuzes-
braut und trat von da an in einen innigen Verkehr mit ihr, Sie lebte
jetzt nur mehr ganz allein fiir ihren gottlichen Briutigam. Der heilige
Engel lehrte sie tédglich und stiindlich das Buch des Kreuzes und das
Buch der Liebe zu lesen, d. h. den leidenden Heiland am Kreuze und
Jesus im allerheiligsten Altarssakramente stets zum Gegenstand ihrer
Unterhaltung zu wihlen.

Durch strenge Bulle, hiufiges Gebet und ernstes Tugendstreben
bereitete sich Anna auf den Tag der ersten hl. Kommunion vor. Dazu
suchten die hl. Engel, in ihr einen lebendigen Glauben, brennende
Liebe und inniges Verlangen zum hochheiligen Sakramente zu er-
wecken. Ganz besonders waren sie darauf bedacht, sie in tiefer Demut
zu begriinden; denn auf diesem Fundamente miisse das grofie Gebiude
der Vollkommenheit errichtet werden. Durch die hiufige Ubung der
geistlichen Kommunion untertags erhielt sie grofie Gnaden, besonders
vermehrten sich in ihr die gottlichen Tugenden des Glaubens, der
Hoffoung und der Liebe. Am Dreifaltigkeitsteste des Jahres 1842, im
Alter von 9'/, Jahren, empfing sie denn mit hochster Andacht die
erste hl. Kommunion und mit ihr reichlichste Gnaden, besonders grofie
Liebe und Stirke zum Leiden. Der gottliche Heiland trug ihr neue
Leiden auf, die sie fiir die Interessen seines gottlichen Herzens auf-
opfern solle Mit allem Nachdruck empfahl er ihr, auch zu beten und
zu leiden, damit der Dominikanerorden und der Jesuitenorden in
briiderlicher Liebe und Eintracht gemeinschaftlich der hl. Kirche ihre
Stiitze béten. Dazu ermutigten sie auch die beiden grofien Order sstifter,
der hl. Ignatius und der hl. Vater Dominikus, welche ihr an ihrem
Festtage, den 31.Juli und 4. August, in unbeschreiblicher Schénheit,
Anmut und Herrlichkeit erschienen.

Zur vollkommenen Benutzung ihrer Zeit, zu rastloser Titigkeit
bei ihrem beschaulichen Leben war Anna von friihester Jugend an
durch die hl. Engel erzogen, und als nach der ersten hl. Kommunion
das Lernen aufhorte, war die Arbeit ein Hauptteil der Tagesbeschiifti-

ung. Der erleuchtete, himmliische Fiihrer leitete Anna fleiffig an,
Gebet und Arbeit miteinander zu verbinden. In dieser kostbaren Ubung
erlangte sie eine solche Fertigkeit, dafl sie ihr Leben lang. oft bei
den schwersten, anstrengendsten Arbeiten den erhabensten Betrach-
tungen und Beschauungen obliegen konnte. Bei der Arbeit belehrten
die hl. Engel sie iiber die Geheimnisse Jesu auf Erden sowie die Art,



bb4 ‘Wahre und falsche Mystik

die Leiden zum vollkommensten Gebet zu machen. Der hl. Schutzengel
insbesondere war fiir sie weit besorgter, als ein Vater und eine Mutter
fir ihr Kind sein konnten. Mit neuer, noch grifierer Sorgfalt als bei
der ersten hl. Kommunion bereiteten die hl. Engel Anna auf die heilige
Firmung vor. Der HI. Geist erteilte ihr denn auch durch dieselbe-
auflerordentlich grofie Gnaden. Der gottliche Heiland ermahnte sie
am Firmtage wiederum, mutig und treu auszuharren, ein Gebets- und
Leidensopfer zu sein fiir die Interessen seines gottlichen Herzens,.
namentlich fiir die beiden Orden des hl. Dominikus und des hl. Ignatius.

Aus drohenden Jugendgefahren wurde Anna wunderbar durch
den hl. Schutzengel und durch den Heiland selbst befreit und nach--
haltig vor Leichtsinn und Weltsinn bewahrt. Zur Jungfrau heran-
gewachsen, mufite sie an den miihsamen Arbeiten im Hause, Weinberg
und Feld teilnehmen. Ihr tiefes Glaubensleben machte es dann leicht
fiir sie, Gebet und Verkehr mit den Mitmenschen zu vereinen. In
jedem Menschen sah sie eben Gott. Auf allerlei Weise tithrte der gott--
liche Heiland seine treue Braut zu immer héherem Grade des beschau-
lichen Lebens. Durch aufierordentliche Priifungen vollendete der Heiland
ihre Liuterung und die Losschilung ihres Herzens von allem aufier
ihm, namentlich von sich selbst. Darauf iiberhiufte er seine treue
Kreuzesbraut mit den griéfiten Gnadenbezeugungen und wiirdigte sich,.
mit ihr die mystische Vermidhlung einzugehen, wie wir es lesen im
Leben der Heiligen, z. B. der hl. Katharina von Riceci, der hl. Rosa
von Lima, der hl. Katharina von Siena. Auflerordentlich ward Anna
dadurch in der Selbsterkenntnis geférdert und angeeifert zu unab--
lissigem Streben nach gréfierer Vollkommenheit. Der himmlischen
Leitung iiberaus treu, gelangte sie in jenen gliickseligen Zustand,
worin nichts auf Erden den Geist mehr von Gott trennen und die-
Gedanken vom Wandel in Gottes heiligster Gegenwart ablenken kann.
Seit der mystischen Vermihlung erschien ihr der Heiland ofter und
fiilhrte sie immer tiefer ein in die Erkenntnis Gottes und ihres eigenen
Nichts.

Wiederholt wurde Anna iibernatiirlicherweise mitgeteilt, daf3.
sie von Gott berufen sei, eine Tochter des hl. Dominikus zu werden,
und sogar die Aufgabe habe, ein Kloster im urspriinglichen Geiste des
hl. Vaters Dominikus in ihrem Vaterlande zu griinden. Aber in allem
lief3 sie sich demiitigst leiten durch den Gehorsam gegen Gottes Stell-
vertreter im festen Vertrauen, Gott werde diese Handlungsweise segnen
und seine Absichten durchfiihren. Die Kreuzesbraut war auch vom
Herrn auserwihlt, durch ihr verborgenes Gebets- und Leidensleben
den Zeitpunkt beschleunigen zu helten, in welchem das Dogma der
unbefleckten Empfingnis verkiindet werden sollte. Die giitige Himmels-
konigin leitete das begnadigte Kind selbst zur Erfiillung dieses hohen
Berutes an, zuerst in einer Erscheinung am 7, Dezember 1834. Immer
wieder forderte der Herr die geliebte Kreuzesbraut eindringlich auf,
fir die Neubelebung und das Wiederauf blithen des Dominikanerordens-
im ersten Geiste seines hl. Stifters zu beten und zu leiden. Wie sehr
diese heldenmiitige Eiferin fiir den Orden dieser Aufforderung entsprach,.
ist Gott allein vollkommen bekannt,

Wunderbarerweise ward sie an ihren ersten geistlichen Fithrer
gewiesen, welcher sie 12 Jahre lang duflerst strenge, aber sehr segens-
reich leitete. Ihr geistlicher Bruder, dem sie den Haushalt fiihrte,



Wahre und falsche Mystik bbb

wurde ihr von der géttlichen Vorsehung zum Novizenmeister gegeben,
-ohne daf} er selbst es wufite. Nach noch nicht zweijihriger segens-
reicher Wirksamkeit starb letzterer. In heldenmiitiger Liebe iibernahm
Anna fiir ihn die Fegefeuerleiden, so dass er bald der Anschauung
Gottes teilhaftig wurde. Hochst wunderbar war ihr Verkehr mit den
-armen Seelen im Iegefeuer; sie war so recht die barmherzige Schwester
des Fegefeuers, In ihrer aufierordentlichen Liebe zu den armen Seelen
unterlief3 die Dienerin Gottes nichts von dem, was sie zu deren Er-
leichterung tun konnte, Oft lief} der Herr alle Leiden bestimmter
Seelen iiber sie kommen, so daf} diese sofort in den Himmel eingingen.
“Oft auch liefy er sie deren Strafen nur teilweise abbiiflen, so daf} sie
grofle Linderung und Abkiirzung ihrer Leidenszeit erhielten. Dafiir
waren denn die armen Seelen sehr dankbar und erwirkten ihr viel
grofle Gnaden,

Seit 1860 hatte sie heftige satanische Kiémpfe und Verfolgungen
zu bestehen. Diese wihrten bei ihr mit kurzen Unterbrechungen ein
volles Menschenalter in wachselnder Stirke und gaben ihr reiche
‘Gelegenheit, Akte heldenmiitigster Demut, Geduld und unerschiitter-
lichen Goitvertrauens zu iiben. Die Hauptquelle aller Kraft und Gnade
bei diesen furchtbaren Kiémpfen und Leiden fand die Dienerin Gottes
in der tiglichen hl. Kommunion. Das so tugend- und verdienstvolle
‘Opfer- und Siihneleben der treuen Herz-Jesu-Braut lifit sich erst hin-
reichend wiirdigen, wenn man bedenkt, dafl sie ihr Leben lang das
bittere Leiden des Herrn nicht blof} innigst betrachtet, sondern auch
zur Forderung seiner hl. Interessen dasselbe an Leib und Seele in
hohem Grade mit durchlitt. Dies geschah sowohl in Ekstasen wie
aufler denselben, Sie empfing in Leidensekstasen auch die hl. Wund-
male. Sie war so recht eine grofle Liebhaberin des Kreuzes.

Der zweite Teil (p. 307—461) umfafit die Klostergriindung.
Der hl. Niéhrvater Josef war ihr dabei wie der hl. Theresia der grifite
Wohltiiter, Es fehlte durchaus nicht an Schwierigkeiten und Hinder-
nissen bei diesem Werk; mufite es sich doch gerade dadurch als echtes
‘Gotteswerk erweisen, Der Schmelztiegel bitterer Leiden fehlte der
Mutter Klara (Klostername der fritheren Anna) keineswegs. Satans
tiickische List, das Gotteswerk zu vereiteln, zeigte sich auf allerlei
Art, In seiner Bosheit brachte er es sogar dahin, dafl Mutter Klara
als die schlimmste und verblendetste Betriigerin angeklagt und ver-
urteilt wurde. Der hochwiirdigste Bischof verurteilte sie, ohne daf} sie
sich weder schriftlich noch miindlich iiber die schweren Anklagen
verantworten konnte. Gott der Herr lief} dies zu ihrer gréferen Prifung
und Heiligung zu. Uberaus hart und schwer fielen die Schlige auf
sie ein, aber es fehlten auch nicht die Tréstungen. In diese Zeit fiel
auch die mystische Verwundung ihres Herzens. Geheimnisvollerweise
wurde die Kreuzesbraut ganz umgewandelt, von jeglicher Makel der
Siinde und Anhiénglichkeit an irgendetwas aufler Gott vollkommen
gereinigt und so vorbereitet aufs innigste mit dem Schipfer vereint
zu werden. Die mystische Einigung ihrer Seele mit dem himmlischen
Briutigam fand statt am 18 Jénner 1874, am Feste des siifesten
Namens Jesu, dem Gedichtnistage ihrer mystischen Vermiihlung,
Seitdem lebte Mutter Klara bis zu ihrem seligen Tode ganz in Gott,
Nichts mehr avf Erden vermochte sie zu scheiden von der Liebe
Christi, Sie hatte ihren gottlichen Briutigam stets vor Augen und,



bb6 Wahre und falsche Mystik

ganz eins mit ihm geworden, wollte sie wie in der Liebe auch im
Leiden aufs vollkommenste mit ihm vereinigt bleiben.

An eine Klirung ihrer Sache war einstweilen auch seitens
der Ordensoberen nicht zu denken. Es lag vielmehr in Gottes Plan
und Absicht, seiner treuen Dienerin Gelegenheit zu geben, ihm noch
grofiere Leidensopfer fiir die bekannten wichtigen Zwecke darzubringen.
Statt Erleichterung und Hilfe erhielt sie am Namen-Jesu-Feste 1876
die weit groflere Gnade eines brennenden Verlangens, noch mehr
Schmach und Kreuz fir Gottes Werk zu erdulden, Diisterer und trost-
loser denn je war ihre Lage geworden. In P. Rouard de Card, einem
ausgezeichneten Sohne des hl. Vaters Dominikus, war eine feste Stiitze
ihres Werkes zu Grabe getragen. Auf Betreiben des geistlichen Oheims
und Bruders der Mutter Klara wurde ihre ganze Angelegenheit nach
Rom, an den obersten kirchlichen Gerichtshof gebracht. Da jedoch
der Bischof aus dem Amte schied, muf3te die Entscheidung bis zur
Neubesetzung des bischéflichen Stuhles von Luxemburg hinausgeschoben
werden.

Inzwischen erhielt Mutter Klara im Jahre 1881 vom Herrn den
bestimmten Auftrag, einstweilen in Belgien zu Clairefontaine eine
Niederlassung zu griinden. Die zwei iiltesten Klosterschwestern opferten
ihr Leben fir die Genehmigung des Klosters. Ein Bauplatz samt
Ackerfeld zur Errichtung eines Klosterchens wurde am 20, Jénner
1882 durch Kauf erworben. Der hochwiirdigste Bischof Gravez von
Namur gestattete die Errichtung des Klosters, das noch vor Schluf$
des Jahres bezogen werden konnte. Schon am 19. April 1883 erlaubte
der Bischof auch, der Dienerin Gottes und ihren Genossinnen das
Dominikanerordenskleid zu erteilen, empfahl sich zudem dringend in
ihr frommes Gebet und versicherte sie auch fiir die Zukunft seines
visterlichen Wohlwollens. Am 30. April 1883 war die feierliche Ein-
kleidung und die Dienerin Gottes erhielt den Ordensnamen Schwester
Maria Dominika Klara vom hl. Kreuze. Die Klosterstiftung erhielt
die kirchliche Genehmigung und das Kloster wurde in den Domini-
kanerorden einverleibt, Der neue hochwiirdigste Bischof von Luxem-
burg ernannte ein Schiedsgericht fiir die Angelegenheit der Mutter
Klara und das Urteil lautete (10.Jénner 1884 in der Benediktinerabtei
Maredsous) zu ihren Gunsten. Auf das Herz-Jesu-Fest, 20, Juni 1884,
war die Profeflablegung wund Einfiihrung der strengen Klausur im
Kloster. Am 25. August 1885 machte auch der hochwiirdigste P. General
des Dominikanerordens mit seinen Gefdhrten von Luxemburg her,
woselbst er seine geliebten Séhne besucht hatte, einen Besuch in
Clairefontaine.

Gelegentlich der belgischen Arbeiterunruhen im Jahre 1886 ward
es flir geraten gehalten, das ganz einsam gelegene Kloster aufzu-
geben und nach Limpertsherg bei der Stadt Luxemburg zu ziehen in
das vorher bewohnte Klosterlein. Dies wurde schnell so weit herge-
richtet, daf3 die nun 25 Personen ziihlende klésterliche Genossenschaft
notdiirftig Unterkunft fand. Der neue hochwiirdigste Bischof von
Luxemburg war ihnen sehr gewogen. Auch der damalige Prior der
Dominikaner vom nahen Mariental, der jetzige Apologet an der Un'l-
versitit zu Freiburg in der Schweiz, P, Albert M. Weify, kam, die
Schwestern zu trosten und aufzurichten. Was er damals sagte, hatte
er inzwischen ofter Gelegenheit, selber praktisech durchzukosten und



Wahre und falsche Mystik bb7

begliickwiinschen wir ihn herzlichst, dafl er auch gewiirdigt worden
yum des Namens Jesu willen Schmach zu leiden%, und erbitten wir
ihm daftir und fiir das, was etwa noch Bitteres kommen mag, reichlich
die Krone des ewigen Lebens, Den Schwestern fehlte es auch jetzt
nicht an Priifungen und Verfolgungen, aber um so festere Wurzeln
schlug das Kloster, entfaltete sich desto kriiftiger und wuchs um so
herrlicher empor, Ein regelrechtes Dominikanerinnenkloster mit Raum
tiir 60 Klosterfrauen und eine neue Kirche wurden errichtet. Mutter
Klara war vor allem darauf bedacht, das innere klosterlicke Leben
zu befestigen und ging selber als leuchtendes Beispiel klosterlicher
Vollkommenheit voran.

Mit diesem ihrem Beispiel und ihren Grundsitzen als
Priorin befalt sich niher der dritte Teil (p. 461—641). Mutter
Maria Dominika Klara war im Verkehre mit ihren Schwestern und
auswiirtigen Personen #duflerst einfach und bescheiden. lhr ganzes
Benehmen war der #duflere Widerschein ihrer inneren Frommigkeit
und ihres bestindigen Wandels in der Gegenwart Gottes und der
hl. Engel. Besonders liebevoll war sie gegen Arme und Kranke. Von
Gott dem Herrn war sie bestimmt, ihre Schwestern im urspriinglichen
Geiste des hl. Vaters Dominikus zu erziehen. Ihre Erziehungsweise
war iiberaus niichtern und einfach. Die Zurechtweisung war ernst
gewesen, aber keineswegs hart oder bitter. Wie die hl. Engel
sie anhielten, im Buche der Liebe und des Kreuzes ihre Weisheit und
Heiligkeit zu schépfen, so leitete auch Mutter Klara ihre Schwestern
an, im heiligsten Altarssakramente und auf dem Kreuzweg Licht und
Kraft zu holen, um den einfachen. demiitigen und sicheren Weg ge-
horsamer Pflichterfiillung zu gehen. Sorgfiltigst wufite sie stets ihre
auflerordentlichen Gnadengaben zu verbergen, Immer wieder betonte
sie nachdriicklich, daf3 einzig und allein wahre Tugend die Heiligkeit
ausmacht. Als Ziel in der Erzielhung verfolgte sie, ihre Schwestern
zu griindlicher Selbsterkenntnis, allseitiger Losschidlung und steter
Selbstverleugnung anzuleiten. Von allem und von sich selbst losgeschiilt,
sollten ihre Schwestern Gott allein lieben und ihm mit allen ihren
Kriften dienen lernen. Als einzig festes und dauerhaftes Fundament
des Tugendgebiiudes galt ihr die wahre, griindliche Demut. Diese
war ihr der einzig sichere Weg zu inniger Vereinigung mit Gott und
zur Vollkommenheit. Solche Demut zeigt sich aber besonders im voll-
vollkommenen Gehorsam gegen Gottes Stellvertreter. Darum war auch
Mutter Dominika Klara rastlos bemiiht, mit Ernst und Milde zu ge-
legener und ungelegener Zeit durch Belehrungen, Ermahnungen und
Strafen ihre Schwestern zum vollkommenen Gehorsam der Tat, des
Willens und des Verstandes anzuleiten,

Die Einmiitigkeit der Herzen zwischen allen Schwestern ihres
Klosters verstand Mutter Dominika Klara tief zu begriinden. Allen
war sie in Wirklichkeit Mutter. Zur Ertiillung ihrer hohen Aufgabe
war sie selbst von heifler Liebe zur hl, Armut entbrannt und be-
forderte auf jede Weise deren gewissenhafteste Beobachtung unter
ihren Schwestern, so wie der hl, Vater Dominikus das Beispiel dazu
gegeben hatte. Entflammt von gliithender Liebe zu jeglicher Tugend
und erfiillt von einem Eifer, der nur Gottes Ehre suchte, strebte sie
mit allen Kriften dahin, die vom Herrn verlangte ,strenge Zucht“
in ihrem Kloster einzufithren und aufrecht zu erhalten. Launen kannte



-bb8 Wahre und falsche Mystik

sie nicht, wohl aber ruhige Uberlegung und Festigkeit. In der voll-
kommenen Verrichtung aller tiiglichen Pflichten leuchtete sie allen
mit bestem Beispiele voran. Grofi wie ihr Starkmut war auch ihre
Klugheit; aber diese stiitzte sich nur auf Gottes Weisheit; ihr ein-
ziges Ziel war Gott, Gott ganz allein. Daher ihre unerschiitter-
liche Ruhe, ihre weise Uberlegung, ihr zielbewufites Streben. Alles
in ihrer Leitung war gesund, verniinftig und ,voll des Geistes, der
da lebendig macht*.

Wie an Alter wuchs die Kreuzesbraut auch an Gnade und opfer-
freudiger Leidensliebe zum gottlichen Herzen Jesu. Am Quell der
Liebe, beim Herzen Jesu im allerheiligsten Sakramente schépfte sie
reichlich Gnadenkraft zum Siihneleiden Tag fiir Tag. Die tiigliche
hl. Kommunion war das Leben ihres Lebens, ihr eins und alles, Das
Stihneleiden wurde zuletzt fiir sie eine notwendige Lebensbedingung.
Unermefilich wie ihr Leiden mufl auch der Segen sein, den sie der
Kirche Gottes vermittelte, die Gnade und Barmherzigkeit, die sie den
armen Siindern erlangte. Entbrannt von siihnender Liebe zum gott-
lichen Herzen wollte sie, dall dieses Feuer, welches sie verzehrte, sich
auch in den Herzen ihrer Klosterkinder entziinde und auflodere; ja,
sie wiinschte allen jenen davon mitzuteilen, welche Gottes Vorsehung
mit ihr in nidhere Verbindung brachte. Als eine vorziigliche Ubung
der siihnenden Anbetung empfahl die Dienerin Gottes die willige An-
nahme aller sich nur darbietenden Leiden. Die wahre Andacht zum
gottlichen Herzen, ‘diesem Gliihofen der gottlichen Liebe, erkannte
auch sie als kiirzesten Weg zur Vollkommenheit.

Die besondere Aufgabe ihres Klosters sollte sein das tigliche
‘Gebets- und Bufileben in dufierer und vor allem in innerer Abtdtung.
Vom menschlichen Leben entfernt, nehmen die Schwestern teil am
gottlichen Leben, um es wiederum den Menschen, die fern von Gott
sind, zu vermitteln. Sie erheben sich von der Erde zum Himmel, um
auf der Erde die Erhebung zum Himmel zu térdern. ,Eine dieser
eifrigen Seelen”, sagte Mutter Dominika Klara, ,zihlt vor Gott fiir
Tausende.* Von der hl. Theresia wird beispielsweise erziihlt, dafd sie
durch ihr Gebet und ihre Bufie ebenso viele Seelen bekehrt habe wie
ein hl. Franz Xaver. Im Kloster wurde auch eingefiihrt die ewige
Anbetung des gottlichen Herzens im allerheiligsten Altarssakramente.
Alle Sorgen der ehrwiirdigeu Mutter waren darauf gerichtet, die
Schwestern zu recht demiitigen, losgeschilten und gehorsamen Seelen
zu erziehen, welche, von Gebets- und Bufleifer erfiillt, sich be-
stindig als Siithnopfer fiir die Interessen des gottlichen Herzens an-
bieten und erweisen mochten. Solange die Mutter bei den Schwestern
lebte, war sie selbst bei Tag und Nacht die siihnende Anbeterin des
eucharistischen Herzens Jesu, wenn nicht leiblich, so doch stets
geistigerweise.

Die heldenmiitige Kreuzesbraut zeigte ihre siihnende Liebe zu-
nichst in ihrer grofimiitigen Liebe gegen die Stinder und besonders gegen
ihre Feinde. So wurde sie vielen zum rettenden Engel aus ewiger
Hoéllenmacht. Innigsten Anteil nahm sie schon von Jugend auf an
allen Freuden und Leiden der hl. Kirche. Unausgesetzt betete und
litt sie fiir deren Wohl; kein Opfer war ihr dafiir zu schwer. Wie
sie einige Jahre vor ihrem Tode mitteilte, habe der Herr sie seit
26 Jahren immer und immer wieder angespornt, tiir das Wiederauf-



Wahre und falsche Mystik bb9

blithen des Benediktiner- und Franziskanerordens zu beten und zu
leiden, Je mehr sie gem#fl ihrem Siihneberuf auf dem Leidenswege
voranschritt, desto &fter besuchte sie mit unbegrenztem Vertrauen
das Gmadenbild der Trosterin der Betriibten zu Luxemburg; denn sie
bedurfte gar sehr des Trostes und der Hilfe ihrer geliebtesten Mutter.
In den schwierigsten Stunden ihrer aufierordentlichen Priifungen und
leiden fand sie dort stets Licht, Kraft und die ihr so notwendige
Standhaftigkeit und Ausdauer.

Von Kindheit auf mit Kreuz und Leiden gesiittigt, erstarkte
von Jahr zu Jahr die herrlichste der Tugenden, die unerschiitterliche,
unzerstérbare Geduld im Herzen der heldenmiitigen Kreuzesbraut.
Oft bat sie den gottlichen Heiland, im Hinblick auf ihre Unwiirdig-
keit mit den auflerordentlichen Gnadenerweisungen einzuhalten, nie
aber sagte sie, daB es der Leiden genug seien. Im Gegenteil, ihr
Leidensdurst filr die Interessen des géttlichen Herzens wuchs immer
mehr und kannte keine Grenzen. Darum nahmen auch mit den Jahren
die Priifungen und Leiden immer mehr zu. Unermiidlich im Gebet,
erfilllte sie zugleich alle Pflichten als Oberin und verdoppelte sogar
ihre miitterliche Liebe und Sorge so, als wisse sie, daf3 der Augen-
blick fiir sie nahe, in die ewige Ruhe ihres Herrn einzugehen. Am
Sonntag S:xagesima waren zum letztenmal alle Schwestern wiihrend
der Erholung um die geliebte Mutter versammelt. Zum Schlusse der
Rekreation sprach sie mit einem Ausdruck vollkommener Ergebung
in Gottes hl. Willen: ,Meine Kriifte nehmen sehr ab; wenn es so
weiter geht, lebe ich keine vierzehn Tage mehr. In der Nacht vom
Dienstag auf Mittwoch wurde sie sehr leidend und sprach wiederholt
von ihrem bevorstehenden Tode. Uberaus erbaulich war es, zu beob-
achten, mit welcher Einfachheit, Geduld, Ruhe und vollkommener
Ergebung sie jetzt die Pflege hinnahm, welche ihr eine gar schwere
Bufde war und die sie bis dahin niemals zugelassen hatte. Samstag,
im Laufe des Vormittags, nahm die Schwiiche #uflerst zu, so dafl der
Beichtvater ihr die hl. Sterbesakramente spenden wollte. Mit dem
gewohnten, tiefen Ernst ihres lebendigen Glaubens legte sie ihre letzte
Beichte ab und erwartete in vollster Seelenruhe mit innigster Samm-
lung die Ankunft ihres géttlichen Briiutigams als Wegzehrung fiir die
Reise in die Ewigkeit. Nachmittags lag sie im tiefsten Frieden da.
Ohpe irgendwelchen Todeskampf hauchte sie ihre schine Seele aus
am Sonntag Quinquagesima (24, Februar 1895), /1 Uhr nachts. Die
Dienerin Gottes war 62 Jahre 5 Monate alt. Wie ein Held starb sie
auf dem Kampfplatz, aus vollem Gehorsam, weil geméf} Gottes heiligem
Willen ihre Zeit erfilllt war. ‘

Hatte Mutter Dominika Klara auch ein mit Christus in Gott
ganz verborgenes Leben gefiihrt, so gelangten dennoch gleich nach
ihrem seligen Hinscheiden von vielen Seiten Beileidsbezeugungen ans
Kloster, in welchen hochgestellte kirchliche Wiirdentriager, Ordens-
und Weltpriester, klosterliche Genossenschaften und Weltleute h_iiherg-n
und niederen Ranges das tugendreiche, heiligmifiige Leben der Dienerin
Gottes riihmlichst hervorhoben und dem inneren Drang, vielmehr zu
ihr als fir sie zu beten, Avsdruck verliechen. Dieses Vertrauen auf die
Macht ihrer Fiirsprache bei Gott erfilite aber ausnahmslos alle ihre
Klosterkinder. Selbst die jingsten Novizinnen, welche ihre heiligmiiflige
Mutter kaum gekannt hatten, ftihlten sich gedringt, mit ihr zu ver-



560 Wahre und falsche Mystik

kehren und sie um ihre Fiirbitte anzurufen. Wie sehr dieses feste Ver-
trauen auf die wirksame Hilfe der treuen Dienerin Gottes begriindet war
und ist, erhellt aus vielen Gebetserhérungen in zeitlichen und geistigen
Noten der verschiedensten Art, welche aut ihre Fiirbitte erlangt und
in beglaubtigter Weis: im Klosterarchiv hinterlegt sind (vgl. p. 642
bis 657).

Z)eigte Mutter Dominika Klara sich vielfach so bereit, Kreuz
und Leid zu lindern oder ganz hinwegzunehmen, so war sie, sofern
dies nicht Gottes Absichten entsprach, um so mehr daraut bedacht,
eine gréfiere Gnade, nimlich die Liebe zum Kreuz und die vollkommmene
Geduld und Ergebung im Leiden, jenen zu vermitteln, welche sie ver-
tranensvoll um ihre Hilfe anflehten, Dies haben namentlich ihre
Klosterkinder héufig schon an sich erfahren und auch bezeugt. Wie
der hl. Ignatius seinen Sthnen versprach, im Himmel zu beten, daB
sein Orden stets Verfolgungen zu erdulden hiitte, so scheint die Mutter
Dowinika Klara selig ihrem Kloster dasselbe zu erbitten, damit es,
wie zu ihren Lebzeiten auch fernerhin unter dem Zeichen des Kreuzes
stehe, Weder hat es an Verddchtigungen, Verleumdungen und Ver-
folgungen von seiten der Menschen noch an Priifungen von seiten
Gottes im Laufe der Jahre gefehlt, aber dank der gottlichen Gnade,
den Verdiensten und der Fiirbitte der Klosterstifterin selig, hat durch
diese Stiirme und Heimsuchungen hindurch ihr Geist nur um seo
tietere Wurzeln geschlagen und herrliche Friichte gezeitigt. Viele
Zeugnisse und Aufzeichnungen der Schwestern beweisen, wie kindlich
und innig sie auch namentlich zur Zeit der Triibsale und des Leidens
mit ihrer Mutter selig im frommen Gebete verkehren und welch ge-
segnete Friichte der Geduld und Liebe zum Kreuz sie der Macht ihrer
Fiirbitte verdanken (vgl. p. 657 bis Schluf3).

Wie die ganz glaubwiirdigen Quellen berichten, hat Mutter
Maria Dominika Klara vom hl. Kreuze ihren schwierigen Lebenslauf
erfillt und sich in allen Lagen, selbst in den allerschwierigsten, durch
vollkommene Ubung jeglicher christlichen und klgsterlichen Tugend
als treue Kreuzesbraut des Herrn erwiesen, Namentlich ist ihre aufler-
ordentliche, ungemessene Liebe zum Leiden fiir Gottes Ehre und der
Seelen Heil imstande, einen tiefen Eindruck zu machen und miichtig
anzuregen, auch aus Liebe zu Gott und mit williger Hingabe an
Gottes heiligsten Willen Kreuz und Leiden geduldig zu ertragen. Dis
Dienerin Gottes aber bekundete sich gerade durch ihre wahrhaft
heldenmiitige Kreuzesliebe und vollkommenste Gottgelassenheit als
ganz vorziigliche mystische Gottesfreundin.



	Wahre und falsche Mystik [Fortsetzung]

