
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Wahre und falsche Mystik [Fortsetzung]

Autor: Leonissa, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


543

Das eine geht aus den Bekenntnissen Bensons mit aller
Deutlichkeit wieder einmal wie schon oft hervor, daß nicht die Sucht, die
(Lehren der Kirche recht dehnbar zu machen, ihnen alles Strenge und
Feste zu nehmen, ringenden Seelen hilft, sondern das tiefe Erfassen
von der Einsetzung einer unfehlbaren, übernatürlichen Autorität.

Bliesdalheim (Pfalz). Dr. Ludwig Hugo.

WAHRE UND FALSCHE MYSTIK
Von P. JOSEF LEONISSA, 0. M. Cap.

(Fortsetzung von Bd. XXVII, p. 208—253)

Im Unterschied von der wahren Mystik läßt sich die falsche
Mystik als „Mystizismus" bezeichnen (vgl. Zahn, Mystik, p. 14 ff).
Eine besondere Form desselben ist der Quietismus. Diesen behandelt
Pacquier: „Qu'est-ce que le Quiétisme?", und zwar vom Grund aus.
Er bleibt nicht bloß beim französischen Quietismus stehen, beim
Kampfe Bossuets gegen Madame Guyon und Fénélon, sondern steigt
auf bis zu Molinos und selbst zu dessen Vorläufern. Dabei ist es ihm
weniger zu tun um die geschichtliche Seite, als vielmehr um die
eigentliche Lehre selbst, sorgsamst bemüht, auch den geringsten Irrtum
gegen die echt katholische Glaubens- und Sittenlehre zu meiden.

Das erste Kapitel fp. 9—82) gibt zunächst eine kurze Übersicht
der quietistischen Lehre. Der Sache nach ist der Quietismus so alt
wie die Menschheit selbst; denn im Grunde genommen, kommt er
vom Streben nach Ruhe, vom Streben, sich von der Beschwerde der
Tätigkeit zu befreien. Besonders verbreitet ist er in Indien, der Heimat
des Nirwâna. Das Wort Quietismus aber wurde zuerst gebraucht vom
Erzbischof von Neapel Caraccioli in einem Briefe an Papst Innozenz XI.
(80. Jänner 1682). In diesem Schreiben lenkte er die Aufmerksamkeit
auf eine neue Weise des geistlichen Lebens, welche sich damals unter
dem Einflüsse Molinos' in Italien und in ganz Europa reißend schnell
verbreitete. Molinos' Lehre ward anfangs kirchlicherseits gebilligt, aber
nach und nach wurden seine Irrtümer entdeckt. Er selbst wurde
zum Wiederruf und zur lebenslänglichen Gefängnishaft verurteilt
(28. August 1687). In den folgenden Jahren wurden von der heiligen
Indexkongregation noch zahlreiche Schriften anderer Verfasser
verboten, selbst solche, welche schon mehr als ein halbes Jahrhundert
verbreitet waren, wie die „Regel der Vollkommenheit" vom Kapuziner
Benedikt von Canfield (1568 —1611) und drei Schriften Falconis
(1596—1638). Aber damit war die quietistische Bewegung nicht
aufgehoben.

Einige Jahre nachher tauchte der Quietismus in Frankreich
auf mit Madame Guyon und Fénélon, und mehr oder weniger waren
zahlreiche aszetische französische Schrittsteller des 17. Jahrhunderts
vom Quietismus angesteckt. Aber nicht bloß bei den Katholiken, auch
bei den Protestanten bürgerte derselbe sich mehr oder weniger ein.
Der HauptVertreter war aber Molinos. Seine Irrlehren lassen sich in
zwei Hauptpunkte zusammenfassen (p. 13): „L'homme qui vise a là
perfection doit tendre à l'anéantissement de son activité." — „La seule

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 86



544 ^Wahre und falsche Mystik

activité de l'homme parfait consiste dans un état continuel d'union
à Dieu par la contemplation et par l'amour." Die erste Gruppe
dieser Irrtümer betrifft unsere Tätigkeit im allgemeinen. Dieser muß
man gänzlich entsagen, wenn man nach Vollkommenheit strebt, damit
Gottes Tätigkeit allein herrsche. Molinos geht vom allgemeinen
Gedanken aus, daß alle unsere Handlungen wertlos sind und wir Gott
allein in uns wirken lassen müssen. Von da kommt er zur Vernichtung
des freien Willens und zur Geringschätzung der Antriebe (Bewegungen,
impulsions) unserer Natur. Durch diese Vernichtung gelangt die Seele
zu einem Frieden, wo sie den Stürmen unerreichbar ist: sie ist reif
zum Eintritt in den Beschauungszustand. Das ist die zweite Gruppe
der Irrtümer Molinos'. Diese Irrtümer betreffen den Gegenstand oder,
nach der Sprache der Theologen, die bestimmende Ursache der Tätigkeit

bei einem zur Vollkommenheit gelangten Menschen: für diesen
besteht das ganze geistliche Leben in einem bleibenden Zustande der
Beschauung und Gottesliebe. Der Quietist will sich nicht aufhalten
lassen von vielerlei Akten des Verstandes oder Willens.

Dagegen reden die echt katholischen Geisteslehrer nicht von
einer vollen Zerstörung der Natur, sondern von deren Abtötung. Sie
sagen, die Natur werde vervollkommnet und gestärkt durch die Gnade
und die außerordentlichen Gaben Gottes. Die Natur ist an sich nicht
schlecht und ihre Tätigkeit nicht im Grunde verwei flieh und
verdorben. Die Gnade vervollkommnet die natürliche Tätigkeit und lehrt
uns, dieselbe auf ein unendliches, übernatürliches Ziel zu richten.
Die Gnade baut das übernatürliche Gebäude auf der Natur auf. Der
hl. Ignatius z. B. spricht in seinen Exerzitien keineswegs davon,
daß man die Natur vernichten, sondern verbessern und lenken soll,
um sie so fähig zu machen, die Gnade aufzunehmen und die Werke
Gottes zu erfüllen. Ebenso drücken sich der hl. Johannes vom Kreuze
und die hl. Theresia aus. Die Geisteslehrer sagen ausdrücklich, die
Seele werde durch die mystische Einigung keineswegs von der christlichen

Tugendübung entbunden, müsse sogar noch mehr als die nicht
so begnadeten Seelen die verschiedenen Tugenden, insbesondere die
göttlichen uud Kardinaltugenden üben. Die hl. Theresia redet
beständig von den Tugendwerken, welche der unio mystica folgen müssen
(vgl. p. 14 ff).

Die Auffassung der katholischen Mystiker über die Beschauung
unterscheidet sich durchaus von der des Molinos insbesondere bezüglich
der Häufigkeit und Dauer sowie des Gegenstandes derselben. Aber
damit darf doch nicht behauptet werden, daß die Mystiker die wahre
unio mystica oder die contemplatio nur für eine Ausnahme halten
und für eine göttliche Gunstbezeugung, welche bloß einer ganz kleinen
Zahl ganz besonders auserwählter Seelen vorbehalten sei (p. 18 ff.).
Dieser ungerechtfertigten Einschränkung liegt die Meinung zugrunde,
die contemplatio und unio mystica sei eine gratia gratis data (vgl. dies.
Jahrb. XXVII, p. 229 ff.). Infolgedessen wird eben auch das Wesen
der Beschauung und mystischen Vereinigung nicht scharf genug
unterschieden von ganz außerordentlichen oder geradezu wunderbaren
Begleiterscheinungen, welche allerdings verhältnismäßig sehr selten
vorkommen. Bei Molinos ist die Beschauung ein bleibender Zustand. Die
Mystiker sagen dagegen, daß man selbst auf den höchsten Stufen
bisweilen die Betrachtung anwenden müsse. Sie geben auch nicht zu,.



Wahre und falsche Mystik 545

daß man durch eigenes Bemühen die Beschauung oder mystische
Einigung erlangen könne, sondern nur als unverdientes
Gnadengeschenk Gottes, als Wirkung der Gaben des Hl. Geistes. Dagegen
gibt es für Molinos eine neue Art mystischer Einigung oder
Beschauung: ein Zustand sogenannter contemplatio acquisita (p. 21 f.).

Der Gegenstand dieser beständigen quietistischen Beschauung
ist nur Gott. Die echten Mystiker lassen dagegen alle religiösen Wahrheiten

als Gegenstand der Beschauung gelten; ein besonderer
Lieblingsgegenstand beschaulicher Seelen ist stets gewesen seit der Zeit des
Christentums die heiligste Menschheit Jesu. Letzteres wird insbesondere
betont von den deutschen Mystikern und Gottesfreunden des 14.
Jahrhunderts und von der hl Theresia (p. 23). Den wesentlichen Punkten
nach unterscheiden sich die Lehre der Madame Guyon und des Fénélon
trotz ihrer Absage nicht von der des Molinos (p. 24 ff.). Bei der Guyon
besteht das ganze geistliche Leben in der Gelehrigkeit, dem inneren
göttlichen Antrieb zu folgen. Aber in dieser Gelehrigkeit findet man
zugleich die völlige Vernichtung oder Selbstenteignung und die
dauernde Einigung mit Gott durch die Beschauung und Liebe (p. 26 f
Im Unterschied von Malaval und Molinos faßt Fénélon mehr die
Wirkung der Beschauung ins Auge: er spricht vom Zustand der
Gottesliebe. Nach ihm kann die Uneigennützigkeit der reinen Liebe
gehen bis zum völligen (absolu) Verzicht auf das ewige Heil. Er
hält es für gut, nach einem Zustande reiner Liebe zu streben.
Wenn auch unter einer anderen Form, sind das wesentlich die beiden
Hauptbestrebungen der Lehre des Molinos (p. 28 f.).

Der Abstand zwischen der quietistischen Lehre und der echt
katholischen Lehre der Geistigkeit, des geistlichen Lebens (spiritualité)
und der Mystik wird noch offenbarer durch Erwägung der Ursachen,
welche den Quietismus herbeigeführt haben (p. 29 ff.). Der Quietismus
des 17. Jahrhunderts ist eine neue geistliche und mystische Lehre;
aber er ist nicht unvermittelt aufgetreten, liegt vielmehr gleichsam in
der geistlichen Luft dieser Zeit. Der Quietismus entspricht den zwei
geistigen Bestrebungen, welche das 17. Jahrhundert kennzeichnen : dem
Bestreben, an die volle Verderbnis der menschlichen Natur seit dem
Sündenfalle zu glauben, sowie dem Bestreben, das Seelenleben zu
vereinfachen. Die erstere Bestrebung ist hauptsächlich protestantisch
und jansenistisch ; die zweite hat auch Beziehung zum Protestantismus
und Jansenismus, zeigt sich aber besonders in der Philosophie und
findet ihren Ursprung in der Lehre des Malebranche vom unmittelbaren

Anschauen der Ideen der Dinge in Gott (p. 31 f., Note 1). Die
philosophischen und theologischen Anschauungen des 17. Jahrhunderts
von der Natur des Menschen und von seinen Beziehungen zu Gott
stimmten viel überein mit den beiden Grundbestrebungen des Quietismus.

Die erwähnten zwei Grundprinzipien des Quietismus kommen nun
in je einem Kapitel näher zur Sprache: Im zweiten Kapitel (p. 33—74)
das erste Hauptprinzip: die vollständige Verderbnis der gefallenen
Natur. Zwei Hauptarten der Erklärung der Folgen des Sündenfalles
werden eingehender behandelt. Die theologischen Schulen (Dominikaner
Franziskaner, Karmeliten und Jesuiten sind genannt) kommen im
Hauptpunkte überein : Der Sündenfall hat uns nur die übernatürlichen,
unverdienten Gaben genommen, den status iustitiae originalis. Sie
schätzen auch alle die Gaben der Natur, auf welchen Gott das Gebäude der

36*



546 Wahre und falsche Mystik

Gnade errichte. Die andere Auffassung (p. 40 ff.) sieht im gefallenen
Menschen ein unnatürliches Wesen, eine Mißgeburt, einen Krüppel.
Dieser Begriff von der Verderbnis des Menschen hat ganz das 17.
Jahrhundert beherrscht. Luther und die alten Protestanten sagen, ..der
Sündenfall habe die menschliche Natur zu einem lebendigen Übel
gemacht; alle Handlungen des gefallenen Menschen seien Sünden;
unsere Natur bleibe beständig angesteckt und könne nur schlechte
Früchte bringen. Allerdings gestehen die Jansenisten, daß die wirksame
Gnade die Natur heile und das Gute tun lasse; aber vorher sind ihnen,
wie den Lutheranern, alle Handlungen des gefallenen Menschen Sünden.
Zum tieferen Verständnis verweist Pacquier auf sein größeres, von
der Académie française preisgekröntes Werk : „Le jansénisme" (Paris,
1909). Von Luther wollen die Jansenisten sich dadurch unterscheiden,
daß sie die Natur nur verdorben sein lassen durch die Unreinigkeit,
durch die Absicht, welche sie uns bei unseren Handlungen machen läßt.

Neben diesen beiden irrgläubigen Schulen gab es im 17.
Jahrhundert noch eine katholische Schule, welche sich halten wollte mitten
zwischen der mittelalterlichen Lehre und der Luthers (p. 42 ff.). Auch
diese Schule war angesteckt vom entstellten (pessimistischen) Begriff
des gefallenen Menschen; sie folgte darin der pessimistischen Richtung
der Literatur des 17. Jahrhunderts Auf diesem entstellten Begriffe
nun baute sich auch die neue katholische Lehre vom geistlichen Leben
auf. Die katholische Schule hielt zwar aufrecht die katholische Glaubensund

Sittenlehre, aber in der Auffassung vom gefallenen Menschen
näherte sie sich sehr Luther und den Jansenisten. Sie hielt unsere
Natur lür tief verdorben und glaubte, die Tätigkeit des Menschen
geringschätzen zu müssen (p. 46 f.). Eine solche mißachtende
Auffassung liegt selbst der Aszetik des Kardinals Bérulle und seines
Schülers Olier zugrunde.

Moiinos glaubt an die volle Verderbnis des Menschen seit dem
Sündenfalle (p. 48 ff'.). Seine Ratschläge, sich zu Gott zu erheben und
sich in ihn zu versenken, lauten äußerlich zwar katholisch, aber dem
Sinne nach gehen sie aus vom Grundsatze Luthers von der
unverbesserlichen Verkehrtheit der gefallenen Natur. Aus einem Zustand
des Vertrauens auf die Verdienste Christi, wie Luther annimmt, macht
Moiinos einen Zustand der Einigung mit der Gottheit selbst. Luthers
und Moiinos Lehre sind zwei verschiedene Stämme aus einer Wurzel.
Gegen den Fall in Sünden macht Moiinos ganz gleichgültig: ein solcher
ist gar nicht zu achten; nachher muß mau sich wie vorher zu Gott
erheben. Das aber führt zum Untergang aller Reue über die begangenen
Sünden (p. 51 ff.). Mehrere Schüler Moiinos' haben auch in ihrem
praktischen Leben diese Schlußfolge wirklich gezogen. Da nach Moiinos
bei unseren Handlungen alles schlecht ist, verwirft er auch die
Tugenden. Ebenso mißachtet er ganz und gar alle fühlbare Andacht.
Die Losschälung von allem dehnt er sogar aus auf die Betrachtung
selbst und auf die Gaben des Hl. Geistes. Durch solche Selbstvernichtung

will er zur Umwandlung in Gott führen.
Wie Moiinos denken auch Madame Guyon und Fénélon, daß

von der gefallenen menschlichen Natur nichts Gutes zu erwarten ist
(p. 55 ff.). Madame Guyon nennt die Anhänglichkeit des Menschen an
seine Natur Eigentum (propriété). Um vollkommen zu sein,
müsse man völlig diesem Eigentum entsagen und alle unsere Hand-



547

lungen wie schlecht ansehen, um Jesus in uns sein Bild herstellen
zu lassen. Das Eigentum trägt das Bild Satans; dies muß gänzlich
getilgt werden, damit das Bild Gottes in uns ausgeprägt werde (p. 58 ft.).
Dazu gilt es, aller und jeder Tätigkeit zu entsagen, nicht etwa bloß der
verkehrten Tätigkeit, wie die Heiligen sagen, und in diesem falschen
Sinne faßt Madame Guyon den „Weg des nackten Glaubens" (voie
de la foi nue).

Gegen die Natur des Menschen selbst geht Fénélons Lehre von
der gänzlichen Uneigennützigkeit in bezug auf das ewige Heil (p. 63 fi.).
Ein uneigennütziger Akt der Liebe Gottes aber schließt notwendig
als Ziel auch die Vervollkommnung und eine gewisse Freude über
den Liebesakt ein. Zu seiner Lehre von der Möglichkeit eines
gänzlichen Verzichtes auf das ewige Heil kam Fénélon ebenfalls durch
den Gedanken von der vollen Verderbnis des gefallenen Menschen. Der
Einfluß der Madame Guyon machte sich immer mehr geltend (p. 66 ff.).
Sie führte ihn ein in ihre Lehre von der Entäußerung (désappropriation).
So wird Fénélon gedrängt, die eigene Tätigkeit beiseite zu setzen, um
Gott wirken zu lassen. Von da an spricht er nur mehr von Vernichtung,
vom Verzicht auf alles, was vom Menschen kommt und dem Menschen
angenehm sein könnte. Der alte Mensch, die Natur, d. h. die
ErbVerderbnis, die alles in uns verunreinigt hat, muß folgerichtig
verschwinden, damit die Gnade aus uns einen ganz neuen Menschen
machen könne. In solchem Sinne faßte er auch den Ausdruck „Eigennutz"

(l'intérêt propre). Von diesem Gedanken der Verderbnis
der menschlichen Natur aus versteht man auch seine Unterscheidung
von der eigennützigen und der reinen Liebe. Seine reine Liebe kennt
weder Furcht vor Strafe noch Hoffnung auf* Lohn (p. 69 ff.).

Nach den echt katholischen Lehren gibt es jedoch noch etwas
Gutes in uns. Gottes Absicht nun ist, daß wir dieses Gute in uns
vervollkommnen. Also ist dieser Eigennutz, dieses Verlangen, uns
zu vervollkommnen durch Vereinigung mit Gott, an sich gut; unter
dem Einfluß der Gnade wird er übernatürlich. Dieser Ansicht
widerspricht demnach Fénélons Lehre von der reinen Liebe ganz und
gar. Die volle Erbverderbnis muß uns allem entsagen lassen, was in
urs ist. Daraus erklären sich auch seine Ausdrücke von der
Gleichgültigkeit gegen den geistlichen Fortschritt und die Übung der
Tugenden. Wenn der alte Mensch vernichtet und die Seele
enteignet (désapproprié) sein wird, dann dürfe sie ganz beistimmen den
inneren Regungen und Antrieben; denn dann hätten diese nichts
Menschliches mehr an sich, sondern kämen unmittelbar von Gott. Um
das Gute zu tun, müsse man also abwarten die Kundgebung des
Willens Gottes. Somit erweist sich die völlige Verderbnis der menschlichen

Natur bei Molinos, Madame Guyon und Fénélon als erste und
hauptsächliche Ursache ihres Quietismus. Dieser Gedanke aber war
vorherrschend im 17. Jahrhundert. Und daher kam zunächst und
hauptsächlich der Erfolg des Molinos und des Quietismus. Die
zweite Grundursache des Quietismus ist die Vereinfachung des Seelenlebens,

wie sie insbesondere der Ontologismus erstrebte. Dies ist der
Gegenstand des dritten Kapitels (p. 75—120). Wie einerseits die
Anschauung von einer gänzlichen Verderbnis des Menschen infolge
des Sündenfalles das 17. Jahrhundert kennzeichnete, so anderseits das
Bestreben, das Seelenleben zu vereinfachen. Wir finden es auch bei



548 Walire und falsche Mystik

Luther und Jansenius. Luther schränkte alle Beziehungen zu Gott
auf den Glauben ein; Jansenius und Quesnel auf die Liebe; Molinos
näherte sich mehr Luther. Aber seine Lehre über die Beschauung,
welche ein Schauen Gottes, ein Gefühl der Vereinigung mit Gott ist,
hat andere Verbindungen. Die quietistische Beschauung hat gewisse
Ähnlichkeit mit den Beschreibungen gewisser katholischer Schritt-
steiler jener Zeit (p. 76 ff. z. B. Kardinal Bérulle, Oratorianer P. Claude
Séguenot). Insbesondere ist es die neue von Descartes und Malebranche
eingeführte Philosophie, welche uns am besten den beständigen Be-
schauungszustand der Quietisten erklärt.

Der Unterschied zwischen der quietistischen Mystik und der
von der Hl. Kirche gebilligten Mystik kommt von der zugrundeliegenden

verschiedenen Psychologie. Die Auffassung von der Natur
des Menschen und von dessen Beziehungen zu Gott ist eine ganz
verschiedene (p. 82 ff.). Wie zwischen der Moraltheologie und der
scholastischen Psychologie, besteht auch zwischen dieser und der echt
katholischen Mystik einträchtige Beziehung (p. 85 ff.). Sowohl die
Quietisten wie die echt katholischen Mystiker geben nun zu, daß man
sich mit Gott mittels der Beschauung einigen könne. Letzteren jedoch
soll diese Beschauung nur ausnahmsweise sein (p. 82), welche
Annahme allerdings begreiflich wird, wenn die mystische Einigung und
die Beschauung mit den intellektuellen Visionen auf eine Stufe gesetzt
zu werden scheint (p. 85 unten), und wenn die außerordentlichen
Gunstbezeugungen (wie Visionen und Offenbarungen), die doch nur
Begleiterscheinungen der eigentlichen Mystik sind, gewöhnlich
(also der Eegel nach) der mystischen Vereinigung anhaften sollen
(p. 86 oben). Dies ist aber durchaus nicht der Fall (vgl. dies. Jahrb.,
Bd. XXVII, p. 224 ff., p. 280 ff.).

Im wesentlichen Unterschied von der scholastischen Philosophie
nimmt insbesondere Malebranche (der Ontologismus) eine unmittelbare
Wahrnehmung Gottes an und befürwortet die beständige Beschauung
Gottes (p. 87 ff womit eben die quietistische Mystik durchaus
übereinstimmt. Eine ähnliche unmittelbare Wahrnehmung Gottes findet
sich auch bei einer neueren mystischen Lehre (vgl. p. 18, Note 1;
dies. Jahrb. a. a. 0. p. 284 ff.). Auch Fénélon begünstigte die neue
Philosophie und damit den Quietismus selbst (p. 91 ff.). Er huldigte
einem sogenannten gemäßigten Ontologismus. Dieser erklärt seinen
Quietismus (p. 94 ff.); er führte ihn zu seiner Lehre von der Uneigen-
nützigkeit und vom fortwährenden Zustande der reinen Liebe Gottes.
Fénélon erkannte selbst gar wohl die innige Wechselbeziehung zwischen
der Philosophie und der Lehre vom geistlichen Leben und der Mystik
(p. 99 ff.). Seine beiden Lehren von der Verderbnis der Natur und
vom Schauen in Gott erklären auch seine seltsame Anwendung der
Worte „natürlich*1 und „übernatürlich" (p. 104 ff.).

Nach der gewöhnlichen Auffassung ist der Gegenstand in der
natürlichen und übernatürlichen Ordnung derselbe : Gott und der
Mensch; nur wird dieser Gegenstand in den beiden Ordnungen vom
verschiedenen Gesichtspunkt aus betrachtet, entweder mit bloß natürlichen

oder mit übernatürlichen Kräften. Für Fénélon gibt es zwei
Pläne: der Plan des Menschen und der Plan Gottes. Der erstere ist
natürlicher, der andere übernatürlicher Ordnung. Der eine umfaßt
alles, was in unseren Absichten auf den Menschen zielt; der andere,



549

was in denselben auf Gott abzweckt. Fénélon würdigte den ersteren
herab; um aber der Kirchenlehre nicht zu widerstreiten, war er
gezwungen, denselben für nicht ganz schlecht zu halten. Je nachdem
nun die Seele teils zum Plane des Menschen, teils zu dem Gottes oder
zu beiden zugleich auf verschiedene Weise hingezogen werden kann,
nimmt er mehrere Zustände an. Fünf verschiedene Zustände der
Liebe Gottes: einen Zustand rein knechtischer Liebe, einer rein begehrlichen

Liebe, einer hoffenden Liebe, einer eigennützigen Liebe, einer
reinen oder vollkommenen Liebe (p. 108 ff). Der Plan Gottes ist ihm
einzig und allein wahrhaft der Seele würdig, vor allem die reine Liebe.
Nach diesen beiden Plänen kann man auch sehr wohl verstehen seine
Ausdrücke über das Opfer des eigenen Heiles. Nur in Gott ist der
Mensch rein. Darum verlangt er, nur Gott im Menschen und den
Menschen nur in und für Gott zu lieben.

Malebranche und die Quietisten fordern, wir sollten beständig
erwarten, daß Gott in uns wirke, und stets in der Beschauung Gottes
leben (p. 112 ff.). Dieser Zustand soll unserer Natur ganz entsprechend
sein. Molinos hält den Zustand heiliger Gleichgültigkeit und beständiger
Beschauung für den ursprünglichen im Paradiese, zu dem wir zurückkehren

sollen durch völlige Vernichtung der gefallenen Natur und
unausgesetzte Beschauung Gottes. Diesen Weg nennt er den mystischen
im Unterschied vom scholastischen Wege, welchen diejenigen
geheD, welche Gott außen suchen mit Hilfe des vernünftigen Denkens,
der Einbildung und der Erwägungen. Auf diesem mystischen Wege
findet die Seele ihre wahre Natur wieder, welche darin besteht, sich
unmittelbar mit Gott zu vereinigen. Ähnlich drückt sich auch Madame
Guyon aus.

Wie im Mittelalter, sollen nach Paquiers Meinung auch im
17. Jahrhundert die theologischen und mystischen Lehren ihren
Einfluß ausgeübt haben auf die philosophischen Lehren. Auch im
17. Jahrhundert soll der Quietismus angefangen haben. Die Lehre von
der beständigen Beschauung ist schon klar genug ausgesprochen bei
Benedikt von Canfield in seiner „Règle de perfection" und besonders
bei Falconi in seiner „Lettre à une fille spirituelle". Paquier meint,
Falconi spreche zu allererst in so bestimmter Weise von einem
andauernden Akte der Beschauung und scheine somit der wahre
Begründer des Quietismus gewesen zu sein. Der Quietismus des 17.
Jahrhunderts hat in seinem Bestreben, den Menschen und die menschliche
Tätigkeit zu unterdrücken, schon ganz uralte Anklänge; und durch
seine Lehre von einem andauernden Beschauungszustande schon ganz
alte Vorläufer. Aber seine Quellen sind andere gewesen. Er ist ein
mystischer Lutheranismus und ein mystischer Ontologismus. Das ist
mit kurzen Worten das eingehend begründete Ergebnis der vorliegenden
Studie.

Nachtrag
Im Laufe unseres mystischen Rundganges kamen uns mancherlei

Bücher zu, deren wichtigere uns im Folgenden zur Bestätigung der
vorausgehenden kritischen Bemerkungen dienen mögen:

1. Fr. Marcolinus M. Houtmortels 0. Pr.: Ein Aloisius
unserer Tage. Der selige Gabriel von der schmerzhaften Mutter
Kleriker aus dem Passionistenorden. Steyl, Missionsdruckerei, 1912*
K1.-80. 174 S. — 2. J. P. Bart hei: Mutter Maria Dominika Klara



550 Wahre und falsche Mystik

Möns vom hl. Kreuz und ihre Klostergründung. 1882—1895, Limperts-
berg-Luxemburg, Dominikanerinnenkloster, 1908. Gr.-8®. XVI, 671 S.
— 8. P. Leo Schlegel O. Cist.: Leben der Jungfrau und Dienerin
Gottes Gemma Galgani. 2. Aufl. Saarlouis, Hausen, 1912. 8°, XI, 296 S.
— 8a. Ders. : Briefe und Ekstasen der Dienerin Gottes Gemma
Galgani, Jungfrau von Lucca. Ebendas. 1913. 8°. XII, 463 S. —
4. P. Pio da Mazzarino O. M. Cap.: Leben der Tertiarin Veronica
Barone. Übersetzt von P. Leo Schlegel 0. Cist. Ebenda 1913. 8°.
220 S. —5. Johannes Jörgensen: Die Geschichte eines verborgenen
Lebens. Freiburg i. Br., Herder, 1912. 8°. X, 276 S. — 6. Auguste
Sandreau: Les degrés de la vie spirituelle. 4. Aufl. Paris, Amat;
Angers, Grassin, 1912. 2 Bde. 12°. 590, 532 S. — 7. P. Louis M artin,
General der Gesellschaft Jesu: Die heilige Theresia von Jesus Lehrerin
der Mystik. Regensburg und Horn, Pustet, 1913. 18®. XII, 144 S. —
(Zur mystischen Literatur vgl. auch: Gral, Ravensburg, Alber,
1909/10, Bd. IV, p. 727 fl., p. 767 ff.; Katholik, Mainz, Kircliheim,
1909, Bd. IV, p. 117 ff., p. 171 ff; 1913, Bd. XI, p. 184 ff.)

Der selige Gabri el war ein besonders treuer Diener Mariens.
Ihre Nachfolge wurde die Grundlage seines ganzen Lebens, das äußerlich

nichts besonders Auffallendes und Außergewöhnliches zeigte. Alle
Schönheit dieses Dieners Gottes war eben im Innern. Er wandelte den
einfachen, königlichen Weg der Liebe. Er ist so recht ein Heiliger
unserer Tage; er hat die Verführung der heutigen Welt gekannt, mit
Gottes Gnade aber und unter dem mächtigen Schutze der Mutter Gottes
hat er die Welt besiegt. Den Hl. Vater, Papst Pius X., drängte es

gar sehr, wie er selber sagte, diesen liebenswürdigen Seligen der christlichen

Jugend als Vorbild und Beschützer hinstellen zu können. Das
war auch schon der Wunsch Leo XIII., seligen Angedenkens, der
den Seligen den „Aloisius unserer Tage" nannte. Sein vorliegendes
Leben ist frei bearbeitet nach der französischen Urschrift des Pater
Bernhard aus dem Passionistenorden. Es fußt auf durchaus
zuverlässigen Berichten von Augenzeugen, insbesondere des Seelenführers
mit Zugrundelegung der Seligsprechungsakten und eifriger Benutzung
der Briefe des Seligen. Sein Leben ist so ganz ähnlich dem Leben
des heiligen Aloisius von Gonzaga aus der Gesellschaft Jesu. Besonders

deutlich zeigt sich dies in der Losschälung vom Irdischen und
im inneren Leben.

Wie der hl. Aloisius war unser Seliger gänzlich losgeschält von.
allem: von Heimat, Fleisch und Blut und allen weltlichen Dingen;
den Sinnen ganz abgestorben und überaus demütig. Seine wahre,
gründliche Demut ließ ihn stets gering von sich denken und sorgfältig
alles verbergen, was zur Ehre gereichen konnte. In allem suchte er
stets den letzten Platz und wählte für sich gerne die niedrigsten
Beschäftigungen. Neben dem innigsten Gebete um diese Tugend sehnte
er sich auch nach Demütigungen und benutzte eifrig jede Gelegenheit
dazu. Wundernehmen kann uns jedoch seine vollkommene Losschälung
von allem Irdischen und auch von sich selbst nicht, wenn wir denken
an sein beständiges inneres Leben. Unser Seliger zog durch nichts
die Aufmerksamkeit der Welt auf sich. Aber Gott und die lieben.
Heiligen hatten eine große Freude darüber, daß er auch das Kleinste
in der reinsten Pflicht tat, seine Standespflichten aufs vollkommenste
zu erfüllen suchte und sorgsamst alles mied, was nicht für Gott undi



Wahre und falsche Mystik 551

den Himmel geschehen konnte. Als Hauptmittel dazu diente ihm der
Wandel in Gottes heiliger Gegenwart. Dadurch brachte er es so weit
in der Sammlung und Selbstbeherrschung, daß ihn darin die äußeren
Beschäftigungen nicht hinderten. In dem göttlichen Lichte, das er so
erhielt, erkannte er jede Regung seines Herzens und alle Gnaden,,
welche ihm überaus reichlich zuteil wurden. Jedes Wort des Heiligen
Geistes an seine Seele hörte er, suchte sich aber auch vor den künftigen
Fehlern zu hüten.

Jede Handlung tat er mit solcher Sorgfalt, als müsse er sogleich
vor Gottes Richterstuhl erscheinen. In allem suchte er auch die gute
Meinung zu erneuern und alles für Gott allein zu tun, mochte es noch
so gering und unbedeutend scheinen. Alles ward dem Seligen so
Mittel zum Dienste Gottes. Das alleinige Verlangen, Gott in allem
zu gefallen, erfüllte sein Herz ganz mit heiligem Abscheu auch vor
der kleinsten Sünde. Mochte ihn der böse Feind noch so sehr mit
schlechten Gedanken und selbst mit den abscheulichsten Gotteslästerungen

quälen, stets bewahrte er seine gewohnte Ruhe und Heiterkeit.
In seinem ganz lebendigen Glauben sah er immer deutlicher, wie
trügerisch und eitel das Irdische, wie vergänglich die Welt und wie
töricht die Menschen, welche sie lieben, und wie nur Gott und ein
gottgefälliges Leben wahrhaft glücklich machen können. Darum brannte
er so von Eifer für das Heil der Seelen, für die er nicht müde wurde,
den Herrn anzurufen.

Sein überaus lebendiger Glaube offenbarte sich auch in seiner
Liebe zur hl. Kirche. Mit ihr lebte, für sie betete er; mit ihr
trauerte und freute er sich. In diesem vollkommenen Glaubenslichte
betrachtete er alle Vorkommnisse des Lebens. Diesen Glauben nährte
er durch sein Leben des Gebetes. In diesem machte er immer größere
Fortschritte. Im letzten Jahre seines Lebens erlangte er die ganz
außerordentliche Gnade, wie der hl. Aloisius ohne die geringste
Zerstreuung zu beten. Wie dieser Heilige, so hat auch unser Seliger das
Verdienst eines inneren Martyriums gehabt, da der Gehorsam ihn
verpflichtete, sich gleichsam von Gott fernzuhalten. Es wurde ihm
nämlich die eigentliche Betrachtung verboten. Zur Vereinigung mit
Gott bediente er sich nun häufiger der Stoßgebete. Übrigens war ihm
alles ein Mittel, sich zu Gott zu erheben. Die ganze Schöpfung war
ihm eine Leiter, auf der er zu Gott emporstieg. Alles kündete ihm
Gottes Allmacht, AllWeisheit und Allgüte und eiferte ihn an.
vollkommen Gott zu lieben und ihm zu dienen. Wenn man ihn fragte,
an was er denke, konnte er immer antworten: „An Gott!"

Das Geheimnis seiner Heiligkeit finden wir in der Betrachtung
des bitteren Leidens und Sterbens unseres göttlichen Heilandes, in
seiner glühenden Liebe zur hl. Eucharistie und in seiner zarten
Andacht zu Maria, besonders zur schmerzhaften Mutter. Da war die
Quelle seiner übermenschlichen Kraft, seiner wunderbaren Umwandlung

und seines Riesenfortschrittes auf dem Wege der Vollkommenheit.
Insbesondere kann man wohl seine ganz außerordentliche Liebe zu
Maria den Grund und die Krone seiner Heiligkeit nennen. Diese
Andacht zu Maria hebt die hl. Kirche in den Tagzeiten des Seligen
vor allem hervor und in bezug auf dieselbe sagt sie von ihm: „Man
fand nicht seinesgleichen !" Non est inventus similis illi! Alle seine
Gedanken, Worte und Handlungen waren mit denen seiner lieben



552 Wahre und falsche Mystik

Himmelmutter vereint und durch sie ihrem göttlichen Sohne
dargeboten. Seine Andacht zur schmerzhaften Mutter war so groß, daß
sie äußerlich mehr hervortrat, als die zum Leiden Christi und zum
allerheiligsten Altarssakramente. Im durchbohrten Herzen der Mutter
hatte er den wahren Frieden gefunden und dort ruhte er voll Freuden
aus. Im Streben nach Vollkommenheit hielt er sich ganz an Maria.
Sie war sein Himmel. Alles in ihrem Leben entzückte ihn und riß
ihn fort. Ihr ähnlicher und angenehmer zu werden, ihre Tugenden
zu üben, zu arbeiten und zu leiden aus Liebe zu ihr, das war sein
ganzer Herzenswunsch. Die Andacht zur lieben Gottesmutter ist so
recht der eigentümliche Charakterzug des Seligen ; er ist der Heilige
Mariä. In der Andacht zu Maria fand er den kürzesten, leichtesten
und sichersten Weg zur Heiligkeit.

Der selige Gabriel wandelte so recht im vollkommenen Glauben.
Nur Gott sah er in allem ; Gott war ihm eins und alles. Maria führte
ihn stets zu Jesus und durch Jesus zum Vater im Hl. Geiste. „Deus
meus et omnia! Mein Gott und mein Alles!*' konnte er so recht mit
dem hl. Vater Franziskus von Assisi ausrufen, dessen Namen er in
der Welt trug. So war er stets mit Gott aufs Innigste vereint; stets
Gottes heiligsten Willen voller Liebe zu tun, das war seine einzige
Freude. Er erfüllte so recht das Wort des Herrn an den Patriarchen
Abraham: „Ambula coram me et esto perfectus! Wandle vor mir und
sei vollkommen!*' So mächtig wirkten in ihm die Gaben des Hl. Geistes.
In heldenmütigster, vollkommenster Weise übte er vor allem die drei
göttlichen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Bei
ihm bewahrheitete sich so ganz handgreiflich, was wir schon früher
(dies. Jahrb., Bd. XXVII. p. 210) von der deutschen Mystik als Ziel
alles Strebens einer wahrhaft gottsuchenden Seele kennen gelernt
haben (vgl. auch a. a. 0. p. 224 ff, p. 229 ff., p. 232 ff., p. 235 ff).

War das Leben des seligen Gabriel ein nach außen durchaus
unscheinbares und unauffälliges, so ist das der Mutter Maria
Dominika Klara Moes vom hl. Kreuz ein ganz außerordentliches

und ungewöhnliches. Sie starb erst vor 20 Jahren. Ihre
vorliegende Lebensbeschreibung ist verfaßt von ihrem Seelentührer in
den letzten 18 Jahren ihres Lebens. Ihr Leben hienieden war eine
fortgesetzte Kette von Prüfungen und Leiden aller Art, welche sie
mit heldenmütiger Geduld aus inniger Liebe zu Gott ertrug. Zum
Leiden war sie geboren ; für die Interessen Gottes und seiner heiligen
Kirche leiden, war ihr Lebensberuf. Ihrer außerordentlichen Führung
und Begnadigung wegen wurde sie vielfach mißkannt, verleumdet,
verurteilt und verspottet. Dafür aber sagte sie Gott nur Dank und
wünschte aufrichtig, auch noch über das Grab hinaus mißkannt und
verschmäht zu werden, wenn das Gott zur größeren Ehre und
Verherrlichung sein würde. Vorliegendes, als Manuskript gedrucktes Buch
ist bestimmt, ein Zeugnis für Mutter Klara und ihre Klostergründung
zu sein und richtet sich an jene, welche aufrichtig wünschen, die
Wahrheit in dieser Angelegenheit zu erfahren.

Des Buches erster Teil (p. 3—305) behandelt die Mutter Klara
als das Schlachtopfer der göttlichen Liebe. Ihr Beruf war
es, ein Sühnopfer zu sein für ihr Jahrhundert, zu beten und zu leiden
für das Aufblühen des Ordenslebens, in ihrem Vaterlande ein
Dominikanerinnenkloster zu gründen. Ihrem Berufe gemäß stand die Dienerin



Wahre und falsche Mystik 563

Gottes ihr ganzes Leben Jang in innigster Beziehung zum heiligen
Dominikus. Ihre Wiedergeburt bei der hl. Taufe war eine ganz wunderbare.

Durch ein übernatürliches Licht erhielt sie damals den Vernunftgebrauch

und sie brachte sich Gott für ihr ganzes Leben als Schlachtopfer
dar. Seit dem Tage ihrer Taufe wurde sie des fast beständigen

Verkehres mit ihrem hl. Schutzengel gewürdigt. Diesem ward von
Gott die besondere Aufgabe erteilt, ihr die erste Erziehung im
geistlichen Leben zu geben. Dabei flößte er ihr auch eine große Liebe
und Andacht zur Gottesmutter Maria ein. Vom hl. Engel erhält sie
auch Anleitung zum Gehorsam, zur Selbstverleugnung und Buße. Er
führt sie auch ein in ihren außerordentlichen Lebensbeiuf und schützt
sie öfter wunderbar in Gefahren des Leibes und der Seele. Der heilige
Engel lehrt sie ferner das betrachtende Gebet und bereitet sie vor
auf die Ablegung ihres Gelübdes ewiger, jungfräulicher Reinheit.
Durch dasselbe erwählte sie das göttliche Herz Jesu zu seiner Kreuzesbraut

und trat von da an in einen innigen Verkehr mit ihr. Sie lebte
jetzt nur mehr ganz allein für ihren göttlichen Bräutigam. Der heilige
Engel lehrte sie täglich und stündlich das Buch des Kreuzes und das
Buch der Liebe zu lesen, d. h. den leidenden Heiland am Kreuze und
Jesus im allerheiligsten Altarssakramente stets zum Gegenstand ihrer
Unterhaltung zu wählen.

Durch strenge Buße, häufiges Gebet und ernstes Tugendstreben
bereitete sich Anna auf den Tag der ersten hl. Kommunion vor. Dazu
suchten die hl. Engel, in ihr einen lebendigen Glauben, brennende
Liebe und inniges Verlangen zum hochheiligen Sakramente zu
erwecken. Ganz besonders waren sie darauf bedacht, sie in tiefer Demut
zu begründen ; denn auf diesem Fundamente müsse das große Gebäude
der Vollkommenheit errichtet werden. Durch die häufige Übung der
geistlichen Kommunion untertags erhielt sie große Gnaden, besonders
vermehrten sich in ihr die göttlichen Tugenden des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe. Am Dreifaltigkeitsfeste des Jahres 1842, im
Alter von 9 % Jahren, empfing sie denn mit höchster Andacht die
erste hl. Kommunion und mit ihr reichlichste Gnaden, besonders große
Liebe und Stärke zum Leiden. Der göttliche Heiland trug ihr neue
Leiden auf, die sie für die Interessen seines göttlichen Herzens
aufopfern solle Mit allem Nachdruck empfahl er ihr, auch zu beten und
zu leiden, damit der Dominikanerorden und der Jesuitenorden in
brüderlicher Liebe und Eintracht gemeinschaftlich der hl. Kirche ihre
Stütze böten. Dazu ermutigten sie auch die beiden großen Order sstifter,
der hl. Ignatius und der hl. Vater Dominikus, welche ihr an ihrem
Festtage, den 31. Juli und 4. August, in unbeschreiblicher Schönheit,
Anmut und Herrlichkeit erschienen.

Zur vollkommenen Benutzung ihrer Zeit, zu rastloser Tätigkeit
bei ihrem beschaulichen Leben war Anna von frühester Jugend an
durch die hl. Engel erzogen, und als nach der ersten hl. Kommunion
das Lernen aufhörte, war die Arbeit ein Hauptteil der Tagesbeschäftigung.

Der erleuchtete, himmlische Führer leitete Anna fleißig an,
Gebet und Arbeit miteinander zu verbinden. In dieser kostbaren Übung
erlangte sie eine solche Fertigkeit, daß sie ihr Leben lang, oft bei
den schwersten, anstrengendsten Arbeiten den erhabensten Betrachtungen

und Beschauungen obliegen konnte. Bei der Arbeit belehrten
die hl. Engel sie über die Geheimnisse Jesu auf Erden sowie die Art,



554 Wahre und falsche Mystik

die Leiden zum vollkommensten Gebet zu machen. Der hl. Schützengel
insbesondere war für sie weit besorgter, als ein Vater und eine Mutter
für ihr Kind sein könnten. Mit neuer, noch größerer Sorgfalt als bei
der ersten hl. Kommunion bereiteten die hl. Engel Anna auf die heilige
Firmung vor. Der Hl. Geist erteilte ihr denn auch durch dieselbe
außerordentlich große Gnaden. Der göttliche Heiland ermahnte sie
am Firmtage wiederum, mutig und treu auszuharren, ein Gebets- und
Leidensopfer zu sein für die Interessen seines göttlichen Herzens,,
namentlich für die beiden Orden des hl. Dominikus und des hl. Ignatius.

Aus drohenden Jugendgefahren wurde Anna wunderbar durch
den hl. Schutzengel und durch den Heiland selbst befreit und
nachhaltig vor Leichtsinn und Weltsinn bewahrt. Zur Jungfrau
herangewachsen, mußte sie an den mühsamen Arbeiten im Hause, Weinberg
und Feld teilnehmen. Ihr tiefes Glaubensleben machte es dann leicht
für sie, Gebet und Verkehr mit den Mitmenschen zu vereinen. In
jedem Menschen sah sie eben Gott. Auf allerlei Weise führte der göttliche

Heiland seine treue Braut zu immer höherem Grade des beschaulichen

Lebens. Durch außerordentliche Prüfungen vollendete der Heiland
ihre Läuterung und die Losschälung ihres Herzens von allem außer
ihm, namentlich von sich selbst. Darauf überhäufte er seine treue
Kreuzesbraut mit den größten Gnadenbezeugungen und würdigte sich,.
mit ihr die mystische Vermählung einzugehen, wie wir es lesen im
Leben der Heiligen, z. B. der hl. Katharina von Ricci, der hl. Rosa
von Lima, der hl. Katharina von Siena. Außerordentlich ward Anna
dadurch in der Selbsterkenntnis gefördert und angeeifert zu
unablässigem Streben nach größerer Vollkommenheit. Der himmlischen
Leitung überaus treu, gelangte sie in jenen glückseligen Zustand,
worin nichts auf Erden den Geist mehr von Gott trennen und die
Gedanken vom Wandel in Gottes heiligster Gegenwart ablenken kann.
Seit der mystischen Vermählung erschien ihr der Heiland öfter und
führte sie immer tiefer ein in die Erkenntnis Gottes und ihres eigenen
Nichts.

Wiederholt wurde Anna übernatürlicherweise mitgeteilt, daß
sie von Gott berufen sei, eine Tochter des hl. Dominikus zu werden,
und sogar die Aufgabe habe, ein Kloster im ursprünglichen Geiste des
hl. Vaters Dominikus in ihrem Vaterlande zu gründen. Aber in allem
ließ sie sich demütigst leiten durch den Gehorsam gegen Gottes
Stellvertreter im festen Vertrauen, Gott werde diese Handlungsweise segnen
und seine Absichten durchführen. Die Kreuzesbraut war auch vom
Herrn auserwählt, durch ihr verborgenes Gebets- und Leidensleben
den Zeitpunkt beschleunigen zu helfen, in welchem das Dogma der
unbefleckten Empfängnis verkündet werden sollte. Die gütige Himmelskönigin

leitete das begnadigte Kind selbst zur Erfüllung dieses hohen
Berufes an, zuerst in einer Erscheinung am 7. Dezember 1834. Immer
wieder forderte der Herr die geliebte Kreuzesbraut eindringlich auf,
für die Neubelebung und das Wiederauf blühen des Dominikanerordens
im ersten Geiste seines hl. Stifters zu beten und zu leiden. Wie sehr
diese heldenmütige Eiferin für den Orden dieser Aufforderung entsprach,
ist Gott allein vollkommen bekannt.

Wunderbarerweise ward sie an ihren ersten geistlichen Führer
gewiesen, welcher sie 12 Jahre lang äußerst strenge, aber sehr segensreich

leitete. Ihr geistlicher Bruder, dem sie den Haushalt führte,



Wahre und falsche Mystik 555

wurde ihr von der göttlichen Vorsehung zum Novizenmeister gegeben,
ohne daß er selbst es wußte. Nach noch nicht zweijähriger segens
reicher Wirksamkeit starb letzterer. In heldenmütiger Liebe übernahm
Anna für ihn die Fegefeuerleiden, so dass er bald der Anschauung
Gottes teilhaftig wurde. Höchst wunderbar war ihr Verkehr mit den
armen Seelen im Fegefeuer; sie war so recht die barmherzige Schwester
des Fegefeuers. In ihrer außerordentlichen Liebe zu den armen Seelen
unterließ die Dienerin Gottes nichts von dem, was sie zu deren
Erleichterung tun konnte. Oft ließ der Herr alle Leiden bestimmter
Seelen über sie kommen, so daß diese sofort in den Himmel eingingen.
Oft auch ließ er sie deren Strafen nur teilweise abbüßen, so daß sie
große Linderung und Abkürzung ihrer Leidenszeit erhielten. Dafür
"waren denn die armen Seelen sehr dankbar und erwirkten ihr viel
.große Gnaden.

Seit 1860 hatte sie heftige satanische Kämpfe und Verfolgungen
zu bestehen. Diese währten bei ihr mit kurzen Unterbrechungen ein
volles Menschenalter in wachselnder Stärke und gaben ihr reiche
•Gelegenheit, Akte heldenmütigster Demut, Geduld und unerschütterlichen

Goltvertrauens zu üben. Die Hauptquelle aller Kraft und Gnade
bei diesen furchtbaren Kämpfen und Leiden fand die Dienerin Gottes
in der täglichen hl. Kommunion. Das so tugend- und verdienstvolle
•Opfer- und Sühneleben der treuen Herz-Jesu-Braut läßt sich erst
hinreichend würdigen, wenn man bedenkt, daß sie ihr Leben lang das
bittere Leiden des Herrn nicht bloß innigst betrachtet, sondern auch
zur Förderung seiner hl. Interessen dasselbe an Leib und Seele in
hohem Grade mit durchlitt. Dies geschah sowohl in Ekstasen wie
•außer denselben. Sie empfing in Leidensekstasen auch die hl. Wundmale.

Sie war so recht eine große Liebhaberin des Kreuzes.
Der zweite Teil (p. 307—461) umfaßt die Klostergründung.

Der hl. Nährvater Josef war ihr dabei wie der hl. Theresia der größte
Wohltäter. Es fehlte durchaus nicht an Schwierigkeiten und Hindernissen

bei diesem Werk; mußte es sich doch gerade dadurch als echtes
Gotteswerk erweisen. Der Schmelztiegel bitterer Leiden fehlte der
Mutter Klara (Klostername der früheren Anna) keineswegs. Satans
tückische List, das Gotteswerk zu vereiteln, zeigte sich auf allerlei
Art. In seiner Bosheit brachte er es sogar dahin, daß Mutter Klara
•als die schlimmste und verblendetste Betrügerin angeklagt und
verurteilt wurde. Der hochwürdigste Bischof verurteilte sie, ohne daß sie
sich weder schriftlich noch mündlich über die schweren Anklagen
verantworten konnte. Gott der Herr ließ dies zu ihrer größeren Prüfung
und Heiligung zu. Überaus hart und schwer fielen die Schläge auf
sie ein, aber es fehlten auch nicht die Tröstungen. In diese Zeit fiel
auch die mystische Verwundung ihres Herzens. Geheimnisvollerweise
wurde die Kreuzesbraut ganz umgewandelt, von jeglicher Makel der
Sünde und Anhänglichkeit an irgendetwas außer Gott vollkommen
gereinigt und so vorbereitet aufs innigste mit dem Schöpfer vereint
zu werden. Die mystische Einigung ihrer Seele mit dem himmlischen
Bräutigam fand statt am 18. Jänner 1874, am Feste des süßesten
Namens Jesu, dem Gedächtnistage ihrer mystischen Vermählung.
Seitdem lebte Mutter Klara bis zu ihrem seligen Tode ganz in Gott.
Nichts mehr auf Erden vermochte sie zu scheiden von der Liebe
Ohristi. Sie hatte ihren göttlichen Bräutigam stets vor Augen und,



556 Wahre und falsche Mystik

ganz eins mit ihm geworden, wollte sie wie in der Liebe auch im
Leiden aufs vollkommenste mit ihm vereinigt bleiben.

An eine Klärung ihrer Sache war einstweilen auch seitens
der Ordensoberen nicht zu denken. Es lag vielmehr in Gottes Plan
und Absicht, seiner treuen Dienerin Gelegenheit zu geben, ihm noch
größere Leidensopfer für die bekannten wichtigen Zwecke darzubringen.
Statt Erleichterung und Hilfe erhielt sie am Namen-Jesu-Feste 1876
die weit größere Gnade eines brennenden Verlangens, noch mehr
Schmach und Kreuz für Gottes Werk zu erdulden. Düsterer und trostloser

denn je war ihre Lage geworden. In P. Rouard de Card, einem
ausgezeichneten Sohne des hl. Vaters Dominikus, war eine feste Stütze
ihres Werkes zu Grabe getragen. Auf Betreiben des geistlichen Oheims
und Bruders der Mutter Klara wurde ihre ganze Angelegenheit nach
Rom, an den obersten kirchlichen Gerichtshof gebracht. Da jedoch
der Bischof aus dem Amte schied, mußte die Entscheidung bis zur
Neubesetzung des bischöflichen Stuhles von Luxemburg hinausgeschoben
werden.

Inzwischen erhielt Mutter Klara im Jahre 1881 vom Herrn den
bestimmten Auftrag, einstweilen in Belgien zu Clairefontaine eine
Niederlassung zu gründen. Die zwei ältesten Klosterschwestern opferten
ihr Leben für die Genehmigung des Klosters. Ein Bauplatz samt
Ackerfeld zur Errichtung eines Klösterchens wurde am 20. Jänner
1882 durch Kauf erworben. Der hochwürdigste Bischof Gravez von
Namur gestattete die Errichtung des Klosters, das noch vor Schluß
des Jahres bezogen werden konnte. Schon am 19. April 1888 erlaubte
der Bischof auch, der Dienerin Gottes und ihren Genossinnen das
Dominikanerordenskleid zu erteilen, empfahl sich zudem dringend in
ihr frommes Gebet und versicherte sie auch für die Zukunft seines
väterlichen Wohlwollens. Am 30. April 1883 war die feierliche
Einkleidung und die Dienerin Gottts erhielt den Ordensnamen Schwester
Maria Dominika Klara vom hl. Kreuze. Die Klosterstiftung erhielt
die kirchliche Genehmigung und das Kloster wurde in den
Dominikanerorden einverleibt. Der neue hochwürdigste Bischof von Luxemburg

ernannte ein Schiedsgericht für die Angelegenheit der Mutter
Klara und das Urteil lautete (10. Jänner 1884 in der Benediktinerabtei
Maredsous) zu ihren Gunsten. Auf das Herz-Jesu-Fest, 20. Juni 1884r
war die Profeßablegung und Einführung der strengen Klausur im
Kloster. Am 25. August 1885 machte auch der hochwürdigste P. General
des Dominikanerordens mit seinen Gefährten von Luxemburg her,
woselbst er seine geliebten Söhne besucht hatte, einen Besuch in
Clairefontaine.

Gelegentlich der belgischen Arbeiterunruhen im Jahre 1886 ward
es für geraten gehalten, das ganz einsam gelegene Kloster aufzugeben

und nach Limpertsberg bei der Stadt Luxemburg zu ziehen in
das vorher bewohnte Klösterlein. Dies wurde schnell so weit
hergerichtet, daß die nun 25 Personen zählende klösterliche Genossenschaft
notdürftig Unterkunft fand. Der neue hochwürdigste Bischof von
Luxemburg war ihnen sehr gewogen. Auch der damalige Prior der
Dominikaner vom nahen Mariental, der jetzige Apologet an der
Universität zu Freiburg in der Schweiz, P. Albert M. Weiß, kam, die
Schwestern zu trösten und aufzurichten. Was er damals sagte, hatte
er inzwischen öfter Gelegenheit, selber praktisch durchzukosten und



Wahre und falsche Mystik 557

beglückwünschen wir ihn herzlichst, daß er auch gewürdigt worden
„um des Namens Jesu willen Schmach zu leiden", und erbitten wir
ihm dafür und für das, was etwa noch Bitteres kommen mag, reichlich
die Krone des ewigen Lebens. Den Schwestern fehlte es auch jetzt
nicht an Prüfungen und Verfolgungen, aber um so festere Wurzeln
schlug das Kloster, entfaltete sich desto kräftiger und wuchs um so
herrlicher empor. Ein regelrechtes Dominikanerinnenkloster mit Raum
tür 60 Klosterfrauen und eine neue Kirche wurden errichtet. Mutter
Klara war vor allem darauf bedacht, das innere klösterliche Leben
zu befestigen und ging selber als leuchtendes Beispiel klösterlicher
Vollkommenheit voran.

Mit diesem ihrem Beispiel und ihren Grundsätzen als
Prior in befaßt sich näher der dritte Teil (p. 461—641). Mutter
Maria Dominika Klara war im Verkehre mit ihren Schwestern und
auswärtigen Personen äußerst einfach und bescheiden. Ihr ganzes
Benehmen war der äußere Widerschein ihrer inneren Frömmigkeit
und ihres beständigen Wandels in der Gegenwart Gottes und der
hl. Engel. Besonders liebevoll war sie gegen Arme und Kranke. Von
Gott dem Herrn war sie bestimmt, ihre Schwestern im ursprünglichen
Geiste des hl. Vaters Dominikus zu erziehen. Ihre Erziehungsweise
war überaus nüchtern und einfach. Die Zurechtweisung war ernst
gewesen, aber keineswegs hart oder bitter. Wie die hl. Engel
sie anhielten, im Buche der Liebe und des Kreuzes ihre Weisheit und
Heiligkeit zu schöpfen, so leitete auch Mutter Klara ihre Schwestern
an, im heiligsten Altarssakramente und auf dem Kreuzweg Licht und
Kraft zu holen, um den einfachen, demütigen und sicheren Weg
gehorsamer Pflichterfüllung zu gehen. Sorgfältigst wußte sie stets ihre
außerordentlichen Gnadengaben zu verbergen. Immer wieder betonte
sie nachdrücklich, daß einzig und allein wahre Tugend die Heiligkeit
ausmacht. Als Ziel in der Erziehung verfolgte sie, ihre Schwestern
zu gründlicher Selbsterkenntnis, allseitiger Losschälung und steter
Selbstverleugnung anzuleiten. Von allem und von sich selbst losgescbält,
sollten ihre Schwestern Gott allein lieben und ihm mit allen ihren
Kräften dienen lernen. Als einzig festes und dauerhaftes Fundament
des Tugendgebäudes galt ihr die wahre, gründliche Demut. Diese

war ihr der einzig sichere Weg zu inniger Vereinigung mit Gott und
zur Vollkommenheit. Solche Demut zeigt sich aber besonders im
vollvollkommenen Gehorsam gegen Gottes Stellvertreter. Darum war auch
Mutter Dominika Klara rastlos bemüht, mit Ernst und Milde zu
gelegener und ungelegener Zeit durch Belehrungen, Ermahnungen und
Strafen ihre Schwestern zum vollkommenen Gehorsam der Tat, des
Willens und des Verstandes anzuleiten.

Die Einmütigkeit der Herzen zwischen allen Schwestern ihres
Klosters verstand Mutter Dominika Klara tief zu begründen. Allen
war sie in Wirklichkeit Mutter. Zur Erfüllung ihrer hohen Aufgabe
war sie selbst von heißer Liebe zur hl. Armut entbrannt und
beförderte auf jede Weise deren gewissenhafteste Beobachtung unter
ihren Schwestern, so wie der hl. Vater Dominikus das Beispiel dazu
gegeben hatte. Entflammt von glühender Liebe zu jeglicher Tugend
und erfüllt von einem Eifer, der nur Gottes Ehre suchte, strebte sie
mit allen Kräften dahin, die vom Herrn verlangte „strenge Zucht"
in ihrem Kloster einzuführen und aufrecht zu erhalten. Launen kannte



558 Wahre und falsche Mystik

sie nicht, wohl aber ruhige Überlegung und Festigkeit. In der
vollkommenen Verrichtung aller täglichen Pflichten leuchtete sie allen
mit bestem Beispiele voran. Groß wie ihr Starkmut war auch ihre
Klugheit; aber diese stützte sich nur auf Gottes Weisheit; ihr
einziges Ziel war Gott, Gott ganz allein. Daher ihre unerschütterliche

Ruhe, ihre weise Überlegung, ihr zielbewußtes Streben. Alles
in ihrer Leitung war gesund, vernünftig und „voll des Geistes, der
da lebendig macht".

Wie an Alter wuchs die Kreuzesbraut auch an Gnade und
opferfreudiger Leidensliebe zum göttlichen Herzen Jesu. Am Quell der
Liebe, beim Herzen Jesu im allerheiligsten Sakramente schöpfte sie
reichlich Gnadenkraft zum Sühneleiden Tag für Tag. Die tägliche
hl. Kommunion war das Leben ihres Lebens, ihr eins und alles. Das
Sühneleiden wurde zuletzt für sie eine notwendige Lebensbedingung.
Unermeßlich wie ihr Leiden muß auch der Segen sein, den sie der
Kirche Gottes vermittelte, die Gnade und Barmherzigkeit, die sie den
armen Sündern erlangte. Entbrannt von sühnender Liebe zum
göttlichen Herzen wollte sie, daß dieses Feuer, welches sie verzehrte, sich
auch in den Herzen ihrer Klosterkinder entzünde und auflodere; ja,
sie wünschte allen jenen davon mitzuteilen, welche Gottes Vorsehung
mit ihr in nähere Verbindung brachte. Als eine vorzügliche Übung
der sühnenden Anbetung empfahl die Dienerin Gottes die willige
Annahme aller sich nur darbietenden Leiden. Die wahre Andacht zum
göttlichen Herzen, diesem Glühofen der göttlichen Liebe, erkannte
auch sie als kürzesten Weg zur Vollkommenheit.

Die besondere Aufgabe ihres Klosters sollte sein das tägliche
Gebets- und Bußleben in äußerer und vor allem in innerer Abtötung.
Vom menschlichen Leben entfernt, nehmen die Schwestern teil am
göttlichen Leben, um es wiederum den Menschen, die fern von Gott
sind, zu vermitteln. Sie erheben sich von der Erde zum Himmel, um
auf der Erde die Erhebung zum Himmel zu fördern. „Eine dieser
eifrigen Seelen", sagte Mutter Dominika Klara, „zählt vor Gott für
Tausende." Von der hl. Theresia wird beispielsweise erzählt, daß sie
durch ihr Gebet und ihre Buße ebenso viele Seelen bekehrt habe wie
ein hl. Franz Xaver. Im Kloster wurde auch eingeführt die ewige
Anbetung des göttlichen Herzens im allerheiligsten Altarssakramente.
Alle Sorgen der ehrwürdigeu Mutter waren darauf gerichtet, die
Schwestern zu recht demütigen, losgeschälten und gehorsamen Seelen
zu erziehen, welche, von Gebets- und Bußeifer erfüllt, sich
beständig als Siihnopfer für die Interessen des göttlichen Herzens
anbieten und erweisen möchten. Solange die Mutter bei den Schwestern
lebte, war sie selbst bei Tag und Nacht die sühnende Anbeterin des
eucharistischen Herzens Jesu, wenn nicht leiblich, so doch stets
geistigerweise.

Die heldenmütige Kreuzesbraut zeigte ihre sühnende Liebe
zunächst in ihrer großmütigen Liebe gegen die Sünder und besonders gegen
ihre Feinde. So wurde sie vielen zum rettenden Engel aus ewiger
Höllenmacht. Innigsten Anteil nahm sie schon von Jugend auf an
allen Freuden und Leiden der hl. Kirche. Unausgesetzt betete und
litt sie für deren Wohl ; kein Opfer war ihr dafür zu schwer. Wie
sie einige Jahre vor ihrem Tode mitteilte, habe der Herr sie seit
25 Jahren immer und immer wieder angespornt, für das Wiederauf-



Wahre und falsche Mystik 559

blühen des Benediktiner- und Franziskanerordens zu beten und zu
leiden. Je mehr sie gemäß ihrem Sühneberuf auf dem Leidenswege
voranschritt, desto öfter besuchte sie mit unbegrenztem Vertrauen
das Gnadenbild der Trösterin der Betrübten zu Luxemburg; denn sie
bedurfte gar sehr des Trostes und der Hilfe ihrer geliebtesten Mutter.
In den schwierigsten Stunden ihrer außerordentlichen Prüfungen und
Leiden fand sie dort stets Licht, Kraft und die ihr so notwendige
Standhaftigkeit und Ausdauer.

Von Kindheit auf mit Kreuz und Leiden gesättigt, erstarkte
von Jahr zu Jahr die herrlichste der Tugenden, die unerschütterliche,
unzerstörbare Geduld im Herzen der heldenmütigen Kreuzesbraut.
Oft bat sie den göttlichen Heiland, im Hinblick auf ihre Un Würdigkeit

mit den außerordentlichen Gnadenerweisungen einzuhalten, nie
aber sagte sie, daß es der Leiden genug seien. Im Gegenteil, ihr
Leidensdurst für die Interessen des göttlichen Herzens wuchs immer
mehr und kannte keine Grenzen. Darum nahmen auch mit den Jahren
die Prüfungen und Leiden immer mehr zu. Unermüdlich im Gebet,
erfüllte sie zugleich alle Pflichten als Oberin und verdoppelte sogar
ihre mütterliche Liebe und Sorge so, als wisse sie, daß der Augenblick

für sie nahe, in die ewige Buhe ihres Herrn einzugehen. Am
Sonntag Stxagesima waren zum letztenmal alle Schwestern während
der Erholung um die geliebte Mutter versammelt. Zum Schlüsse der
Bekreation sprach sie mit einem Ausdruck vollkommener Ergebung
in Gottes hl. Willen: „Meine Kräfte nehmen sehr ab; wenn es so
weiter geht, lebe ich keine vierzehn Tage mehr." In der Nacht vom
Dienstag auf Mittwoch wurde sie sehr leidend und sprach wiederholt
von ihrem bevorstehenden Tode. Überaus erbaulich war es, zu
beobachten, mit welcher Einfachheit, Geduld, Buhe und vollkommener
Ergebung sie jetzt die Pflege hinnahm, welche ihr eine gar schwere
Buße war und die sie bis dahin niemals zugelassen hatte. Samstag,
im Laufe des Vormittags, nahm die Schwäche äußerst zu, so daß der
Beichtvater ihr die hl. Sterbesakramente spenden wollte. Mit dem

gewohnten, tiefen Ernst ihres lebendigen Glaubens legte sie ihre letzte
Beichte ab und erwartete in vollster Seelenruhe mit innigster Sammlung

die Ankunft ihres göttlichen Bräutigams als Wegzehrung für die
Beise in die Ewigkeit. Nachmittags lag sie im tiefsten Frieden da.

Ohne irgendwelchen Todeskampf hauchte sie ihre schöne Seele aus

am Sonntag Quinquagesima (24. Februar 1895), 7*1 Uhr nachts. Die
Dienerin Gottes war 62 Jahre 5 Monate alt. Wie ein Held starb sie

auf dem Kampfplatz, aus vollem Gehorsam, weil gemäß Gottes heiligem
Willen ihre Zeit erfüllt war.

Hatte Mutter Dominika Klara auch ein mit Christus in Gott
ganz verborgenes Leben geführt, so gelangten dennoch gleich nach

ihrem seligen Hinscheiden von vielen Seiten Beileidsbezeugungen ans
Kloster, in welchen hochgestellte kirchliche Würdenträger, Ordensund

Weltpriester, klösterliche Genossenschaften und Weltleute höheren
und niederen Banges das tugendreiche, heiligraäßige Leben der Dienerin
Gottes rühmlichst hervorhoben und dem inneren Drang, vielmehr zu
ihr als für sie zu beten, Ausdruck verliehen. Dieses Vertrauen auf die

Macht ihrer Fürsprache bei Gott erfüllte aber ausnahmslos alle ihre
Klosterkiuder. Selbst die jüngsten Novizinnen, welche ihre heiligmäßige
Mutter kaum gekannt hatten, fühlten sich gedrängt, mit ihr zu ver-



560 Wahre und falsche Mystik

kehren und sie um ihre Fürbitte anzurufen. Wie sehr dieses feste
Vertrauen auf die wirksame Hilfr der treuen Dienerin Gottes begründet war
und ist, erhellt aus vielen Gebetse» hörungen in zeitlichen und geistigen
Nöten der vejschiedensten Art, welche auf ihre Fürbitte erlangt und
in beglaubigter Weise im Klosterarchiv hinterlegt sind (vgl. p. 642
bis 657).

Zeigte Mutter Dominika Klara sich vielfach so bereit, Kreuz
und Leid zu lindern oder ganz hinwegzunehmen, so war sie, sofern
dies nicht Gottes Absichten entsprach, um so mehr darauf bedacht,
eine größere Gnade, nämlich die Liebe zum Kreuz und die vollkommene
Geduld und Ergebung im Leiden, jenen zu vermitteln, welche sie
vertrauensvoll um ihre Hilfe anflehten. * Dies haben namentlich ihre
Klosterkinder häufig schon an sich erfahren und auch bezeugt. Wie
der hl. Ignatius seinen Söhnen versprach, im Himmel zu beten, daß
sein Orden stets Verfolgungen zu erdulden hätte, so scheint die Mutter
Dominika Klara selig ihrem Kloster dasselbe zu erbitten, damit es,
wie zu ihren Lebzeiten auch fernerhin unter dem Zeichen des Kreuzes
stehe. Weder hat es an Verdächtigungen, Verleumdungen und
Verfolgungen von Seiten der Menschen noch an Prüfungen von Seiten
Gottes im Laufe der Jahre gefehlt, aber dank der göttlichen Gnade,
den Verdiensten und der Fürbitte der Klosterstifterin selig, hat durch
diese Stürme und Heimsuchungen hindurch ihr Geist nur um so
tiefere Wurzeln geschlagen und herrliche Früchte gezeitigt. Viele
Zeugnisse und Aufzeichnungen der Schwestern beweisen, wie kindlich
und innig sie auch namentlich zur Zeit der Trübsale und des Leidens
mit ihrer Mutter selig im frommen Gebete verkehren und welch
gesegnete Früchte der Geduld und Liebe zum Kreuz sie der Macht ihrer
Fürbitte verdanken (vgl. p. 657 bis Schluß).

Wie die ganz glaubwürdigen Quellen berichten, hat Mutter
Maria Dominika Klara vom hl. Kreuze ihren schwierigen Lebenslauf
erfüllt und sich in allen Lagen, selbst in den allerschwierigsten, durch
vollkommene Übung jeglicher christlichen und klösterlichen Tugend
als treue Kreuzesbraut des Herrn erwiesen. Namentlich ist ihre
außerordentliche, ungemessene Liebe zum Leiden für Gottes Ehre und der
Seelen Heil imstande, einen tiefen Eindruck zu machen und mächtig
anzuregen, auch aus Liebe zu Gott und mit williger Hingabe an
Gottes heiligsten Willen Kreuz und Leiden geduldig zu ertragen. Die
Dienerin Gottes aber bekundete sich gerade durch ihre wahrhaft
heldenmütige Kreuzesliebe und vollkommenste Gottgelassenheit als
ganz vorzügliche mystische Gottesfreundin.


	Wahre und falsche Mystik [Fortsetzung]

