Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 2 (1915)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen b53b

Doch mit den bisherigen Ausfithrungen wurde nur im
allgemeinen die alte Wahrnehmungstheorie gerechtfertigt.
Ein Teil von dieser ist die Wahrnehmung der sekundiiren
sinnenfélligen Qualititen. Es wird gerade beziiglich ihrer
und primér beziiglich ihrer die alte Theorie angezweifelt.
und als irrig hingestellt: von diesem ersten Schritt aus
wagt man weitere Aufstellungen, die von der alten Philo-
sophie abriicken. Auch P. Mager ist, wie aus seinen Schluf3-
duflerungen auf p. 241 sich ergibt, von dem Standpunkte
aus, den er riicksichtlich der Wahrnehmung der besagten
Qualitdten einnimmt, zu dem Totalstandpunkt gelangt,
der die ganze #uflere Wahrnehmung anders faflt. Die
Schwierigkeiten, die beziiglich der Beurteilung der Wahr-
nehmung der sekundiren sinnenfilligen Qualitdten sich
melden, veranlaflten ihn, die ganze frithere Theorie aufzu-
geben. Mit den Sitzen, die Rezensent beziiglich der sekun-
daren sinnenfilligen Qualititen im Jahrbuch folgen lafdt,
wird sich vielleicht ein zweiter Artikel befassen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Paul Stiegele: Der Agennesiebegriff in der griechischen
Theologie des 4. Jahrhunderts, Ein Beitrag zur Geschichte der
trinitarischen Terminologie. (Freiburger theol. Studien, Heft 12,
Herder 1913.)

Verfasser untersucht rein philologisch den Gebrauch von aysvyyros
und dysvqros in der griechischen Gottes- und Trinitidtslehre. Erst
Epiphanius findet den Unterschied von ungeworden und ungezeugt
in der Schreibweise der beiden Worter ausgedriickt (p. 113). Im vor-
christlichen Schrifttum bedeutet agennetos = ungeworden, da man
unter platonischem Einflufl Zeugung und Werden gleichsetzte (p. 11).
In diesem Sinne gebrauchen denn auch Ignatius von Antiochien,
Justin und Irenaeus das Wort. Clemens von Alexandrien und Origenes
nennen den Vater agennetos und agenetos, was offenbar bei Origenes,
der den Logos auch genetos nennt, mit der eigentlichen Lehre von
der Natur des Logos zusammenhingt. Dies zeigt sich noch mehr
im arianischen Streite, da die Arianer agennetos und agenetos synonym
fassen, ja Eupomius in der Agennesie das Wesen Gottes findet.
Athanasius verteidigt, im Einklang mit seiner ganzen Lehre vom
Logos, dafd derselbe dyéveros = ungeworden sei, dyévnros im Sim_:e von
ungezeugt sei nur der Vater, Leider wurde ,diese Sicherheit der
Terminologie von manchen Spiiteren nicht erreicht* (p 63). Die grofien
Kappodozier bezeichnen die Agennesie als persénliche Proprietit des
Vaters (p. 83 ff.). \ ) ) .

Stiegele bleibt fast ausnahmslos bei der rein phllo}oglschen
Betrachtungsweise stehen. Damit hat er wohl die Geschichte des



H36 Literarische Besprechungen

Ausdrucks in dankenswerter Weise festgestellt, ob aber auch die
des Begriffes der Agennesie? Wie bereits obeu bemerkt wurde,
unterschied man auch begrifflich in vorchristlicher Zeit nicht zwischen
Zeugung und Werden. Es war dann die grofie Leistung des Athana-
‘sius, daf} er von der gottlichen Zeugung den Begriff des zeitlichen
Werdens ausschlofi, Damit war die grofle Frage des begrifflichen
Unterschiedes von Zeugen und Schaffen aufgeworfen, eine Frage, die
erst in der Scholastik eine geniigende Beantwortung gefunden hat.
Nimmt man dazu noch die origenistische und spiterhin arianische
Auffassung von der Natur des Sohnes hinzu, resp. die absolute Identifi-
zierung von Vater und Gott, so ergeben sich ganz bestimmte Mittel
zur ,Losung des Riitsels* (p. 114). Es ist jedenfalls nicht zufillig,
dafl gerade Epiphanius, der Feind des Origenes, und in einer gegen
diesen polemisierenden Stelle (siehe p. 113) so scharf unterscheidet:
ebenso die andere Tatsache, dafl Cyrillus von Alexandrien, der grofle
Schiiler des Athanasius, den Héhepunkt der theologischen Entwicklung
erreicht, indem er die Agenesie des Sohnes von der Genesis aus dem
Vater ableitet (p. 128). Sachlich hatte ja bereits Athanasius dies
getan. Dank der theclogisch-spekulativen Arbeit war eben der Unter-
schied von Zeugung und Werden festgestellt worden und nun konnte
man auch zur terminologischen Unterscheidung der beiden Ausdriicke:
-ayérnros und ayéryyros schreiten.
Abtei Ettal. P. Reginald M. Schultes, O. P.

2. Isaac Husik: Matter and Form in Aristotle. A Rejoinder.
Bibliothek fiir Philosophie, herausgeg. von Lud. Stein. Bd. II.
Beilage zu Heft 8 des Archivs fiir Geschichte der Philosophie,
Bd. XXYV. Berlin, Simion Nachf. 1912. 93 S. Mk. 2-50.

David Neumark: Geschichte der jiidischen Philosophie des
Mittelalters. Anhang zum ersten Bande, Kapitel: Materie und
Form bei Aristoteles. Berlin, Reimer 1918. VI u. 108 S. Mk. 3-—.

Im ersten Band seiner ,Geschichte der jlidischen Philosophie,
nach Problemen dargestellt, widmet David Neumark ein Kapitel der
Philosophie des Aristoteles. Seine Untersuchung fiihrt ihn zu Re-
sultaten, welche von der gewdhnlichen Interpretation des Stagiriten
abweichen. Veranlaf3t durch die Schwierigkeiten der aristotelischen
Lehre ,in der Substanzfrage in Komplikation mit der Frage nach
dem Verhiltnis von Stoff und Form und nach der richtigen Definition*
(p. 876), welche besonders von Zeller zu unlésbaren Widerspriichen des
Systems ilbertrieben wurden, legt Neumark seiner Aristotelesinterpreta-
tion die Auffassung zugrunde, die Behandlung und Lisung der Probleme
von Stoff und Form, Werdeprozef3, Definition sei eine wesentlich ver-
schiedene, sich gegenseitig widersprechende, in den physischen und
metaphysischen Schriften. Freilich koénne man in dieser Beziehung
keine mechanische Zweiteilung der aristotelischen Schriften vornehmen,
die physischen Schriften seien die Haup tquelle fiir den einen, die
metaphysischen die Hauptquelle fiir den anderen Standpunkt (p. 378).
Aristoteles schligt also zwei einander widersprechende Losungen fiir
die Schwierigkeiten des Werdens und der Wissenschaft vor, ist sich
des Widerspruchs der beiden Lésungen aber bewufit: er erhebt den
Widerspruch zum System. Dies ist ja immer noch unbedenklicher als



Literarische Besprechungen H37

das Vorkommen des Widerspruchs im System (p. 294). Die Differenz-
punkte des physischen und metaphysischen Standpunktes sind haupt-
sichlich folgende: Der physische Standpunkt kennt im Gegensatz zum
metaphysischen keine formlose Materie !, die Physik gebt nur zuriick
bis aut das usray, die primitive Verbindung von einfachstem Stoft
und einfachster Form. Das ,negative, treibende Motiv des Werdens
(Mat. und Form bei A. p. 283) fiir dieses ueraéy ist die ,besondere
ovépnoic*, kraft deren der Stoft auf jeder Stufe nach der nichst héheren
verlangt. In der Metaphysik aber ist es die Form, welche die Ver-
einigung von Stott und Form bewirkt, die Form ist Prinzip des
Werdens, denn der formlose Stoff hat wohl im allgemeinen vermdoge
der ,allgemeinen oréonoic” das Verlangen nach der Form von der
niedrigsten bis zur hdochsten, aber er ist eben als reiner Stoff in-
different zu jeder beliebigen Form; in der Physik sind die Formen
vom Stoff nicht trennbar (ywpiszd), wohl aber in der Metaphysik. Da
die eigentliche Definition nur die Artform angibt ohne Einbeziehung
des Stoffes, so mufl in der Fhysik zur eigentlichen Definition noch
die des Stoffes hinzugefiigt werden, so dafl jede Definition deren zwei
enthilt. Nicht so in der Metaphysik. Hier gibt es zwei Arten von
Definition, die eine gibt die Form an, die andere die Form im Stoff.

Dieser Interpretation des Aristoteles tritt Isaac Husik gegen-
iber, zuerst im Jewish Exponent, Philadelphia, 8, Mai 1908, dann in
einer Vorlesung auf dem Dritten internationalen Kongrefd fiir Philo-
sophie in Heidelberg im September 1908. Eingehender unterzieht er
Neumarks Ansicht der Kritik in dem Artikel: ,A Recent View of
Matter and Form in Aristotle“ im Archiv fiir Geschichte der Philo-
sophie, XVI (1009), 447—471. Hier weist er nach, daf} Neumarks
Interpretation unhaltbar ist als Ganzes und in ihren Einzelheiten,
dafl sie ein Versuch ist, in Aristoteles eine ihm fremde Auffassung

' Diese kurze Zusammenstellung ist (wo ich Neumark, Mat.
u. Form nicht zitiere) Husik entnommen. Neumark nennt Husiks
Abrify freilich ,duflerst mangelhaft und irrefiihrend“. Allein sie trifft,
so viel ich mich {iberzeugen konnte, doch das Richtige. Es ist mir,
besonders in Anbetracht der breiten und unklaren Schreibweise
Neumarks nicht méglich, im Rahmen einer kurzen Besprechung
Einzelheiten zu rechtfertigen, und ich muf3 zu niherer Priifung auf
die beiden Autoren selber verweisen. Als Beispiel mag hier jedoch
angefiithrt werden, was Neumark diesem Punkte.in Husiks Abrifs
entgegenstellt: ,Husik ging durch mein Buch, ohne auch nur die
Grundgedanken kapiert zu haben: Daf} Aristoteles auch in der Physik
die formlose Hyle als selbstindiges Prinzip lehrt, wird von mir sehr
oft mit Nachdruck betont. Der Unterschied zwischen den beiden
Standpunkten besteht darin, dafl in der Metaphysik die Hyle ein
selbstiindiges substanzielles Prinzip der Mo glichkeit nach
ist, dem diese herabgeminderte Substanzialitit auch unabhiingig von
dem aktuellen Formprinzip zukommt, wihrend in der Physik die
Substanzialitit der Hyle in bezug auf Aktualitit der des Formprinzips
gleichkommt, dafiir aber in ihrer Selbstindigkeit beeintrichtigt er-
scheint, da Form und Hyle, obschon selbstindige, d. h. gleichwertige
Prinzipien, eine korrelative Einheit bilden. »Mat. und Form“, p. 279,
Wo ist da die formlose Hyle in der Physik?



538 Literarische Besprechungen

von auflen hineinzutragen und daf} dieser Versuch auf Mifiverstind-
nissen des Textes, falschen Ubersetzungen und Schnitzern beruht. Auf
diese Kritik antwortet Neumark mit dem umfangreichen Aufsatz:
wMaterie und Form bei Aristoteles* in derselben Zeitschrift, XVII
(1910), 271—822 und 891—432, Diese Antwort wurde offenbar in
Stunden ungeheurer Entriistung geschrieben. Sie zeigt sich in der
Hauptsache als brutaler Versuch, eine berechtigte Kritik durch Kon-
tusion der Sache und persdnliche Verunglimpfung des Kritikers in
den Augen der Leser unschidlich zu machen. In beiden Beziehungen
leistet Neumark fast Unglaubliches. Diese Tatsache mufl im Interesse
der Wahrheit konstatiert werden. Die breitgeschlagene, konfuse Inter-
pretation aristotelischer Texte ist teils mifiverstindlich und irre-
filhrend, teils total verfehlt. Neumark scheint die Schriften des Sta-
giriten nur zu kennen, um ein Mifiverstindnis durch méglichst viele
andere zu begriinden. Wenn es der Raum erlauben wiirde, liefe sich
eine hiibsche Bliitenlese zusammenstellen. Die Charakteristik, welche
Husik mehrmals von der Methode Neumarks gibt, ist treffend: ,The
method of throwing dust and mud, the former in the eyes of his
reader, the latter at his opponent.“

Die Antwort gibt Husik in seiner Schrift: ,Matter and Form
in Aristotle“. Sie hialt die friiheren Aussetzungen gegen Neumarks
Aristotelesinterpretation im vollen Umfang aufrecht. Sie hat an der
ersten Kritik wenig zu verbessern und wenig sachlich Neues hinzu-
zufiigen, sie tiithrt aber das frither kurz Gesagte und Angedeutete aus
und vergleicht sich Schritt fiir Schritt mit der Interpretation der
vorziiglichsten griechischen Aristoteleskommentatoren Simplizius und
Alexander und dem modernen Bonitz, Auch bei den scholastischen
Interpreten wie Thomas von Aquin und Silvester Maurus hitte Husik
nur eine Bestitigung seiner — traditionellen — Auftassung finden
kénnen. Die Methode Husiks ist im allgemeinen griindlich, niichtern, solid
und basiert auf philologischer Exaktheit, die Darstellung ist klar und
iiberzeugend. Unrichtigkeiten sind freilich auch unterlaufen. Der Ton
ist bei aller Schirfe wiirdig und so mafivoll, da der aus seiner Kritik
gewonnene Eindruck iiber den Gegner weit besser ist als der aus
Neumarks eigener Darstellung geschépfte. Husik hat der Wahrheit
einen Dienst erwiesen, fiir den ihm jeder Wahrheitsliebende Dank
schuldet, vorab jene, fiir welche Neumarks Buch geschrieben ist, die
Interessenten der jiidischen Geschichte, die nicht immer Gelegenheit
haben, Aristoteles aus erster Quelle zu studieren. Seine Schrift ist
zugleich ein schitzenswerter Beitrag zur Aristotelesinterpretation
iiberhaupt. Wir méchten Husik wiinschen, eine ernstere Arbeit des
Gegners hitte ihm Gelegenheit geboten, ein Werk von allgemeinerer
Bedeutung zu schaffen.

Obige Zeilen waren bereits geschrieben, als Rezensent auf die
neue Erwiderung Neumarks (in Form eines Anhangs zu seiner Ge-
schichte der jiidischen Philosophie) aufmerksam wurde. Sie reiht sich
der ersten Erwiderung inhaltlich und formell wiirdig an. Ob auch
manches Richtige gesagt wird, diirfte doch weder der Autor noch
die Sache durch die neue Schrift viel gewonnen haben. Der vericht-
liche und gehiissige Ton gegeniiber dem Partner wirkt auf den Leser
férmlich abstofiend.

Engelberg (Schweiz). Dr. P. Sigisbert Cavelti, O. S. B.



Literarische Besprechungen 639

3. Theobald Ziegler: Das Gefiihl, eine psychologische Unter-
suchung. Berlin und Leipzig, G. J. GOschen 1912. 5. Aufl.
VIII, 402 p. Mk. 4-20,

Daf} Zieglers Werk bereits die 5. Auflage erlebt, ist nicht ver-
wunderlich. Es mufite wie eine Erlésung empfunden werden, wenn
nach der ermiidenden Endlosigkeit erkenntnistheoretischer Unter-
suchungen in der neuen Philosophie die Autmerksamkeit wieder ein-
mal auf einen anderen Gegenstand gelenkt wurde, Varietas delectat.
Das Gefiihl eignete sich als dieser Gegenstand in hervorragender
Weise. Nachdem der Idealismus im modernen Denken alle Metaphysik
ins Wanken gebracht und ihre Giiter entwertet, bleibt nichts Ge-
scheidteres, als sich mit dem iibrig gebliebenen Rest an Lebensinhalt
zu beschiiftigen, und vorzugsweise mit dem, was uns auf jeden Fall
einige Befriedigung zu verschaffen imstande ist und so nie ohne jedes
Interesse ist, und das ist das Gefiithl. Dafy dabei das Gefiihl als neuer
Untersuchungsgegenstand gleich zur Hauptsache im Seelenleben ge-
macht wird, zur Sprungfeder des Erkennens und zum Motiv alles
Handelns, ist psychologisch begreiflich, dafl ihm das Monopol des
Wertschaffens zuerkannt wird, ist auf den Voraussetzungen logisch
konsequent. Man konnte versucht sein, die hohe Einschitzung des
‘Gefiihles rechtfertigen zu wollen. Wenn all unser Tun um des Gliickes
willen geschieht und wenn das Gliick in der Befriedigung unserer
Fihigkeiten besteht, das vollkommene Gliick in erster Linie in der
vollkommenen Befriedigung des appetitus naturalis der geistigen Er-
kenntnis, dann kénnte es scheinen, dafl das Gefithl wirklich jene
zentrale Stellung einnehme. Denn der Verfasser nimmt das Gefiihl in
einem sehr weiten Sinn, er zdhlt auch isthetische, intellektuelle,
sittliche, religiése Gefiihle auf. Allein fiirs er§te liefle sich sagen, dafd
die Befriedigung des appetitus naturalis oder auch elicitus wohl in
jeder Handlung natiirlicherweise als Ziel irgendwie eingeschlossen ist,
dafl sie aber nicht einziges und eigentliches Motiv der Handlung
bilden muf3; auch was einem anderen zuliebe geschieht, braucht nicht
die Befriedigung sympathetischer Triebe zum eigentlichen Motiv zu
haben. Sodann aber, und das ist die Hauptsache, versteht der Ver-
fasser unter dem Gefiihl, das Motiv alles Handelns sei und das Monopol
alles Wertschaffens besitze, etwas Sinnliches., Wohl werden die
kérperlich-sinnlichen von den isthetischen, intellektuellen, sittlichen,
religiosen Gefithlen unterschieden; aber man braucht nur ein paar
Zeilen zu lesen, um sich zu vergewissern, daf} es sich immer um
sinnliche Gefiihle handelt, keineswegs um das, was wir als geistig
bezeichnen. In der Tat wird kaum jemand die Befriedigung und Nicht-
befriedigung der rein geistigen Kriifte als Gefiihle bezeichnen, das
Wort ruft in jedem die Vorstellung sinnlicher Regungen wach, Die
Ubertreibung der Bedeutung des Gefiihls in Werke Zieglers hingt
zusammen mit dem rein empirisch-psychologischen Standpunkt der
Untersuchung., Kann man dem Verfasser diesen Standpunkt zum Vor-
wurf machen? Miissen rein empirisch-psychologische Untersuchungen
eben wegen dieses Gesichtspunktes zu falschen Resultaten fithren ?
An sich keineswegs. Wohl aber dann, wenn man sich dermafien in
die Empirie einschréinkt und einkapselt, dal jedes andere Interesse
als eine Art Luxus erklirt, jede andere Erkldrung als entbehrlich
empfunden wird. Denn so wird tatsichlich doch die Erfabrung zum



H40 Literarische Besprechungen

letzten Erkliarungsprinzip erhoben und ein Standpunkt vertreten, der
mit dem Materialismus in Denkrichtung und Resultaten unliebsame
Ahnlichkeiten autweist, wenn er auch die Klarheit des Materialismus
vermissen liBt. Die ernst gemeinte Skepsis des Verfassers gegeniiber
allen metaphysischen Fragen zeigt deutlich genug, dagB der empirisch-
psychologische Standpunkt nicht blo methodisches Prinzip der ein-
zelnen Untersuchung bildet, sondern als letztes philosophisches Prinzip,
und als einzig berechtigtes, gilt. Darunter haben vor allem die Aus-
fithrungen iiber die religidsen Gefiihle zu leiden. Sie &ftnen einen Ab-
grund so entsetzlicher Ode und Leere, daB ihm die gesamte Scholastik,
welcher der Verfasser so wenig Geschmack abzugewinnen vermag,
im widerlichsten Produkt ihres Formalismus und Schematismus nichts
Ahnliches an Ungemiitlichkeit an die Seite zu stellen hat. Dariiber
vermag keine psychologische Feinheit, keine Wiarme und Lebendigkeit
der Darstellung hinwegzutiuschen, Nichts Gefiihlloseres als diese Ge-
fihlsreligion! Moge unsere Jugend vor einer Pidagogik auf solchen
Grundlagen bewahrt bleiben!

Damit sollen die Vorziige des Buches nicht in Abrede gestellt
werden, Manche Partien sind und bleiben Muster hervorragend schoner,
fesselnder Darstellung, Formlich erfrischend wirkt der gesande Opti-
mismus, der minnlich entschiedene Ton, das furchtlos freimiitige
Urteil, das so leicht und sicher fertig wird mit manch einem einge-
nisteten Vorurteil und, aller Zimperlichkeit abhold, der Kraft und
dem Frohsinn das Wort redet. Das Buch bietet eine Fiille guter und
feiner psychologischer Beobachtungen, daneben freilich auch manche
Einseitigkeit. Daf zur Exemplifizierung richtiger und unrichtiger
Gedanken Dinge wie Mystik, Geliibde, Ménchtum, Beichte herhalten
miissen, Dinge, welche der Verfasser teils in schiefem Lichte darstellt,
teils durchaus nicht versteht, wird von Katholiken und vielleicht auch
manchem Protestanten als Taktlosigkeit empfunden werden. Zum
Gliick sind solche Stellen selten. Die Vorziige der Darstellung geben
dem Buche eine gewisse Volkstiimlichkeit., Ks war so vom Vertasser
beabsichtigt und wir rechnen es der Schrift nicht zum Nachteile an.
Aber es scheint doch, daB {iiber dem Bestreben, eine allgemein ver-
stindliche und genieBbare Darstellung zu bieten, der wissenschaftliche
Gehalt etwas an Tiefe und Exaktheit verloren habe. So manche mutige
Behauptung sollte besser und eingehender begriindet werden. Ein
Grund, der fiir eine Ansicht spricht, ist doch noch kein vollgiiltiger
Beweis. Um Kleineres zu {ibergehen, nenne ich den Beweis fiir den
Determinismus, den sich der Verfasser ungeheuer leicht macht. Es ist
freilich Ieichter, durch geistreiche Kombination von Beobachtungen
und Gedanken eine Behauptung glaublich zu machen, als sie wissen-
schaftlich zu beweisen. Wenn Ziegler den Wahrheitsgehalt dichterischer
Erzeugnisse hoher einschiitzt als die Friichte niichternen philosophischen
Schaffens, so stimmt diese Auffassung gut miz seiner Arbeitsmethode
iberein. Und es stimmt damit auch iiberein die merkwiirdige Tatsache,
dafl er trotz falscher Grundlagen und keineswegs einwandfreier Me-
thode so gesunde, lebenskriiftige Ideen vertrigt. Er liBt sich eben vom
Geftihl leiten, einem gewissen Getiithl fiir Wahrheit und Sittlichkeit,
das vor groben VerstoBen in mancher Beziehung bewahrt, ohne aber ein
letztes und zuverlidssiges Kriterium der Wahrheit abgeben zu konnen,

Engelberg (Schweiz) Dr. P. Sigisbert Cavelti, O. S. B.



Literarische Besprechungen b4}l

4. Msgr. Robert Hugh Benson: Bekenntnisse eines Konvertiten.
Autorisierte Ubersetzung von H. M. von Lama. Trier, Petrus-
Verlag 1914, 140 p.

Vorliegendes Buch bietet Einblicke in das innere und #duflere
Leben eines Konvertiten, der selbst als geistvoller Schriftsteller sich
einen Namen gemacht hat und dessen Vater als Erzbischof von Canter-
bury der hchste Wiirdentriger der anglikanischen Kirche war. Leider
wurde der Verfasser dieses lehrreichen Buches am 20. Oktober 1914
durch den Tod dahingerafft. So kann er uns einen Wunsch nicht er-
filllen, den wir hegten, nimlich den, dafl er uns nach Jahren, d. h.
sobald es ohne Verletzung persénlicher Riicksichten geschehen konnte,
eine erweiterte Ausgabe dieser Bekenntnisse veranstaltet, darin manche
Personlichkeiten mit Namen genannt und geschildert und auch manche
Zusammenhinge konkreter, genauer bezeichnet hitte. An dem Ton des
Buches kénnte gewifl auch kein Protestant Anstofs nehmen, da es bei
aller personlichen Firbung in einem vollig leidenschaftslosen Ausdruck
gehalten ist. Die nicht immer so unbedeutenden Zeitkdampfe im katho-
lischen Lager finden in dem Buche kaum Erwihnung, vom Moder-
nismus wird nicht gesprochen, obwohl der Vertasser mit Tyrrell, den
er freilich nicht selbst mit Namen nennt, seine eigene Erfahrung
machte (p. 76 f.).

Trotzdem bietet das Buch auf engem Raum viel Interessantes.
Nur einige Gedanken, welche fiir den Theologen wichtig sind, seien
hervorgehoben. Besser als Benson konnte man nicht leicht den Einfluf3
der viterlichen Autoritit auf ein jugendliches Gemiit schildern. Er war
beim Tode seines Vaters anglikanischer Priester, hatte seine Studien
mit Eifer und Hingebung betrieben, sich aber weder Klarheit iiber
sein religioses Bekenntnis verschafft. noch unter Zweifeln gelitten. Der
ernste, positiv gerichtete, aber nicht romfreundliche Vater war ihm
auch in religissen Dingen so sehr Autoritit, dafl er gar kein Be-
diirfnis fiihlte, seine religiosen Erkenntnisse tiefer zu begriinden. Erst
als der Vater 1896 zu Hawarden als Gast Gladstones plotzlich ge-
storben war, da kam ihm seine Hilflosigkeit zum Bewufitsein; er
glaubte, das ,Dach der Welt sei fir ihn eingestiirzt“. Die vielen In-
konsequenzen fundamentaler Art in des Vaters Anschauungen kamen
ihm erst spiter zum Bewufltein. Von dem Einflusse der Mutter ist
wenig im Buche die Rede. Es scheint, dafl im viterlichen Hause ein
geordnetes strenges Familienleben herrschte und dafi unter dessen
Einfluf} im Knaben mehr die Achtung vor den natiirlichen Tugenden,
vor Treue, Wahrhaftigkeit, Ehrlichkeit, Strebsamkeit heranwuchs als
eigentlich religioses Denken und Empfinden. Er bekennt einmal von
sich, daf in seiner Jugendzeit die Religion keinen Einflufy auf sein
Leben ausgeiibt habe, d. h. wohl keinen starken und deutlich be-
wufdten Einfluff. Eine Orientreise, die alsbald nach des Vaters Tode
unternommen wurde, gab der von diesem ererbten Anschauung, dafl
am Stamme der Kirche Christi mehrere Aste nebeneinander gedeihen,
neben der anglikanischen die moskowitische, griechische, vielleicht
auch die romische Kirche, ,die italienische Mission*, wie der Vater
zu sagen pflegte, den Todesstof3, Er sah, wie unbedeutend in der Welt
die anglikanische Gemeinschaft ist, und beobachtete, wie micht nur
die Katholiken, sondern auch die orientalischen Schismatiker nichts
von der Gemeinschatt mit der anglikanischen Schwesterkirche wissen



542 Literarische Besprechungen

wollten. In seiner naiven Offenheit richtete er in Kairo an den
schismatischen Patriarchen ein Schreiben, er mége ihm die Erlaubnis
zum Zelebrieren in seinen Kirchen geben, erhielt aber keine Antwort
darauf. Die Verfolgung dieses Gedankens, die immer mehr sich auf-
dringende Frage nach der apostolischen Sukzession, endlich eine
Reihe seelsorgerlicher Wahrnehmungen hatten ihm immer mehr klar
gemacht, dafd sein Platz nicht tiirder mehr in der Kirche Englands
sein konne. Zu den interessantesten Teilen des Buches gehéren die
iiber seine Seelsorgetitigkeit zur Zeit, wo er noch Anglikaner war.
Diese Seelsorgetitigkeit iibte Benson aus als Mitglied einer Art
klgsterlicher ,Vereinigung von der Auferstehung“ in Mirfield. Hier
wurde er sich tiefer bewufdt, dafl die anglikanische Kirche den im
Stiche lifit, der sie nach dem Heilsnotwendigen frigt. Benson predigte
und horte viel Beichte., Aber auf die Frage: Ist die Beichte not-
wendig zur Vergebung schwerer Siinden? gibt ihm seine ,Kirche*
keine Antwort, die Theologen seiner Kirche waren zwiespiltig. Er
konate es nicht mehr fassen, dafl jene die Kirche Christi sein sollte,
die ihm in den wichtigsten Fragen klare Auskunft verweigert. Um-
gekehrt war es und ist es in der katholischen Kirche. Dort herrschen
viele Meinungsverschiedenheiten in bezug auf spekulative Fragen, die
durchaus nicht unmittelbar das praktische Leben beriihren; in dem
aber, was zum Heil der Seele notwendig ist, gibt die Kirche ihren
Kindern eine unzweideutige, bestimmte, autoritative Antwort. Er
suchte nach Begriindung dieser unfehlbaren Autoritit und fand, dafd
viele auch von Anglikanern angenommene, aber in etwas anderem
Sinne gedeuteten Dogmen in der HI Schrift so enthalten sind, daf3
der Anglikaner schliefilich bei einiger Voreingenommenheit sich seinen
Sinn noch aus der HI Schrift zurechtlegen konnte. ,Aber der An-
spruch Petri bedarf keines Schiirfens, wie ein funkelnder Diamant
liegt er vor einem, sobald man sich einmal den Stolz antikatholischer
Voreingenommenkeit aus den Augen gerieben hat“ (p.95). Endlich legte
er nach allen Kidmpfen und Priifungen bei den Dominikanern in
Woodchester das Glaubensbekenntnis ab, um etwa zwei Monate dar-
nach in Rom dem Studium und der Vorbereitung auf die hl. Weihen
zu widmen. Was er in Rom lernte. deutet der eine Satz schon an
(p- 184): ,Jedenfalls bedeutet ein Aufenthalt in Rom eine Erweiterung
des geistigen Gesichtskreises, die sich jeder Beschreibung entzieht.“
Ein Vorwurf, den er bei Besprechung seiner Konversion den Katho-
liken macht, ist aller Beachtung wert. Er klagt nicht so sehr f{iber
das Mifdtrauen, das manche Katholiken einem Konvertiten entgegen-
bringen, als iiber die Gleichgiiltigkeit und die an Widerwillen streifende
Kiilte, die viele Katholiken den Konversionen gegeniiber an den Tag
legen, wiihrend doch jeder Katholik sich freuen und herzliches Ent-
gegenkommen dem zeigen sollte, der mit.Gottes Gnade den Weg zuriick
zar Mutter gefunden hat. Was Benson von ,Maximisten“ und ,,Mini-
misten¥ in der Kirche sagt, zeigt, dafl er die Ausdehnung und Ge-
fahrlichkeit der Kimpfe, welche vom Gallikanismus bis zu den letzten
Ausldufern des ,katholischen“ Liberalismus fortdauerten und dauern,
nicht erkannt hat. Seine eigene ungeteilte Hingabe an die Autoritit
der Kirche lieff ihn zu giinstig denken iiber die Bestrebungen derer,
welche #uflerlich ihr angehéren, innerlich aber in hoherem oder ge-
ringerem Grade ihr entfremdet sind.



Wahre und falsche Mystik b43

Das eine geht aus den Bekenntnissen Bensons mit aller Deut-
lichkeit wieder einmal wie schon oft hervor, dafy nicht die Sucht, die
Lehren der Kirche recht dehnbar zu machen, ihnen alles Strenge und
Feste zu nehmen, ringenden Seelen hilft, sondern das tiete Erfassen
von der Einsetzung einer unfehlbaren, iibernatiirlichen Autoritit.

Bliesdalheim (Pfalz). Dr. Ludwig Hugo.

WAHRE UND FALSCHE MYSTIK
Von P. JOSEF LEONISSA, O. M. Cap.
(Fortsetzung von Bd. XXVII, p. 208—253)

Im Unterschied von der wahren Mystik lif3t sich die falsche
Mystik als ,Mystizismus“ bezeichnen (vgl. Zahn, Mystik, p. 14 ff)
Eine besondere Form desselben ist der Quietismus. Diesen behandelt
Pacquier: ,Qu’est-ce que le Quiétisme?%, und zwar vom Grund aus.
Er bleibt nicht blof3 beim franzosischen Quietismus stehen, beim
Kampfe Bossuets gegen Madame Guyon und Fénélon, sondern steigt
auf bis zu Molinos und selbst zu dessen Vorldufern. Dabei ist es ihm
‘weniger zu tun um die geschichtliche Seite, als vielmehr um die
-eigentliche Lehre selbst, sorgsamst bemiiht, auch den geringsten Irrtum
gegen die echt katholische Glaubens- und Sittenlehre zu meiden,

Das erste Kapitel (p. 9—382) gibt zuniichst eine kurze Ubersicht
der quietistischen Lehre, Der Sache nach ist der Quietismus so alt
wie die Menschheit selbst; denn im Grunde genommen, kommt er
vom Streben nach Ruhe, vom Streben, sich von der Beschwerde der
Titigkeit zu befreien. Besonders verbreitet ist er in Indien, der Heimat
des Nirwana. Das Wort Quietismus aber wurde zuerst gebraucht vom
Erzbischof von Neapel Caraccioli in einem Briefe an Papst Innozenz X1I.
(30. Jénner 1682), In diesem Schreiben lenkte er die Autmerksamkeit
auf eine neue Weise des geistlichen Lebens, welche sich damals unter
dem Einflusse Molinos’ in Italien und in ganz Europa reifend schnell
verbreitete. Molinos’ Lehre ward anfangs kirchlicherseits gebilligt, aber
nach und nach wurden seine Irrtiimer entdeckt. Er selbst wurde
zum Wiederruf und zur lebensldnglichen Getiingnishaft verurteilt
(28. August 1687). In den folgenden Jahren wurden von der heiligen
Indexkongregation noch zahlreiche Schriften anderer Verfasser ver-
boten, selbst solche, welche schon mehr als ein halbes Jahrhundert
verbreitet waren, wie die ,Regel der Vollkommenheit¥ vom Kapuziner
Benedikt von Canfield (1563 —1611) und drei Schriften Falconis
(1696 —1638). Aber damit war die quietistische Bewegung nicht auf-
gehoben,

Einige Jahre nachher tauchte der Quietismus in Frankreich
auf mit Madame Guyon und Fénélon, und mehr oder weniger waren
zahlreiche aszetische franzosische Schrittsteller des 17. Jahrhunderts
vom Quietismus angesteckt. Aber nicht blof3 bei den Katholiken, auch
bei den Protestanten biirgerte derselbe sich mehr oder weniger ein,
Der Hauptvertreter war aber Molinos, Seine Irrlehren lassen sich in
zwei Hauptpunkte zusammentfassen (p. 13): ,L’homme qui vise a 1a
perfection doit tendre 4 'anéantissement de son activité.“ — | La seule

Divus Thomas IL. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXT1X.) 36



	Literarische Besprechungen

