
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen 535

Doch mit den bisherigen Ausführungen wurde nur i m
allgemeinen die alte Wahrnehmungstheorie gerechtfertigt.
Ein Teil von dieser ist die Wahrnehmung der sekundären
sinnenfälligen Qualitäten. Es wird gerade bezüglich ihrer
und primär bezüglich ihrer die alte Theorie angezweifelt
und als irrig hingestellt: von diesem ersten Schritt aus
wagt man weitere Aufstellungen, die von der alten
Philosophie abrücken. Auch P. Mager ist, wie aus seinen
Schlußäußerungen auf p. 241 sich ergibt, von dem Standpunkte
aus, den er rücksichtlich der Wahrnehmung der besagten
Qualitäten einnimmt, zu dem TotalStandpunkt gelangt,
der die ganze äußere Wahrnehmung anders faßt. Die
Schwierigkeiten, die bezüglich der Beurteilung der
Wahrnehmung der sekundären sinnenfälligen Qualitäten sich
melden, veranlaßten ihn, die ganze frühere Theorie
aufzugeben. Mit den Sätzen, die Rezensent bezüglich der sekundären

sinnenfälligen Qualitäten im Jahrbuch folgen läßt,
wird sich vielleicht ein zweiter Artikel befassen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Paul Stiegele: Der AgennesiebegriK in der griechischen
Theologie des 4. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Geschichte der
trinitarischen Terminologie. (Freiburger theol. Studien, Heft 12,
Herder 1913.)

Verfasser untersucht rein philologisch den Gebrauch von âysvvrjzoç
und àysvTjjoç in der griechischen Gottes- und Trinitätslehre. Erst
Epiphanius findet den Unterschied von ungeworden und ungezeugt
in der Schreibweise der beiden Wörter ausgedrückt (p. 113). Im
vorchristlichen Schrifttum bedeutet agennetos ungeworden, da man
unter platonischem Einfluß Zeugung und Werden gleichsetzte (p. 11).
In diesem Sinne gebrauchen denn auch Ignatius von Antiochien,
Justin und Irenaeus das Wort. Clemens von Alexandrien und Origenes
nennen den Vater agennetos und agenetos, was offenbar bei Origenes,
der den Logos auch genetos nennt, mit der eigentlichen Lehre von
der Natur des Logos zusammenhängt. Dies zeigt sich noch mehr
im arianischen Streite, da die Arianer agennetos und agenetos synonym
fassen, ja Eunomius in der Agennesie das Wesen Gottes findet.
Athanasius verteidigt, im Einklang mit seiner ganzen Lehre vom
Logos, daß derselbe àytvszoç ungeworden sei, àyévrjzog im Sinne von
ungezeugt sei nur der Vater. Leider wurde „diese Sicherheit der
Terminologie von manchen Späteren nicht erreicht" (p 63). Die großen
Kappodozier bezeichnen die Agennesie als persönliche Proprietät des

Vaters (p. 83 ff.).
Stiegele bleibt fast ausnahmslos bei der rein philologischen

Betrachtungsweise stehen. Damit hat er wohl die Geschichte des.



£36 Literarische Besprechungen

Ausdrucks in dankenswerterweise festgestellt, ob aber auch die
des Begriffes der Agennesie? Wie bereits oben bemerkt wurde,
unterschied man auch begrifflich in vorchristlicher Zeit nicht zwischen
Zeugung und Werden. Es war dann die große Leistung des Athanasius,

daß er von der göttlichen Zeugung den Begriff des zeitlichen
Werdens ausschloß. Damit war die große Frage des begrifflichen
Unterschiedes von Zeugen und Schaffen aufgeworfen, eine Frage, die
erst in der Scholastik eine genügende Beantwortung gefunden hat.
Nimmt man dazu noch die origenistische und späterhin arianische
Auffassung von der Natur des Sohnes hinzu, resp. die absolute Identifizierung

von Vater und Gott, so ergeben sich ganz bestimmte Mittel
zur „Lösung des Rätsels" (p. 114). Es ist jedenfalls nicht zufällig,
daß gerade Epiphanius, der Feind des Origenes, und in einer gegen
diesen polemisierenden Stelle (siehe p. 113) so scharf unterscheidet;
ebenso die andere Tatsache, daß Cyrillus von Alexandrien, der große
Schüler des Athanasius, den Höhepunkt der theologischen Entwicklung
erreicht, indem er die Agenesie des Sohnes von der Genesis aus dem
Vater ableitet (p. 128). Sachlich hatte ja bereits Athanasius dies
getan. Dank der theologisch-spekulativen Arbeit war eben der Unterschied

von Zeugung und Werden festgestellt worden und nun konnte
man auch zur terminologischen Unterscheidung der beiden Ausdrücke:
aysvrjTog und âyévvrjroç schreiten.

Abtei Ettal. P. Reginald M. Schnitts, 0. P.

2. Isaac Husik: Matter and Form in Aristotle. A Rejoinder.
Bibliothek für Philosophie, herausgeg. von Lud. Stein. Bd. II.
Beilage zu Heft 3 des Archivs für Geschichte der Philosophie,
Bd. XXV. Berlin, Simion Nachf. 1912. 93 S. Mk. 2*50.

David Neumark: Geschichte der jüdischen Philosophie des
Mittelalters. Anhang zum ersten Bande, Kapitel: Materie und
Form bei Aristoteles. Berlin, Reimer 1913. VI u. 108 S. Mk. 3*—.

Im ersten Band seiner „Geschichte der jüdischen Philosophie,
nach Problemen dargestellt," widmet David Neumark ein Kapitel der
Philosophie des Aristoteles. Seine Untersuchung führt ihn zu
Resultaten, welche von der gewöhnlichen Interpretation des Stagiriten
abweichen. Veranlaßt durch die Schwierigkeiten der aristotelischen
Lehre „in der Substanzfrage in Komplikation mit der Frage nach
dem Verhältnis von Stoff und Form und nach der richtigen Definition"
(p. 376), welche besonders von Zeller zu unlösbaren Widersprüchen des
Systems übertrieben wurden, legt Neumark seiner Aristotelesinterpretation

die Auffassung zugrunde, die Behandlung und Lösung der Probleme
von Stoff und Form, Werdeprozeß, Definition sei eine wesentlich
verschiedene, sich gegenseitig widersprechende, in den physischen und
metaphysischen Schriften. Freilich könne man in dieser Beziehung
keine mechanische Zweiteilung der aristotelischen Schriften vornehmen,
die physischen Schriften seien die Haupt quelle für den einen, die
metaphysischen die Haupt quelle für den anderen Standpunkt (p. 378).
Aristoteles schlägt also zwei einander widersprechende Lösungen für
die Schwierigkeiten des Werdens und der Wissenschaft vor, ist sich
des Widerspruchs der beiden Lösungen aber bewußt: er erhebt den
Widerspruch zum System. Dies ist ja immer noch unbedenklicher als



Literarische Besprechungen 537

das Vorkommen des Widerspruchs im System (p. 294). Die Differenzpunkte

des physischen und metaphysischen Standpunktes sind
hauptsächlich folgende: Der physische Standpunkt kennt im Gegensatz zum
metaphysischen keine formlose Materie \ die Physik geht nur zurück
bis auf das fxexa^v, die primitive Verbindung von einfachstem Stoff
und einfachster Form. Das „negative, treibende Motiv des Werdens"
(Mat. und Form bei A. p. 283) für dieses fxszatjv ist die „besondere
cjgQrjoiç", kraft deren der Stoff auf jeder Stufe nach der nächst höheren
verlangt. In der Metaphysik aber ist es die Form, welche die
Vereinigung von Stoff und Form bewirkt, die Form ist Prinzip des
Werdens, denn der formlose Stoff hat wohl im allgemeinen vermöge
der „allgemeinen oxégrjotç" das Verlangen nach der Form von der
niedrigsten bis zur höchsten, aber er ist eben als reiner Stoff*
indifferent zu jeder beliebigen Form; in der Physik sind die Formen
vom Stoff nicht trennbar (xcogioxa), wohl aber in der Metaphysik. Da
die eigentliche Definition nur die Artform angibt ohne Einbeziehung
des Stoffes, so muß in der Physik zur eigentlichen Definition noch
die des Stoffes hinzugefügt werden, so daß jede Definition deren zwei
enthält. Nicht so in der Metaphysik. Hier gibt es zwei Arten von
Definition, die eine gibt die Form an, die andere die Form im Stoff.

Dieser Interpretation des Aristoteles tritt Isaac Husik gegenüber,

zuerst im Jewish Exponent, Philadelphia, 8. Mai 1908, dann in
einer Vorlesung auf dem Dritten internationalen Kongreß für
Philosophie in Heidelberg im September 1908. Eingehender unterzieht er
Neumarks Ansicht der Kritik in dem Artikel: „A Recent View of
Matter and Form in Aristotle" im Archiv für Geschichte der
Philosophie, XVI (1009), 447—471. Hier weist er nach, daß Neumarks
Interpretation unhaltbar ist als Ganzes und in ihren Einzelheiten,
daß sie ein Versuch ist, in Aristoteles eine ihm fremde Auffassung

1 Diese kurze Zusammenstellung ist (wo ich Neumark, Mat.
u. Form nicht zitiere) Husik entnommen. Neumark nennt Husiks
Abriß freilich „äußerst mangelhaft und irreführend". Allein sie trifft,
so viel ich mich überzeugen konnte, doch das Richtige. Es ist mir,
besonders in Anbetracht der breiten und unklaren Schreibweise
Neumarks nicht möglich, im Rahmen einer kurzen Besprechung
Einzelheiten zu rechtfertigen, und ich muß zu näherer Prüfung auf
die beiden Autoren selber verweisen. Als Beispiel mag hier jedoch
angeführt werden, was Neumark diesem Punkte in Husiks Abriß
entgegenstellt: „Husik ging durch mein Buch, ohne auch nur die
Grundgedanken kapiert zu haben: Daß Aristoteles auch in der Physik
die formlose Hyle als selbständiges Prinzip lehrt, wird von mir sehr
oft mit Nachdruck betont. Der Unterschied zwischen den beiden
Standpunkten besteht darin, daß in der Metaphysik die Hyle ein
selbständiges substanzielles Prinzip der Möglichkeit nach
ist, dem diese herabgeminderte Substanzialität auch unabhängig von
dem aktuellen Formprinzip zukommt, während in der Physik die
Substanzialität der Hyle in bezug auf Aktualität der des Formprinzips
gleichkommt, dafür aber in ihrer Selbständigkeit beeinträchtigt
erscheint, da Form und Hyle, obschon selbständige, d. h. gleichwertige
Prinzipien, eine korrelative Einheit bilden. „Mat. und Form", p. 279.
Wo ist da die formlose Hyle in der Physik?



538

von außen hineinzutragen und daß dieser Versuch auf Mißverständnissen
des Textes, fälschen Übersetzungen und Schnitzern beruht. Auf

diese Kritik antwortet Neumark mit dem umfangreichen Aufsatz :

„Materie und Form bei Aristoteles" in derselben Zeitschrift, XVII
(1910), 271—322 und 391—432. Diese Antwort wurde offenbar in
Stunden ungeheurer Entrüstung geschrieben. Sie zeigt sich in der
Hauptsache als brutaler Versuch, eine berechtigte Kritik durch
Konfusion der Sache und persönliche Verunglimpfung des Kritikers in
den Augen der Leser unschädlich zu machen. In beiden Beziehungen
leistet Neumark fast Unglaubliches. Diese Tatsache muß im Interesse
der Wahrheit konstatiert werden. Die breitgeschlagene, konfuse
Interpretation aristotelischer Texte ist teils mißverständlich und
irreführend, teils total verfehlt. Neumark scheint die Schriften des Sta-
giriten nur zu kennen, um ein Mißverständnis durch möglichst viele
andere zu begründen. Wenn es der Kaum erlauben würde, ließe sich
eine hübsche Blütenlese zusammenstellen. Die Charakteristik, welche
Husik mehrmals von der Methode Neumarks gibt, ist treffend: „The
method of throwing dust and mud, the former in the eyes of his
reader, the latter at his opponent."

Die Antwort gibt Husik in seiner Schrift: „Matter and Form
in Aristotle". Sie hält die früheren Aussetzungen gegen Neumarks
Aristotelesinterpretation im vollen Umfang aufrecht. Sie hat an der
ersten Kritik wenig zu verbessern und wenig sachlich Neues
hinzuzufügen, sie führt aber das früher kurz Gesagte und Angedeutete aus
und vergleicht sich Schritt für Schritt mit der Interpretation der
vorzüglichsten griechischen Aristoteleskommentatoren Simplizius und
Alexander und dem modernen Bonitz. Auch bei den scholastischen
Interpreten wie Thomas von Aquin und Silvester Maurus hätte Husik
nur eine Bestätigung seiner — traditionellen — Auffassung finden
können. Die Methode Husiks ist im allgemeinen gründlich, nüchtern, solid
und basiert auf philologischer Exaktheit, die Darstellung ist klar und
überzeugend. Unrichtigkeiten sind freilich auch unterlaufen. Der Ton
ist bei aller Schärfe würdig und so maßvoll, daß der aus seiner Kritik
gewonnene Eindruck über den Gegner weit besser ist als der aus
Neumarks eigener Darstellung geschöpfte. Husik hat der Wahrheit
einen Dienst erwiesen, für den ihm jeder Wahrheitsliebende Dank
schuldet, vorab jene, für welche Neumarks Buch geschrieben ist, die
Interessenten der jüdischen Geschichte, die nicht immer Gelegenheit
haben, Aristoteles aus erster Quelle zu studieren. Seine Schrift ist
zugleich ein schätzenswerter Beitrag zur Aristotelesinterpretation
überhaupt. Wir möchten Husik wünschen, eine ernstere Arbeit des

Gegners hätte ihm Gelegenheit geboten, ein Werk von allgemeinerer
Bedeutung zu schaffen.

Obige Zeilen waren bereits geschrieben, als Kezensent auf die
neue Erwiderung Neumarks (in Form eines Anhangs zu seiner
Geschichte der jüdischen Philosophie) aufmerksam wurde. Sie reiht sich
der ersten Erwiderung inhaltlich und formell würdig an. Ob auch
manches Richtige gesagt wird, dürfte doch weder der Autor noch
die Sache durch die neue Schrift viel gewonnen haben. Der verächtliche

und gehässige Ton gegenüber dem Partner wirkt auf den Leser
förmlich abstoßend.

Engeiberg (Schweiz). Dr. P. Sigisbert Cavelti0. S. B.



Literarische Besprechungen 539

3. Theobald Ziegler: Das Gefühl, eine psychologische Unter-
snchnng. Berlin und Leipzig, G. J. Göschen 1912. 5. Aufl.
VIII, 402 p. Mk. 4*20.

Daß Zipglers Werk bereits die B. Auflage erlebt, ist nicht
verwunderlich. Es mußte wie eine Erlösung empfunden werden, wenn
nach der ermüdenden Endlosigkeit erkenntnistheoretischer
Untersuchungen in der neuen Philosophie die Aufmerksamkeit wieder einmal

auf einen anderen Gegenstand gelenkt wurde. Varietas delectat.
Das Gefühl eignete sich als dieser Gegenstand in hervorragender
Weise. Nachdem der Idealismus im modernen Denken alle Metaphysik
ins Wanken gebracht und ihre Güter entwertet, bleibt nichts Ge-
scheidteres, als sich mit dem übrig gebliebenen Best an Lebensinhalt
zu beschäftigen, und vorzugsweise mit dem, was uns auf jeden Fall
einige Befriedigung zu verschaffen imstande ist und so nie ohne jedes
Interesse ist, und das ist das Gefühl. Daß dabei das Gefühl als neuer
Untersuchungsgegenstand gleich zur Hauptsache im Seelenleben
gemacht wird, zur Sprungfeder des Erkennens und zum Motiv alles
Handelns, ist psychologisch begreiflich, daß ihm das Monopol des
Wertschaffens zuerkannt wird, ist auf den Voraussetzungen logisch
konsequent. Man könnte versucht sein, die hohe Einschätzung des
Gefühles rechtfertigen zu wollen. Wenn all unser Tun um des Glückes
willen geschieht und wenn das Glück in der Befriedigung unserer
Fähigkeiten besteht, das vollkommene Glück in erster Linie in der
vollkommenen Befriedigung des appetitus naturalis der geistigen
Erkenntnis, dann könnte es scheinen, daß das Gefühl wirklich jene
zentrale Stellung einnehme. Denn der Verfasser nimmt das Gefühl in
einem sehr weiten Sinn, er zählt auch ästhetische, intellektuelle,
sittliche, religiöse Gefühle auf. Allein fürs erète ließe sich sagen, daß
die Befriedigung des appetitus naturalis oder auch elicitus wohl in
jeder Handlung natürlicherweise als Ziel irgendwie eingeschlossen ist,
daß sie aber nicht einziges und eigentliches Motiv der Handlung
bilden muß; auch was einem anderen zuliebe geschieht, braucht nicht
die Befriedigung sympathetischer Triebe zum eigentlichen Motiv zu
haben. Sodann aber, und das ist die Hauptsache, versteht der
Verfasser unter dem Gefühl, das Motiv alles Handelns sei und das Monopol
alles Wertschaffens besitze, etwas Sinnliches. Wohl werden die
körperlich-sinnlichen von den ästhetischen, intellektuellen, sittlichen,
religiösen Gefühlen unterschieden; aber man braucht nur ein paar
Zeilen zu lesen, um sich zu vergewissern, daß es sich immer um
sinnliche Gefühle handelt, keineswegs um das, was wir als geistig
bezeichnen. In der Tat wird kaum jemand die Befriedigung und Nicht-
befriedigung der rein geistigen Kräfte als Gefühle bezeichnen, das
Wort ruft in jedem die Vorstellung sinnlicher Regungen wach. Die
Übertreibung der Bedeutung des Gefühls in Werke Zieglers hängt
zusammen mit dem rein empirisch-psychologischen Standpunkt der
Untersuchung. Kann man dem Verfasser diesen Standpunkt zum
Vorwurf machen? Müssen rein empirisch-psychologische Üntersuchungen
eben wegen dieses Gesichtspunktes zu falschen Resultaten führen
An sich keineswegs. Wohl aber dann, wenn man sich dermaßen in
die Empirie einschränkt und einkapselt, daß jedes andere Interesse
als eine Art Luxus erklärt, jede andere Erklärung als entbehrlich
empfunden wird. Denn so wird tatsächlich doch die Erfahrung zum



540 Literarische Besprechungen

letzten Erklärungsprinzip erhoben und ein Standpunkt vertreten, der
mit dem Materialismus in Denkrichtung und Resultaten unliebsame
Ähnlichkeiten aufweist, wenn er auch die Klarheit des Materialismus
vermissen läßt. Die ernst gemeinte Skepsis des Verfassers gegenüber
allen metaphysischen Fragen zeigt deutlich genug, daß der
empirischpsychologische Standpunkt nicht bloß methodisches Prinzip der
einzelnen Untersuchung bildet, sondern als letztes philosophisches Prinzip^
und als einzig berechtigtes, gilt. Darunter haben vor allem die
Ausführungen über die religiösen Gefühle zu leiden. Sie öffnen einen
Abgrund so entsetzlicher Öde und Leere, daß ihm die gesamte Scholastik,
welcher der Verfasser so wenig Geschmack abzugewinnen vermag,
im widerlichsten Produkt ihres Formalismus und Schematismus nichts
Ähnliches an Ungemütlichkeit an die Seite zu stellen hat. Darüber
vermag keine psychologische Feinheit, keine Wärme und Lebendigkeit
der Darstellung hinwegzutäuschen. Nichts Gefühlloseres als diese
Gefühlsreligion Möge unsere Jugend vor einer Pädagogik auf solchen
Grundlagen bewahrt bleiben!

Damit sollen die Vorzüge des Buches nicht in Abrede gestellt
werden. Manche Partien sind und bleiben Muster hervorragend schöner,
fesselnder Darstellung. Förmlich erfrischend wirkt der gesunde
Optimismus, der männlich entschiedene Ton, das furchtlos freimütige
Urteil, das so leicht und sicher fertig wird mit manch einem
eingenisteten Vorurteil und, aller Zimperlichkeit abhold, der Kraft und
dem Frohsinn das Wort redet. Das Buch bietet eine Fülle guter und
feiner psychologischer Beobachtungen, daneben freilich auch manche
Einseitigkeit. Daß zur Exemplifizierung richtiger und unrichtiger
Gedanken Dinge wie Mystik, Gelübde, Mönchtum, Beichte herhalten
müssen, Dinge, welche der Verfasser teils in schiefem Lichte darstellt,,
teils durchaus nicht versteht, wird von Katholiken und vielleicht auch
manchem Protestanten als Taktlosigkeit empfunden werden. Zum
Glück sind solche Stellen selten. Die Vorzüge der Darstellung geben
dem Buche eine gewisse Volkstümlichkeit. Es war so vom Verfasser
beabsichtigt und wir rechnen es der Schrift nicht zum Nachteile an.
Aber es scheint doch, daß über dem Bestreben, eine allgemein
verständliche und genießbare Darstellung zu bieten, der wissenschaftliche
Gehalt etwas an Tiefe und Exaktheit verloren habe. So manche mutige
Behauptung sollte besser und eingehender begründet werden. Ein
Grund, der für eine Ansicht spricht, ist doch noch kein vollgültiger
Beweis. Um Kleineres zu übergehen, nenne ich den Beweis für den
Determinismus, den sich der Verfasser ungeheuer leicht macht. Es ist
freilich leichter, durch geistreiche Kombination von Beobachtungen
und Gedanken eine Behauptung glaublich zu machen, als sie
wissenschaftlich zu beweisen. Wenn Ziegler den Wahrheitsgehalt dichterischer
Erzeugnisse höher einschätzt als die Früchte nüchternen philosophischen
Schaffens, so stimmt diese Auffassung gut mis seiner Arbeitsmethode
überein. Und es stimmt damit auch überein die merkwürdige Tatsache,
daß er trotz falscher Grundlagen und keineswegs einwandfreier
Methode so gesunde, lebenskräftige Ideen verträgt. Er läßt sich eben vom
Gefühl leiten, einem gewissen Gefühl für Wahrheit und Sittlichkeit,
das vor groben Verstößen in mancher Beziehung bewahrt, ohne aber ein
letztes und zuverlässiges Kriterium der Wahrheit abgeben zu können.

Engelberg (Schweiz). Dr. F. Sigisbert Cavelti) 0. S. B.



Literarische Besprechungen 541

4. Msgr. Robert Hugh Benson : Bekenntnisse eines Konvertiten.
Autorisierte Ubersetzung von H. M. von Lama. Trier, Petrus-
Verlag 1914. 140 p

Vorliegendes Buch bietet Einblicke in das innere und äußere
Leben eines Konvertiten, der selbst als geistvoller Schriftsteller sich
einen Namen gemacht hat und dessen Vater als Erzbischof von Canterbury

der höchste Würdenträger der anglikanischen Kirche war. Leider
wurde der Verfasser dieses lehrreichen Buches am 20. Oktober 1914
durch den Tod dahingerafft. So kann er uns einen Wunsch nicht
erfüllen, den wir hegten, nämlich den, daß er uns nach Jahren, d. h.
sobald es ohne Verletzung persönlicher Rücksichten geschehen konnte,
eine erweiterte Ausgabe dieser Bekenntnisse veranstaltet, darin manche
Persönlichkeiten mit Namen genannt und geschildert und auch manche
Zusammenhänge konkreter, genauer bezeichnet hätte. An dem Ton des
Buches könnte gewiß auch kein Protestant Anstoß nehmen, da es bei
aller persönlichen Färbung in einem völlig leidenschaftslosen Ausdruck
gehalten ist. Die nicht immer so unbedeutenden Zeitkämpfe im
katholischen Lager finden in dem Buche kaum Erwähnung, vom
Modernismus wird nicht gesprochen, obwohl der Verfasser mit Tyrrell, den

er freilich nicht selbst mit Namen nennt, seine eigene Erfahrung
machte (p. 76 f.).

Trotzdem bietet das Buch auf engem Raum viel Interessantes.
Nur einige Gedanken, welche für den Theologen wichtig sind, seien
hervorgehoben. Besser als Benson könnte man nicht leicht den Einfluß
der väterlichen Autorität auf ein jugendliches Gemüt schildern. Er war
beim Tode seines Vaters anglikanischer Priester, hatte seine Studien
mit Eifer und Hingebung betrieben, sich aber weder Klarheit über
sein religiöses Bekenntnis verschafft, noch unter Zweifeln gelitten. Der
ernste, positiv gerichtete, aber nicht romfreundliche Vater war ihm
auch in religiösen Dingen so sehr Autorität, daß er gar kein
Bedürfnis fühlte, seine religiösen Erkenntnisse tiefer zu begründen. Erst
als der Vater 1896 zu Hawarden als Gast Gladstones plötzlich
gestorben war, da kam ihm seine Hilflosigkeit zum Bewußtsein ; er
glaubte, das „Dach der Welt sei für ihn eingestürzt". Die vielen
Inkonsequenzen fundamentaler Art in des Vaters Anschauungen kamen
ihm erst später zum Bewußtein. Von dem Einflüsse der Mutter ist
wenig im Buche die Rede. Es scheint, daß im väterlichen Hause ein
geordnetes strenges Familienleben herrschte und daß unter dessen

Einfluß im Knaben mehr die Achtung vor den natürlichen Tugenden,
vor Treue, Wahrhaftigkeit, Ehrlichkeit, Strebsamkeit heranwuchs als

eigentlich religiöses Denken und Empfinden. Er bekennt einmal von
sich, daß in seiner Jugendzeit die Religion keinen Einfluß auf sein
Leben ausgeübt habe, d. h. wohl keinen starken und deutlich
bewußten Einfluß. Eine Orientreise, die alsbald nach des Vaters Tode
unternommen wurde, gab der von diesem ererbten Anschauung, daß

am Stamme der Kirche Christi mehrere Äste nebeneinander gedeihen,
neben der anglikanischen die moskowitische, griechische, vielleicht
auch die römische Kirche, „die italienische Mission", wie der Vater
zu sagen pflegte, den Todesstoß. Er sah, wie unbedeutend in der Welt
die anglikanische Gemeinschaft ist, und beobachtete, wie nicht nur
die Katholiken, sondern auch die orientalischen Schismatiker nichts
von der Gemeinschaft mit der anglikanischen Schwesterkirche wissen



Literarische Besprechungen

wollten. In seiner naiven Offenheit richtete er in Kairo an den
schismatischen Patriarchen ein Schreiben, er möge ihm die Erlaubnis
zum Zelebrieren in seinen Kirchen geben, erhielt aber keine Antwort
darauf. Die Verfolgung dieses Gedankens, die immer mehr sich
aufdrängende Frage nach der apostolischen Sukzession, endlich eine
Reihe seelsorgerlicher Wahrnehmungen hatten ihm immer mehr klar
gemacht, daß sein Platz nicht fürder mehr in der Kirche Englands
sein könne. Zu den interessantesten Teilen des Buches gehören die
über seine Seelsorgetätigkeit zur Zeit, wo er noch Anglikaner war.
Diese Seelsorgetätigkeit übte Benson aus als Mitglied einer Art
klösterlicher „Vereinigung von der Auferstehung" in Mirffeld. Hier
wurde er sich tiefer bewußt, daß die anglikanische Kirche den im
Stiche läßt, der sie nach dem Heilsnotwendigen fragt. Benson predigte
und hörte viel Beichte. Aber auf die Frage: Ist die Beichte
notwendig zur Vergebung schwerer Sünden? gibt ihm seine „Kirche"
keine Antwort, die Theologen seiner Kirche waren zwiespältig. Er
konnte es nicht mehr fassen, daß jene die Kirche Christi sein sollte,
die ihm in den wichtigsten Fragen klare Auskunft verweigert.
Umgekehrt war es und ist es in der katholischen Kirche. Dort herrschen
viele Meinungsverschiedenheiten in bezug auf spekulative Fragen, die
durchaus nicht unmittelbar das praktische Leben berühren ; in dem
aber, was zum Heil der Seele notwendig ist, gibt die Kirche ihren
Kindern eine unzweideutige, bestimmte, autoritative Antwort. Er
suchte nach Begründung dieser unfehlbaren Autorität und fand, daß
viele auch von Anglikanern angenommene, aber in etwas anderem
Sinne gedeuteten Dogmen in der Hl. Schrift so enthalten sind, daß
der Anglikaner schließlich bei einiger Voreingenommenheit sich seinen
Sinn noch aus der Hl. Schrift zurechtlegen könnte. „Aber der
Anspruch Petri bedarf keines Schürfens, wie ein funkelnder Diamant
liegt er vor einem, sobald man sich einmal den Stolz antikatholischer
Voreingenommenkeit aus den Augen gerieben hat" (p. 95). Endlich legte
er nach allen Kämpfen und Prüfungen bei den Dominikanern in
Woodehester das Glaubensbekenntnis ab, um etwa zwei Monate
darnach in Rom dem Studium und der Vorbereitung auf die hl. Weihen
zu widmen. Was er in Rom lernte, deutet der eine Satz schon an
(p. 134): „Jedenfalls bedeutet ein Aufenthalt in Rom eine Erweiterung
des geistigen Gesichtskreises, die sich jeder Beschreibung entzieht."
Ein Vorwurf, den er bei Besprechung seiner Konversion den Katholiken

macht, ist aller Beachtung wert. Er klagt nicht so sehr über
das Mißtrauen, das manche Katholiken einem Konvertiten entgegenbringen,

als über die Gleichgültigkeit und die an Widerwillen streifende
Kälte, die viele Katholiken den Konversionen gegenüber an den Tag
legen, während doch jeder Katholik sich freuen und herzliches
Entgegenkommen dem zeigen sollte, der mit Gottes Gnade den Weg zurück
zur Mutter gefunden hat. Was Benson von „Maximisten" und
„Minimisten" in der Kirche sagt, zeigt, daß er die Ausdehnung und
Gefährlichkeit der Kämpfe, welche vom Gallikanismus bis zu den letzten
Ausläufern des „katholischen" Liberalismus fortdauerten und dauern,
nicht erkannt hat. Seine eigene ungeteilte Hingabe an die Autorität
der Kirche ließ ihn zu günstig denken über die Bestrebungen derer,
welche äußerlich ihr angehören, innerlich aber in höherem oder
geringerem Grade ihr entfremdet sind.



543

Das eine geht aus den Bekenntnissen Bensons mit aller
Deutlichkeit wieder einmal wie schon oft hervor, daß nicht die Sucht, die
(Lehren der Kirche recht dehnbar zu machen, ihnen alles Strenge und
Feste zu nehmen, ringenden Seelen hilft, sondern das tiefe Erfassen
von der Einsetzung einer unfehlbaren, übernatürlichen Autorität.

Bliesdalheim (Pfalz). Dr. Ludwig Hugo.

WAHRE UND FALSCHE MYSTIK
Von P. JOSEF LEONISSA, 0. M. Cap.

(Fortsetzung von Bd. XXVII, p. 208—253)

Im Unterschied von der wahren Mystik läßt sich die falsche
Mystik als „Mystizismus" bezeichnen (vgl. Zahn, Mystik, p. 14 ff).
Eine besondere Form desselben ist der Quietismus. Diesen behandelt
Pacquier: „Qu'est-ce que le Quiétisme?", und zwar vom Grund aus.
Er bleibt nicht bloß beim französischen Quietismus stehen, beim
Kampfe Bossuets gegen Madame Guyon und Fénélon, sondern steigt
auf bis zu Molinos und selbst zu dessen Vorläufern. Dabei ist es ihm
weniger zu tun um die geschichtliche Seite, als vielmehr um die
eigentliche Lehre selbst, sorgsamst bemüht, auch den geringsten Irrtum
gegen die echt katholische Glaubens- und Sittenlehre zu meiden.

Das erste Kapitel fp. 9—82) gibt zunächst eine kurze Übersicht
der quietistischen Lehre. Der Sache nach ist der Quietismus so alt
wie die Menschheit selbst; denn im Grunde genommen, kommt er
vom Streben nach Ruhe, vom Streben, sich von der Beschwerde der
Tätigkeit zu befreien. Besonders verbreitet ist er in Indien, der Heimat
des Nirwâna. Das Wort Quietismus aber wurde zuerst gebraucht vom
Erzbischof von Neapel Caraccioli in einem Briefe an Papst Innozenz XI.
(80. Jänner 1682). In diesem Schreiben lenkte er die Aufmerksamkeit
auf eine neue Weise des geistlichen Lebens, welche sich damals unter
dem Einflüsse Molinos' in Italien und in ganz Europa reißend schnell
verbreitete. Molinos' Lehre ward anfangs kirchlicherseits gebilligt, aber
nach und nach wurden seine Irrtümer entdeckt. Er selbst wurde
zum Wiederruf und zur lebenslänglichen Gefängnishaft verurteilt
(28. August 1687). In den folgenden Jahren wurden von der heiligen
Indexkongregation noch zahlreiche Schriften anderer Verfasser
verboten, selbst solche, welche schon mehr als ein halbes Jahrhundert
verbreitet waren, wie die „Regel der Vollkommenheit" vom Kapuziner
Benedikt von Canfield (1568 —1611) und drei Schriften Falconis
(1596—1638). Aber damit war die quietistische Bewegung nicht
aufgehoben.

Einige Jahre nachher tauchte der Quietismus in Frankreich
auf mit Madame Guyon und Fénélon, und mehr oder weniger waren
zahlreiche aszetische französische Schrittsteller des 17. Jahrhunderts
vom Quietismus angesteckt. Aber nicht bloß bei den Katholiken, auch
bei den Protestanten bürgerte derselbe sich mehr oder weniger ein.
Der HauptVertreter war aber Molinos. Seine Irrlehren lassen sich in
zwei Hauptpunkte zusammenfassen (p. 13): „L'homme qui vise a là
perfection doit tendre à l'anéantissement de son activité." — „La seule

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 86


	Literarische Besprechungen

