Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?
Autor: Holtum, Gregor v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 51H

mogen heraus sind die T#tigkeiten aller Tiere, auch der
niederen Tiere zu verstehen. Trotzdem sind die aus dem
tierischen Begehrungsvermégen hervorgehenden Handlungen
nicht in dem Sinne ,zufillig“, als ob sie keinen Gesetzen
unterligen. Auch diese Handlungen unterliegen Gesetzen,
obwohl keinen mechanischen., Es ist somit auch beziiglich
der niederen Tiere falsch, wenn Bohn, an J. Loeb sich an-
schlieffend, schreibt: ,Die wissenschaftliche Analyse der
psychischen Erscheinungen hat nur die Aufgabe, die ihnen
zugrunde liegenden physikalisch-chemischen Gesetze zu
finden“ (p. 8). — Mit den offenbarsten Tatsachen streitet
es, wenn Bohn die Zweckmifigkeit der Organismen und
Instinkthandlungen anzweifelt, Freilich ist diese Zweck-
missigkeit keine absolute; die ,alte Psychologie“ behauptet
keineswegs eine absolute Zweckmissigkeit, eine Unfehlbar-
keit des Instinktes. Die Instinkthandlung ist fiir gewdhn-
lich zweckmiflig unter den Verhiltnissen, unter denen sich
der Organismus gewshnlich befindet. Fiir andere Verhilt-
nisse mufd der angeborene Instinkt modifiziert werden durch
das assoziative Gedichtnis: Das Tier lernt anderen Um-
stinden sich anpassen, ohne jedoch das Verhiltnis von Ur-
sache und Wirkung, Mittel und Zweck zu durchschauen.,
Letzteres kommt allein dem Menschen zu durch den Ver-
stand. Es wird daher sehr mifibrauchlich das Vorwalten des
assoziativen Gedéchnisses von Bohn als ,Intelligenz* be-
zeichnet.

METHODOLOGISCH VERFEHLT UND SACHLICH
UNHALTBAR?
Von Dr. GREGOR v. HOLTUM, O. S. B.

In einer neueren Arbeit finden siqh Sé'itzg, die an
erster Stelle gepriift werden miissen, um ein Urteil dariiber
fillen zu konnen, ob eine Schrift, die der Verfasser jener
Arbeit ablehnt, als methodologisch verfehlt und sachlich

unhaltbar zu bezeichnen ist?.

! Gemeint ist ein Rezensionsartikel des P. Dr. AloysMage r,
0. 8. B., im 2. Heft des Philosoph. Jahrbuches 1915 tiber die Schrift :
De cognitione sensuum externorum. Inquisitio psychologico-criteriolo-
gica circa realismum criticcm et obiectivitatem qualitatum sensibilium.,
Auctore J, Gredt, O, S. B. Romae 1913. VIII, 298 p.



516 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

1. Auf p. 230 finden sich folgende Sitze: ,Fiir Aristo-
teles und die Alten war Erfahrung formell physischer
Natur. Eine vom erkennenden Ich unabhéngige ansichseiende
Auflenwelt mit ihren qualitativen, quantitativen und wesent-
lichen Unterschieden war Ausgangspunkt und Gegenstand
ihrer Spekulation. In die seelische Innenwelt vermochten
sie nicht anders einzudringen als von der Auflenwelt her.“
Auf diesem Standpunkt steht P. Mager nicht; es ergibt
sich dies aus dem bald erscheinenden Satz: ,.Die Erfahrung
hingegen, an die sich die neuzeitliche Philosophie hinge-
wiesen sieht, trigt wesentlich psychischen Charakter“; ihm
folgt der andere: ,Die Physik wird hier zur Funktion der
Psychologie.“ Das ist auch der Standpunkt des P. Mager,
wie die ganze Arbeit mit Evidenz bezeugt. Aus diesem
Satze folgt, dafl nach P. Mager nunmehr eine von uns a b-
hingige Auflenwelt Ausgangspunkt und Gegenstand der
Philosophie zu sein hat; er gibt ja den Standpunkt der
Alten auf, ,denen eine vom erkennenden Ich unabhéngige
Auflenwelt Ausgangspunkt und Gegenstand der Spekulation“
war. Ist nun aber nicht mit der Proklamierung der Ab-
hingigkeit der Auflenwelt vom erkennenden Subjekte be-
hufs der Gewinnung eines Ausgangspunktes und Gegen-
standes der Spekulation ein echt Kantianisches Prinzip auf
den Schild erhoben? Ist nicht mit der genannten Aufstellung
dem Idealismus Raum gegeben? Aber wie stimmt sie mit
dem auf gleicher Seite sich findenden Satze: ,Die unmittel-
bar gegebene Erfahrung ist der allein zuldssige Ausgangs-
punkt jeder wissenschaftlichen Untersuchung, wenn sie
sich von ihrer Forschung iiberhaupt einen Erfolg versprechen
will¥ — ? —

,In die seelische Innenwelt vermochten die Alten nicht
anders einzudringen als von der Auflenwelt her®, sagt
P. Mager. Aber vermag er und vermag irgend ein der
modernen Philosophie angehoériger Philosoph anders in
sie einzudringen? Es ist doch nur dem reinen Geiste und
der anima separata moglich, anders als von der Auflenwelt,
unmittelbar, durch den von einer Aufienwelt unabhingigen
Akt, in die seelische Innenwelt einzudringen. Deshalb ist
die Seelenlehre der Alten hochstverninftigerweise
eine Herleitung aus ihrer Naturlehre, und ich sehe nicht
ein, wie man das soll tadeln kénnen, wenn man einmal den
Satz niedergeschrieben hat: ,Die unmittelbar gegebene Er-



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? b17

fahrung ist der allein zuldissige Ausgangspunkt jeder wissen-
schaftlichen Untersuchung, wenn sie sich von ihrer For-
.schung iiberhaupt einen Erfolg versprechen will.“

2. ,Das beseelte Wesen war den Alten in erster Linie
Korper, ein Stiick Auflenwelt“, p. 230. Ich meine, dafj,
wenn die Seele nicht in ihrem Ansichsein dem Menschen
-entgegentritt, die Sache sich gar nicht anders verhalten
kann. Es ist der Mensch selber sich selbst beziiglich des
psychischen Hintergrundes nicht in ,erster-Linie“ oder
unmittelbar Innenwelt; nur in der Abhingigkeit der Innen-
welt von der Aullenwelt tritt ihm die eigene Innenwelt
gegeniiber: insofern kann und mufy man mit Fug und Recht
sagen, dafl das beseelte Wesen auch sich selber in erster
Linie ,ein Stiick Auflenwelt“ ist. Und wenn man den Wert
der Erfahrung nimmt, wie diese Ausgangspunkt und Objekt
jeder wissenschaftlichen Forschung ist, so ist auch das
nicht zu tadeln, daf} ,hinsichtlich des Wertes fiir die Er-
fahrung beide, belebter wie lebloser Korper, den Alten auf
derselben Stufe standen“, daf} ,fiir die Alten die einzige
Erfahrung formell physischer Natur war“ Es muf} das so
sein, weil der physischen Betatigung zunichst die physische
Natur sich gegeniiberstellt. .

3. ,Die Erfahrung hingegen, an die sich die neuzeit-
liche Philosophie hingewiesen sieht, trigt wesentlich psychi-
schen Charakter. Nicht mehr die physische Welt 1n ihrem
Ansichsein, sondern die physische Welt in ihrer wesent-
lichen Beziehung zur sinnlichen Wahrnehmung bildet unsere
unmittelbare Erfahrung. Die Physik wird hier zur Funktion
der Psychologie, p. 230. Diese Satze haben kurz gesagt
folgenden Siun und Inhalt: Nicht die in ihrem Ansichsein
dem Erkennen gegeniibertretende Auflenwelt ist Ausgangs-
punkt und Objekt der Erfabrung und unmittelbar der
Spekulation, sondern die Auflenwelt, insofern ihr Ansich-
sein erst vom (Geiste gewonnen wird. In dieser Aufstellung
dient das Psychische evident nur als Briicke. Ist das nun
nicht eine ganz kantianische Aufstellung? Nach ihr mufl
es in aller Wahrheit heiflen: Cogito, ergo certum est, exi-
stere mundum, ,Die Auflenwelt, sagt P. Mager p. 231,
,kann nach der neuzeitlichen Philosophie nur aus dem
Innenleben verstanden werden.“ Wir miissen hinzufiigen :
_Die Aufienwelt kann nur aus dem Innenleben heraus der
meuzeitlichen Philosophie als Tatsache gelten.* Zwar



b18 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

will P. Mager es nicht wahr sein lassen, dafS nach der
neuzeitlichen von ihm angenommenen Philosophie man erst
vom Psychischen zum Physischen kommen kénne. Er schreibt
nédmlich:  Erfahrung, ob formell psychischer oder formell
physischer Natur, bleibt beidemal eine Erfahrung, unver-
mischte Gegensténdlichkeit, objektive Auflenwelt, die sich
dem erfahrenden Ich entgegenstellt. Das Ich selber fillt
niemals in die Erfahrung, es bleibt immer erfahrungsjen-
seitig. Daher sind Subjektivismus und Idealismus ebenso-
wenig notwendige Folgerungen aus der formell psychischen
als der formell physischen Erfahrung. Einen solchen Vor-
wurf gegen die neue Richtung koénnte nur erheben, wer
in vollstdndiger Verkennung des wahren Sachverhaltes sich
niemals ernst Rechenschaft gegeben hitte iiber die wesent-
liche Verschiedenheit zwischen erfahrendem Ich und er-
fahrenem Etwas.“ Aber diese Ableugnung und dieser Protest
erschiittern die Berechtigung der Anklage nicht im ge-
ringsten. Wenn nicht die bei der psychischen Betitigung
sich entgegenstellende Auflenwelt unmittelbar in ihrem
Ansichsein Ausgangspunkt und Objekt der Erfahrung
und der Spekulation ist, so mufl sie doch zu diesem Aus-
gangspunkt und Gegenstand erst gemacht werden. Wo-
durch kann sie aber dazu gemacht werden? Offenbar doch
nur durch etwas von ihr Verschiedenes. Was aber kann
dieses Verschiedene anders sein als das Psychische? Gewil}
braucht als dieses Psychische der neuzeitlichen Philosophie
und P. Magers nicht schon sofort die geistige Substanz
zu sein, als wenn erst mit der Erkenntnis dieser die Er-
kenntnis der auflerweltlichen Substanz moglich wire; das
soll die Opposition nicht besagen; nur das ist der Sinn
der Behauptung, die trotz des Protestes von P. Mager auf-
rechterhalten werden muf}: nach ihm muf} erst eine Briicke
aufgezeigt werden, die vom Psychischen zum Physi-
schen fiihrt., Unwillkiirlich bestitigt P. Mager selber die
Richtigkeit dieser Bemerkung, wenn er auf p. 232 schreibt:
»Ein gewaltiges Feld eroffnet sich der Kriteriologie, wenn
es gilt, den Ubergang von der alten physischen zur neuen
psychischen Erfahrung vor der Vernunft zu rechtfertigen,
den ununterbrochenen Fortlauf des Physischen in das
Psychische aufzudecken.* Da ist doch deutlich gesagt, daf3
die alte physische Erfahrung vor der Vernunft gerecht-
fertigt werden mufd; in sich selber trigt sie also ihre Recht-



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? bl19

fertigung nicht; woher kann sie ihre Rechtfertigung er-
halten? Offenbar nicht wieder aus etwas Physischen, also
nur aus dem Psychischen; dieses ist das in sich Gerecht-
fertigte; es stellt also nach P. Mager wirklich die Briicke
dar, wie eben behauptet wurde. Und lidf3t der Verfasser nicht
spiiter den Satz folgen: ,Die Auflenwelt aus der Innenwelt
heraus zu erkldren, bedeutet ohne Zweifel einen méchtigen,
geistigen Fortschritt gegeniiber dem Stadinm, das nur eine
Erkliarung der Innenwelt von der Auflenwelt her ermdglicht.
Da die ansichseiende Auflenwelt Ausgangspunkt fiir die
Philosophie der Alten war, so mufl also der michtige,
geistige Fortschritt ,ihr gegeniiber darin bestehen®, dafl
dieser Ausgangspunkt aufgegeben wird. Das ist nicht blof3
eine Konsequenz aus den Worten des P. Mager, sondern
es ist formell in ihnen ausgesprochen.

4, Wenn also P. Gredt mit vollem Recht den Stand-
punkt der alten Philosophie beibehilt, so ist es auch nicht.
zu tadeln, daf} er nicht ein streng induktives Verfahren ein-
geschlagen hat. Dariiber schreibt P. Mager, p. 252, also:
sJede Arbeit, die einen niitzlichen oder auch nur nennens-
werten Beitrag zur Losung des Erkenntnisproblems liefern
will, hat sich eines streng induktiven Verfahrens zu be-
fleifigen. Sie mufd ausgehen von den Tatsachen, die dem
Problem das Dasein geben, Gerade den entgegengesetzten
Weg schligt der Verfasser unserer Schrift ein. Uberall
stehen Begriffsbestimmungen, Grundsitze, Behauptungen
obenan, denen der notwendige Ausweis ihrer Herkunft
fehlt. Daraus folgen miihelos andere Ableitungen, die schlief3-
lich in die Tatsachen ausmiinden, die als Ausgangspunkt.
hiatten dienen miissen.“

Aber dieses Vorgehen des P. Gredt kénnte methodo-
logisch nur dann getadelt werden, wenn er seinen Stand-
punkt gegeniiber dem von P. Mager vertretenen hitte be-
leuchten oder rechtfertigen wollen. Das ist aber nicht der
Fall. P. Gredt schrieb seine Schrift von seinem Standpunkt
aus fiir die Bekenner seines Standpunktes. Wie kann man
ihm dann jene obenanstehenden Begriffsbestimmungen,
Grundsitze, Behauptungen zum Vorwurf machen, die von
dem eingenommenen Standpunkte aus sich ganz von selbst
ergeben? Dem Verfasser der Rezension hilft auch nichts
die Berufung auf Aristoteles, die also lautet: ,So philo-
sophierte weder Aristoteles noch der hl. Thomas, wenigstens



520 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

nicht in seinen Kommentaren zum Stagiriten, Das letzte
Kapitel der letzten Analytiken verrit unzweideutig, wie
Aristoteles tiber Ursprung und Geltung der Prinzipien dachte,“
Was den Ursprung der Prinzipien betrifft, so leitet
Aristoteles. dieselben allerdings aus der Induktion ab, aber
nicht im Sinne des Rezensenten, als wenn die sinnliche Er-
fahrung, die der Induktion den Stoff bietet und, wenn alles
Singulére als erkannt betrachtet werden kann (,in quantum
considerantur omnia singularia“ Thom. in Anal. post. lib. 1.
lect. 20 nr. 14 sq) sie abschliefit, nicht rein in sich selber
als Erkenntniskraft fir die physische Natur
oder das physische Ansichsein der Dinge in Be-
tracht kéme (vgl. Anal. post. II, 19; 100, b. 4 10); und be-
ziiglich der Geltung der Prinzipien, insofern sie aus der
sinnlichen Erkenntnis gewonnen werden, lehrt Aristoteles
ausdriicklich, daf} diese auf das Ansichsein der Dinge zuriick-
zufithrende Geltung unbeweisbarer Natur ist. (Vgl.
Anal. post. I, 3; 72, b, 18; vgl. auch Thom. in 1. c. lect. 7:
nr, 7 sq.; cf. In Met. lib. 4 lect. 6.) Es dachte also Aristo-
teles nicht iiber Ursprung und Geltung der Prinzipien in
-einer Weise, die dem Standpunkte des P. Gredt abtriglich
wére. Mithin wird auch der Standpunkt und die Methode
des Aquinaten nichts gegen P. Gredt beweisen; das meint
ndmlich P. Mager, indem er p. 233 schreibt: [ Wollte sich
der Verfasser nun doch einmal, entgegen der durchaus be-
rechtigten Behauptung von der formell psychischen Natur
unserer Erfahrung, auf den Standpunkt der aristotelisch-
thomistischen Erfahrungswelt stellen, dann hétte er Methode
und” Gedankengang der Aristotelischen Schrift de anima
und ihren Thomistischen Kommentar als Grundlage nehmen
und unserem Verstidndnis ndéherbringen sollen. Er hitte
dabel besonders die Lehre von der Identitit des sensibile
in actu und sensus in actu beriicksichtigen miissen. Viel-
leicht (sic!) wire der Verfasser nebenbei (sic!) zu Ergeb-
nissen gekommen, die ihn in iiberraschender Weise der
modernen Auffassung nahegebracht hitten.* — Diese Sitze
sind ,methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar.
Ersteres aus mehreren Griinden. P. Gredt wollte nicht, wie
gesagt, erst unter Nachweis der Berechtigung gegen
Gregner, sich ,auf den Standpunkt der aristotelisch-thomisti-
schen Erfahrungswelt stellen“; deshalb hatte er es nicht
nétig, Methode und Gedankengang der Aristotelischen Schrift



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? H21

de anima und ihren Thomistischen Kommentar als Grund-
lage zu nehmen und ,ihn unserem Verstéindnis niher zu
bringen“; deshalb ist es auch unberechtigt, ihm aus dieser
Unterlassung einen Vorwurf zu machen. Und wie kann
P. Mager diese Unterlassung so hoch werten, wenn P. Gredt
bei der Untersuchung jener Schriften dochnur ,vielleich t“
zu jenen Resultaten gekommen wire, die den Aquinaten
»in iiberraschender Weise der modernen Auffassung nahe
gebracht hitten!“ P, Mager hat nach seinen Worten offen-
bar die angegebenen Schriften untersucht. Zu welchem Re-
sultat ist er denn gelangt? Er sagt es uns nicht klipp und
klar; einerseits, weil er ja einen Vorwurf erhebt, mufl man
annehmen, daf er sich bei jenem Studium die Uberzeugung
verschafft hat, dafl Thomas in jenem Kommentar der
modernen Auffassung nahekommt, und dafl er meint, jeder
miisse bei gleichem Studium die gleiche Uberzeugung ge-
winnen; anderseits riickt das Wortchen vielleicht® alles
wieder in das Gebiet des Zweifelhaften ; dann kann man aber
auch vom Standpunkte des P. Mager aus die besagte (gar nicht
von ihm an und fir sich zu verlangende) Untersuchung
P. Gredt nicht so zur Last legen wagen, wie es geschieht.

Die angegebenen Sdtze sind anch sachlich un-
haltbar. Die Lehre von der Identitit des sensibile in actu
und des sensus in actu vertrigt sich nédmlich ganz gut
mit der Ansicht der Alten von der vom erkennenden Ich
unabhéngigen, ansichseienden Auflenwelt mit ihren quali-
tativen, quantitativen und wesentlichen Unterschieden. Der
Sinn dieses Satzes: ,sensibile in actu est sensus in actu®
ist nach Thomas: ,ex hoc aliquid in actu sentimus, quod
sensus informatur in actu per speciem sensibilis* (L. qu.
XIV. a. 2 ¢.). Was aber diese informatio sensus per speciem
sensibilis beziiglich der Erkenntnis der AufSenwelt besagt,
ob die Erkenntnis direkt die vom erkennenden Subjekt
unabhingige Auflenwelt mit ihren qualitativen, quantita-
tiven und wesentlichen Unterschieden erfaﬁ.t oder nicht,
dariiber 1&08t uns Thomas gar nicht im Zweifel, wenn er
sagt: ,Exterius immutativuam est, quod per se a sensu
percipitur, et secundum cuius diversitates sensitivae poten-
tiae distinguuntur“ (Sum. th. I. qu. 73 a 3). Es war also
P. Gredt der Miihe iiberhoben, eine Untersuchung tber
Methode und Gedankengang des Thomistischen Kommen-
tars zur Schrift de anima seiner Schrift vorauszuschicken,



522 _  Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

weil Thomas den Sinn des Satzes ,sensibile in actu est
sensus in actu“ in der Summa, von vielen anderen Stellen
in den Werken des Heiligen ganz abgesehen, authentisch
so erklart, dafl jede Anniherung an den Subjektivismus
der neuzeitlichen Philosophie ausgeschlossen bleibt. Es hat
aber bisher noch niemand die Ergebnisse der Philosophie
des Aquinaten fiir Ergebnisse angesehen, ,die ihn in iiber-
raschender Weise der modernen Auffassung nahebringen“.

6. ,Das Formale des KErkenntnisgegenstandes als
solchen, insofern er nédmlich auf das Wahrnehmungsvermégen
einwirkt, darf nicht im Gegenstande an sich, sondern nur
dort, wo seine Wirksamkeit abschlief3t, im Wahrnehmungs-
organ gesucht werden“ (p. 234). Das ist ein verfinglicher
Satz! Er kann unbedenklich zugegeben werden, wenn nur
festgehalten wird, dafl das #uflere Objekt auf keiner Linie
des immanenten Prozesses dem Wahrnehmen fremd
bleibt. Es muf} also der Satz: Das Formale des Erkenntnis-
gegenstandes als Erkenntnisgegenstand mufl nur dort
gesucht werden, wo seine Wirksamkeit abschlief3t, im Wahr-
nehmungsorgan, eine Distinktion erfahren: dist.: so, daf}
auch noch beim Abschluf des Einwirkens des Gegenstandes
auf das Wahrnehmungsvermégen die Einwirkung als vom
Ding an sich ausgehend betrachtet wird: concedo; so,
dafl die also charakterisierte Einwirkung fallen gelassen
wird: nego. Es mufl diese Unterscheidung notwendig ge-
macht werden; wenn sie nicht angebracht wird, fillt der
Prozef3 der Wahrnehmung in zwei zusammenhang-
lose Vorgénge auseinander; der eine reicht bis dahin,
wo die physikalisch - chemische Einwirkung des ansich-
seienden Dinges an ihrem Ende steht; der andere besagt
das im wahrnehmenden Subjekt Nachfolgende. Von einem
einheitlichen Prozefl der Wahrnehmung kénnte da nicht
mehr die Rede sein. Es konnte auch nicht mehr die Rede
sein von einer Erkenntnis und Wahrnehmung riick-
sichtlich eines dem Subjekte &ufderlich gegeniiberstehenden
Objektes. Denn KErkennen und Wahrnehmen besagen doch
offenbar eine reale Beziehung zu dem, was erkannt wird;
in unserem Falle liegt aber eine solche Beziehung nicht
vor; sie liegt nicht vor bei dem ersten Vorgang, wie ganz
selbstverstindlich ist; sie liegt auch nicht vor bei dem
zweiten Vorgang, weil das duflere Objekt, das doch nur
Ding an sich objektiv ist, nicht mehr mitspielt.



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 523

Und wie kann man, wenn man nicht anf Kantschem
Standpunkt steht, wenn man also wirklich die (logische)
Wahrheit als Beziehung zwischen einem Ding und dem
Erkenntnisvermogen definiert, sagen, dafd die Tatigkeit des
Erkenntnisvermdgens keine andere Beziehung direkt kniipfe
als mit ihrem Abschlusse, dem ausgeprigten Erkenntnis-
bilde? Das tut aber P. Mager formell, wenn er p 237f.
schreibt: ,Die Titigkeit des Erkenntnisvermdgens, in der
die Wahrheitsbeziehung wurzelt, kniipft direkt keine andere
Beziehung, als mit ihrem Abschluf}, dem ausgeprigten Er-
kenntnisbild“. Aber der Rezensent tritt mit dieser Auf-
stellung in Widerspruch mit einer anderen, die auf p. 236
steht; da heiflt es: ,die sinnfillige Betiitigung des Er-
kenntnisgegenstandes — NB.: als Erkenntnisgegenstandes;
denn von p. 234 an spricht P. Mager nur so von ithm — ist
nicht eine blofde Teilbetitigung des Erkenntnisgegenstandes,
sondern dessen volle Wirklichkeit zieht dessen Form im
ganzen Umfang mit ins Spiel“. Das heifdt doch nichts anderes
sagen, als was Aristoteles sagt: Die Form des Dinges an
sich und die Form, die es der Wahrnehmung einprigt, sind
nur dadurch unterschieden, dafl im ersten Falle die Unter-
lage der Form eine physische, im zweiten eine psychische ist.

Und wenn P. Mager nichts von einer Teil betiatigung des
Erkenntnisgegenstandes als Erkenntnisgegenstand wissen
will, so ist das genau dasselbe, was ich vorhin ausfiihrte.
Wenn die Wahrnehmung ein einheitlicher Prozef’ ist, so ist
auch die physikalisch-chemische Einwirkung im Subjekt
als einem lebendigen Organismus nicht blofS vital-psychisch,
sondern auch psychisch riicksichtlich der Wahr-
nehmung. Denn das Lebensprinzip, das in der Weiter-
fithrung und Weiterentwicklung der physikalisch-chemischen
Einwirkung zu bemerken ist, enthilt, weil hohere Form,
eminenter formaliter auch das Physikalisch-Chemische,
worin das &ufSere Objekt den Anfang seiner Ean1;'kung auf
das Subjekt macht, das ein lebendiger Organismus ist.
Folglich enthilt diese Lebensform, wie sie bel dem besagten,
rein physisch-chemikalischen Erleiden vorzufinden ist, auch
schon die Qualitit, wie sie erkannt werden soll. Denn
kann sie dieselbe nach ihrem physisch-chemikalischen Sein
in sich enthalten, so noch viel mehr nach ihrem intentio-
nalen Sein. Also ist die physisch-chemikalische Einwirkun
auf das Subjekt psychisch auch schon riicksichtlich des



D24 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

Terminus der Wahrnehmung, nicht als wenn dieselbe ein
Erkenntnisbild, eine Spezies besagen wiirde, sondern weil
die hohere Form, die das Physisch-Chemikalische schon in
hoherer Art in sich trdgt, um so mehr Macht hat, aus dem,
was sie erleidet, das endgiiltig Hochste zu gestalten. So
hat man offenbar einen liickenlos einheitlichen Prozef}.

Es laf3t sich das Gesagte auch so verdeutlichen: Wenn
die #uflere Qualitit sich in den Bewegungsvorgingen des
Organismus betitigt, so ist sie auch selber in diesen Be-
wegungsvorgéngen irgendwie zu finden; das muf aber doch
emen Zweck haben — natura non causat superflua —; als
Zweck ist aber einzig der des Erkennens anzuweisen ; folg-
lich mufd das besagte Sichfinden der Qualitit in den Be-
wegungsvorgingen 1m Organismus auf die Wahrnehmung
hingerichtet sein; folglich muf3 es diesem innerlich dienen;
tolglich kann es nicht blof3 conditio sine qua non sein, die
kein innerliches Verhiltnis besagt; folglich mufl es ur-
sichlich wirken ; folglich muf} in diesem Wirken die Qualitat
selber irgendwie stecken; folglich muf} sie auch am Ende
anzutreffen sein, da jede Wirkursache, einerlei ob Haupt-
oder Instrumentalursache, insoweit sie Ursache ist, sich den
Effekt veriéhnlich en muf; und wirkt sie nicht um ihrer
selbst willen? Wir haben also das gleiche Resultat. Noch
einfacher wird die Beweisfithrung, wenn man einfach sagt:
Weil in den Bewegungsvorgingen die Psyche steckt, die
ja doch auch erkennen soll, ist es naturgemdf}, dafd sie aus
jenen Bewegungsvorgédngen, insofern sie auf die Qualitit
hindeuten und dieselbe irgendwie enthalten, zur Erkenntnis
der Qualitit gelange. So herrscht Harmonie. Das erfordert
allerdings eine weitldufigere Erklirung.

Bei der gegebenen Darlegung des Prozesses der Wahr-
nehmung ist es ausgeschlossen:

) dafl nur eine T e ilbetatigung des Erkenntnisgegen-
standes als Erkenntnisgegenstand vorliege, weil ja seine
Einwirkung sich auf eine Form bezieht, die in ihrer héheren
Einheit thm nach jeder Seite proportioniert ist, so daf} sie
auch das in sich Niedere, die physikalisch-chemischen Vor-
ginge innerlich mit sich eint;

b) dafl — wie aus a folgt — zwei zusammenhanglose
Vorginge beim Wahrnehmen anzunehmen seien, Wozu man
nach P. Magers Auffassung kommen mufl;



Methodolcgisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 545 %

¢) dafl etwas anderes als die vom erkennenden Ich
unabhéngige, ansichseiende Auflenwelt Ausgangspunkt und
Gegenstand der Wahrnehmung sei.

Das alles folgt mit Notwendigkeit daraus, dafl schon
beim ersten Eintritt des #ufleren Objektes in den Wahr-
nehmenden als lebendiges Wesen dieser eminenter for-
maliter als erkennend sich betitigt’. Und das, wie
gesagt, aus einem tief metaphysischen Grunde, der zeigt,
wie die Erschiitterung der thomistischen Philosophie an
einem wichtigen Punkte in einem Teile von den schwersten
Folgen auch fiir die anderen Teile ist, Bei einem Liebdugeln
mit Kantschen Erkenntnisprinzipien kann der Einsichtige
nicht mehr das Prinzip der thomistischen Philosophie fest-
halten: ,Das Lebensprinzip als héhere Form enthélt in sich
eminenter formaliter die verschiedenen Formen der Elemente,
aus denen, chemisch gesprochen, der lebende Korper zu-
sammengesetzt ist, so wie die einfache Menschenseele.
eminenter formaliter das Pflanzliche und Sinnliche in sich
enthilt. Das Lebensprinzip bestimmt somit als substantielle.
Form die verschiedenen ungleichartigen Teile des Korpers
auch in substantiell verschiedener Weise: die Eiweillteile,
insofern es selbst eminente Eiweif’form ist, die Lezithinteile,
insofern es Lezithinform ist usw.“ (Gredt: Divus Thomas,
2. Bd.,, 2 H,, p. 206). Wird dies bestritten, so ist es selbst-
verstandlich, dafl an einem Teile des Wahrnehmungsvor-
ganges nur das Vital-Psychische sich vorfindet und
der andere Teil das erkenntnismiflig Psychische enthilt.

6. ,Eine Eigentiimlichkeit der transitiven Tétigkeit,
durch die das Ding auf den Sinn einwirkt, mufl hervor-
gehoben werden. Sie kommt dem Ding nur und ausschlief3-
lich zu in dem Augenblick, wo es die Wahrnehmung ver-
anlaBlt“ (p. 234). Dieser Satz fordex_'t. c_loch den entschiedensten
Widerspruch heraus 2. Die transitive Téatigkeit des Wahr-

' Selbst bei der nicht vital erfahrenen physisch-chemikalischen
Einwirkung des Objektes auf das Subjekt ist dieses formell unter
der Riicksicht der Erkenntnis zu fassen, weil sonst alles Erkennen
von Grund aus autgehoben wird, Das kann aber nur von der belebenden
Seele her erklirt werden und diese Erklirung kann einzig die ange-
gebene thomistische sein.

2 Auf p. 236 steht der Satz: ,Unter allen Arten transitiver
Bewegung nimmt die wirkliche Sinnenfilligkeit eine Ausnahmestellung
ein, insofern sie ihren formellen Abschluff nicht im bloflen Stoff,
sondern im beseelten Stoff hat.“ Dafl dieser Abschluf im beseelten



b26 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

nehmungsgegenstandes endigt doch genau in dem Augen-
blick, wo der lebende Organismus beriihrt wird. Die Alten
wiirden mithin in unserem Falle sagen, daf} die transitive
Tatigkeit die Aufgabe hat, die Spezies aufien zu produ-
zieren und dann die produzierte Spezies an und in das
‘Organ mechanisch zu leiten; sie wiirden nie und nimmer
zugegeben haben, dafl die bei dem Tastsinn und dem des
Geschmackes innerhalb des Organismus nach ihrer
Meinung erfolgende Produktion der species intentionalis
eine actio transiens sei. Ist nicht in der Tat, was im Organis-
mus nach empfangener mechanischer Bewegung der Nerven-
substanz vorgeht, vitaler Natur? Deshalb trifft zu: ,Das vitale
Wirken des Lebensprozesses ist als immanentes Wirken
anzusehen“. Lorenzelli: Philosophiae theoreticae institutiones,
Vol. I (1890), p. 284: actio ,transiens est illa, ex qua se-
quitur aliquid factum praeter ipsam; manens in ipso agente
est illa per quam non fit aliud praeter ipsam operationem®.
Daf3 ich aber jenen geprigten Satz, der ja noch eine
giinstige Deutung zuldfdt, wirklich nach dem Sinne des
Rezensenten aufgefaf’t habe, folgt mit Evidenz aus dem,
was auf p. 235 steht. Da heifdt es: ,Erkennen bezeichneten
wir bereits, im (Gegensatze zur Aktualisierung der Sinnen-
falligkeit des Gegenstandes, als eine Tatigkeit, deren An-
fang und Abschlufl keine riumlich-zeitliche Trennung zu-
laRt, also als eine immanente Tatigkeit.* Zu diesem Satze
ist noch beziiglich der Inanspruchnahme der Aktuali-
sierung des Objektes im Organismus als eines immanenten
Vorganges zu bemerken, dafl allerdings zwischen jener
Aktualisierung und dem Akt der Wahrmehmung eine riaum-
lich-zeitliche Trennung vorliegt; daraus folgt aber nur,
dafl beim Akte der Wahrnehmung zwei immanente Vor-
ginge vorliegen: einer, der noch nicht selber die Wahr-
nehmung 1st, aber 1hr dient, indem er sie vorbereitet
und veranlafit. ein anderer, der die Wahrnehmung selber

Stoff noch den Namen ,transitive“ Titigkeit erhalten kénne, bestreitet
die Kritik im Text. Der Rezensent gibt es, im Widerspruch mit sich
selber, auch zu, wenn er sofort nachher schreibt: .Damit sind die
Grenzen der Physik iiberschritten“ p, 236. P. 240 schreibt er sogar
ganz bestimmt: ,Die Netzhautreizung ist nicht ein rein physischer,
sondern biochemischer, physiologischer, psychischer Vorgang.* Aber wes-
halb dann mit Aufgebung aller {iblichen Terminologie ihn transitive
Aktion nennen? Er ist ja nur durch eine solche verursacht, ist
in sich eine actio immanens.



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? b27

ist. Aber diese beiden immanenten Vorgénge sind wesent-
lich geeint, weil schon der erste Vorgang etwas Psychisches
in der Linie des zweiten Vorganges ist, aus dem schon
angegebenen Grunde, weil ihm als Untergrund das Lebens-
prinzip dient, das in seiner Form als einer héheren Ein-
heit das Sinnliche, das Vitale und das Physisch-Chemische
in sich schliefit; da begreift es sich sofort, dafl innerlich
notwendig das Niedere dem Hoéheren zu dienen hat, es be-
greift sich, dafd aus dem vitalen Prozesse, in dem Physisches
und Chemisches mitwirkt, der sinnliche Prozef heraus-
gestaltet wird, weil er in dem unteren Prozef} schon wie
priformiert vorlagl. In dieser Auffassung haben wir allein
etwas innerlich Einheitliches bei dem Vorgange der
Wahrnehmung vor uns; es ist bei ibr durchaus versténdlich,
daf’ das Wahrnehmen nach etwas langt, was aufler ihm liegt,
dafl es das Ding an seinem physischen Ansichsein erreicht,
Weil P. Mager in der Aktion des (Gegenstandes auf den
lebenden Organismus als lebenden noch keine immanente
Tiatigkeit sieht, die auf einer Linie mit der Tatigkeit
der Wahrnehmung liegt, kann er allerdings die Reaktion
auf den Reiz vom Objekte hin fast nur als harmonia prae-
stabilita oder Okkasionalismus fassen und es ist ihm un-
moglich gemacht, die Erkenntnis am Schlusse anders zu
erkléren, wie er es tut: , Will das Wahrnehmen nach etwas
langen, so muf’ es in sich selber greifen (p.235). Davon ausist
keine Briicke zur Objektivitit zu gewinnen, mag der Verfasser
sie auch in dem unmittelbar folgenden Satze zu geben meinen:
,In ihm (dem Wahrnehmen) aber ist nichts vorhanden,
aufler was von auflen hineingelegt wurde.“ Aber da hapert’s
ja gerade! Was hineingelegt wurde von auflen, wurde, nach
dem Rezensenten selber, ausschliefilich in die Aktion des
Gegenstandes, wie diese vom Subjekte empfangen wird,
hineingelegt; es wurde nichts von ihr vermittels der Aktion
in die Reaktion hineingelegt; es wurde also gar nichts von
ihr hineingelegt und folglich ist es ebenso schwer zu er-

' Weil das Lebensprinzip des wahrnehmenden Subjektes in dem
den rein mechanischen Eindruck empfangenden Organ als dessen in-
formierender Triiger ist und deswegen der mechanische Eindruck
secundum quid schon auf der Linie des Vitalen liegt, kann, da das
Lebensprinzip eminenter formaliter das Physische und Chemische in
sich enthilt, in innerlicher Verbindung der Prozef3 vom Empfang des
mechanischen Eindruckes bis zum Abschlufl der Erkenntnis fortgehen.

Divus Thomas I1. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXIX.) 35



H98 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

kliren, wie naturgeméafl tiberhaupt noch ein Wahrnehmen
von objektiver Giultigkeit moglich sein soll, was der
Rezensent ja nicht bestreitet, wie zu erkldren, wie iiber-
haupt der Akt der Wahrnehmung erfolgen kann, da ja
nach ihm (p. 225) das Wahrnehmen eine immanente Titig-
keit, die vorhergehende Beeinflussung aber dieser fremd
ist: es bleibt also nur harmonia praestabilita wegen der
substantiellen Einheit der informierenden Seele, die beide
Vorgiinge tragt, oder Okkasionalismus,

7. ,Mit diesem Zugestéindnis (,Unsere unmittelbare
Erfahrung ist formell psychischer Natur‘ — ,will das Wahr-
nehmen nach etwas langen, dann mufl es in sich selber
greifen‘, p. 235), wire die Zuverldssigkeit, Gewif3heit und
Objektivitdt der sinnlichen Wahrnehmung noch lange nicht
gefihrdet. Sie sind uns vielmehr durch eine dreifache un-
triigliche Biirgschaft gesichert. Einmal unterliegt die tran-
sitive Betédtigung der sinnenfilligen Gegenstinde als
physische Bewegung strengstens den Naturgesetzen, die,
wie wir wissen, in ihrer Notwendigkeit und Regelmafdigkeit
keine Ausnahme gestatten. Dann ist das Erkennen eine
Reaktion und das sinnliche Krkennen eine Reaktion, die
mit der gleichen Notwendigkeit erfolgt, wie die Aktion
selber. Ein- und ausgeprigtes Erkenntnisbild sind absolut
identisch. Eine dritte Biirgschaft ist in dem Umstand ge-
geben, dafl die sinnenfillige nicht eine blofle Teilbetatigung
des Erkenntnisgegenstandes ist, sondern dessen volle Wirk-
lichkeit, dessen Form im ganzen Umfang mit ins Spiel
zieht* (p. 237). Dafl man nicht bei dem gemachten Zuge-
stindnis von der Sicherung der Zuverlissigkeit, GewifSheit
und Objektivitdt der sinnlichen Wahrnehmung so zuver-
sichtlich sprechen kann, ergibt sich aus dem Gesagten.
Auch nicht, wenn man sich auf die angegebene ,dreifache
untriigliche Biirgschaft“ beruft. Zunichst niitzt nichts die
Berufung auf die ,strengstens den Naturgesetzen unter-
liegende transitive Betidtigung der sinnenfilligen Gegen-
stinde“. Diese Berufung involviert eine petitio principii,
wie jedem bei geringem Nachdenken einleuchtet. Die Be-
hauptung dann, die Reaktion erfolge mit der gleichen Not-
wendigkeit wie die Aktion selber, ist eben nur Behauptung;
aus dem Gesagten ist ersichtlich, dafl von einer natur-
gemifien Reaktion bei dem Standpunkte des Rezen-
senten gar nicht die Rede sein kann: Das Eintreten des



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar ? 529

eingeprigten Erkenntnisbildes vermag seine Aktualisierung
der Sinnenfilligkeit des Gegenstandes im Wahrnehmen, wie
sie der immanenten Titigkeit schroff gegeniibersteht (Re-
zensent bezeichnet sie ja sogar als transitive Tétigkeit),
nicht zu erkliren. In der Aufstellung der dritten Biirg-
schaft endlich gibt er sein eigenes System preis; nur unsere
Philosophie kann behaupten, dafy die Wirksamkeit des Er-
kenntnisgegenstandes dessen Form im ganzen Umfang mit
ins Spiel ziehe; in der Philosophie des Rezensenten ist
die volle Wirklichkeit des Erkenntnisgegenstandes weder
in der ,transitiven“ Betidtigung desselben zu finden noch
in dem Akt des Erkennens, der nach P. Mager eine vom
erkennenden Ich unabhiéngige, ansichseiende Auflenwelt mit
ihren qualitativen, quantitativen und wesentlichen Unter-
schieden nicht wiedergibt.

8. ,An der Wiege der modernen Weltanschauung
spielten sich die gewaltigen Umwilzungen in den Natur-
wissenschaften ab, die die alte Physik immer mehr ver-
dréingten. Sie setzten an ihre Stelle eine neue Physik, die
sich heute allgemeiner Anerkennung erfreut, Die Unter-
ordnung der physischen Ursachen mufite ihrer Gleichord-
nung weichen. Der Bewegungsbegriff von ehedem mit seiner
einseitigen Ubertragung einer Vollkommenheit 16ste sich in die
Bestimmung des wesentlich gegenseitigen Austausches zweier
gleichwertigen Vollkommenheiten auf. Der Verschiebung
der Auffassungen und Begriffe im menschlichen Denken,
die dabei unausbleiblich war, konnte sich auch der eigen-
artige Ursichlichkeits- und Bewegungsfall zwischen Er-
kenntnisgegenstand und Erkenntnisbild auf die Dauer nicht
entziehen. Seitdem #ngstigt und reizt das Problem der
Sinneserkenntnis den Denker. Es heischt gebieterisch eine
Auseinandersetzung, ehe es den Zugang zur eigentlichen
Philosophie eréffnet® (p. 237). Der Sinn der ganzen Aus-
einandersetzung ist kein anderer als: Es ist ein Problem,
ob die Auflenwelt an sich existiert, ob sie an sich mit
ihren qualitativen, quantitativen und wesentlichen Unter-
schieden vorliegt. Wie kdnnte, wire das nicht der Sinn,
P. Mager schreiben: ,HEs #ngstigt und reizt das Problem
der Sinneserkenntnis den Denker“ ? Bezieht sich das Problem
etwa nur auf die qualitativen und quantitativen Unter-
schiede? Aber warum denn nicht auch auf die wesent-
lichen, da die qualitativen und quantitativen, da die letzteren

35+



530 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

doch in ersteren wurzeln? Und warum sollte das Problem
haltmachen vor der Korverlichkeit als solcher, vor der
Auflenwelt als Auflenwelt, da doch der das Problem her-
vortreibende Grund derselbe ist, nimlich die Frage, wie
das Subjektive und Objektive sich verbinden koénnen? Da
ferner qualitative, quantitative und wesentliche Unterschiede
mit der Korperlichkeit konkret zusammenfallen und eben
das Konkrete bei der Sinneswahrnehmung formell erfaft
oder auch nicht erfafit wird, so folgt, dafl das Problem
eben vor der Korperlichkeit als solcher micht zum Stehen
gebracht werden kann.

Es 1st dann auch nicht wahr, dafl alle physischen
Ursachen in einer Gleichordnung dastehen. Ks ist nicht
wahr fiir unser Wissen, weil es nicht erwiesen worden
ist; es kann aber nur das Erwiesene uns als wahr gelten:
es ist aber auch nicht wahr, weil eine solche Gleichordnung
einen Widerspruch besagt: «) Sind die Ursachen gleich-
geordnet, so ist nicht abzusehen, warum ein Ding rein
leiden, ein anderes rein handeln soll; &) bel rein mecha-
nischen Ursachen wird dann die Wirksamkeit des einen
Dinges durch die des anderen paralysiert; c¢) bel einer
mechanischen Gleichordnung wiire die Zweckbeziehung der
einen Ursache auf die andere rein #dufderlich, wére nur
durch den Willen und das Wirken Gottes zu begreifen.
Eine die Welt innerlich affizierende Ordnung wére nicht
vorhanden.

Wenn also die Haupterrungenschaft der modernen
Physik die sein soll, dafd die Unterordnung der physischen
Ursachen deren Gleichordnung zu weichen habe, so ist
diese Errungenschaft keine Errungenschaft; eine solche
Aufstellung ist nicht einmal diskutabel, und wenn der
Hauptgrund, weshalb beziiglich der Erkldrung der Sinnes-
wahrnehmung die alte Auffassung der neuzeitlichen Philo-
sophie weichen soll, in dieser Umwélzung der Physik zu
suchen ist, so kann sich die alte Philosophie zu einem so
leicht besiegbaren Gegner nur gratulieren; sie bleibt dann
ewig dem Schicksal enthoben, .sich zu #ngstigen“ um das
Denker reizende Problem der Sinneserkenntnis,

8. ,Das Formale der Wahrheitsbeziehung kommt, wie
ohne weiteres einleuchtet, vom Erkenntnisvermégen her,
Nun aber wissen wir, dafl die Titigkeit des Erkenntnis-
vermogens, in der die Wahrheitsbeziehung wurzelt, direkt



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? Hh31

keine andere Beziehung kniipft, als mit ihrem Abschluf,
dem ausgeprégten KErkenntnisbild. Das ausgepriigte Er-
kenutnisbild indes ist nichts anderes als das hic et nunc
in dieser bestimmten Weise aktuierte Erkenntnisvermdgen.
Man konnte demnach leicht versucht sein, die Wahrheit
in einer Beziehung des Erkenntnisvermégens zu sich selber
zu sehen, Dem ist aber nur scheinbar so. Das Erkennen
ist wesentlich eine Reaktion einer von anderswoher kom-
menden Aktion. So wird der Abschlufy der Aktion — freilich
unter einem anderen Betracht — zum Ausgang und auch
Abschluf} einer Reaktion, die ja immanent ist. Die Wahr-
heit wird also zur Beziehung zwischen ein- und ausge-
prigtem Erkenntnisbild oder zur Gleichung zwischen beiden
Erkenntnisbildern* (p. 237 f.). ,Das ausgeprégte Erkenntnis-
bild ist nichts anderes als das hic et nunc und in dieser
bestimmten Weise aktuierte Erkenntnisvermégen.“ Dieser
Satz ist falsch, wenn unter der genannten Aktuierung das
Erkenntnisvermdgen verstanden wird, wie es zum ersten-
mal in actu ist, nachdem es vor diesem Momente in potentia
war, Denn so ergibt sich nur die Anregung oder Be-
stimmung zum Erkennen, die offenbar fiir ein fiir das
Erkennen bloff veranlagtes Wesen verlangt wird, mag
dieser Reiz zum Handeln worin immer seinen Grund haben.
Da der Rezensent dies jedenfalls zugibt, kann er unter der
Aktuierung offenbar nur das fertige Erkennen ver-
stehen. Aber ist es dann so ohne weiteres ausgemachte
Sache, dafl dieses fertige Erkennen bei jeder Sinneswahr-
nehmung ein ausgeprigtes Erkenntnisbild impliziere? Wie
der Rezensent weifl, behauptet die alte Philosophie, daf
bei der #ufleren Sinneserkenntnis keine species expressa
herausgebildet werde; ,nam species haec obtinet tantum,
cum obiectum non est praesens et non proportionatum
potentiae, ut haec habeat terminum, in quem cognoscendo
feratur. Sed obletum sensuum externorum est praesens et
est etiam proportionatum sensui externo qui fertur in quali-
tatem concretam prout haec praesentialiter existit a parte
rei“, Gredt, De cognitione sensuum externorum, p. 16. Hat
nun P. Mager bisher etwas Entscheidendes zur Krschiitte-
rung der alten Philosophie beigebracht? Wie wir sehen:
nein! Folglich ist das eben Zitierte blofle Beha.uptung;
es ist gar nichts angefithrt, aus dem sich auch nur die
Méglichkeit ergeben wiirde, dafd die Wahrnehmung in termino



b32 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

noch ein Erkenntnisbild in dem Erkenntnisvermégen pro-
duziere und die Wahrnehmung sich nicht ohne Erkennt-
nisbild direkt auf das duflere Objekt beziehe.

P. Mager sucht nun eine Schwierigkeit zu beseitigen,
die sich aus dem Gesagten gegen ihn erheben liefle. ,Man
kénnte leicht versucht sein, die Wahrheit in einer Beziehung
des Erkenntnisvermogens zu sich selber zu sehen.“ Dem ist
aber nur scheinbar so — entgegnet er — ; das Erkennen
ist wesentlich eine Reaktion auf den Abschlufl einer von
anderswoher kommenden Aktion. So wird der Abschlufd der
Aktion — freilich unter einem anderen Betracht — zum
Ausgang und auch zum Abschlufl der Reaktion, die ja
immanent ist. Die Wahrheit wird also zur Beziehung zwischen
ein- und ausgeprigtem Krkenntnisbild oder zur Gleichung
zwischen beiden Erkenntnisbildern.“ Darauf ist zu ent-
gegnen: Wenn der Rezensent es leugnet, dall die Wahrheit
in einer Beziehung des Erkenntnisvermdgens zu sich
selber — das heifit doch nur: zum ausgeprigten
Erkenntnisbild — bestehe, so mufl sie also in einer
Beziehung des Erkenntnisvermégens zum &ufleren O b-
jekte bestehen, somit ist die vom Rezensenten gewollte
species expressa zugleich medium sub quo und medium
quo; ersteres, weil sie Spezies ist, letzteres, weil sie nicht
in sich erkannt wird. Aber dann wird sie oftenbar ganz
iiberfliissigerweise gesetzt, da sie ja alsdann dem Erkenntnis-
vermdgen nur als abschlieffende Aktualisierung
dient; kann aber als solche nicht die von der alten Philo-
sophie gesetzte Aktualisierung dienen, insoferne diese nach
der Ausprigung der species impressa unmittelbar die voll-
zogene (Fleichung zwischen Erkenntnisobjekt und Erkenntnis-
subjekt ist? Ich meine: sehr gut!

Zur Begriindung der Leugnung der Behauptung, die
Aufstellung des Rezensenten fithre dazu, die Wahrheit in
einer Beziehung des Erkenntnisvermogens zu sich selber
zu sehen, dient: ,Das Erkennen ist wesentlich eine Re-
aktion auf den Abschlufl einer von anderswoher kommenden
Aktion. So wird der Abschlufl der Aktion — freilich unter
einem anderen Betracht — zum Ausgang und auch Ab-
schlufl der Reaktion, die ja immanent ist. Die Wahrheit
wird also zur Beziehung zwischen ein- und ausgeprigtem
Erkenntnisbild oder zur Gleichung zwischen beiden Kr-
kenntnisbildern.*



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 533

Wir haben also: 1. Den Abschlufl einer von anders-
woher kommenden Aktion. Dieser Abschlufl ist das einge-
prigte Erkenntnisbild. Die von anderswoher kommende
Aktion ist die transitive Aktion (Philos. Jahrb. p. 235).

2. Die auf den Abschlufd der Aktion eintretende Re-
aktion, die immanenter Natur ist.

Es ist nun offenbar nicht einzusehen, wie auf eine ihrer
Natur nach im lebendigen Organismus befindliche tran-
sitive Aktion naturgem &} eine immanente Aktion
soll eintreten konnen. Will der Rezensent dieser schweren
‘Schwierigkeit entgehen, so muf} er notwendig die transitive
Aktion immanente Aktion sein lassen, was die vom
‘Objekte ausgehende transitive Tétigkeit ja auch tatséichlich
‘wird, wenn sie in den lebenden Organismus eintritt Und
kann eine transitive Aktion das eingeprigte Erkennt-
nisbild hervorbringen? Ks ist dies nach der einmiitigen
Terminologie der Schule unméglich; der Rezensent legt 1n
sie eine Bresche.

Wenn aber die in Wirklichkeit immanente, aber
von auflen her ihren Ausgangspunkt nehmende Aktion
die ganz naturgemifl eintretende Reaktion aus sich her-
vorruft, so kann sie doch unmdéglich ihren naturgeméfien
Ursprung in der Reaktion, die einsetzt, verleugnen;
es muf} also auch der Schluffpunkt derselben auf den Aus-
gangspunkt der Aktion als dieser Ausgangspunkt bezogen
sein; er kann aber nur so auf ihn bezogen sein, wie die
tranbltlve Aktion zu qualifizieren ist; sie ist aber offen-
bar so zu qualifizieren, daf} sie bei ihrem Eintritt in den
Organismus sich nicht selber verleugnen kann; es ist nun
aber ihre Natur die, dafl in ihr virtuell das Objekt in
seinem Ansichsein liegt also mufl auf dieses auch die
Reaktion mit ihrem Schluﬁpunkt innerlich bezogen sein,
oder es miissen transitive Aktion und Reaktion sich inner-
lich entsprechen, dann mufd aber die transitive Aktion, die,
weil vom #uferen Objekte ausgehend, dieses besagt und in
einem ganz wahren Sinne in sich schliefit, weil sie ja nur
durch das duflere Objekt verstanden erd, in ihrem Ein-
fluff zum Anstofl der Reaktion das &uflere Objekt in
seinem Ansichsein diesen Einfluf3 ausiiben lassen. Fol
lich mufl auch zun#ichst das eingeprigte Erkenntnisbild
— sagen wir besser: die species impressa — dieses Ansich-



h34 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

sein notwendig ausdriicken, folglich auch zuletzt die
species expressa, wenn diese eintreten kann. Wenn diese
aber nicht eintreten kann, wenn und weil ja fraglos bei
der #ufleren Sinneserkenntnis das Objekt an sich dem
Erkenntnisvermdgen gegeniibergestellt ist, so bezieht sich
eben auch unmittelbar der Schlufiakt der Erkenntnis auf
dieses.

Folglich ist unméglich, was der Rezensent will: ,Die
Wahrheit wird zur Beziehung zwischen ein- und ausge-
prigtem Erkenntnisbild oder zur Gleichung zwischen beiden
Erkenntnisbildern. Ferner: Wenn das Erkennen ,wesent-
lich als eine Reaktion auf den Abschlufl einer von anders-
woher kommenden Aktion zu denken ist¥, so ist nur ein
Doppeltes méglich. Entweder hat diese Reaktion inneren Zu-
sammenhang mit dieser von anderswoher kommenden Aktion
als einer von anderswoher kommenden Tiatigkeit, oder sie
hat diesen nicht; wenn nicht: wozu ist dann diese nétig? wenn
ja, so mufl dieser Zusammenhang begriindet und erklért
werden ; er wird aber nicht erkliart, wenn das ,von anders-
woherkommen“ nur als conditio sine qua non gefafit wird;
nun aber wird es hochstens so vom Rezensenten gefaldt;
denn wenn er sogar die Aktion, wie sie zuerst in den be-
seelten Organismus einmiindet, ,transitiv¥ sein Il&{3t, um
wie viel mehr wird er dann die wirklich transitive Aktion
von jedem Zusammenhang mit der Immanenz l6sen. Also
kann das Eintreten der Immanenz das Vorhergehen des
Transitiven nur duflerlich fordern; es ist, wie gesagt, hoch-
stens eine conditio sine qua non vorhanden.

Aus allem folgt, dafl die Vertiefung des Wahr-
heitsbegriffes, von der P. Mager, p. 238, redet, keine
Vertiefung, sondern eine Verflachung, ja eine Auf-
hebung desselben ist.

Es ist also einzig und allein der Wahrheitsbegriff der
alten Schule, der wirklich vertiefte Wahrheitsbegriff, wie
aus allem bisher Gesagten ersichtlich ist. Zu ihm sich zuriick-
zufinden, kénnte dem Rezensenten unschwer gelingen, wenn
er in vertieftem Durchdenken den Satz untersuchen wollte,
der p. 241 sich findet: ,Unser Erkenntnisvorgang ist ob-
wohl aus verschiedenen Teilen, physischen, physiologischen
und psychischen, zusammengesetzt, eine individuelle Ein-
heit und Wirklichkeit.* Das ist er nur von dem alten Stand-
punkte aus, nicht nach der neueren Philosophie.



Literarische Besprechungen b53b

Doch mit den bisherigen Ausfithrungen wurde nur im
allgemeinen die alte Wahrnehmungstheorie gerechtfertigt.
Ein Teil von dieser ist die Wahrnehmung der sekundiiren
sinnenfélligen Qualititen. Es wird gerade beziiglich ihrer
und primér beziiglich ihrer die alte Theorie angezweifelt.
und als irrig hingestellt: von diesem ersten Schritt aus
wagt man weitere Aufstellungen, die von der alten Philo-
sophie abriicken. Auch P. Mager ist, wie aus seinen Schluf3-
duflerungen auf p. 241 sich ergibt, von dem Standpunkte
aus, den er riicksichtlich der Wahrnehmung der besagten
Qualitdten einnimmt, zu dem Totalstandpunkt gelangt,
der die ganze #uflere Wahrnehmung anders faflt. Die
Schwierigkeiten, die beziiglich der Beurteilung der Wahr-
nehmung der sekundiren sinnenfilligen Qualitdten sich
melden, veranlaflten ihn, die ganze frithere Theorie aufzu-
geben. Mit den Sitzen, die Rezensent beziiglich der sekun-
daren sinnenfilligen Qualititen im Jahrbuch folgen lafdt,
wird sich vielleicht ein zweiter Artikel befassen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Paul Stiegele: Der Agennesiebegriff in der griechischen
Theologie des 4. Jahrhunderts, Ein Beitrag zur Geschichte der
trinitarischen Terminologie. (Freiburger theol. Studien, Heft 12,
Herder 1913.)

Verfasser untersucht rein philologisch den Gebrauch von aysvyyros
und dysvqros in der griechischen Gottes- und Trinitidtslehre. Erst
Epiphanius findet den Unterschied von ungeworden und ungezeugt
in der Schreibweise der beiden Worter ausgedriickt (p. 113). Im vor-
christlichen Schrifttum bedeutet agennetos = ungeworden, da man
unter platonischem Einflufl Zeugung und Werden gleichsetzte (p. 11).
In diesem Sinne gebrauchen denn auch Ignatius von Antiochien,
Justin und Irenaeus das Wort. Clemens von Alexandrien und Origenes
nennen den Vater agennetos und agenetos, was offenbar bei Origenes,
der den Logos auch genetos nennt, mit der eigentlichen Lehre von
der Natur des Logos zusammenhingt. Dies zeigt sich noch mehr
im arianischen Streite, da die Arianer agennetos und agenetos synonym
fassen, ja Eupomius in der Agennesie das Wesen Gottes findet.
Athanasius verteidigt, im Einklang mit seiner ganzen Lehre vom
Logos, dafd derselbe dyéveros = ungeworden sei, dyévnros im Sim_:e von
ungezeugt sei nur der Vater, Leider wurde ,diese Sicherheit der
Terminologie von manchen Spiiteren nicht erreicht* (p 63). Die grofien
Kappodozier bezeichnen die Agennesie als persénliche Proprietit des
Vaters (p. 83 ff.). \ ) ) .

Stiegele bleibt fast ausnahmslos bei der rein phllo}oglschen
Betrachtungsweise stehen. Damit hat er wohl die Geschichte des



	Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

