
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

Autor: Holtum, Gregor v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 515

mögen heraus sind die Tätigkeiten aller Tiere, auch der
niederen Tiere zu verstehen. Trotzdem sind die aus dem
tierischen Begehrungsvermögen hervorgehenden Handlungen
nicht in dem Sinne „zufällig", als ob sie keinen Gesetzen
unterlägen. Auch diese Handlungen unterliegen Gesetzen,
obwohl keinen mechanischen. Es ist somit auch bezüglich
der niederen Tiere falsch, wenn Bohn, an J. Loeb sich
anschließend, schreibt: „Die wissenschaftliche Analyse der
psychischen Erscheinungen hat nur die Aufgabe, die ihnen
zugrunde liegenden physikalisch-chemischen Gesetze zu
finden" (p. 8). — Mit den offenbarsten Tatsachen streitet
es, wenn Bohn die Zweckmäßigkeit der Organismen und
Instinkthandlungen anzweifelt. Freilich ist diese
Zweckmässigkeit keine absolute; die „alte Psychologie" behauptet
keineswegs eine absolute Zweckmässigkeit, eine Unfehlbarkeit

des Instinktes. Die Instinkthandlung ist für gewöhnlich

zweckmäßig unter den Verhältnissen, unter denen sich
der Organismus gewöhnlich befindet. Für andere Verhältnisse

muß der angeborene Instinkt modifiziert werden durch
das assoziative Gedächtnis: Das Tier lernt anderen
Umständen sich anpassen, ohne jedoch das Verhältnis von
Ursache und Wirkung, Mittel und Zweck zu durchschauen.
Letzteres kommt allein dem Menschen zu durch den
Verstand. Es wird daher sehr mißbräuchlich das Vorwalten des
assoziativen Gedächnisses von Bohn als „Intelligenz-
bezeichnet.

METHODOLOGISCH VERFEHLT UND SACHLICH
UNHALTBAR

Von Dr. GREGOR v. HOLTUM, 0. S. B.

In einer neueren Arbeit finden sich Sätze, die an
erster Stelle geprüft werden müssen, um ein Urteil darüber
fällen zu können, ob eine Schrift, die der Verfasser jener
Arbeit ablehnt, als methodologisch verfehlt und sachlich
unhaltbar zu bezeichnen ist1.

1 Gemeint ist ein Rezensionsartikel des P. Dr. AloysMager,
O. S. B., im 2. Heft des Philosoph. Jahrbuches 1915 über die Schrift :

De cognitione sensuum externorum. Inquisitio psychologico-criteriolo-
gica circa realismum criticcm et obiectivitatem qualitatum sensibilium.
Auetore J. G r e d t, O. S. B. Romae 1913. VIII, 298 p.



516 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

1. Auf p. 230 finden sich folgende Sätze: „Für Aristoteles

und die Alten war Erfahrung formell physischer
Natur. Eine vom erkennenden Ich unabhängige ansichseiende
Außenwelt mit ihren qualitativen, quantitativen und wesentlichen

Unterschieden war Ausgangspunkt und Gegenstand
ihrer Spekulation. In die seelische Innenwelt vermochten
sie nicht anders einzudringen als von der Außenwelt her."
Auf diesem Standpunkt steht P. Mager nicht; es ergibt
sich dies aus dem bald erscheinenden Satz: ,.Die Erfahrung
hingegen, an die sich die neuzeitliche Philosophie
hingewiesen sieht, trägt wesentlich psychischen Charakter" ; ihm
folgt der andere: „Die Physik wird hier zur Funktion der
Psychologie." Das ist auch der Standpunkt des P. Mager,
wie die ganze Arbeit mit Evidenz bezeugt. Aus diesem
Satze folgt, daß nach P. Mager nunmehr eine von uns a foil

än g ige Außenwelt Ausgangspunkt und Gegenstand der
Philosophie zu sein hat; er gibt ja den Standpunkt der
Alten auf, „denen eine vom erkennenden Ich unabhängige
Außenwelt Ausgangspunkt und Gegenstand der Spekulation"
war. Ist nun aber nicht mit der Proklamierung der
Abhängigkeit der Außenwelt vom erkennenden Subjekte
behufs der Gewinnung eines Ausgangspunktes und
Gegenstandes der Spekulation ein echt Kantianisches Prinzip auf
den Schild erhoben? Ist nicht mit der genannten Aufstellung
dem Idealismus Raum gegeben? Aber wie stimmt sie mit
dem auf gleicher Seite sich findenden Satze: „Die unmittelbar

gegebene Erfahrung ist der allein zulässige Ausgangspunkt

jeder wissenschaftlichen Untersuchung, wenn sie
sich von ihrer Forschung überhaupt einen Erfolg versprechen
will" — —

„In die seelische Innenwelt vermochten die Alten nicht
anders einzudringen als von der Außenwelt her", sagt
P. Mager. Aber vermag er und vermag irgend ein der
modernen Philosophie angehöriger Philosoph anders in
sie einzudringen? Es ist doch nur dem reinen Geiste und
der anima separata möglich, anders als von der Außenwelt,
unmittelbar, durch den von einer Außenwelt unabhängigen
Akt, in die seelische Innenwelt einzudringen. Deshalb ist
die Seelenlehre der Alten höchstvernünftigerweise
eine Herleitung aus ihrer Naturlehre, und ich sehe nicht
ein, wie man das soll tadeln können, wenn man einmal den
Satz niedergeschrieben hat: „Die unmittelbar gegebene Er-



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 517

fahrung ist der allein zulässige Ausgangspunkt jeder
wissenschaftlichen Untersuchung, wenn sie sich von ihrer
Forschung überhaupt einen Erfolg versprechen will."

2. „Das beseelte Wesen war den Alten in erster Linie
Körper, ein Stück Außenwelt", p. 230. Ich meine, daß,
wenn die Seele nicht in ihremAnsichsein dem Menschen
entgegentritt, die Sache sich gar nicht anders verhalten
kann. Es ist der Mensch selber sich selbst bezüglich des

psychischen Hintergrundes nicht in „erster Linie" oder
unmittelbar Innenwelt; nur in der Abhängigkeit der Innenwelt

von der Außenwelt tritt ihm die eigene Innenwelt
gegenüber; insofern kann und muß man mit Fug und Hecht

sagen, daß das beseelte Wesen auch sich selber in erster
Linie „ein Stück Außenwelt" ist. Und wenn man den Wert
der Erfahrung nimmt, wie diese Ausgangspunkt und Objekt
jeder wissenschaftlichen Forschung ist, so ist auch das
nicht zu tadeln, daß „hinsichtlich des Wertes für die
Erfahrung beide, belebter wie lebloser Körper, den Alten auf
derselben Stufe standen", daß „für die Alten die einzige
Erfahrung formell physischer Natur war". Es muß das so

sein, weil der physischen Betätigung zunächst die physische
.Natur sich gegenüberstellt.

3. „Die Erfahrung hingegen, an die sich die neuzeitliche

Philosophie hingewiesen sieht, trägt wesentlich psychischen

Charakter. Nicht mehr die physische Welt in ihrem
Ansichsein, sondern die physische Welt in ihrer wesentlichen

Beziehung zur sinnlichen Wahrnehmung bildet unsere
unmittelbare Erfahrung. Die Physik wird hier zur Funktion
der Psychologie", p. 230. Diese Sätze haben kurz gesagt
folgenden Sinn und Inhalt : Nicht die in ihrem Ansichsein
dem Erkennen gegenübertretende Außenwelt ist Ausgangspunkt

und Objekt der Erfahrung und unmittelbar der

Spekulation, sondern die Außenwelt, insofern ihr Ansichsein

erst vom Geiste gewonnen wird. In dieser Aufstellung
dient das Psychische evident nur als Brücke. Ist das nun
nicht eine ganz kantianische Aufstellung? Nach ihr muß
es in aller Wahrheit heißen: Cogito, ergo certum est, exi-
stere mundum. „Die Außenwelt", sagt P. Mager p. 231,

„kann nach der neuzeitlichen Philosophie nur aus dem
Innenleben verstanden werden." Wir müssen hinzufügen:
„Die Außenwelt kann nur aus dem Innenleben heraus der
.neuzeitlichen Philosophie als Tatsache gelten." Zwar



518 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

will P. Mager es nicht wahr sein lassen, daß nach der
neuzeitlichen von ihm angenommenen Philosophie man erst
vom Psychischen zum Physischen kommen könne. Er schreibt
nämlich: „Erfahrung, ob formell psychischer oder formell
physischer Natur, bleibt beidemal eine Erfahrung, unver-
mischte Gegenständlichkeit, objektive Außenwelt, die sich
dem erfahrenden Ich entgegenstellt. Das Ich selber fällt
niemals in die Erfahrung, es bleibt immer erfahrungsjenseitig.

Daher sind Subjektivismus und Idealismus ebensowenig

notwendige Folgerungen aus der formell psychischen
als der formell physischen Erfahrung. Einen solchen
Vorwurf gegen die neue Richtung könnte nur erheben, wer
in vollständiger Verkennung des wahren Sachverhaltes sich
niemals ernst Rechenschaft gegeben hätte über die wesentliche

Verschiedenheit zwischen erfahrendem Ich und
erfahrenem Etwas." Aber diese Ableugnung und dieser Protest
erschüttern die Berechtigung der Anklage nicht im
geringsten. Wenn nicht die bei äer psychischen Betätigung
sich entgegenstellende Außenwelt unmittelbar in ihrem
Ansichsein Ausgangspunkt und Objekt der Erfahrung
und der Spekulation ist, so muß sie doch zu diesem
Ausgangspunkt und Gegenstand erst gemacht werden.
Wodurch kann sie aber dazu gemacht werden? Offenbar doch
nur durch etwas von ihr Verschiedenes. Was aber kann
dieses Verschiedene anders sein als das Psychische? Gewiß
braucht als dieses Psychische der neuzeitlichen Philosophie
und P. Magers nicht schon sofort die geistige Substanz
zu sein, als wenn erst mit der Erkenntnis dieser die
Erkenntnis der außerweltlichen Substanz möglich wäre; das
soll die Opposition nicht besagen; nur das ist der Sinn
der Behauptung, die trotz des Protestes von P. Mager
aufrechterhalten werden muß : nach ihm muß erst eine Brücke
aufgezeigt werden, die vom Psychischen zum Physischen

führt. Unwillkürlich bestätigt P. Mager selber die
Richtigkeit dieser Bemerkung, wenn er auf p. 232 schreibt:
„Ein gewaltiges Feld eröffnet sich der Kriteriologie, wenn
es gilt, den Übergang von der alten physischen zur neuen
psychischen Erfahrung vor der Vernunft zu rechtfertigen,
den ununterbrochenen Fortlauf des Physischen in das
Psychische aufzudecken." Da ist doch deutlich gesagt, daß
die alte physische Erfahrung vor der Vernunft gerechtfertigt

werden muß ; in sich selber trägt sie also ihre Recht-



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 519

fertigung nicht; woher kann sie ihre Rechtfertigung
erhalten? Offenbar nicht wieder aus etwas Physischen, also
nur aus dem Psychischen ; dieses ist das in sich Gerechtfertigte;

es stellt also nach P. Mager wirklich die Brücke
dar, wie eben behauptet wurde. Und läßt der Verfasser nicht
später den Satz folgen : „Die Außenwelt aus der Innenwelt
heraus zu erklären, bedeutet ohne Zweifel einen mächtigen,
geistigen Fortschritt gegenüber dem Stadium, das nur eine
Erklärung der Innenwelt von der Außenwelt her ermöglicht."
Da die ansichseiende Außenwelt Ausgangspunkt für die
Philosophie der Alten war, so muß also der mächtige,
geistige Fortschritt „ihr gegenüber darin bestehen", daß
dieser Ausgangspunkt aufgegeben wird. Das ist nicht bloß
eine Konsequenz aus den Worten des P. Mager, sondern
es ist formell in ihnen ausgesprochen.

4. Wenn also P. Gredt mit vollem Recht den Standpunkt

der alten Philosophie beibehält, so ist es auch nicht
zu tadeln, daß er nicht ein streng induktives Verfahren
eingeschlagen hat. Darüber schreibt P. Mager, p. 252, also :

„Jede Arbeit, die einen nützlichen oder auch nur nennenswerten

Beitrag zur Lösung des Erkeuntnisproblems liefern
will, hat sich eines streng induktiven Verfahrens zu
befleißigen. Sie muß ausgehen von den Tatsachen, die dem
Problem das Dasein geben. Gerade den entgegengesetzten
Weg schlägt der Verfasser unserer Schrift ein. Überall
stehen Begriffsbestimmungen, Grundsätze, Behauptungen
obenan, denen der notwendige Ausweis ihrer Herkunft
fehlt. Daraus folgen mühelos andere Ableitungen, die schließlich

in die Tatsachen ausmünden, die als Ausgangspunkt
hätten dienen müssen."

Aber dieses Vorgehen des P. Gredt könnte methodologisch

nur dann getadelt werden, wenn er seinen Standpunkt

gegenüber dem von P. Mager vertretenen hätte
beleuchten oder rechtfertigen wollen. Das ist aber nicht der
Fall. P. Gredt schrieb seine Schrift von seinem Standpunkt
aus für die Bekenner seines Standpunktes. Wie kann man
ihm dann jene obenanstehenden Begriffsbestimmungen,
Grundsätze, Behauptungen zum Vorwurf machen, die von
dem eingenommenen Standpunkte aus sich ganz von selbst
ergeben? Dem Verfasser der Rezension hilft auch nichts
die Berufung auf Aristoteles, die also lautet: „So
philosophierte weder Aristoteles noch der hl. Thomas, wenigstens



520 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

nicht in seinen Kommentaren zum Stagiriten. Das letzte
Kapitel der letzten Analytiken verrät unzweideutig, wie
Aristoteles über Ursprung und Geltung der Prinzipien dachte."
Was den Ursprung der Prinzipien betrifft, so leitet
Aristoteles- dieselben allerdings aus der Induktion ab, aber
nicht im Sinne des Rezensenten, als wenn die sinnliche
Erfahrung, die der Induktion den Stoff bietet und, wenn alles
Singulare als erkannt betrachtet werden kann („in quantum
considerantur omnia singularia" Thorn, in Anal. post. lib. 1.

lect. 20 nr. 14 sq) sie abschließt, nicht rein in sich selber
als Erkenntniskraft für die physische Natur
oder das physische Ansichsein der Dinge in
Betracht käme (vgl. Anal. post. II, 19; 100, b. 4 10); und
bezüglich der Geltung der Prinzipien, insofern sie aus der
sinnlichen Erkenntnis gewonnen werden, lehrt Aristoteles
ausdrücklich, daß diese auf das Ansichsein der Dinge
zurückzuführende Geltung unbeweisbarer Natur ist. (Vgl.
Anal. post. I, 3; 72, b, 18; Vgl. auch Thorn, in 1. c. lect. 7:
nr. 7 sq. ; cf. In Met. lib. 4 lect. 6.) Es dachte also Aristoteles

nicht über Ursprung und Geltung der Prinzipien in
einer Weise, die dem Standpunkte des P. Gredt abträglich
wäre. Mithin wird auch der Standpunkt und die Methode
des Aquinaten nichts gegen P. Gredt beweisen; das meint
nämlich P. Mager, indem er p. 233 schreibt: „Wollte sich
der Verfasser nun doch einmal, entgegen der durchaus
berechtigten Behauptung von der formell psychischen Natur
unserer Erfahrung, auf den Standpunkt der aristotelisch-
thomistischen Erfahrungswelt stellen, dann hätte er Methode
und* Gedankengang der Aristotelischen Schrift de anima
und ihren Thomistischen Kommentar als Grundlage nehmen
und unserem Verständnis näherbringen sollen. Er hätte
dabei besonders die Lehre von der Identität des sensibile
in actu und sensus in actu berücksichtigen müssen.
Vielleicht (sie!) wäre der Verfasser nebenbei (sie!) zu Ergebnissen

gekommen, die ihn in überraschender Weise der
modernen Auffassung nahegebracht hätten." — Diese Sätze
sind „methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar".
Ersteres aus mehreren Gründen. P. Gredt wollte nicht, wie
gesagt, erst unter Nachweis der Berechtigung gegen
Gegner, sich „auf den Standpunkt der aristotelisch-thomisti-
schen Erfahrungswelt stellen" ; deshalb hatte er es nicht
nötig, Methode und Gedankengang der Aristotelischen Schrift



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 521

de anima und ihren Thomistischen Kommentar als Grundlage

zu nehmen und „ihn unserem Verständnis näher zu
bringen" ; deshalb ist es auch unberechtigt, ihm aus dieser
Unterlassung einen Vorwurf zu machen. Und wie kann
P. Mager diese Unterlassung so hoch werten, wenn P. Gredt
bei der Untersuchung jener Schriften doch nur „vielleicht"
zu jenen Resultaten gekommen wäre, die den Aquinaten
„in überraschender Weise der modernen Auffassung nahe
gebracht hätten!" P. Mager hat nach seinen Worten offenbar

die angegebenen Schriften untersucht. Zu welchem
Resultat ist e r denn gelangt Er sagt es uns nicht klipp und
klar; einerseits, weil er ja einen Vorwurf erhebt, muß man
annehmen, daß er sich bei jenem Studium die Uberzeugung
verschafft hat, daß Themas in jenem Kommentar der
modernen Auffassung nahekommt, und daß er meint, jeder
müsse bei gleichem Studium die gleiche Überzeugung
gewinnen; anderseits rückt das Wörtchen „vielleicht" alles
wieder in das Gebiet des Zweifelhaften ; dann kann man aber
auch vom Standpunkte des P. Mager aus die besagte (gar nicht
von ihm an und für sich zu verlangende) Untersuchung
P. Gredt nicht so zur Last legen wagen, wie es geschieht.

Die angegebenen Sätze sind auch sachlich
unhaltbar. Die Lehre von der Identität des sensibile in actu
und des sensus in actu verträgt sich nämlich ganz gut
mit der Ansicht der Alten von der vom erkennenden Ich
unabhängigen, ansichseienden Außenwelt mit ihren
qualitativen, quantitativen und wesentlichen Unterschieden. Der
Sinn dieses Satzes: „sensibile in actu est sensus in actu"
ist nach Thomas: „ex hoc aliquid in actu sentimus, quod
sensus informatur in actu per speciem sensibilis" (I. qu.
XIV. a. 2 c.). Was aber diese informatio sensus per speciem
sensibilis bezüglich der Erkenntnis der Außenwelt besagt,
ob die Erkenntnis direkt die vom erkennenden Subjekt
unabhängige Außenwelt mit ihren qualitativen, quantitativen

und wesentlichen Unterschieden erfaßt oder nicht,
darüber läßt uns Thomas gar nicht im Zweifel, wenn er
sagt: „Exterius immutativum est, quod per se a sensu

pereipitur, et secundum cuius diversitates sensitivae poten-
tiae distinguuntur" (Sum. th. I. qu. 73 a 3). Es war also
P. Gredt der Mühe überhoben, eine Untersuchung über
Methode und Gedankengang des Thomistischen Kommentars

zur Schrift de anima seiner Schrift vorauszuschicken,



522 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

weil Thomas den Sinn des Satzes „sensibile in actu est
sensus in actu" in der Summa, von vielen anderen Stellen
in den Werken des Heiligen ganz abgesehen, authentisch
so erklärt, daß jede Annäherung an den Subjektivismus
der neuzeitlichen Philosophie ausgeschlossen bleibt. Es hat
aber bisher noch niemand die Ergebnisse der Philosophie
des Aquinaten für Ergebnisse angesehen, „die ihn in
überraschender Weise der modernen Auffassung nahebringen".

5. „Das Formale des Erkenntnisgegenstandes als
solchen, insofern er nämlich auf das Wahrnehmungsvermögen
einwirkt, darf nicht im Gegenstande an sich, sondern nur
dort, wo seine Wirksamkeit abschließt, im Wahrnehmungsorgan

gesucht werden" (p. 234). Das ist ein verfänglicher
Satz Er kann unbedenklich zugegeben werden, wenn nur
festgehalten wird, daß das äußere Objekt auf keiner Linie
des immanenten Prozesses dem Wahrnehmen fremd
bleibt. Es muß also der Satz : Das Formale des
Erkenntnisgegenstandes a 1 s Erkenntnisgegenstand muß nur dort
gesucht werden, wo seine Wirksamkeit abschließt, im
Wahrnehmungsorgan, eine Distinktion erfahren : dis t. : so, daß
auch noch beim Abschluß des Einwirkens des Gegenstandes
auf das Wahrnehmungsvermögen die Einwirkung als vom
Ding an sich ausgehend betrachtet wird: concedo ; so,
daß die also charakterisierte Einwirkung fallen gelassen
wird: nego. Es muß diese Unterscheidung notwendig
gemacht werden; wenn sie nicht angebracht wird, fällt der
Prozeß der Wahrnehmung in zwei zusammenhanglose

Vorgänge auseinander; der eine reicht bis dahin,
wo die physikalisch - chemische Einwirkung des ansich-
seienden Dinges an ihrem Ende steht ; der andere besagt
das im wahrnehmenden Subjekt Nachfolgende. Von einem
einheitlichen Prozeß der Wahrnehmung könnte da nicht
mehr die Rede sein. Es könnte auch nicht mehr die Rede
sein von einer Erkenntnis und W a h r n e hmu ng
rücksichtlich eines dem Subjekte äußerlich gegenüberstehenden
Objektes. Denn Erkennen und Wahrnehmen besagen doch
offenbar eine reale Beziehung zu dem, was erkannt wird;
in unserem Falle liegt aber eine solche Beziehung nicht
vor; sie liegt nicht vor bei dem ersten Vorgang, wie ganz
selbstverständlich ist ; sie liegt auch nicht vor bei dem
zweiten Vorgang, weil das äußere Objekt, das doch nur
Ding an sich objektiv ist, nicht mehr mitspielt.



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 523

Und wie kann man, wenn man nicht auf Kantschem
Standpunkt steht, wenn man also wirklich die (logische)
Wahrheit als Beziehung zwischen einem Ding und dem
Erkenntnisvermögen definiert, sagen, daß die Tätigkeit des
Erkenntnisvermögens keine andere Beziehung direkt knüpfe
als mit ihrem Abschlüsse, dem ausgeprägten Erüenntnis-
bilde? Das tut aber P. Mager formell, wenn er p 237 f.
schreibt : „Die Tätigkeit des Erkenntnisvermögens, in der
die Wahrheitsbeziehung wurzelt, knüpft direkt keine andere
Beziehung, als mit ihrem Abschluß, dem ausgeprägten
Erkenntnisbild". Aber der Rezensent tritt mit dieser
Aufstellung in Widerspruch mit einer anderen, die auf p. 236

steht; da heißt es: „die sinnfällige Betätigung des

Erkenntnisgegenstandes — NB. : a 1 s Erkenntnisgegenstandes ;

denn von p. 234 an spricht P. Mager nur s o von ihm — ist
nicht eine bloße Teilbetätigung des Erkenntnisgegenstandes,
sondern dessen volle Wirklichkeit zieht dessen Form im
ganzen Umfang mit ins Spielu. Das heißt doch nichts anderes

sagen, als was Aristoteles sagt: Die Form des Dinges an
sich und die Form, die es der Wahrnehmung einprägt, sind
nur dadurch unterschieden, daß im ersten Falle die Unter*
läge der Form eine physische, im zweiten eine psychische ist.

Und wennP. Mager nichts von einer Teil betätigung des

Erkenntnisgegenstandes als Erkenntnisgegenstand wissen
will, so ist das genau dasselbe, was ich vorhin ausführte.
Wenn die Wahrnehmung ein einheitlicher Prozeß ist, so ist
auch die physikalisch-chemische Einwirkung im Subjekt
als einem lebendigen Organismus nicht bloß vital-psychisch,
sondern auch psychisch rücksichtlich der
Wahrnehmung. Denn das Lebensprinzip, das in der
Weiterführung und Weiterentwicklung der physikalisch-chemischen
Einwirkung zu bemerken ist, enthält, weil höhere Form,
eminenter formaliter auch das Physikalisch-Chemische,
worin das äußere Objekt den Anfang seiner Einwirkung auf
das Subjekt macht, das ein lebendiger Organismus ist.
Folglich enthält diese Lebensform, wie sie bei dem besagten,
rein physisch-chemikalischen Erleiden vorzufinden ist, auch
schon die Qualität, wie sie erkannt werden soll. Denn
kann sie dieselbe nach ihrem physisch-chemikalischen Sein
in sich enthalten, so noch viel mehr nach ihrem intentio-
nalen Sein. Also ist die physisch-chemikalische Einwirkung
auf das Subjekt psychisch auch schon rücksichtlich des



524 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

Terminus der Wahrnehmung, nicht als wenn dieselbe ein
Erkenntnisbild, eine Spezies besagen würde, sondern weil
die höhere Form, die das Physisch-Chemikalische schon in
höherer Art in sich trägt, um so mehr Macht hat, aus dem,
was sie erleidet, das endgültig Höchste zu gestalten. So
hat man offenbar einen lückenlos einheitlichen Prozeß.

Es läßt sich das Gesagte auch so verdeutlichen: Wenn
die äußere Qualität sich in den Bewegungsvorgängen des
Organismus betätigt, so ist sie auch selber in diesen
Bewegungsvorgängen irgendwie zu finden ; das muß aber doch
einen Zweck haben — natura non causat superflua — ; als
Zweck ist aber einzig der des Erkennens anzuweisen ; folglich

muß das besagte Sichfinden der Qualität in den
Bewegungsvorgängen im Organismus auf die Wahrnehmung
hingerichtet sein ; folglich muß es diesem innerlich dienen;
folglich kann es nicht bloß conditio sine qua non sein, die
kein innerliches Verhältnis besagt; folglich muß es
ursächlich wirken ; folglich muß in diesem Wirken die Qualität
selber irgendwie stecken ; folglich muß sie auch am Ende
anzutreffen sein, da jede Wirkursache, einerlei ob Hauptoder

Instrumentalursache, insoweit sie Ursache ist, sich den
Effekt verähnlichen muß ; und wirkt sie nicht um ihrer
selbst willen? Wir haben also das gleiche Resultat. Noch
einfacher wird die Beweisführung, wenn man einfach sagt :

Weil in den Bewegungsvorgängen die Psyche steckt, die
ja doch auch erkennen soll, ist es naturgemäß, daß sie aus
jenen Bewegungsvorgängen, insofern sie auf die Qualität
hindeuten und dieselbe irgendwie enthalten, zur Erkenntnis
der Qualität gelange. So herrscht Harmonie. Das erfordert
allerdings eine weitläufigere Erklärung.

Bei der gegebenen Darlegung des Prozesses der
Wahrnehmung ist es ausgeschlossen:

ä) daß nur eine Teil betätigung des Erkenntnisgegenstandes
als Erkenntnisgegenstand vorliege, weil ja seine

Einwirkung sich auf eine Form bezieht, die in ihrer höheren
Einheit ihm nach jeder Seite proportioniert ist, so daß sie
auch das in sich Niedere, die physikalisch-chemischen
Vorgänge innerlich mit sich eint;

b) daß — wie aus a folgt — zwei zusammenhanglose
Vorgänge beim Wahrnehmen anzunehmen seien, wozu man
nach P. Magers Auffassung kommen muß ;



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 525.

c) daß etwas anderes als die vom erkennenden Ich
unabhängige, ansichseiende Außenwelt Ausgangspunkt und
Gegenstand der Wahrnehmung sei.

Das alles folgt mit Notwendigkeit daraus, daß schon
beim ersten Eintritt des äußeren Objektes in den
Wahrnehmenden als lebendiges Wesen dieser eminenter
formaliter als erkennend sich betätigt1. Und das, wie
gesagt, aus einem tief metaphysischen Grunde, der zeigt,
wie die Erschütterung der thomistischen Philosophie an
einem wichtigen Punkte in einem Teile von den schwersten
Folgen auch für die anderen Teile ist. Bei einem Liebäugeln
mit Kantschen Erkenntnisprinzipien kann der Einsichtige
nicht mehr das Prinzip der thomistischen Philosophie
festhalten : „Das Lebensprinzip als höhere Form enthält in sich
eminenter formaliter die verschiedenen Formen der Elemente,
aus denen, chemisch gesprochen, der lebende Körper
zusammengesetzt ist, so wie die einfache Menschenseele
eminenter formaliter das Pflanzliche und Sinnliche in sich
enthält. Das Lebensprinzip bestimmt somit als substantielle
Form die verschiedenen ungleichartigen Teile des Körpers
auch in substantiell verschiedener Weise: die Eiweißteile,
insofern es selbst eminente Eiweißform ist, die Lezithinteile,
insofern es Lezithinform ist usw.a (Gredt: Divus Thomas,
2. Bd., 2 H., p. 206). Wird dies bestritten, so ist es
selbstverständlich, daß an einem Teile des WahrnehmungsVorganges

nur das Vital-Psychische sich vorfindet und
der andere Teil das erkenntnismäßig Psychische enthält.

6. „Eine Eigentümlichkeit der transitiven Tätigkeit,
durch die das Ding auf den Sinn einwirkt, muß
hervorgehoben werden. Sie kommt dem Ding nur und ausschließlich

zu in dem Augenblick, wo es die Wahrnehmung
veranlaßt" (p. 234). Dieser Satz fordert doch den entschiedensten
Widerspruch heraus2. Die transitive Tätigkeit des Wahr-

1 Selbst bei der Dicht vital erfahrenen physisch-chemikalischen
Einwirkung des Objektes auf das Subjekt ist dieses formell unter
der .Rücksicht der Erkenntnis zu fassen, weil sonst alles Erkennen
von Grund aus aufgehoben wird. Das kann aber nur von der belebenden
Seele her erklärt werden und diese Erklärung kann einzig die
angegebene thomistische sein.

2 Auf p. 236 steht der Satz: „Unter allen Arten transitiver
Bewegung nimmt die wirkliche Sinnenfälligkeit eine Ausnahmestellung
ein, insofern sie ihren formellen Abschluß nicht im bloßen Stoff,
sondern im beseelten Stofï hat." Daß dieser Abschluß im beseelten



526 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

nehmungsgegenstandes endigt doch genau in dem Augenblick,

wo der lebende Organismus berührt wird. Die Alten
würden mithin in unserem Falle sagen, daß die transitive
Tätigkeit die Aufgabe hat, die Spezies außen zu produzieren

und dann die produzierte Spezies an und in das
Organ mechanisch zu leiten; sie würden nie und nimmer
zugegeben haben, daß die bei dem Tastsinn und dem des
Geschmackes innerhalb des Organismus nach ihrer
Meinung erfolgende Produktion der species intentionalis
eine actio transiens sei. Ist nicht in der Tat, was im Organismus

nach empfangener mechanischer Bewegung der
Nervensubstanz vorgeht, vitaler Natur? Deshalb trifft zu: „Das vitale
Wirken des Lebensprozesses ist als immanentes Wirken
anzusehen". Lorenzelli: Philosophiae theoreticae institutiones,
Vol. I (1890), p. 284: actio „transiens est illa, ex qua se-
quitur aliquid factum praeter ipsam ; manens in ipso agente
est illa per quam non fit aliud praeter ipsam operationem".
Daß ich aber jenen geprägten Satz, der ja noch eine
günstige Deutung zuläßt, wirklich nach dem Sinne des
Rezensenten aufgefaßt habe, folgt mit Evidenz aus dem,
was auf p. 235 steht. Da heißt es: „Erkennen bezeichneten
wir bereits, im Gegensatze zur Aktualisierung der
Sinnenfälligkeit des Gegenstandes, als eine Tätigkeit, deren
Anfang und Abschluß keine räumlich-zeitliche Trennung
zuläßt, also als eine immanente Tätigkeit." Zu diesem Satze
ist noch bezüglich der Inanspruchnahme der Aktualisierung

des Objektes im Organismus als eines immanenten
Vorganges zu bemerken, daß allerdings zwischen jener
Aktualisierung und dem Akt der Wahrnehmung eine
räumlich-zeitliche Trennung vorliegt ; daraus folgt aber nur,
daß beim Akte der Wahrnehmung zwei immanente
Vorgänge vorliegen: einer, der noch nicht selber die
Wahrnehmung ist, aber ihr dient, indem er sie vorbereitet
und veranlaßt, ein anderer, der die Wahrnehmung selber

Stoff noch den Namen „transitive" Tätigkeit erhalten könne, bestreitet
die Kritik im Text. Der Rezensent gibt es, im Widerspruch mit sich
selber, auch zu, wenn er sofort nachher schreibt: „Damit sind die
Grenzen der Physik überschritten" p. 236. P. 240 schreibt er sogar
ganz bestimmt: „Die Netzhautreizung ist nicht ein rein physischer,
sondern biochemischer, physiologischer, psychischer Vorgang." Aber weshalb

dann mit Aufgebung aller üblichen Terminologie ihn transitive
Aktion nennen? Er ist ja nur durch eine solche verursacht, ist
in sich eine actio immanens.



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 527

ist. Aber diese beiden immanenten Vorgänge sind wesentlich

geeint, weil schon der erste Vorgang etwas Psychisches
in der Linie des zweiten Vorganges ist, aus dem schon
angegebenen Grunde, weil ihm als Untergrund das Lebensprinzip

dient, das in seiner Form als einer höheren Einheit

das Sinnliche, das Vitale und das Physisch-Chemische
in sich schließt; da begreift es sich sofort, daß innerlich
notwendig das Niedere dem Höheren zu dienen hat, es

begreift sich, daß aus dem vitalen Prozesse, in dem Physisches
und Chemisches mitwirkt, der sinnliche Prozeß
herausgestaltet wird, weil er in dem unteren Prozeß schon wie
präformiert vorlag1. In dieser Auffassung haben wir allein
etwas innerlich Einheitliches bei dem Vorgange der
Wahrnehmung vor uns ; es ist bei ibr durchaus verständlich,
daß das Wahrnehmen nach etwas langt, was außer ihm liegt,
daß es das Ding an seinem physischen Ansichsein erreicht.
Weil P. Mager in der Aktion des Gegenstandes auf den
lebenden Organismus als lebenden noch keine immanente
Tätigkeit sieht, die auf einer Linie mit der Tätigkeit
der Wahrnehmung liegt, kann er allerdings die Reaktion
auf den Reiz vom Objekte hin fast nur als harmonia prae-
stabilita oder Okkasionalismus fassen und es ist ihm
unmöglich gemacht, die Erkenntnis am Schlüsse anders zu
erklären, wie er es tut: „Will das Wahrnehmen nach etwas
langen, so muß es in sich selber greifenu (p. 235). Davon aus ist
keine Brücke zur Objektivität zu gewinnen, mag der Verfasser
sie auch in dem unmittelbar folgenden Satze zu geben meinen:
„In ihm (dem Wahrnehmen) aber ist nichts vorhanden,
außer was von außen hineingelegt wurde." Aber da hapert's
ja gerade! Was hineingelegt wurde von außen, wurde, nach
dem Rezensenten selber, ausschließlich in die Aktion des

Gegenstandes, wie diese vom Subjekte empfangen wird,
hineingelegt; es wurde nichts von ihr vermittels der Aktion
in die Reaktion hineingelegt ; es wurde also gar nichts von
ihr hineingelegt und folglich ist es ebenso schwer zu er-

1 Weil das Lebensprinzip des wahrnehmenden Subjektes in dem
den rein mechanischen Eindruck empfangenden Organ als dessen
informierender Träger ist und deswegen der mechanische Eindruck
secundum quid schon auf der Linie des Vitalen liegt, kann, da das
Lebensprinzip eminenter formaliter das Physische und Chemische in
sich enthält, in innerlicher Verbindung der Prozeß vom Empfang des
mechanischen Eindruckes bis zum Abschluß der Erkenntnis fortgehen.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 35



528 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

klären, wie naturgemäß überhaupt noch ein Wahrnehmen
von objektiver Gültigkeit möglich sein soll, was der
Rezensent ja nicht bestreitet, wie zu erklären, wie
überhaupt der Akt der Wahrnehmung erfolgen kann, da ja
nach ihm (p. 235) das Wahrnehmen eine immanente Tätigkeit,

die vorhergehende Beeinflussung aber dieser fremd
ist: es bleibt also nur harmonia praestabilita wegen der
substantiellen Einheit der informierenden Seele, die beide
Vorgänge trägt, oder Okkasionalismus.

7. „Mit diesem Zugeständnis (,Unsere unmittelbare
Erfahrung ist formell psychischer Natur' — ,will das
Wahrnehmen nach etwas langen, dann muß es in sich selber
greifen', p. 235), wäre die Zuverlässigkeit, Gewißheit und
Objektivität der sinnlichen Wahrnehmung noch lange nicht
gefährdet. Sie sind uns vielmehr durch eine dreifache
untrügliche Bürgschaft gesichert. Einmal unterliegt die
transitive Betätigung der sinnenfälligen Gegenstände als
physische Bewegung strengstens den Naturgesetzen, die,
wie wir wissen, in ihrer Notwendigkeit und Regelmäßigkeit
keine Ausnahme gestatten. Dann ist das Erkennen eine
Reaktion und das sinnliche Erkennen eine Reaktion, die
mit der gleichen Notwendigkeit erfolgt, wie die Aktion
selber. Em- und ausgeprägtes Erkenntnisbild sind absolut
identisch. Eine dritte Bürgschaft ist in dem Umstand
gegeben, daß die sinnenfällige nicht eine bloße Teilbetätigung
des Erkenntnisgegenstandes ist, sondern dessen volle
Wirklichkeit, dessen Form im ganzen Umfang mit ins Spiel
zieht" (p. 237). Daß man nicht bei dem gemachten
Zugeständnis von der Sicherung der Zuverlässigkeit, Gewißheit
und Objektivität der sinnlichen Wahrnehmung so
zuversichtlich sprechen kann, ergibt sich aus dem Gesagten.
Auch nicht, wenn man sich auf die angegebene „dreifache
untrügliche Bürgschaft" beruft. Zunächst nützt nichts die
Berufung auf die „strengstens den Naturgesetzen
unterliegende transitive Betätigung der sinnenfälligen
Gegenstände". Diese Berufung involviert eine petitio principii,
wie jedem bei geringem Nachdenken einleuchtet. Die
Behauptung dann, die Reaktion erfolge mit der gleichen
Notwendigkeit wie die Aktion selber, ist eben nur Behauptung;
aus dem Gesagten ist ersichtlich, daß von einer
naturgemäßen Reaktion bei dem Standpunkte des Rezensenten

gar nicht die Rede sein kann: Das Eintreten des



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 529

eingeprägten Erkenntnisbildes vermag seine Aktualisierung
der Sinnenfälligkeit des Gegenstandes im Wahrnehmen, wie
sie der immanenten Tätigkeit schroff gegenübersteht
(Rezensent bezeichnet sie ja sogar als transitive Tätigkeit),
nicht zu erklären. In der Aufstellung der dritten
Bürgschaft endlich gibt er sein eigenes System preis ; nur unsere
Philosophie kann behaupten, daß die Wirksamkeit des
Erkenntnisgegenstandes dessen Form im ganzen Umfang mit
ins Spiel ziehe; in der Philosophie des Rezensenten ist
die volle Wirklichkeit des Erkenntnisgegenstandes weder
in der „transitiven" Betätigung desselben zu finden noch
in dem Akt des Erkennens, der nach P. Mager eine vom
erkennenden Ich unabhängige, ansichseiende Außenwelt mit
ihren qualitativen, quantitativen und wesentlichen
Unterschieden nicht wiedergibt.

8. „An der Wiege der modernen Weltanschauung
spielten sich die gewaltigen Umwälzungen in den
Naturwissenschaften ab, die die alte Physik immer mehr
verdrängten. Sie setzten an ihre Stelle eine neue Physik, die
sich heute allgemeiner Anerkennung erfreut. Die
Unterordnung der physischen Ursachen mußte ihrer Gleichordnung

weichen. Der Bewegungsbegriff von ehedem mit seiner
einseitigen Übertragung einer Vollkommenheit löste sich in die
Bestimmung des wesentlich gegenseitigen Austausches zweier
gleichwertigen Vollkommenheiten auf. Der Verschiebung
der Auffassungen und Begriffe im menschlichen Denken,
die dabei unausbleiblich war, konnte sich auch der eigenartige

Ursächlichkeits- und Bewegungsfall zwischen
Erkenntnisgegenstand und Erkenntnisbild auf die Dauer nicht
entziehen. Seitdem ängstigt und reizt das Problem der
Sinneserkenntnis den Denker. Es heischt gebieterisch eine
Auseinandersetzung, ehe es den Zugang zur eigentlichen
Philosophie eröffnet" (p. 237). Der Sinn der ganzen
Auseinandersetzung ist kein anderer als: Es ist ein Problem,
ob die Außenwelt an sich existiert, ob sie an sich mit
ihren qualitativen, quantitativen und wesentlichen
Unterschieden vorliegt. Wie könnte, wäre das nicht der Sinn,
P. Mager schreiben: „Es ängstigt und reizt das Problem
der Sinneserkenntnis den Denker" Bezieht sich das Problem
etwa nur auf die qualitativen und quantitativen
Unterschiede? Aber warum denn nicht auch auf die wesentlichen,

da die qualitativen und quantitativen, da die letzteren
35*



530 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

doch in ersteren wurzeln? Und warum sollte das Problem
haltmachen vor der Körperlichkeit als solcher, vor der
Außenwelt als Außenwelt, da doch der das Problem
hervortreibende Grund derselbe ist, nämlich die Frage, wie
das Subjektive und Objektive sich verbinden können? Da
ferner qualitative, quantitative und wesentliche Unterschiede
mit der Körperlichkeit konkret zusammenfallen und eben
das Konkrete bei der Sinneswahrnehmung formell erfaßt
oder auch nicht erfaßt wird, so folgt, daß das Problem
eben vor der Körperlichkeit als solcher nicht zum Stehen
gebracht werden kann.

Es ist dann auch nicht wahr, daß alle physischen
Ursachen in einer Gleichordnung dastehen. Es ist nicht
wahr für unser Wissen, weil es nicht erwiesen worden
ist; es kann aber nur das Erwiesene uns als wahr gelten:
es ist aber auch nicht wahr, weil eine solche Gleichordnung
einen Widerspruch besagt: a) Sind die Ursachen
gleichgeordnet, so ist nicht abzusehen, warum ein Ding rein
leiden, ein anderes rein handeln soll; b) bei rein
mechanischen Ursachen wird dann die Wirksamkeit des einen
Dinges durch die des anderen paralysiert; c) bei einer
mechanischen Gleichordnung wäre die Zweckbeziehung der
einen Ursache auf die andere rein äußerlich, wäre nur
durch den Willen und das Wirken Gottes zu begreifen.
Eine die Welt innerlich affizierende Ordnung wäre nicht
vorhanden.

Wenn also die Haupterrungenschaft der modernen
Physik die sein soll, daß die Unterordnung der physischen
Ursachen deren Gleichordnung zu weichen habe, so ist
diese Errungenschaft keine Errungenschaft; eine solche
Aufstellung ist nicht einmal diskutabel, und wenn der
Hauptgrund, weshalb bezüglich der Erklärung der
Sinneswahrnehmung die alte Auffassung der neuzeitlichen
Philosophie weichen soll, in dieser Umwälzung der Physik zu
suchen ist, so kann sich die alte Philosophie zu einem so
leicht besiegbaren Gegner nur gratulieren ; sie bleibt dann
ewig dem Schicksal enthoben, „sich zu ängstigen" um das
Denker reizende Problem der Sinneserkenntnis.

8. „Das Formale der Wahrheitsbeziehung kommt, wie
ohne weiteres einleuchtet, vom Erkenntnisvermögen her.
Nun aber wissen wir, daß die Tätigkeit des Erkenntnisvermögens,

in der die Wahrheitsbeziehung wurzelt, direkt



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 531

keine andere Beziehung knüpft, als mit ihrem Abschluß,
dem ausgeprägten Erkenntnisbild. Das ausgeprägte
Erkenntnisbild indes ist nichts anderes als das hic et nunc
in dieser bestimmten Weise aktuierte Erkenntnisvermögen.
Man könnte demnach leicht versucht sein, die Wahrheit
in einer Beziehung des Erkenntnisvermögens zu sich selber
zu sehen. Dem ist aber nur scheinbar so. Das Erkennen
ist wesentlich eine Reaktion einer von anderswoher
kommenden Aktion. So wird der Abschluß der Aktion — freilich
unter einem anderen Betracht — zum Ausgang und auch
Abschluß einer Reaktion, die ja immanent ist. Die Wahrheit

wird also zur Beziehung zwischen ein- und
ausgeprägtem Erkenntnisbild oder zur Gleichung zwischen beiden
Erkenntnisbildernu (p. 237 f.). „Das ausgeprägte Erkenntnisbild

ist nichts anderes als das hic et nunc und in dieser
bestimmten Weise aktuierte Erkenntnisvermögen." Dieser
Satz ist falsch, wenn unter der genannten Aktuierung das

Erkenntnisvermögen verstanden wird, wie es zum erstenmal

in actu ist, nachdem es vor diesem Momente in potentia
war. Denn so ergibt sich nur die Anregung oder
Bestimmung zum Erkennen, die offenbar für ein für das
Erkennen bloß veranlagtes Wesen verlangt wird, mag
dieser Reiz zum Handeln worin immer seinen Grund haben.
Da der Rezensent dies jedenfalls zugibt, kann er unter der
Aktuierung offenbar nur das fertige Erkennen
verstehen. Aber ist es dann so ohne weiteres ausgemachte
Sache, daß dieses fertige Erkennen bei jeder Sinneswahr-
nehmung ein ausgeprägtes Erkenntnisbild impliziere? Wie
der Rezensent weiß, behauptet die alte Philosophie, daß
bei der äußeren Sinneserkenntnis keine species expressa
herausgebildet werde; „nam species haec obtinet tantum,
cum obiectum non est praesens et non proportionatum
potentiae, ut haec habeat terminum, in quem cognoscendo
feratur. Sed obietum sensuum externorum est praesens et
est etiam proportionatum sensui externo qui fertur in quali-
tatem concretam prout haec praesentialiter existit a parte
rei", Gredt, De cognitione sensuum externorum, p. 16. Hat
nun P. Mager bisher etwas Entscheidendes zur Erschütterung

der alten Philosophie beigebracht? Wie wir sehen:
nein! Folglich ist das eben Zitierte bloße Behauptung;
es ist gar nichts angeführt, aus dem sich auch nur die
Möglichkeit ergeben würde, daß die Wahrnehmung in termino



532 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

noch ein Erkenntnisbild in dem Erkenntnisvermögen
produziere und die Wahrnehmung sich nicht ohne Erkennt-
nisbild direkt auf das äußere Objekt beziehe.

P. Mager sucht nun eine Schwierigkeit zu beseitigen,
die sich aus dem Gesagten gegen ihn erheben ließe. „Man
könnte leicht versucht sein, die Wahrheit in einer Beziehung
des Erkenntnisvermögens zu sich selber zu sehen." Dem ist
aber nur scheinbar so — entgegnet er — ; das Erkennen
ist wesentlich eine Reaktion auf den Abschluß einer von
anderswoher kommenden Aktion. So wird der Abschluß der
Aktion — freilich unter einem anderen Betracht — zum
Ausgang und auch zum Abschluß der Reaktion, die ja
immanent ist. Die Wahrheit wird also zur Beziehung zwischen
ein- und ausgeprägtem Erkenntnisbild oder zur Gleichung
zwischen beiden Erkenntnisbildern." Darauf ist zu
entgegnen: Wenn der Rezensent es leugnet, daß die Wahrheit
in einer Beziehung des Erkenntnisvermögens zu sich
selber. — das heißt doch nur: zum ausgeprägten
Erkenntnis bild — bestehe, so muß sie also in einer
Beziehung des Erkenntnisvermögens zum äußeren
Objekte bestehen, somit ist die vom Rezensenten gewollte
species expressa zugleich medium sub quo und medium

quo; ersteres, weil sie Spezies ist, letzteres, weil sie nicht
in sich erkannt wird. Aber dann wird sie oflenbar ganz
überflüssigerweise gesetzt, da sie ja alsdann dem Erkenntnisvermögen

nur als abschließende Aktualisierung
dient; kann aber als solche nicht die von der alten
Philosophie gesetzte Aktualisierung dienen, insoferne diese nach
der Ausprägung der species impressa unmittelbar die
vollzogene Gleichung zwischen Erkenntnisobjekt und Erkenntnissubjekt

ist? Ich meine: sehr gut!
Zur Begründung der Leugnung der Behauptung, die

Aufstellung des Rezensenten führe dazu, die Wahrheit in
einer Beziehung des Erkenntnisvermögens zu sich selber
zu sehen, dient: „Das Erkennen ist wesentlich eine
Reaktion auf den Abschluß einer von anderswoher kommenden
Aktion. So wird der Abschluß der Aktion — freilich unter
einem anderen Betracht — zum Ausgang und auch
Abschluß der Reaktion, die ja immanent ist. Die Wahrheit
wird also zur Beziehung zwischen ein- und ausgeprägtem
Erkenntnisbild oder zur Gleichung zwischen beiden
Erkenntnisbildern."



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 533

"Wir haben also: 1. Den Abschluß einer von anderswoher

kommenden Aktion. Dieser Abschluß ist das
eingeprägte Erkenntnisbild. Die von anderswoher kommende
Aktion ist die transitive Aktion (Philos. Jahrb. p. 235).

2. Die auf den Abschluß der Aktion eintretende
Reaktion, die immanenter Natur ist.

Es ist nun offenbar nicht einzusehen, wie auf eine ihrer
Natur nach im lebendigen Organismus befindliche
transitive Aktion naturgemäß eine immanente Aktion
soll eintreten können. Will der Rezensent dieser schweren
Schwierigkeit entgehen, so muß er notwendig die transitive
Aktion immanente Aktion sein lassen, was die vom
Objekte ausgehende transitive Tätigkeit ja auch tatsächlich
wird, wenn sie in den lebenden Organismus eintritt Und
kann eine transitive Aktion das eingeprägte Erkenntnisbild

hervorbringen? Es ist dies nach der einmütigen
Terminologie der Schule unmöglich ; der Rezensent legt in
sie eine Bresche.

Wenn aber die in Wirklichkeit immanente, aber
von außen her ihren Ausgangspunkt nehmende Aktion
die ganz naturgemäß eintretende Reaktion aus sich
hervorruft, so kann sie doch unmöglich ihren naturgemäßen
Ursprung in der Reaktion, die einsetzt, verleugnen ;

es muß also auch der Schlußpunkt derselben auf den
Ausgangspunkt der Aktion als dieser Ausgangspunkt bezogen
sein; er kann aber nur so auf ihn bezogen sein, wie die
transitive Aktion zu qualifizieren ist; sie ist aber offenbar

so zu qualifizieren, daß sie bei ihrem Eintritt in den
Organismus sich nicht selber verleugnen kann ; es ist nun
aber ihre Natur die, daß in ihr virtuell das Objekt in
seinem Ansichsein liegt ; also muß auf dieses auch die
Reaktion mit ihrem Schlußpunkt innerlich bezogen sein,
oder es müssen transitive Aktion und Reaktion sich innerlich

entsprechen, dann muß aber die transitive Aktion, die,
weil vom äußeren Objekte ausgehend, dieses besagt und in
einem ganz wahren Sinne in sich schließt, weil sie ja nur
durch das äußere Objekt verstanden wird, in ihrem Einfluß

zum Anstoß der Reaktion das äußere Objekt in
seinem Ansichsein diesen Einfluß ausüben lassen. Polglich

muß auch zunächst das eingeprägte Erkenntnisbild
— sagen wir besser : die species impressa — dieses Ansich-



534 Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

sein notwendig ausdrücken, folglich auch zuletzt die
species expressa, wenn diese eintreten kann. Wenn diese
aber nicht eintreten kann, wenn und weil ja fraglos bei
der äußeren Sinneserkenntnis das Objekt an sich dem
Erkenntnisvermögen gegenübergestellt ist, so bezieht sich
eben auch unmittelbar der Schlußakt der Erkenntnis auf
dieses.

Folglich ist unmöglich, was der Rezensent will: „Die
Wahrheit wird zur Beziehung zwischen ein- und
ausgeprägtem Erkenntnisbild oder zur Gleichung zwischen beiden
Erkenntnisbildern.14 Ferner: Wenn das Erkennen „wesentlich

als eine Reaktion auf den Abschluß einer von anderswoher

kommenden Aktion zu denken ist44, so ist nur ein
Doppeltes möglich. Entweder hat diese Reaktion inneren
Zusammenhang mit dieser von anderswoher kommenden Aktion
als einer von anderswoher kommenden Tätigkeit, oder sie
hat diesen nicht; wenn nicht: wozu ist dann diese nötig? wenn
ja, so muß dieser Zusammenhang begründet und
erklärtwerden; er wird aber nicht erklärt, wenn das „von
anderswoherkommen44 nur als conditio sine qua non gefaßt wird ;

nun aber wird es höchstens so vom Rezensenten gefaßt;
denn wenn er sogar die Aktion, wie sie zuerst in den
beseelten Organismus einmündet, „transitiv44 sein läßt, um
wie viel mehr wird er dann die wirklich transitive Aktion
von jedem Zusammenhang mit der Immanenz lösen. Also
kann das Eintreten der Immanenz das Vorhergehen des
Transitiven nur äußerlich fordern ; es ist, wie gesagt, höchstens

eine conditio sine qua non vorhanden.
Aus allem folgt, daß die Vertiefung des

Wahrheitsbegriffes, von der P. Mager, p. 238, redet, keine
Vertiefung, sondern eine Verflachung, ja eine
Aufhebung desselben ist.

Es ist also einzig und allein der WahrheitsbegrifF der
alten Schule, der wirklich vertiefte Wahrheitsbegriff, wie
aus allem bisher Gesagten ersichtlich ist. Zu ihm sich
zurückzufinden, könnte dem Rezensenten unschwer gelingen, wenn
er in vertieftem Durchdenken den Satz untersuchen wollte,
der p. 241 sich findet: „Unser Erkenntnisvorgang ist
obwohl aus verschiedenen Teilen, physischen, physiologischen
und psychischen, zusammengesetzt, eine individuelle Einheit

und Wirklichkeit.44 Das ist er nur von dem alten
Standpunkte aus, nicht nach der neueren Philosophie.



Literarische Besprechungen 535

Doch mit den bisherigen Ausführungen wurde nur i m
allgemeinen die alte Wahrnehmungstheorie gerechtfertigt.
Ein Teil von dieser ist die Wahrnehmung der sekundären
sinnenfälligen Qualitäten. Es wird gerade bezüglich ihrer
und primär bezüglich ihrer die alte Theorie angezweifelt
und als irrig hingestellt: von diesem ersten Schritt aus
wagt man weitere Aufstellungen, die von der alten
Philosophie abrücken. Auch P. Mager ist, wie aus seinen
Schlußäußerungen auf p. 241 sich ergibt, von dem Standpunkte
aus, den er rücksichtlich der Wahrnehmung der besagten
Qualitäten einnimmt, zu dem TotalStandpunkt gelangt,
der die ganze äußere Wahrnehmung anders faßt. Die
Schwierigkeiten, die bezüglich der Beurteilung der
Wahrnehmung der sekundären sinnenfälligen Qualitäten sich
melden, veranlaßten ihn, die ganze frühere Theorie
aufzugeben. Mit den Sätzen, die Rezensent bezüglich der sekundären

sinnenfälligen Qualitäten im Jahrbuch folgen läßt,
wird sich vielleicht ein zweiter Artikel befassen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Paul Stiegele: Der AgennesiebegriK in der griechischen
Theologie des 4. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Geschichte der
trinitarischen Terminologie. (Freiburger theol. Studien, Heft 12,
Herder 1913.)

Verfasser untersucht rein philologisch den Gebrauch von âysvvrjzoç
und àysvTjjoç in der griechischen Gottes- und Trinitätslehre. Erst
Epiphanius findet den Unterschied von ungeworden und ungezeugt
in der Schreibweise der beiden Wörter ausgedrückt (p. 113). Im
vorchristlichen Schrifttum bedeutet agennetos ungeworden, da man
unter platonischem Einfluß Zeugung und Werden gleichsetzte (p. 11).
In diesem Sinne gebrauchen denn auch Ignatius von Antiochien,
Justin und Irenaeus das Wort. Clemens von Alexandrien und Origenes
nennen den Vater agennetos und agenetos, was offenbar bei Origenes,
der den Logos auch genetos nennt, mit der eigentlichen Lehre von
der Natur des Logos zusammenhängt. Dies zeigt sich noch mehr
im arianischen Streite, da die Arianer agennetos und agenetos synonym
fassen, ja Eunomius in der Agennesie das Wesen Gottes findet.
Athanasius verteidigt, im Einklang mit seiner ganzen Lehre vom
Logos, daß derselbe àytvszoç ungeworden sei, àyévrjzog im Sinne von
ungezeugt sei nur der Vater. Leider wurde „diese Sicherheit der
Terminologie von manchen Späteren nicht erreicht" (p 63). Die großen
Kappodozier bezeichnen die Agennesie als persönliche Proprietät des

Vaters (p. 83 ff.).
Stiegele bleibt fast ausnahmslos bei der rein philologischen

Betrachtungsweise stehen. Damit hat er wohl die Geschichte des.


	Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar?

