
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie

Autor: Gredt, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie 507

nihilominus sua definitione facit. ut aliquid sit nunc de

explicita et formali fide quod antea non erat" (Suarez,
de fide, d. 3 s. 11 nr. 12). Gotti definiert die dogmatische
Definition, den Höhepunkt der dogmengeschichtlichen
Entwicklung als „declaratio et propositio alicuius veritatis
implicite contentae in S. Scriptura vel divinis traditionibus
denuncians earn fidelibus ad credendum explicite fide di-
vina" (1. c. q. 1 dub. 9 § 2 nr. 9).

Aufgabe unserer zeitgenössischen Theologie ist es

nun, die alte bewährte Lehre von der explicatio creden-
dorum weiter zu entwickeln und zu vertiefen, um so auch
die neuen, durch die Dogmengeschichte gewonnenen
Resultate erklären zu können. Jedenfalls haben
Dogmengeschichte und Dogmatik keinen Grund, einander
mißtrauisch oder gar feindselig gegenüberzustehen, bzw. sich
voneinander abzusperren — sie arbeiten beide an der
gleichen Aufgabe — an der Erklärung des Fortschrittes
von der fides implicita zur fides explicita.

ZUR NEUEREN PSYCHOLOGIE UND TIER¬
PSYCHOLOGIE

Von Dr. P. JOSEF GREDT, O. S. B.

1. Dr. Erich Becher: Gehirn und Seele. Heidelberg, Karl
AVinters Universitätsbuchhandlung 1911. XIII und 405 Seiten.

2. Hermann Ebbinghaus: Abriß der Psychologie. Mit 18

Figuren. Vierte Auflage, durchgesehen von Professor Dr. E. Dürr in
Bern. Leipzig, Verlag von Veit und Comp. 1912. 208 Seiten.

8. Karl Camillo Schneider: Tierpsychologisches Praktikum
in Dialogform. Mit 189 Figuren im Text. Leipzig, Verlag von Veit
und Comp. 1912. 719 Seiten.

4. Georges Bohn: Die neue Tierpsychologie. Autorisierte
deutsche Übersetzung von Dr. Rose Thesing. Leipzig, Verlag von
Veit und Comp. 1912. VIII und 188 Seiten.

1. Ziel des an erster Stelle angeführten Buches ist
die Erforschung des Verhältnisses von Leib und Seele. Zu
diesem Zwecke bietet der erste Hauptteil die wichtigsten
Kenntnisse über das Nervensystem. Der zweite Hauptteil
behandelt die physiologischen Erklärungen psychischer
Erscheinungen, d. h. die Lehre jener, die die psychischen
Tatsachen mechanisch beziehungsweise physisch-chemisch
erklären wollen, indem sie dabei von einem besonderen psychi-



508 Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie

sehen Prinzip absehen, die somit einzig die physiologischen,
d. h. physisch-chemischen Erregungen und Zustände des
Nervensystems betrachten in ihrem Entstehen, in ihren
Zusammenhängen und in ihren Wirkungen auf die
Muskelbewegungen. Verfasser verhält sich durgehends kritisch und
ablehnend. Die physiologischen Gedächtnishypothesen
versagen; um so mehr versagen die physiologischen Erklärungen
des höheren Seelenlebens, des Denkens und Wollens. Der
dritte Haupfcteil beschäftigt sich unmittelbar mit dem „Leib-
Seele-Problem". Hier stehen nach den Auffassungen der
neueren Psychologie psychophysischer Parallelismus und
physische Wechselwirkung einander gegenüber. Der psycho-
physische Parallelismus läßt das Physische und Psychische
nebeneinander laufen und leugnet jede Einwirkung des einen
auf das andere, während die entgegengesetzte Lehre eben
die gegenseitige Einwirkung von Psychischem und Physischem

behauptet. Die physiologische Erklärung der psychischen

Erscheinungen führt, wenigstens wenn sie folgerichtig
und vollständig durchgeführt wird, zum Parallelismus. Denn
alsdann greifen die nicht wegzuleugnenden psychischen
Tatsachen in den physischen Zusammenhang zwischen Reiz
und Handlung nirgends ein; sie müssen somit neben den
physiologischen Vorgängen im Zentralnervensystem einhergehen,

diese begleiten p. 332. — Verfasser will eine
vermittelnde Stellung zwischen Parallelismus und
Wechselwirkungslehre einnehmen. Seine unter dem Einfluß des
neueren Vitalismus und Psychovitalismus stehenden
Ausführungen nähern sich der aristotelischen Lehre. Leider
hat sich Becher nicht zur Klarheit und Sicherheit
durchgerungen. Dasselbe gilt auch bezüglich des Ursprungs der
Seele und deren Fortdauer sowie manch anderer Fragen.
Sehr zu billigen ist die Art und Weise, wie Verfasser im
ersten Hauptteil die Nervenphysiologie zur Darstellung
bringt. Er spricht sich hierüber im Vorwort folgendermaßen
aus: „Die Hirnphysiologie bietet in den wichtigsten Dingen
nicht das Bild gesicherter, klarer, vollendeter Erkenntnis,
sondern den Eindruck lebendigen und wirren Meinungskampfes.

Diesen Stand der Forschung unter kritischer
Zurückhaltung dem Leser zu verdeutlichen, den Eindruck der
Klarheit, Sicherheit und Vollendung aber zu vermeiden,
wo er der wissenschaftlichen Sachlage nicht entspricht,
war überall mein Bestreben."



Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie 509

Der interessante Nachtrag: „Gestaltreiz und
Instinktproblem" lehnt die mechanistische Deutung der
Instinkthandlungen als Reflexketten ab. Becher neigt zur scholastischen

Auffassung des Instinktes hin.
2. Ebbinghaus1 ist entschiedener Anhänger des

psychophysischen Parallelismus. Als die einfachen Elemente
des Seelenlebens gibt er an: Gegenstandsbewußtsein und
Zustandsbewußtsein (Gefühle \on Lust und Unlust). Trieb
und Wille sind ihm nur Verbindungen von Gegenstandsund

Zustandsbewußtsein (p. 79; p. 82 ff.). — Nach den Alten
besteht das Seelenleben im Erkennen und Begehren. Das
Erkennen (cognitio) faßten sie als Gattungsbegriff für Sinnesund

Vernunfterkenntnis (Empfinden, Vorstellen, Denken
usw.), das Begehren als den aus dem Erkennen entstammenden

Trieb, zu dem auch der Wille und die Willkür gehört.
Die Gefühle der Lust und Unlust sind ebenfalls Tätigkeiten
des Begehrens oder Empfindungen der niederen Sinne (des
Tast-, Geschmack- und Geruchsinnes) insofern diese Empfindungen

der Natur (dem Naturtrieb des Sinnes) entsprechen
oder nicht entsprechen. Denn dem Begehren kommt es zu,
nicht nur nach dem Guten zu streben und das Übel zu
fliehen, sondern auch im erreichten Gute zu ruhen, sich
dessen zu freuen und bezüglich des Übels Trauer und Unlust

zu haben. Einzig diese Einteilung wird der
Innenerfahrung gerecht: Die Selbstbeobachtung lehrt uns, daß
wir nicht nur Gegenstände erkennend erfassen, sondern daß
wir auch nach ihnen begehren und in ihnen ruhen. Die
von der neueren Psychologie eingeführte Einteilung
hingegen macht eine Art des Erkennens, das Bewußtsein zum
Gattungsbegriff des „Psychischen" überhaupt. Bewußt wird
die Seele ihrer selbst und ihrer Zustände, Bewußtsein ist
somit nicht jede Erkenntnis, sondern die Erkenntnis, durch
die die Seele sich selbst und ihre Innenzustände erkennt2.
Diese Innenzustände sind nun aber die Tätigkeiten des

1 Laut Vorwort hat der Herausgeber den von Ebbinghaus
verfaßten Abriß kaum verändert, obwohl er erklärt, daß er in einzelnen
Punkten anderer Ansicht sei. Wir können daher auch diese vierte
Auflage als das Werk Ebbinghaus' ansprechen.

3 Ebbinghaus anerkennt dies auch, indem er p. 76 schreibt: „In
der Anschauung und im Denken werden Gegenstände erfaßt, nicht
die erfassenden Akte selbst gewußt." Leider wird dieser gute Gedanke
nicht folgerichtig durchgeführt.



-510 Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie

Erkennens und Begehrens. So ist das Empfinden nicht
Bewußtsein, sondern Erfassen eines Außenweltgegenstandes,
einer sinnfälligen Beschaffenheit. Das Empfinden kann aber
bewußt werden, wenn man darauf aufmerkt und es als
Innenerlebnis zum Gegenstand einer anderen (reflexen) Erkenntnis

macht. Ebenso ist ein Gefühl kein Bewußtseinszustand,
sondern ein im Begehren begründeter Seelenzustand, der
bewußt ist. — Hieraus ergibt sich auch die Unrichtigkeit
der Erklärung, die p. 84 ff. von der Aufmerksamkeit gegeben
wird. „Die Bevorzugungen und Vernachlässigungen14, heißt
es dort, „in denen das Aufmerken und Zerstreutsein besteht,
beruhen nicht auf der Ausübung einer besonderen Tätigkeit

der Seele gegen ihre Eindrücke, sondern sind streng
gesetzmäßige Folgen bestimmter Eigentümlichkeiten oder
bestimmter Beziehungen der Erlebnisse selbst. Von diesen
sind namentlich zwei von Bedeutung. Erstens der Gefühlswert

der Eindrücke Eine zweite gesetzmäßige Ursache
des Aufmerkens ist die Verwandtschaft der an die Seele
herantretenden Eindrücke mit dem zurzeit gerade in ihr
vorhandenen." Allein das Aufmerken ist wohl die
Ausübung einer besonderen Tätigkeit der Seele, nämlich des
Bewußtseins. Abgesehen vom Bewußtsein sind die Empfindungen

schon vorhanden. Sie unterscheiden sich auch durch
den Stärkegrad, entsprechend der Stärke des Reizes ; ebenso
kommt ihnen eine größere oder geringere Deutlichkeit zu
(so ist nur der Gegenstand deutlich gesehen, dessen Bild
auf die Stelle des deutlichen Sehens im Auge fällt). Indes
wenn ich ihrer nicht ausdrücklich bewußt werde, merke
ich nicht auf sie, schenke ich ihnen keine Aufmerksamkeit.
Und dies ist auch dann möglich, wenn eine Empfindung
von genügender Stärke und großer Deutlichkeit ist: Ich
kann dennoch zerstreut sein oder meine Aufmerksamkeit
auf etwas anderes gerichtet haben. Dieses ist dann Gegenstand

des Bewußtseins, jenes aber nicht. Die Aufmerksamkeit
ist also einzig das Bewußtsein. Auch dieses hat eine

gewisse Weite, gleichsam ein Sehfeld, läßt auch
Unterschiede zu, die im größeren oder geringeren Gesammeltsein
bestehen (pluribus intentus minor est ad singula sensus).
Gewisse Empfindungen nun haben die Naturneigung,
bewußt zu werden (die stärkeren, die lust- und unlustbetonten,
die mit anderen schon im Bewußtsein sich befindenden
verwandt sind), sie werden spontan bewußt. Aber allsogleich



Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie 511

setzt auch der Trieb, das aus dem Erkennen sich ergebende
Begehren und die Willkür ein. Indem uns ein uns
entsprechender Gegenstand bewußt wird und als gut,
entsprechend erscheint, begehren wir, ihn zu erlangen und
somit begehren wir auch, ihn zu betrachten und genau zu
betrachten : wir sammeln willkürlich die Aufmerksamkeit
darauf, stellen auch die äußeren Sinne darauf ein.
Ahnliches ist zu sagen bezüglich des Gedächtnisses, der
Reproduktion der Vorstellungen : Die Vorstellungen rufen sich
gegenseitig hervor nach ihren Zusammenhängen (Assoziation)
und auch hier werden die lust- und unlustbetonten bevorzugt.

Jedoch dessenungeachtet setzt auch hier ebenfalls
der Trieb und die Willkür ein. Ebbinghaus aber will alles
Triebhafte und Willkürliche wie aus der Aufmerksamkeit,
so auch aus der Reproduktion der Vorstellungen ausmerzen.

Die Erhaltungs- und Spielbewegungen, die sogenannten
Instinkthandlungen will Ebbinghaus mechanisch erklären
als Reflexe. Diese Erklärung ist ganz unnatürlich und
verwickelt sich in unlösbare Schwierigkeiten. (Vgl. Becher,
Gehirn und Seele. Nachtrag: Gestaltreiz und
Instinktproblem.) Sehr richtig sagt Becher a. a. 0., p. 400: „Das
Gestalterlebnis wird Gefühle und Strebungen des Gefallens
und Mißfallens, des Appetitanregenden oder Widerwärtigen
usw. auslösen; durch solche Erlebnisse, durch physische
Faktoren, wird das instinktive Verhalten vermittelt werden."

Ebbinghaus' Lehre über die Abstraktion ist rein nomi-
nalistisch und kommt über die „Assoziationspsychologie"
nicht hinaus (vgl. p. 118 ff.). Durch Verschmelzung von
Einzelvorstellungen kann man es nur zu einem konkreten
Umriß bringen, der ein Einzelding nach seiner Äußerlichkeit

in seinen Hauptlinien darstellt, nicht aber zu einem

Allgemeinbegriff, der das innere Wesen darstellte. Das

„Vorstellen" bleibt im sinnlich Gegebenen stechen und
entfernt sich von ihm in keiner Weise (vgl. p. 132). Folge
dieser nominalistischen Begriffsbildungslehre ist der Sensualismus.

Das Denken „bedarf dann nicht noch der Betätigung
eines besonderen Wesens oder einer besonderen Fähigkeit,
um es hervorzurufen" (p. 134). Folge des Sensualismus ist
die Auflösung der Seelensubstanz in ihre Zuständlichkeiten
(vgl. p. 135 ff.) ; denn die Substanz kann durch das

sinnliche Erkennen in keiner Weise erfaßt werden. Folgerichtig
muß Ebbinghaus auch auf streng notwendige und allgemein

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 84



512 Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie

gültige Wahrheit verzichten. Auch die Wahrheit entspringt
bei ihm nur aus häufiger Assoziation : Die Wahrnehmung
und noch mehr das Denken kommt der Erfahrung zuvor,
spricht sich über die mögliche Erfahrung aus, unter
dem Einfluß häufigst wiederholter Erfahrung. Die
Übereinstimmung dieser Vorwegnahme mit der möglichen Erfahrung
ist die Wahrheit (p. 139). Ebbinghaus hat somit auch kein
Verständnis für die in der Erkenntnis des Allgemeinen
begründete Willensfreiheit, die er ein „völlig grundloses
Wollen" nennt. Die Willensfreiheit hat eben ihren guten
Grund in der Erkenntnis des Guten im allgemeine 11,

des Guten als solchen, in dem alles Gute beschlossen ist.
Hieraus ergibt sich, daß der Wille seine vollständige
Befriedigung in keinem endlichen Gute finden kann und somit
von keinem endlichen Gute genötigt wird. Jedes endliche
Gut erscheint immer als teilweises Gut, das wohl unter
einem Gesichtspunkte gut ist und begehrenswert, unter
einem anderen aber nicht. Und so bleibt dem Willen die
Fähigkeit, ein solches Teilgut auch nicht zu wollen, eben
weil der Verstand die Fähigkeit hat, es unter dem Gesichtspunkt

zu betrachten, unter dem es nicht gut erscheint.
Warum aber der Wille gerade dieses frei wolle, sich dazu
frei bestimme, dafür läßt sich weder aus den objektiven
Umständen noch aus den subjektiven Zuständlichkeiten ein
Grund angeben ; denn in der Unabhängigkeit von den
objektiven Umständen und den subjektiven Neigungen besteht
eben die Freiheit. Der freie Wille hat die Oberherrschaft
über diese Umstände und Neigungen. Freilich, ein
metaphysischer Grund läßt sich auch hier angeben in dem
übergreifenden Einfluß der ersten Ursache, von der alles
abhängt, auch die Ausübung der Freiheit; dieser Einfluß
wirkt zwar vorherbestimmend auf den menschlichen Willen,
ohne jedoch dessen Freiheit aufzuheben.

Schwer begreiflich ist es, wie Ebbinghaus finden kannr
daß der Mensch nach parallelistischer Auffassung „ein
staunenswert sinnvolles Wesen" (p. 205) sein soll. Was hat
das wohl für einen Sinn, daß Leib und Seele, Physisches
und Psychisches zusammenhanglos nebeneinanderstehen und
doch wieder ein und dieselbe Sache sein sollen? Was für
einen Sinn hat eine Seele, die nichts anderes ist als ein
Haufen von Zuständen und Vorstellungen, die gehen und-
kommen, sich vordrängen und verschmelzen?



Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie 513

3. Schneiders „Tierpsychologisches Praktikum"
widerlegt auf dem Erfahrungswege durch interessante
Versuche die physiologische Erklärung psychischer Erscheinungen.

Die Versuche werden mit großer Anschaulichkeit
vorgeführt und treffend gegen die mechanischen Erklärungen
des Tierlebens verwertet. So richtet sich Versuch 32 und
33, p. 253ff., gegen die Tropismenlehre Loebs und anderer :

Diese Lehre vermag nicht einmal die Bewegungen der
unvollkommensten einzelligen Tiere zu erklären. Sogar eine
Amöbe beginnt sich zu bewegen ohne äußeren Reiz, spontan
von innen heraus (also kein Tropismus), und sie bewegt
sich in verschiedener Weise, nach verschiedenen Richtungen
hin suchend und versuchend (Probierbewegungen), Hindernissen

ausweichend und schließlich ihre Beute fassend, worauf

sie dann zur Ruhe kommt. Ähnlich die
Wimperinfusorien (z. B. Paramaecium) ; sie versuchen nach verschiedenen

Richtungen hin die Beschaffenheit der Flüssigkeit,
in der sie sich befinden, umgehen Hindernisse, indem sie
sich wiederholt zu denselben hin und wieder von ihnen
hinwegbewegen, sie gleichsam abtastend und alle Möglichkeiten

versuchend, und dies alles ganz unabhängig von der
Reizrichtung, ganz unabhängig von den Gesetzen nach
denen sie sich mechanisch durch Tropismus und
Unterschiedsempfindlichkeit bewegen sollten. Leider fällt Schneiders

Werk in die der mechanischen Welterklärung entgegengesetzte

Übertreibung, in den Panpsychismus und ist durchsetzt

von phantastischen in Monismus einmündenden
Spekulationen: Gemeinsames, immanentes Weltprinzip ist die Idee.
Sie ist zeitlos, wie sie nur eine ist. Das Individuum ist
eine periodische Äußerung der Idee in ihrem substantiellen
Ansichsein (p. 674ff). Bewußtsein in seinen verschiedenen
Abstufungen ist das Um und Auf der ganzen Welt:
Pflanzenbewußtsein, animalisches Tierbewußtsein, menschliches
Bewußtsein ; auch die Bewegungsenergie der Materie ist
Bewußtsein (p.213fi; 559; 671 ff.)- D.em wissenschaftlichen Ernst
des Buches entspricht nicht die burschikose Ausführung
über den sprechenden Hund, der bei der Kneipe mit am
Tisch sitzt, eine Schüssel Bier vor sich — aus der er übrigens
nur mäßig trinkt, seitdem er einmal total besoffen war —-

und genau acht gibt, was vorgeht (p. 618 ff.),
4. Bohns „Tierpsychologie" steht auf dem einseitigen

Standpunkt der physiologischen Erklärung : Die Frage
34*



514 Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie

nach dem Bewußtsein der Tiere ist als unnütz aus der
wissenschaftliehen Forschung auszuscheiden, da wir darüber
nichts wissen können (p. 115). Jedoch wird zugegeben, daß
den Tieren, auch den niederen Tieren Empfindungen
zukommen, „gewisse Prozesse im Nervensystem, die sich uns
durch die Handlungen der Tiere offenbaren" (p. 55). Die
Bewegungen der niederen Tiere (Infusorien, Polypen,
Seesterne und Würmer) erklären sich nach Bohn chemisch
durch Tropismus und Unterschiedsempfindlichkeit, indem
ein äußerer Beiz eine chemische Reaktion im Tierkörper
einleitet. So dreht sich ein seitlich vom Lichte getroffenes
Tier dem Lichte zu (Heliotropismus). Jedoch finden wir
auch schon bei den niederen Tieren Anfänge von assoziativem
Gedächtnis (p. 8 ff). „Bei den Gliedertieren erlangt das
assoziative Gedächtnis eine so hohe Entwicklung, daß es die
Tropismen und die Unterschiedsempfindlichkeit nahezu
verdeckt. Die Instinkte der Krustazeen und Insekten setzen
sich, wie uns jede Analyse lehrt, aus Aggregaten
verschiedener mehr oder minder unabhängiger Elemente
zusammen, d. h. zu den Uberresten der alten Lebensfunktionen,
den Tropismen und der Unterschiedsempfindlichkeit, treten
neue Erwerbungen, die dem assoziativen Gedächtnis
entstammen, hinzu" (p. 50). In den Wirbeltieren begründet das

vollständige Vorwalten des assoziativen Gedächtnisses die
„Intelligenz" (p. 120; 179).

Bohn schreibt den Tieren Empfindung zu, jedoch kein
Bewußtsein. Allein wie man aus der Tätigkeitsweise der
Tiere die Empfindung erschließt, so erschließt man auch
das Bewußtsein. Die Tiere, auch die niederen, benehmen
sich so, daß man aus ihrem Benehmen Empfindung und
bewußte Empfindung ableiten muß. (Vgl. diesbezüglich bei
Schneider, „Tierpsychologisches Praktikum", die Versuche
32 und 33 mit Amöben und Wimperinfusorien). Übrigens
ist überall dort, wo Empfindung ist, auch Bewußtsein, wenn
auch kein vollkommen reflexes, geistiges Bewußtsein. Das
Tier, das empfindende Wesen, hat eben die Empfindung, auf
daß es derselben bewußt werde und sie benütze, um das
als gut Erkannte zu erstreben und das Schädliche zu meiden.
Daher folgt aus dem Empfinden das Bewußtsein und aus
dem Bewußtsein das Begehren, und kommt jedem, auch
dem unvollkommensten empfindenden Wesen Bewußtsein
und Begehrungsvermögen zu und aus dem Begehrungsver-



Methodologisch verfehlt und sachlich unhaltbar? 515

mögen heraus sind die Tätigkeiten aller Tiere, auch der
niederen Tiere zu verstehen. Trotzdem sind die aus dem
tierischen Begehrungsvermögen hervorgehenden Handlungen
nicht in dem Sinne „zufällig", als ob sie keinen Gesetzen
unterlägen. Auch diese Handlungen unterliegen Gesetzen,
obwohl keinen mechanischen. Es ist somit auch bezüglich
der niederen Tiere falsch, wenn Bohn, an J. Loeb sich
anschließend, schreibt: „Die wissenschaftliche Analyse der
psychischen Erscheinungen hat nur die Aufgabe, die ihnen
zugrunde liegenden physikalisch-chemischen Gesetze zu
finden" (p. 8). — Mit den offenbarsten Tatsachen streitet
es, wenn Bohn die Zweckmäßigkeit der Organismen und
Instinkthandlungen anzweifelt. Freilich ist diese
Zweckmässigkeit keine absolute; die „alte Psychologie" behauptet
keineswegs eine absolute Zweckmässigkeit, eine Unfehlbarkeit

des Instinktes. Die Instinkthandlung ist für gewöhnlich

zweckmäßig unter den Verhältnissen, unter denen sich
der Organismus gewöhnlich befindet. Für andere Verhältnisse

muß der angeborene Instinkt modifiziert werden durch
das assoziative Gedächtnis: Das Tier lernt anderen
Umständen sich anpassen, ohne jedoch das Verhältnis von
Ursache und Wirkung, Mittel und Zweck zu durchschauen.
Letzteres kommt allein dem Menschen zu durch den
Verstand. Es wird daher sehr mißbräuchlich das Vorwalten des
assoziativen Gedächnisses von Bohn als „Intelligenz-
bezeichnet.

METHODOLOGISCH VERFEHLT UND SACHLICH
UNHALTBAR

Von Dr. GREGOR v. HOLTUM, 0. S. B.

In einer neueren Arbeit finden sich Sätze, die an
erster Stelle geprüft werden müssen, um ein Urteil darüber
fällen zu können, ob eine Schrift, die der Verfasser jener
Arbeit ablehnt, als methodologisch verfehlt und sachlich
unhaltbar zu bezeichnen ist1.

1 Gemeint ist ein Rezensionsartikel des P. Dr. AloysMager,
O. S. B., im 2. Heft des Philosoph. Jahrbuches 1915 über die Schrift :

De cognitione sensuum externorum. Inquisitio psychologico-criteriolo-
gica circa realismum criticcm et obiectivitatem qualitatum sensibilium.
Auetore J. G r e d t, O. S. B. Romae 1913. VIII, 298 p.


	Zur neueren Psychologie und Tierpsychologie

