Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Der Apostolische Stuhl

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER APOSTOLISCHE STUHL

Zur theologischen Beleuchtung der romischen Frage
Von Dr, ERNST COMMER

Die theologische Fragestellung

Die rémische Frage ist nicht nur eine hochpolitische
¥rage, die als solche zunéchst Italien angeht, sondern auch
eine wesentlich religiése Frage von grofiter Bedeutung fiir
die ganze Kirche, weil sie mit dem Dogma iiber den Primat
mehrfach zusammenhéngt. Denn einerseits beriithrt sie die
Immunitét, die der Nachfolger des hl. Petrus auf dem Apo-
stolischen Stuhle kraft seines Amtes in Anspruch nimmt,
anderseits den Apostolischen Stuhl oder den Sitz des Pri-
mates selbst. In dieser letzteren Hinsicht fiithrt sie zu der
Frage nach dem Rechtsgrunde fiir die Verbindung des
Papsttums mit dem romischen Bischofssitze und kann so
gestellt werden: Ist der Apostolische Stuhl identisch mit
dem Bischofsstuhle der Kirche von Rom? In dieser Fassung
ist die rein theologische Bedeutung der Frage ausgedriicks
und nur auf diese wollen wir hier eingehen. Als theolo-
gische Frage kann man sie von verschiedenen Seiten in
Angriff nehmen und sie entweder kanonistisch oder dogmen-
geschichtlich oder endlich auch spekulativ-dogmatisch unter-
suchen., Wir wihlen den spekulativen Standpunkt, weil er
zuletzt der mafigebende ist. Denn das Kirchenrecht emp-
fingt seine obersten Prinzipien von der dogmatischen Theo-
logie aus dem Glauben der Kirche, und auch die positive
Theologie ist bei ihrer dogmengeschichtlichen Funktion
auf die Erklarung des Dogmeninhaltes angewiesen, welche
nur die spekulative Theologie zu geben vermag, wozu die
Dogmengeschichte durch Erforschung des Materials wert-
volle Dienste leistet.

Die theologische Kernfrage muf} jedoch noch weiter auf-
geteilt werden. KErstens ist der Rechtsgrund des Apo-
stolischen Stuhles selbst zu bestimmen ; dabei ist das Natur-
recht selbstverstindlich auszuschalten, weil sowohl die
Kirche wie der Primat iibernatiirliche Institutionen sind.

Divus Thomas II. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIX.) 27



400 Der Apostolische Stuhl

Es kann daher nur das positive Recht der Kirche, das zum
ius humanum gehért, und das positive ius divinum der
Offenbarungsquellen, hier in Betracht kommen, Zweitens ist
die weitere Frage nach der Gewiffheit des gesuchten
Rechtsgrundes zu beantworten, ob derselbe nur theologische
Gewiflheit besitzt oder auf irgendeine Weise zum Inhalte
der Glaubenslehre gehort. Zuvor ist jedoch die Defini-
tion des Apostolischen Stuhles und das Dogma iiber
denselben zu erkléiren.

I. Der Apostolische Stuhl
Definition

1. Die synonymen Ausdriicke sedes?!, cathedra?,
thronus? solium¢* bezeichnen im eigentlichen Sinne
einen materiellen Sitz oder Stuhl und sind vom Akt des
Sitzens hergenommen 5 ,Sitzen“ ist eine Art der Kategorie
der Lage (situs) und driickt die Seinsweise eines Korpers
aus, insofern die Teile desselben in bezug auf den Ort
geordnet sind® Da aber das Sitzen eine Vereinigung des
Sitzenden mit dem Sitze durch kérperliche Beriihrung aus-
sagt, so wird das Wort Sitz in der auf bildlichen Ausdruck
angewiesenen Sprache auch auf die unkérperliche Be-
rithrung vermdége der Kraft und moralischen Gewalt iiber-
tragen und weiter auf den tatsichlichen oder rechtlichen
Besitz (possessio) angewendet. So reden wir z B. vom
Sitze einer Kraft, einer Macht, einer Regierung.

' Sedes = £dga, fdadoor, dippos; sella, sedile (P. L. und N. KL.),
subsellium.

? Kadédpa = sedile, sella,

' @odves (von dpaw sedeo, cf, dpavior) = sella augusta, sedes,
soliumj cf, S, Cyrillus Hier.,, Catech. 5 (Kirch, Enchiridium fontium
historiae ecclesiasticae antiquae, Friburgi Br. 1900, nr. 488, p. 321).

* Solium == Jporos, sella regalis, thronus; sedile, auf dem nur
eine einzelne Person sitzen kann.

*S. Thomas: 2 Sent. d. 9 a. 3c: in sessione importatur unio
secundum contactum solum.

¢ Cf. Sanchiez Sedegno: Quaest. ad universam Aristotelis
Logicam T. II., Venetiis 1611, q. 77 concl. 2 (p. 305).

Weil aber jeder Name auch den Modus, der in der
benannten Sache enthalten ist, logisch mitaussagt!, so be-
zeichnet der Name ,Sitz¢ auch die in der iibertragenen
Bedeutung enthaltenen Modalitéten mit. Daher nennt



Der Apostolische Stuhl 401

man ,Sitz“ den Aufenthalt einer Person, ihre Wohnung?
und ihre Grabstéttes, ferner auch ihr Amt nach dem Akt
der Ausiibung derselben+4 und spricht vom Kénigs-, Richter-
und Lehrstuhl®. Ebenso werden die Worte Sitzen und Sitz
zur Bezeichnung der Autoritdt und Stabilitét iibertragens,

'S. Thom.: S.Th.Iq.39 a. 4 ¢: in proprietatibus locutionum
non tantum attendenda est res significata, sed etiam modus signi-
ficandi. Cf, ib. a. 5 c.

* Caesar, Bell. G, I, 44. Livius I, 1, 4. Cf. Krebs, Antibar-
barus®, Frankfurt a. M. 1876, p. 1057 f.

* Eine Grabinschrift bei Orelli, Inscriptionum Latinarum se-
lectarum amplissima collectio, Turici 1828, nr. 4534 (vol. II, p. 305):
Sedes M. Octavio M. F. Aprinem. L. Valerio L. F. Firmo Melio
Aucto Liberto.

*S. Thom.: S. Th. IIT q. 58 a. 1 ¢: in nomine sessionis pos-
sumus duo considerare, videlicet quietem, secundum illud Luec. ult. 49:
»,Sedete hic in civitate“, et etiam regiam vel iudiciariam potestatem,
secundum illud Proverb. 20, 8: ,Rex qui sedet in solio iudicii, dissi-
pat omne malum intuitu suo.“ Ib., a. 2 c: Sessio autem... vel habi-
tationem vel regiam seu iudiciariam dignitatem designat.

* Ib. a. 4 ad 3: per thronum significatur iudiciaria potestas,
quam Christus habet a Patre, et secundum hoc dicitur sedere in
throno Patris. — Vgl. Jakob Grimm: Deutsche Rechtsalterttimer?
Gottingen 1864, p. 242, 763.

*S. Thom.: S, Th. I q. 108 a. 5 ad 6; 3 Sent. d. 22 q. 8 a. 8
q. 2 sol. et ad 1; Ep. ad Hebr. c¢. 1 1. 2 fi.

2. Diese verschiedenen Bedeutungen finden sich auch
im biblischen Sprachgebrauch, der bei der theolo-
gischen Untersuchung besonders zu beriicksichtigen ist. Die
Vulgata hat gerade durch die Auswahl der Synonymsa
den genauesten Ausdruck fiir die Metaphern mit feinem
Takt getroffen.

a) Sedes bedeutet zunichst den materiellen Konigs-
stuhl?, in iibertragener Bedeutung den ortlichen Aufenthalt®
und Wohnsitz3; ferner den Besitz von Ehret und Machts,

das Richter-¢ und Konigsamt?’.

! Sap. 6, 22, Ezech. 26, 16.

? Isai. 22, 7. Ezech. 37, 28.

3 1 Par. 4, 33. 2 Par. 11, 18. Ios. 22, 8. Iudic. 9, 65; 20, 33.
1 Reg. 5, 9. Isai. 10, 29; 27, 1. Ezech. 34, 13.

4 Eccli. 40, 3: a residente super sedem gloriosam usque ad hu-
miliatum. Ezech. 47, 13: Dominus... dedit illi sedem gloriae in Israel.

> Sap. 5, 24: malignitas evertet sedes potentium. Luec. 1, 52:
deposuit potentes de sede. Eccli. b, 17: sedes ducum superborum de-
struxit Deus. Sap. 7, 8: praeposui illam regnis et sedibus.

¢ Ps. 121, 5: Quia illic sederunt sedes in iudicio, sedes super
domum Dayvid.

27+



402 Der Apostolische Stuhl

"David: Ps. 88, b. 45; 131, 11, 12, Sap. 9, 12, Eccli. 47, 13.
1 Mace, 2, b7. Luc. 1, 32. Act. Ap. 2, 80. Matt. 1, 32. Alexander:
1 Mace. 10, 52. 53. b55.

Sedes Deil und die Synonyma bezeichnen keine for-
mal ortliche Gegenwart Gottes, die er als reiner Geist
nicht haben kann, sondern nur die sogenannte effektive
Gegenwart, insofern er als Wirkursache etwas an einem
Orte hervorzubringen vermag. Sedes Dei bedeutet daher
die konigliche Herrschaft Gottes iiber die ganze Schopfung
und deren einzelne Teile: Dominus in templo sancto suo,
Dominus in caelo sedes eius!'. Dieser Sitz ist von An-
beginn 2, er dauert durch alle Zeiten® Von ihm geht die
Weisheit aus4, er ist heilig®. Gerechtigkeit und Gericht
bereiten diese Herrschaft vor¢® und iiben sie aus?. Daher
ist der Sitz Gottes der bildliche Ausdruck fiir die gittliche
Vorsehung und ihre Ausfithrung durch die Schépfung und
Regierung der Welt.

' Ps. 10, 5. — Ps. 102, 19: Dominus in eaelo paravit sedem
suam, et regnum ipsius omnibus dominabitur. Isai. 66, 1: dicit Domi-
nus: Caelum sedes mea, terra autem scabellum pedum meorum. Act,
Ap. 7, 49.

* Ps, 92, 2: Parata sedes tua ex tunc: a saeculo tu es,

' Ps. 44, 7: Sedes tua, Deus, in saeculum saeculi.

* Sap. 9, 10: Mitte illam de caelis sanctis tuis et a sede magni-
tudinis tuae... Sap. 9, 4: da mihi sedium tuarum assistricem sapien-
tiam. Sap. 18, b: sermo tuus de caelo a regalibus sedibus. .. prosilivit.

* Ps. 46, 9: Deus sedet super sedem sanctam suam.

* Ps. 88, 15: iustitia et iudicium praeparatio sedis tuae,

" Ps. 96, 2: iustitia et iudicium correctio eius. — IV Esdr. 7, 83:
Et revelabitur Altissimus super sedem iudieii.

In der Offenbarung des hl. Johannes wird die himm-
lische Herrschaft Gottes und des KErlosers als sedes Dei
et Agni geschildert!, Jesus selbst hat seine Verherr-
lichung unter dem Bilde der sedes maiestatis vorausgesagt?.
Sein Amt als ewiger Hoherpriester wird durch die Formel
ausgedriickt, dafd er zur Rechten der sedes Dei sitzts An
die Metapher seiner richterlichen Gewalt schlieft sich das
Bild fiir die Mitteilung derselben an die Heiligen an¢ Im
Gegensatz zur Sedes Dei wird endlich die Macht des Bésen
mit den Namen sedes iniquitatis’ satanae® und bestiae’
bezeichnet.

' Apoc. 4, 2 sqq.: ecce sedes posita erat in caelo, et supra sedem
sedens ..., 22, 8: sedes Dei et Agni in illa erunt. 14, 8.



Der Apostolische Stuhl 403

* Matt. 19, 28: cum sederit Filius hominis in sede maiestatis;
25, 81. Filius hominis sedebit super sedem maiestatis suae.

* Hebr. 8, 1: Pontificem, qui consedit in dextera sedis; 12, 2:
JIesum, qui... in dextera sedis Dei sedet.

¢ Matt. 19, 28: sedebitis super sedes duodecim, iudicantes duo-
decim tribus. Apoc. 20, 4: Et vidi sedes, et sederunt super eas, et
indicium datum est illis (ef Ps. 121, b); 11, 16: Viginti quatuor se-
niores, qui in conspectu Dei sedent in sedibus suis...

* Ps. 93, 20: Numquid adhaereat tibi sedes inquitatis...?

® Apoc. 2, 13: Scio, ubi habitas, ubi sedes est satanae. Ob-
wohl die Mehrzahl der Exegeten diese Stelle auf einen Gotzentempel
(des Asklepios?) beziehen, so wird derselbe doch als ein Ort bezeichnet,
an welchem Satan seine Macht austibt. Vgl. Franz Sales Tiefen-
thal: Die Apokalypse des hl. Johannes, Paderborn 1892, p. 166.
W. Bousset: Die Offenbarung Joh., in Mayers Krit. Kommentar
iiber das N, T., Bd. XVI, Gottingen 1906, p. 210—212,

" Apoc. 16, 10: Et quintus Angelus effudit phialam suam super
sedem bestiae; et factum est regnum eius temebrosum.

b) Die biblische Bedeutung von thronus ist enger
als die von sedes. Im eigentlichen Sinne bedeutet thronus
einen materiellen Sitz fiir den Herrscher oder Konig® und
wird so auch zur bildlichen Beschreibung vom Throne
Gottes und der Heiligen gebraucht®. Im iibertragenen
Sinne bezeichnet das Wort das Konigstum und die Koénigs-
herrschaft sowohl im allgemeinen® wie im besonderen das
Konigtum Israels4, Davids® und anderer Koénige®, endlich
die Herrschaft Gottes formell als eine eminent
kdénigliche oder theomonarchische?, die géttliche Weis-
heit s, das ewige Konigsamt, das Christus ausiibt® und die
Herrschaft der Engel und Heiligen?.

' Tudie. 3, 20 statim surrexit (Eglon) de throno. 3 Reg. 2, 19
surrexit rex ... et sedit super thronum suum. 4 Reg. 11, 19 sedit super
thronum regum. Ier. 52, 88 (Evilmerodach) posuit thronum eius
(Ioachim) super thronos regum, qui erant post se in Babylone. 3 Reg.
2, 19 positumque est thronus maztris regis; 10, 18 Fecit Salomon thro-
num de ebore grandem ; 10, 19 summitas throni rotunda erat; 1, 24, 27;
2, 12. 19. 1 Par. 28, 5 (Dominus) elegit Salomonem... ut sederet in
throno regni Domini super Israel, Eccli. 11, 5 Multi tyranni sederunt
in throno.

? Dan. 7, 9 Antiquarum dierum sedit... throous eius flammae
ignis, Luec. 22, 30. Ezech, 1, 26 Apoc. 1, 4; 4, 4; 5. 7. 9; b, 6; 7, 11.
8, 8, 17, 20. 20, 11 (5, 7. 16.°17. 19, b). Dan. 7, 9.

% Prov. 20, 28: Misericordia et veritas custodiunt regem: et
roboratur clementia thronus eius; 25, b aufer iniquitatem de wvultu
regis, et firmabitur iustitia thronus eius. 29, 14 Rex qui iudicat in
veritate pauperes, thronus eius in aeternum firmabitur.

* Thronus Israel: 3 Reg. 8, 20. 25; 10, 9; 4 Reg. 10, 80; 15, 12.
2 Par, 6, 16, 1 Par. 28, 5 (Dominus) elegit Salomonem... ut sederet



404 Der Apostolische Stuhl

in throno regni Domini super Israel. (Cf. 2 Par. 9, 8.) Ier. 83, 17:
Non interibit de David vir, qui sedeat super thronum domus Israel.

* 2 Reg. 2, 12, 3, 10 transferatur regnum de domo Saul, et ele-
vetur thronus David super Israel et super Iudam. 7, 16 thronus tuus
erit firmus iugiter. 14, 9. 3 Reg. 2, 45 thronus David erit stabilis.
1 Par. 17, 14 et thronus eius erit firmissimus in perpetuum. 3 Reg.
1, 27. 47; 2, 33 David... et throno illius sit pax usque in aeternum
a Domino. 3 Reg. 1, 24. 27; 3, 6. Ps. 88, 30 ponam... thronum eius
sicut dies caeli. ib. 38 thronus eius sicut sol in conspectu eius et sicut
luna perfecta in aeternum et testis in caelo fidelis. Ier. 13, 13 Ego
implebo ... reges, qui sedent de stirpe David super thronum eius...
ebrietate; 22, 4 ingredientur... reges sedentes de genere David super
thropum eius. (Cf. Eccli. 22, 34. Jer. 33, 21.)

*Salomon: 2 Reg. 7, 13 stabiliam thronum regni eius usque
in sempiternum. 3 Reg. 1, 24, 47; 2, 12; 3, 6; 9, b ponam thronum
regni tui super Israel in sempiternum. 1 Par. 28, 5, 2 Par. 7, 18;
9, 8. Eccli. 24, 34. Adonias: 8 Reg 1, 24. Ioas: 4 Reg. 11, 19.
Nabuchodonosor: Iudith 1, 12 N. rex... iuravit per thronum et
regnum suum. ler. 43, 10 ponam thronum eius (N.) super lapides..

" Ps. 9, b sedisti super thronum, qui iudicas iustitiam; 9, 8: Pa-
ravit (Dominus) in iudicio thronum suum. Eccli. 1, 8 Unus est altis-
simus Creator omnipotens et metuendus nimis, sedens super thronum
illius et Dominus Deus. Dan. 3, 54 Benedictus es in thiono regni tui
et superlaudabilis et supergloriosus in saecula. Mat. 5, 34 iurare. ..
neque per caelum, quia thronus Dei est; 25, 22 qui iurat in caelo,
iurat in throno Dei. Hebr. 4, 16 Adeamus ergo cum fiducia ad thro-
num gratiae. (Cf. Apoc. 4, b; 7, 9.)

* Eccli. 24, 7 Ego in altissimis habitavi, et thronus meus in
columna nubis.

* Hebr. 1, 8 ad Filium... thronus tuus, Deus in saeculum.
Apoc. 8, 21 Qui vicerit, dabo ei sedere mecum in throno meo, sicut
et ego vici et sedi cum Patre in throno eius; 4, 5. 9. 16; 5, 1; 7. 13
Sedenti in throno et Agno benedictio; 6, 10; 7, 10 Salus Deo nostro,
qui sedet super thronum, et Agno; 7, 15; 12, 5; 16, 17; 19, 4. 5;
21, 8. b.

" Ap. 1, 4; 4, 9. 10; b, 11; 7, 16; 20, 12. Dan. 7, 9.

¢) Silinm bezeichnet nach seiner etymologischen
Verwandtschaft mit solum und solidus den Kinzelsitz, der
kompakt und bodenfest ist, und zwar schon in der eigent-
lichen Bedeutung nur den materiellen Sitz des Konigs? oder
eines vom Konig besonders geehrten Groffen® Im tiber-
tragenen Sinne bedeutet das Wort zunidchst die konig-
liche Herrschaft®, ferner die universale konigliche Herr-
schaft Gottes* und im besonderen iiber das auserwéhlte
Volk?®, ferner das Konigtum des Messias® und endlich auch
die Macht des Satan?.

' (Pharao:) Exod. 11, 5. Deut. 17, 18, David: 3 Reg. 1, 13.

2, 24;5,6. Isai, 9, 7. Salomon: 3 Reg. 1, 18, 46. 2 Par. 9, 17—19
fecit quoque rex solium eburneum grande... 3 Reg. 7, 7 Porticum



Der Apostolische Stuhl 4056

quoque solii, in qua tribunal est, fecit. Zambri: 3 Reg. 17, 11. 3 Reg.
22, 10 cf. 2 Par. 18, 9. Ioas: 2 Par. 23, 20. Assuerus: Esth, 1, 2;
5, 1; 16, 12. Ion. 3, 6 surrexit (rex Ninive) de solio suo. Isai 14, 9.

* Gen. 41, 40 uno tantum regni solio te (Ioseph) praecedam-
Isai. 14, 9 principes. .. surrexerunt de soliis suis.

* 1 Reg. 2, 8 Suscitat de pulvere egenum... ut sedeat cum
principibus et solium gloriae teneat. Prov. 16, 12 iustitia firmatur
solium. Iob. 36, 7 (Deus) reges in solio collocat in perpetuum, et illi
eriguntur. Prov. 20, 8 Rex, qui sedet in solio iudicii, dissipat omne
malum intuitu suo. Isai. 47, 1 Descende, sede in pulvere, virgo filia
Babylon, sede in terra: non est solium filiae Chaldaeorum... Ier. 1,15
ecce ego convocabo omnes cognationes regnorum aquilonis ait Domi-
nus, et venient et ponent unusquisque solium suum in introitu por-
tarum Ierusalem ... Agg. 2, 23 Et subvertam solium regnorum et con-
teram fortitudinem regni gentium... Israel: 3 Reg. 2, 4. David:
3 Reg. 1, 20. 37, 48. Ier. 17, 256 principes sedentes super solium David ;
22, b rex Iuda, qui sedes super solium David; 22, 30; 29, 16; 36, 30.
Isai. 16, 5. Salomon: 3 Reg. 1, 34. 37. 1 Par. 17, 12; 29,23. Achab:
4 Reg. 10, 8 Ieroboam: 4 Reg. 13, 13. Eliacim: Isai. 22, 28 erit
in solium gloriae domus patris eius (Ioas). Nabuchodonosor:
Ier, 43, 10 N... statuit solium suum. Dan. 5, 20. Edom: Abdias 3.

‘* 3 Reg. 8, 49 exaudies in caelo, in firmamento solii tui...;
22, 19 Vidi Dominum sedentem super solium suum et omnem exer-
citum caeli assistentem ei a dexteris et a sinistris. 2 Par. 18, 18 Vidi
Dominum sedentem in solio suo et omnem exercitum caeli assistentem
el a dexteris et a sinistris, Isai. 1, 6 vidi Dominum sedentem super
solium excelsum et elevatum, et ea, quae sub ipso erant, replebant
templum. JIer. 14, 21 neque facias nobis contumeliam solii gloriae
tuae...; 17, 12 solinm gloriae altitudinis a principio; 49, 38 ponam
solium meum in Aelam.., Thren. 5, 19 Domine... solium tuum in
generationem et generationem. Ezech. 10, 1 ecce... quasi species simi-
litudinis solii; 43, 7 locus solii mei... ubi habito in aeternum. lob.
28, 3 Quis mihi tribuat, ut veniam... ad solium eius; 26, 9 Qui tenet
vultum solii sui et expandit...

5 Exod. 17, 16 manus solii Domini... contra Amalec. 1 Par.
29, 23 Seditque Salomon super solium Domini. Ier. 3, 17 vocabunt
Ierusalem solium Domini.

¢ Isai, 16, b praeparabitur in misericordia §oiium et sedebit
(Agnus) super illud in veritate in tabernaculo David ... Zach. 6, 13
(Vir Oriens) sedebit et dominabitur super solio suo...

? Isai. 14, 13 (satanas) exaltabo solium meum.

d) Cathedra wird gebraucht im eigentlichen Sinne
fiir einen einfachen Stuhl® Im iibertragenen Sinne be-
zeichnet der Name auch die Ehre desjenigen mit, dem ein
besonderer Stuhl reserviert ist oder von Amts wegen ge-
bithrt 2, ferner den Konigsstuhls und den Stuhl der Senioren ¢,
Cathedra Deil kommt nur einmal vor im Munde des
Konigs von Tyrus, der sich damit eine Herrschaft iiber
das Meer als eine gottliche oder gottdhnliche anmafits,



406 Der Apostolische Stuhl

' Matt. 21, 12. Marc. 11, 15 cathedra vendentium columbas,
Iob. 29, 7 in platea parabant cathedram mihi (um zu richten und
Rat oder Belehrung zu erteilen).

? Eceli. 7, 4 cathedra honoris; 12, 12. Matt. 23, 6 (scribae et
pharisaei) amant primas cathedras in synagogis; Marc. 12, 39; Luec.
11, 43; 20, 46.

*1 Reg. 20, 26 Cumque sedisset rex super cathedram suam.
2 Reg. 28, 8 Sedens in cathedra sapientissimus princeps.

* Ps. 106, 32 in cathedra seniorum laudent eum (Dominum).

* Ezech. 28, 2 in cathedra Dei sedi in corde maris,

In der HI Schrift bedeutet der Name cathedra
Moysis! die Lehr- und Gesetzgebungsgewalt? desselben
und damit sogar direkt seine Lehre, wie Hieronymus und
Athanasius bezeugens. Die tiefere theologische Erklirung
gibt Michael Medina: ,Cathedram enimvero Christus,
non gymnasii aut scholae locum, quo lex Mosaica edis-
seretur, sed totius Mosaici status, sive in sacerdotio,
sive in ea, quae semper sacerdotio annexa est, doctrina,
successionem intelligit. Neque enim sacerdotium un-
quam fuit sine scribis, quod essent docendae legis (quod
munus semper sacerdotio incubuit) instrumenta quaedam,
aut scribas, reliquosque legis interpretes, quos per Phari-
saeos, qui eo seculo doctrinam usurpaverant, significat, sine
sacerdotio intelligit; sicut et in evangelico statu, et doctrina
et sacerdotium aut in una eademque persona coniunguntur,
aut in diversis, qui mutuo sibi ad sanctae ecclesiae con-
structionem subserviant. (S. Augustinus, de verbis Domini,
sermo 49). .. Dicuntur igitur ea Christi verba, non tam de
Mosaico, quam de evangelico statu, in quo nimirum vera
evangelicae disciplinae cathedra, quemadmodum olim in
Mosaico, quam omnes audiremus, Christus exposuit4.“

! Matt. 23, 2 super cathedram Moysis sederunt scribae et pro-
phetae.

? Cornelius a Lapide und Maldonat bei Andries: Cathedra
Romana oder die apostolische Lehrgewalt I, Mainz 1872, p. 408. Fr.
Polzl: Kurzgefafiter Kommentar zum Evangelium des hl. Matthiius,
Graz 1880, p. 280; 2. Aufl. 1900, p. 386 f. F. S. Gutjahr: Das Evan-
gelium nach Matthéus, Graz 1903, p. 60.

*Schrader: De unitate Romana, Lib. I, Friburgi Brisg. 1862,
p. 117. Petrus Ballerini: De vi ac ratione Primatus Romanorum
Pontificam, Augustae Vindel. 1770, cap. 18, § 7, nr. 85, p. 140. Hiere-
mias a Benettis: Privilegiorum in persona S. Petri a Christo Do-
mino collatorum Vindiciae, Romue 17566, T. II, p. 5.

* Michael Medina Hispanus: Christianae paraenesis, sive
De recta in Deum fide libri septem, Venetiis 1564, Lib. 7, cap. 26
(fol. 280a). Cf. ib., cap, 27 (fol. 284b). — Daher nennt Gerhoh von



Der Apostolische Stuhl 407

Reichersperg (in Ps. 64) den Papst ,spiritualis homo sedens in
cathedra Moysis“ (H. a Benettis, T. VI, p. 424), — Die protestan-
tische Exegese von cathedra Moysis (Theodor Zahn: Das Evan-
gelium des Matthiius, Leipzig 1903, p. 640) beruht auf einer falschen
Voraussetzung: , Auf einen leergewordenen Sitz, sei es Konigsstuhl
oder Lehrstuhl, sich selber setzen, ist allemal eine Usurpation.* Der
Beweis dafiir, dafl die cathedra Moysis leer geworden, ist aber nicht
erbracht. Im Gegenteil, Christus selbst anerkannte den Fortbestand
dieser cathedra, indem er sagte: omnia ergo, quaecumque dixerint vo-
bis, servate et facite (Matt. 23, 8) und nur die Handlungen der In-
haber dieser cathedra tadelte.

Daher ist die cathedra seniorum? das legitime
Lehramt des mosaischen Gesetzes, im Gegensatz zur sedes.
iniquitatis, dem Schisma?* (Ps. 93, 20) und zur ca-
thedra pestilentiae, der Hiresie (Ps. 1, 1),

' Ps. 106, 82. Vgl. Matt. 23, 6; Luc. 11, 48; Marc. 12, 39.

*Sedes iniquitatis ist eine Metapher fiir ungerechte Richter
(G. Hoberg: Die Psalmen der Vulgata® Freiburg i. Br. 1906, p. 2).
Weil aber die Ungerechtigkeit der Richter dem Gesetze widerspricht,
so liegen darin der Ungehorsam und die Verachtung der Autoritit,
also diejenigen Siinden, welche die Wurzeln des Schismas sind. Die
Stinde als solche ist aber das mysterium iniquitatis (Thessal.
2, 7), das seinen Ursprung vom Satan hat. Daher bezeichnet die Schrift.
die aus dem Stolze hervorgehende iniquitas (Abd. 3: Superbia. ..
extulit te exaltantem solium tuum) als solium iniquitatis (Amos 6, 3).
und sedes satanae (Apoc.2,18; cf, Isai. 14, 13) und nennt den-
jenigen, der sich gegen das Gesetz und die Autoritit Gottes (sedes
Dei) auflehnt und dadurch die Zwietracht des Schismas im Volke.
Gottes verursacht, den filius iniquitatis (Ps. 88, 23 Vgl. Ps. 86, 1 fa-
cientes iniquitatem; Ps. 84, 11 testes iniqui; ep. Iacobi 2, 4 cogitationes.
iniquae). Daher wird auch die Auflehnung der Biirger von Sichem
gegen den Konig Abimelech von Israel dem bosen Geiste zuge-
schrieben. (Jud. 9, 23. Vgl. P. Scholz: Handbuch der Theologie des
Alten Bundes, Regensburg 1861, I, p. 1€6.)

3 Prof. Nivard Schlégl (Die hl. Schriften des Alten Bundes,
II1, 1. Wien u. Leipzig 191b) hilt die Worte ,et cathedra pestilentiae
non sedit“ blof} fiir eine Glosse — aber ohne Angabe eines Grundes!
— Wenn die Lesart cathedra pestilentiae* wirklich aus pesti-
lentium ** entstanden wire, was Hoberg mit dem hl. Hieronymus
fiir wahrscheinlich bilt (cf. Tertullian., Spectac. 27: cathedra pesti-
lentiaria), so bezeichnet der Ausdruck doch nach dem hebriischen
Texte die Religionspitter, deren Siinde gegen den Glauben gerichtet
ist und deshalb zur Hiresie gehért. — Schisma und Hiresie waren
auch die beiden Anklagepunkte, welche die Hohenpriester und Syne-
dristen durch den Mund des Rhetors Tertullus vor dem Tribunal

* pestilentia = Joiuds; pestis = morbus contagione in plurimos se
effundens (Forcellini), zusammengesetzt aus pestis und olere.

*# pestilens = Aot dng, pestifer., driickt auch den Begriff der an-
steckenden Krankheit mit aus.



408 Der Apostolische Stuhl

des Prokurators Felix gegen den hl. Paulus vorbrachten (Act. Ap. 24).
Die Anklage nennt Paulus ausdriicklich ,hunc hominem pestiferum
et concitantem seditionem in omnibus Iudaeis et auctorem seditionis
sectae Nazaremorum® (24, 5). Wegen dieser seditio wiire er filius ini-
‘quitatis ; pestiferus dagegen deshalb, weil er durch seine Lehre sogar
gegen den Tempel gefrevelt habe: ,qui etiam templum violare conatus
est“ (24, 6), welches Verbrechen unter die Hiresie fillt. Nicht die
lautliche Bezeichnung, wohl aber die logische Bedeutung der inspi-
rierten Psalmenworte ist viel tiefer als die menschlichen Worte
eines Tertullus. Denn die inspirierten Worte driicken den Begriff
nach seinem vollen Inhalt wahrheitsgemif aus, schliefen also auch
das wesentliche Konstitutivum des Begriffes und der im Begriff' er-
fafiten Sache ein, weshalb auch der hl. Hieronymus in dem Namen
-cathedra pestilentiae den Hinweis auf die Hiresie findet. Da nun
die cathedra Moysis die hochste legitime Autoritit der mosaischen
Kirche bedeutet und die zweifache potestas magisterii et iurisdictionis
in sich vereinigt, so ergibt sich, daf} der doppelte Gegensatz dazu,
nimlich Schisma und Héresie, passend durch die Namen cathedra
iniquitatis und cathedra pestilentiae symbolisiert wird.

3. Weil die Metonymie des Namens sedes schon durch
-die HI. Schrift legalisiert war, wurde sie im christlichen
Altertum weiter ausgedehnt, indem man die Synonyma
fiir den materiellen Bischofsstuhl! thronus? cathedra
sedes, zur Bezeichnung des bischoflichen Amtes, des Bis-
tums und der vom Bischof verkiindeten Lehre vom Glauben
und vom christlichen Gesetze anwendeted. Wir fithren
nur einige Beispiele an. Schon das Muratorische Fragment
aus dem 2. Jahrhundert berichtet iiber Papst Pius I.: se-
dente [in] cathedra urbis Romae Ecclesiae Pio episcopo‘ .
Der hl. Cyprian schreibt: ,Deus unus est et Christus unus
et una ecclesia et cathedra una super Petrum Domini voce
fundata®.“  Factus est autem Cornelius episcopus..., cum
Fabiani locus, id est cum locus Petri et gradus cathedrae
sacerdotalis vacaret...®.“ Das Konzil von Sardes can. 4
v. J. 343 spricht von der cathedra episcopi?, Ammianus
Marcellinus von episcopalis sedes®. Das Konzil von Kar-
thago can. 9 v. J. 418 unterscheidet cathedra und sedes?®.
Der hl. Hieronymus versteht unter cathedra sacerdotalis
‘den Bischofsstuhl 19, Philostorgius schreibt: Osium ad sedem
suam 1, Sokrates berichtet: Liberius sedem suam recepit,
7oy ofixeiov PJpovov1? Sidonius Apollinaris braucht cathedra
fir Stuhl und Amt des Bischofs13, Der hl. Augustinus
berichtet im Jahre 423 an Coelestin I. iiber die Causa des
Bischofs Antonius von Fussala und gratuliert dem Papste
zu seiner Erwiihlung mit den Worten: ,Primum gratula-



Der Apostolische Stuhl 409

tionem reddo meritis tuis, quod te in illa sede [Romana]
Dominus Deus noster sine ulla, sicut audivimus, plebis
suae discissione constituit4.“ Dann erzihlt er die von den
afrikanischen Bischéfen verhiangte Bestrafung des Antonius,
welche ihm zwar den Episkopat mit der Ehre desselben
belassen, aber seine Gewalt beschrinkt hatten, wobei
Antonius sich aber nicht beruhigte: ,Clamat: Aut in
mea cathedra sedere debui, aut episcopus esse
non debui, quasi nunc sedeat nisi in sua. Propter hoc
enim loca illa eidem dimissa atque permissa sunt, in qui-
bus et prius episcopus erat, ne in alienam cathedram con-
tra statuta patrum translatus illicite diceretur15.“ Und
Augustinus bemerkt weiter: ,Clamet tertius eiusdem pro-
vinciae Laurentius episcopus, et prorsus huius vocibus
clamet: Aut in cathedra, cui ordinatus sum, sedere
debui, aut episcopus esse non debui?t. Im Liber diurnus
findet sich die Formel: ,ad episcopalem cathedram con-
cedimus promovendum!7.“ In einem besonderen Sinne
wurden die éltesten Patriarchate kurzweg sedes genannt 18,
und zwar nach ihrem Range prima sedes die roémische
Kirche?, secunda sedes die antiochenische und tertia die
alexandrinische2, — Wegen jener symbolischen Bedeutung
von Cathedra wurden auch die materiellen Bischofsstiihle,
abgesehen von ihrer eventuellen Verehrung als Reliquien
niederen (Grades von anerkannten Heiligen, mit einer ge-
wissen religiésen Verehrung behandelt, und man begrub
deshalb Pipste und Bischéfe zuweilen mit ihren eigenen
Amtsstithlen. Endlich wurden auch die Kirchen, in denen
der Bischof seinen amtlichen Stuhl, cathedra magisterii et
potestatis, errichtet hatte, nach diesem Sitze cathedrales

genannt 21,

' Peregrinatio Silviae (ums Jahr 330 verfafit, beschreibt
die Verehrung des hl. Kreuzes in Jerusalem), c. 37: Et sic ponitur
cathedra episcopo in Golgatha post Crucem... residet episcopus in
cathedra ... (Kirch, Enchiridium nr. 600, p. 371).

18, Gelasius I. nennt den bischoflichen Stuhl thronus humi-
litatis: Tract. IT, nr. 7 (Thiel, Epistolae Romanorum Pontificum ge-
nuinae T. I, Brunsbergae 1868, p. 527).

3 Schrader: De unitate Romana, p. 117 sq.

¢+ Kirch nr. 140, p. 88.

*S.Cyprian. ep.40 (Rouet de Journel: Enchiridion patristi-
cum?, Friburgi Br. 1918, nr. 573, p. 205).

¢ Id. ep. b2 (ib. nr. 575, p. 206).

" Kirch nr. 449, p. 296.



410 Der Apostolische Stuhl

* Kirch nr. 607, p. 376.

* Kirch nr. 708, p. 446.

'S, Hieronym., De viris ill. 1 (Kirch nr. 570, p. 862). Noch
S. Vincentius Lerin.,, Commonitor. 2, versteht unter sacerdotes die
Bischéfe (Kirch nr. 742, p. 460).

"' Philostorgius, Hist. eccl. 4, 3 (Kirch nr. 717, p. 4562).

' Socrates, Hist. eccles. 2, 37 (Kirch nr. 776, p. 475).

' Sidonius Apoll. ep. VII, 9 (concio).

" 8. Augustin. ep. 209 (Coelestin. I. ep. 1 nr. 1 bei Coustant,
Epistolae Rom. Pontificum T. I, Parisiis 1721, p. 1051).

* 1b, nr. 7 (Coust. p. 1055).

'* Ib. nr, 8 (p. 1056).

' Liber Diurnus Rom. Pont., Ed. de Roziére, Paris1869, CXXIV,
p. 270.

'* Coustant, Praef. P. I, nr. 11, p. VIII. Thiel p. 398. 400.
528 (nr. 8). 569.

" S. Hormisdae ep. 125, nr. 3 (Thiel p. 933).

* Thiel p. 403. 933. S, Gelas. ep. 26, nr. 10 (Th. p. 419); ep.
42 (Th. p. 456. Denzinger, Enchir. nr. 163).

 Cf. Alexandri Constantii Annales Ss. Apostolorum Petri
et Pauli, Romae 1770, Appendix monumentorum, p. 314 sq. — Uber
die Bedeutung von cathedraticum vgl. Thiel p. 484, nota 1,
p. 495, nota 2.

4, Der Name Apostolus wurde dem hl. Petrus
besonders zugeeignet; er heif3t: ,der Apostel“!. Das be-
zeugt auch S. Fulgentius von Ruspe — worauf schon Petrus
Ballerini aufmerksam machte? — an einer Stelle, in der
nur Petrus im Gegensatz zu Johannes und Jakobus den
Beinamen Apostel fithrts, Daher wurde der Papst als
Nachfolger des hl. Petrus ebenfalls Apostel genannt. So
schrieben die dardanischen Bischofe an S. Gelasius I.
i. J. 494: ,Domino sancto Apostolo et beatissimo patri
patrum Gelasio papae urbis Romae humiles episcopi Dar-
daniae“¢ und am Schlufl der romischen Synode v. J. 495
akklamierten die Viter ihn sechsmal: ,Apostolum Petrum
te videmus“5. Und noch Arnulphus Lexoviensis redete Ale-
xander III. so an: ,Vos Apostolum Christi... agnosco?®.“

'S. Cyprian ep. 58 (Kirch nr. 250, p. 161): Petrus quoque
apostolus eius {Domini]. Julius I. ep 1 nr. 22 (Coustant p. 387).
S. Damasus I. ep. 7 ad Orientales episc... (Migne, P.L. 13, 370):
sancta Ecclesia, in qua sanctus Apostolus sedens nos docuit quo
pacto illius beati Apostoli sedes gubernacula, quae suscepimus, trac-
tanda sint, nobis primae partes deferuntur. Kusebius, Chron. 2
(Kirch nr. 381, p. 244): Petrus spostolus... Romam proficiscitur,
Concil. Sardicense (348) can. 1: sancti Petri apostoli memoriam
honoremus... (Kirch nr. 448, p. 295). S. Ambrosius, de Virgini-

bus 3, 1 (Kirch nr. 533, p. 341): ad apostolum Petrum... S. I'nno-
cent. I. ep. ad Concil. Carthag. (Kirch nr. 662, p. 407, Denzinger



Der Apostolische Stuhl 411

nr. 100): adiuvante sancto apostolo Petro, per quem et apostolatus et
episcopatus in Christo coepit exordium. S. Felicis IIL ep.1 nr. 2:
beati Apostoli sedes (Thiel p.223); nr. 3 (p. 284): beati Apostoli vi-
carius, Joh. Constantinopol. ad Hormisdam, S. Hormisdae ep. 61
ar. 1 (Thiel p.852). Liber pontificalis (630) erzihlt von S, Julius I.:
reversus ad sedem beati Petri apostoli (Kirch nr. 900, p. 564). Gesta
Liberii (6. Jahrh.): Et sedit eandem sedem Petri apostoli annos
XVII (Kirch nr. 941, p.574). Theophanes Chronograph.: in
templo Petri apostolorum koriphaei (ed. Bonn. p. 202, Thiel p. 110).
In der Liturgie der orthodoxen orientalischen Kirche heifit Petrus
7 xopveala xpexis t@v Anooréiwy (T ondini, Der romische Papst, Mainz
1877, p. 184, Anm. 2).

*P. Ballerini, 1. ¢. p. 141.

*S. Fulgentius, de Trinitate ad Felicem notarium (Migne,
P. L. 65, 498). Cf. S. Iulii I. ep. 1 nr. 22 (Coustant p. 355).

* 8. Gelas. I. ep. 11 (Thiel p. 348).

°* Id. ep. 30 nr. 15 (Th. p. 447).

*H. a Benettis, 1. ¢. I, p. 358.

Ahnlich wurde der romische Bischof auch kurzweg
Apostolicus genannt!. So redete Tertullian noch als
Montanist den Papst S. Zephyrinus an? Héufiger findet
sich das Adjektivum mit einem Hauptworte dafiir: wvir
Apostolicus?®, Ap. praesul4, Ap. paters, Ap. papa®, Ap.
pontifex?, Ap. dominus®, Ap. princeps®.

' Cf. Cortesius, 1. c. p. 178, Ballerini p. 140 sqq. Thiel
p. 182, nota 11: Mox vocabulum apostolicae perinde accipiendum,
ac si legeretur apostoli Petri. — Amalarius, de eccles. officiis II, 1:
primi apostolici (die ersten Pipste) semper in decembri mense...
consecrationes ministrabant usque ad Simplicium. Im Liber diurnus
findet sich die Formel: de perfecta ordinatione apostolici electi
(Roziére LXI, p. 121).

* Tertull, de pudicitia c. 21 (Migne, P. L. 2, 1024): Exhibe
igitur et nunc mihi, apostolice, prophetica exempla et agnoscam
divinitatem et vindica tibi delictorum eiuscemodi remittendorum po-
testatem.

% Conecil. Chalcedon., actio VI (Harduin., Cone. Coll.,
T, II, p. 465 sq.). — In einem anderen Sinne wird der Ausdruck
auch von Bischofen gebraucht, fiir ihre moralische Ahnlichkeit mit
den Aposteln. So spricht Coelestin I. ep. 30 nr. 7 (Coustant
p. 1212) vom hl. Cyrill von Alexandria: In nullo ei officio Apostoli
vir apostolicus defuit: obsecravit, admonuit, increpavit. So nennt
Cyprianus Tolomensis den hl. Caesarius von Arles virum apostolicum
(Thiel p. 100, nr. 4). Das Edictum Gratiani, Valentiniani et Theo-
dorici v. J. 380 nennt Petrus von Alexandria: virum apostolicae sancti-
tatis (Kirch nr. 765, p.465). Ahnlich die merovingischen Formeln
Marculfs, lib. 1, b praeceptum de episcopatum: ,Ille rex vero aposto-
lico illo episcopo* (Galante, Fontes iur, can., Oeniponte 1906, nr, 36
r. 11, p. 121). Die Anrede an den Papst: merito apostolico... decorato
wurde in Gallien auch fiir Bischofe gebraucht (Rozidre p. 16, nota).



412 Der Apostolische Stuhl

¢S, Gelas. I. ep. 10 nr. 4 (Thiel p. 348); ep. 19 nr. 10
(p. 406 8q.); ep. 26 nr, 10 (p. 406). S. Symmach. ep. 10 nr. 11 (Th. 705).
S. Hormisdas ep. 126 nr. 6 (Th. p. 935). Ennodius ep. IV, 34
(Th. p. 991). Roz. LXXXYV, p, 209.

*S. Gelas. I. ep. 16 nr. 1 (Th. p. 348): domine sancte, apo-
stolice et beatissime pater patrum. Pompeius ad Hormisdam, Horm.
ep. 69 (Th. p. 8656). Celer ad Horm., Horm. ep. 131 nr. 2 (Th. p. 952).

*S. Gelas. I. ep. 43 nr. 2 (Th. p. 473): sanctique et aposto-
lici Leonis papae per omnia confessionem tenebant. Episcopi Tarra-
conenses ad S. Hilarum (a. 464/65), Hilar. ep. 14 nr. 2 (Th. p. 1568).
Roziére LXXIV, p. 147; LXXXIV, p. 190: apostolicus papa Leo.

" Victorius ad S. Hilarum, Hilar. ep. 3 nr. 10 (Th. p. 1387):
apostolici pontificis electio. Apostolici pontifices = Piipste: Roz.
LXXXIII, p. 176; CXVIII, p. 262.

*Tustinianus comes ad S Hormisdam, Horm. ep. 78 (Th.
p. 875). Eid des hl. Bonifatius von Mainz, Roz. CXIX, p. 265, Apo-
graphum Nonantulanum a. 1189 (Galante nr. 172, p. 390): Dominus
Apostolicus. Die liturgische Formel Domnus Apostolicus, z. B. in den

Litaniae omnium sanctorum.
* Roz. LXI, p. 122.

Derselbe Beiname wurde auch zur Bezeichnung des
papstlichen Amtes als Apostolicus episcopatus! und
der papstlichen Dekrete, die Apostolica scripta? oder
kurzweg Apostolica® hieflen, gebraucht und ging in
eine grofle Reihe von kanonistischen Formeln iiber, die
aus dem patristischen Zeitalter herstammen.

' Urban. II. (H. a. Benettis IV, p. 319).

?*Cf. Iohann. Constantinopolitanus ad Hormisdam, Horm.
ep. 43 nr. 1 (Th. p. 832): apostolice scribere.

* Eugen, III. (Loewenfeld nr. 196, p. 161). Cf. Iohannes XI.

(ib. nr. 66, p. 87).

b. Es ist daher erklarlich, dafl auch das Papsttum
selbst als Amt und Wiirde schlechthin Apostolatus ge-
nannt wurde. Seit dem Anfang des 6. Jahrhunderts ist
dieser Name schon so allgemein verbreitet!, dafl der Ge-
brauch desselben schon viel frither entstanden sein mufite,
weil eine gewohnheitsrechtliche Formel, die nicht auf einem
Gesetze beruht, unter den damaligen Verhdltnissen nur
allméhlich platzgreifen konnte. Der Ausdruck Aposto-
latus tuus oder vester dient auch als Anrede und be-
zeichnet dann direkt die Person des Papstes als per-
sona publica, d. h. als Inhaber des Apostolates. Paulinus
Diaconus schreibt an Papst Zosimus: ,oro beatum aposto-
latum tuum, ut hunc meum libellum (gegen den Pelagianer
Coelestius) suscipi iubeas, quo gratiam referam tantae sedi?, . ¢



Der Apostolische Stuhl 418

So reden die spanischen Bischdofe von Tarraco den hl. Hilarus
an: , Erit profecto vester triumphus, si apostolatus vestri tem-
poribus, quod sancti Petri cathedra obtinet, audiat Ecclesia, si.
novella zizaniorum semina fuerint extirpata3.“ Den klarsten
Beweis fiir die Anredeform gibt die subscriptio desselben
Schreibens: ,Mége die gottliche Ewigkeit (der ewige Gott)
Euer heiliges Apostolat, welches fiir uns betet, allzeit er-
halten4!¢ — Denn fiirbitten kann nur eine Person und das
ist hier der Inhaber des Apostolates, der Papst. KEbenso
schrieben die tarraconensischen Bischéfe an denselben Papst :
,Ergo suppliciter precamur apostolatum vestrum, ut hu-
militatis nostrae quod iuste videtur a nobis factum vestra
auctoritate firmetur®.“ Und die subsriptio dieses Schreibens
lautet: ,Orantem pro nobis sanctum apostolatum
vestrum Ilugl aevo divina conservet aeternitas nobis om-
nibus et Ecclesiae suae, domine vere noster et apostolice
papa®!* So ist derselbe Ausdruck in die Formeln des Liber
diurnus” und des Mittelalters® iibergegangen.

' Pelagius (417), Libellus fidei ad Innocent. Papam (Migne,
P. L. 45, 1718): Sin autem haec nostra confessio apostolatus tui iudi-
cio comprobatur. Kaiser Honorius an S. Bonifatius I. (Coustant,
Bonif, 1. ep. 8, p. 1028): petimus ut quotidianis orationibus apostola-
tus tuus studium ac votum suum circa salutem atque Imperium
nostrum dignetur impendere, Die spanischen Bischéfe an S. Hilarus
(463—464), Hilari ep. 18 nr. 3 (Th. p. 163). Die rémische Synode von
465, Hilar. ep. 15 nr. 7 (p. 168'. Die Bischéfe von Dardania an S. Ge-
las. I., Gelas. ep. 11 nr. 1 (Th. p. 348): saluberrima apostolatus vestri
praecepta. loannes Diaconus (506) (Th. p. 697). Ilustinianus comes
(517) an S. Hormisdas, Horm. ep. 44 (p. 833); ep. 78 nr. 1 (p. 875);
ep. 181 nr. 2 (p. 952). Ennodius an S. Symmachus, Symm. ep. 23
(p. 788); Theodoretus (519) an denselben, Symm. ep. 62 (p. 864). Der
Legat Dioscurus iibersendet dem hl. Hormisdas die Antwort des Pa-
triarchen von Konstantinopel auf den libellus fidei (Horm. ep. 61) mit
den Worten: ,cuius exemplaria graece et latine Apostolatui vestro
direximus (Th. p. 111 sq.); Anastasia (Th. p. 865); Possessor (Th. 917);
Celer (Horm. ep. 118, p. 915); Kaiser Iustinian (Horm. ep. 112 nr. 4,
p. 922), ep. 145 (p. 983); die Synode von Konstantinopel, Horm.
ep. 131 nr. 2 (p. 952); Dionysius exiguus, Horm. ep. 149 (p. 986);
Hormisdas selbst gebraucht den Ausdruck, ep. 145 (p. 983).

* Paulinus Diac, adv. Coelest. nr.4 (Migne, P. L, 20, 715),
s S. Hilar. ep. 18, nr. 3 (Th. p. 156 sq.).

* Ib. p. 167.

* Ep. 14 nr. 2 (p. 168).

* Jb,

" Roziére III, p. 20: Domine beatissime papa, precamur
apostolatum vestrum, ut nobis illum virum... dignemini consecrare

pastorem; IV, p. 21; V, p. 22; X, p. 37; XXIX, p. 56,



414 Der Apostolische Stuhl

* Iohann. VIII. (Loewenfeld nr. 58, p. 34); Iohann. IX. (ib.
ur. 66, p. 38); S. Gregor VIIL. (nr. 119, p. 58); Alexander III. (or. 272,
p. 156); Lucius IIL. (nr. 352, p. 212); Urban. VIIIL. (nr. 380, p. 231);
‘Coelestin, III, (nr. 406, p. 250; nr. 413, p. 257). Sixtus V, sagt von
sich: placuit divinae Bonitati imbecillitatem nostram ad summi Apo-
stolatus apicem vocare (Galante nr, 201, p. 469 r. 2 sq).

Ebenso bedeutet auch der Ausdruck Pontificatus
vester die Person des Papstes. Der hl. Avitus schrieb
im Namen des Burgunder Konigs Sigismund an Papst
S. Symmachus: ,colloquia illa, quibus me pontificatus
vester vel praesentem vel absentem intercessionibus
acquisivit . Pompeius an S. Hormisdas (519): ,reverendum
vestri pontificatus beatitudinem ... salutantes quae-
sumus2.“ Celer an denselben Papst (520): ,deprecamur ponti-
ficium vestrum, ut pro nobis benigno patris animo
orare iubeatis® “ Johannes VIIL spricht von pontificium no-
strum, mit dem er sich identifiziert+.

' Symmach, ep. 17 nr. 1 (Th. p. 730).

*Hormisd. ep. 69 (Th, p. 86b).

% Ib. ep. 118 (p. 920).

“* Loewenfeld nr. 47, p. 26.

6. Der Name ecclesia wurde von sedes oder cathedra
und dioecesis wohl unterschieden!; ebenso die einzelnen
ecclesiae von der bischoflichen cathedra, zu der sie gehorten,
und besonders von der Kcclesia als der Gesamtkirche?.

' Concil. Carthag. v. J. 418, can. 9 (Kirch nr. 108, p. 446).
* Ib. can. 10 (Kirch nr. 709, p. 664).

Apostolische Kirchen, d. h. die durch das hierar-
chische Amt schon konstituierten Gemeinden, nennt
Tertullian erstens die von wirklichen Aposteln
des Herrn gegriindeten Kirchen und zweitens auch solche,
die als suboles apostolicarum ecclesiarum von
den ersteren abstammen!.

'Tertullian, De praescriptione haereticornm ¢. 20 (ed.
Oehler II, 18 sq.): ,Apostoli in orbem profecti eandem doctrinam
eiusdem fidei nationibus promulgaverunt. Et perinde ecclesias apud
unamquamque civitatem condiderunt, a quibus traducem fidei et
semina doctrinae ceterae exinde ecclesiae mutuatae sunt et cottidie
mutuantur, ut ecclesiae fiant. Ac per hoc et ipsae apostolicae
deputabantur ut suboles apostolicarum ecclesiarum. Omne
genus ad originem suam censeatur necesse est. Itaque tot ac tantae
ecclesiae una est illa ab apostolis prima, ex qua omnes. Sic omnes
primae et omnes apostolicae sunt, dum una omnes probant uni-
tate communicationis pacis et appellatio fraternitatis et contesseratio



Der Apostolische Stuhl 415

hospitalitatis, quae iura non alia ratio regit, quam eiusdem sacra-
menti una traditio. — Ib. ¢. 32 (II, 29): Edant ergo origines ecclesia-
rum suarum, evolvant ovdinem episcoporum suorum ita per succes-
sionem ab initio decurrentem, ut primus ille episcopus aliquem ex
apostolis vel ex apostolicis viris, qui tamen cum apostolis perseve-
raverit, habuerit auctorem et antecessorem. Hoc enim modo ecclesiae
apostolicae census suos deferunt, sicut Smyrnaeorum ecclesia Poly-
carpum ab Ioanne collocatum refert, sicut Romanorum Clementem a
Petro ordinatum itidem. — Im Gegensatz zu den Kirchen, die von den
Aposteln selbst regiert wurden, nennt Papst Julius I. alle {ibrigen
vulgares ecclesias (Migne, P. L.8,906 A, Denz.-Bannwart"
nr. 3003): episcopi enim erant qui patiebantur, nec vulgares ecclesiae
-quae vexabantur, sed quas ipsi Apostoli per se gubernabant,

Die Behauptung Palmieris, dafl im Altertum alle
bischoflichen Kirchen apostolisch hieflen?, ist daher in dieser
Allgemeinheit unrichtig. Spiter wurde aber offiziell nur
die romische Kirche apostolisch genannt?, wie auch die
Formeln des Liber diurnus bezeugen 3.

'Palmieri: Tractatus de Romano Pontifice®, Prati 1902, p. 108sq.
Cf. H. a Benettis III, p. 82. ‘

? Leo II ep. ad Constantinum Imper. v. J. 682 (Kirch nr. 977,
p. B96) nennt die romische Kirche hanc apostolicam im Gegensatz zur
‘Constantinopolitana ecclesia.

* Roz LXII, p, 122; LXIII, p. 126; LXXXIV, p. 182; LXXXV,
p. 203; CVIII, p. 260: haec apostolica.

7. Der Name sedes apostolica bezeichnet zuniichst
den materiellen Lehr- und Amtsstuhl eines Apostels. Diese
Stithle wurden in den von den Aposteln gegriindeten Kirchen
als heilige Reliquien aufbewahrt und verehrt. Im iber-
tragenen Sinne bedeutet der Name die bischofliche
Autoritit des Apostels, der einen solchen Stuhl eingenommen
hatte, weil er Griinder einer bischiflichen Kirche gewesen
war, die dann nach seinem Tode zur Erinnerung an ihn
ebenfalls als ein apostolischer Stuhl bezeichnet wurde. So
hieflen die vom hl. Petrus gegriindeten Stiihle von Rom,
Antiochien, Alexandrien, ebenso die von Ephesus und Jeru-
salem1, welche aber spiter diesen Beinamen verloren. In
einem weiteren Sinne hieflen auch die sedes der suboles
ecclesiarum apostolicarum ecclesiarum noch apostolische
Stithle. So spricht der hl. Augustinus in bezug auf die
bischifliche Sukzession, und Pelagius II. (579 bis 590) ep. 2
zitiert seine Worte im Schreiben an die schismatischen
Bis :hofe von Istrien . Nur in derselben weiteren Bedeutung
nennt Paulinus die cathedra von Tagaste und ebenso

Divus Thomas II. (Jahrbuch fiir Philosophie cte. XXIX.) 28



416 Der Apostolische Stuhl

Sidonius die von Tricassina, die Lupus eingenommen hatte,
noch apostolisch®. Auch Pelagius I. (565 bis 560) brauchte
den Ausdruck ,apostolische Stithle“ noch einmal im Sinne
der suboles, als er einen Bischof Johannes wegen schisma-
tischer Bestrebungen tadelte: Adeone te in summi sacerdotii
gradu positum (den Bischof) catholice(ae) fefellit veritas
matris, ut non statim scismaticum te conspiceres, cum a
sedibus apostolicis recessisses4? Der Papst versteht
unter der .katholischen Mutter* die rémische Kirche,
die er selbst an anderer Stelle sedes apostolica nennts,
und erklart sich noch deutlicher, indem er sofort den
hl. Petrus das Fundament der Kirche nennt, in quo omnes
scilicet apostolicae sedes sunt®.

' Cf. Coustant, Praefat, P, I nr, 11, p. VII sq.

*Denzinger nr. 247,

*Cf. Palmieri, 1. c¢. p. 108 sq.

‘* Loewenfeld nr. 28, p. 15.

* Ib. nr. 30, p. 16,
* Ib. p. 16.

Da nun der rémische Bischof nicht nur den histo-
rischen Stuhl des hl. Petrus als legitimer Nachfolger ein-
nahm, sondern auch den Primat des Apostelfiirsten mit
dieser direkt apostolischen Kirche besafl und ferner das
Amt des Apostolatus in ununterbrochener Sukzession fort-
fithrte1, so entstand schon seit der Zeit des hl. Cyprian
die Sitte, diesen rémischen Stuhl schlechthin Sedes
Apostolica zu nennen. Daher wurde diese Bezeichnung
geradezu zum bleibenden Kigennamen desselben? wie
der Ausdruck Ecclesia Apostolica schon frither Eigenname
der romischen Kirche geworden war. Sedes Apostolica wurde
aber als Eigenname des rémischen Stuhles sowohl von der
abendldndischen wie von der morgenlindischen Kirche an-
erkannt. So gebrauchen ihn die Konziliens und die Viter+.

' Cf. Michael Medina, 1. c. lib. 7 ¢, 24 (fol. 277D).

? Of. Georg. Cortesius, L. e. lib. II, p. 175 sqq. M. Eber-
hard: De tituli Sedis Apostolicae, Treviris 1846, Cap. 2, p. 33 sqq.

3 Z. B. Concil. Arelat. 314 (Coustant p.345sq.); Vasense
329 (ib. p. 613, n. 14); Carthag. 416 ep. ad Innoc.I. (Migne, P. L.
83,760); Teleptan.416 (Coust. p.650); Chalcedon. 462 (Mansi VI,
p. 681); Roman. 486 (Felicis II. ep. 11 nr. 1, Thiel p. 252; nr. 4,
p. 255). _

‘*Z. B.S.Optatus Milev., contra Parmen., lib. 2; Paulinus
Diaconus, Libellus adv. Coelest. nr. 1—4 (Migne, P. L. 20, 711—715);
S. Augustinus ep. 209 nr. 8 ad Coelestin. Papam nr. 8 (Coust.



Der Apostolische Stuhl 417

p. 1066); nr. 9 (p. 1067); Contra duas ep. Pelag., lib. 2 ¢. 3 (Migne,
P. L., 44, 573); S. Athanasius, Hist. Arianorum ad monachos
(Migne, P. G. 26, 691 sqq.); Sozomenus, Hist. eccles.,, lib. 4, 15
(Kirch nr. 847, p. 6519).

Ebenso bedienen sich die Péapste selbst dieses Titels.
Unter S. Damasus I. berichtet das romische Konzil von 378
an die Kaiser Gratian und Valentinian: ,innumeri fere ex
diffusis [taliae partibus ad sublime sedis apostolicae
sacrarium congregati...! Damasus... non fiat inferior his,
quibus etsi aequalis est munere (als Bischof), praerogativa
tamen apostolicae sedis excellit2...“ Derselbe Papst schreibt
in seinem Synodalbriefe: | Quod debitam apostolicae
sedis reverentiam exhibet caritas vestra, in eo vobis ipsis
plurimum praestatis, filii carissimi3“ und sagt iiber den
Apollinaristen Timotheus: ,qui et hic iudicio sedis apo-
stolicae... depositus est4“ Sein Nachfolger S. Siricius
schreibt an den Bischof Himerius: ,De his vero non in-
congrue dilectio tua apostolicam sedem credidit consu-
lendam .. .5 Und in demselben Briefe spricht er den Grund-
satz aus: ,quamquam statuta sedis apostolicae, vel
canonum venerabilia definita, nulli sacerdotum Domini
ignorare sit liberum...t“ In einem anderen Briefe schreibt
er: ,Perlatum itaque est ad conscientiam apostolicae
sedis, contra ecclesiasticum canonem praesumi...?“
S.Innocenz I. bestimmte: ,Si maiores causae in medium
fuerint devolutae, ad sedem apostolicam, sicut synodus
statuit, et beata consuetudo exigit, post iudicium episcopale
referantur8.“ Derselbe wendet auch die Formel an: ,Licet
autem et apostolicae sedis favore permissum tuae
fraternitati cognosce, ut...?* und nennt den _Apos t o-
lischen Stuhl caput ecclesiarum?®. Dem hl. Hieronymus
schreibt derselbe Papst i. J. 417: ,,ex_citati tanta malorum
scena, arripere auctoritatem sed_1s apostolicae ad
omne comprimendum nefas festinavimus 11,  und einen
Bischof belobt er mit den Worten: ,Mirari non possumus,
dilectionem tuam sequi instituta malorum, omniaque, quae
possunt aliquam recipere dubitationem, ad nos quasi ad
caput atque ad apicem episcopatus referre, ut consulta
videlicet sedes apostolica ex ipsis rebus dubiis
certum aliquid faciendumque pronunciet%.“ Sein Nach-
folger S. Zosimus braucht die Formeln: ,Placuit aposto-
licae sedis“, ,apostolicae sedis constituta 14, ,apostolicae

28"



418 Der Apostolische Stuhl

sedis auctoritas, cul in honorem beatissimi Petri patrum
decreta peculiarem quamdam sanxere reverentiam 15“: das sei
die Quelle, aus welcher pax fidei et catholica societatis auf
den ganzen KErdkreis ausgesendet wird 1%, ,ad apostolicam
sedem referre“ 17. Diese Beispiele mogen gentigen. Von da ab
wird der Name in den Briefen der Pipste immer hiufiger,
so dafl die Stellen aus dem 6. Jahrhundert kaum noch
gezihlt werden konnen und sich aus ihnen schon ein voll-
stindiges System iiber das Recht des Apostolischen Stuhles
entwickeln liefle. Dafl aber die Pépste diesen Titel sank-
tioniert haben, geht deutlich hervor aus der von
S.Hormisdas im Akazianischen Schisma vorgeschriebenen
libellus professionis fidei vom Jahre 5171%: _in sede
apostolica citra maculam semper est catholica servata

religio ... Suscipimus autem et probamus epistolas beati
Leonis papae universas, quas de Christiana religione con-
scripit . .. sequentes in omnibus apostolicam sedem, et

praedicantes eius omnia constituta. Et ideo spero, ut in
una communione vobiscum, quam sedes apostolica
predicat, esse merear, in qua est integra et verax Chri-
stianae religionis et perfecta soliditas: promittens in sequenti
tempore sequestratos a communione Ecclesiae catholicae
id est non consentientes sed1 apostolica e, eorum nomina
inter sacra non recitanda esse mysteria.“

'"S. Damasi ep, 6 nr. 1 (Coustant p. 523).

* Ib. nr. 10 (p. 528).

* Ep. 14 nor. 1 (p. b71).

¢ Ib. nr. 3. Cf. Facundus lib, 7 ¢. 34 (Coust. p. 93, nr. b):
invenient enim Timotheum Apollinaris a beato Athanasio per igno-
rantiam, temporibus B. Damasi, sedi apostolicae velut orthodoxum
commendatum (cf. p. 600, nr. 24; p. 601, nr. 27),

* 8. Siricii ep. 1 ad Himerium Tarracon. (a. 385) nr. 6 (Coust.
p. 628).

¢ Ib. (p. 637).

” Ep. 6 (c. a. 886) nr. 2 (p. 669).

*S. Innocent. I. ep. ad Victricem Rotomagensem (a. 404) nr, 6
(Coust. p. 749).

* Ep. 18 ad Rufum Thessalon. (a. 412) nr. 2 (p. 817).

1 Ep. 17 ad episcop. Macedon. (c. a. 414 p. 880) Quae epis-
tolae cum saepius repeti fecissem, adverti sedi apostohcae, ad quam
relatio missa quasi ad caput ecclesiarum currebat, aliguam fieri
iniuriam, cuius adhuc in ambiguum sententia duceretur.

"' Ep. 34 (p. 908).

. Ep 87 Felici Nucerino nr. 1.

3 S Zosimi ep. 1 ad episc. Galliae (a. 417) nr. 1 (Coust.
p. 985).



Der Apostolische Stuhl 419

1 Ib. nr. 2 (p. 987).

'* Ep. 2 de causa Coelestii (a. 417) nr. 1 (p. 943).
* Ib. (p. 944).

" Ib. nr. 7 (p. 954).

" Thiel p. 795 sq. (Denzinger nr. 171 sq.).

Der hélzerne Stuhl des hl, Petrus (cathedra Va-
ticana), auf welchem er die bischiflichen Funktionen in
Rom ausgeiibt hatte und der jetzt noch in der vatikani-
schen Basilika in dem kostbaren Bronzeschrein iiber dem
Hochaltar aufbewahrt ist!, wurde schon seit den allerersten
Jahrhunderten verehrt und dazu ein eigenes Fest einge-
setzt2. Das Materialobjekt dieses Kultus war der alte
Holzstuhl selbst, der als Reliquie des hl. Petrus verehrt
wurde, ebenso wie ein anderer Bischofsstuhl, dessen sich
der Apostel vorher in Rom bediente (cathedra Ostriana)
und ein dritter, den er in Antiochien gebraucht hatte. Das
formelle Objekt des Festes Cathedra Petri Romana
ist dagegen das Apostolat oder die Apostolische Pri-
matialautoritdt des hl. Petrus selbst, deren Symbol
jener echte vatikanische Stuhl war, so dafl das eigentliche
Festobjekt der rémische Primat oder der Apostolische Stuhl
im iibertragenen Sinne dieses Namens ist. Diese iibertragene
Bedeutung und die Stuhlfeier des hl. Petrus ahmten die
Manichéer durch die Stuhlfeier (37ua) ihres Stiftes Mani
nach® und bezeugten dadurch wider Willen die frithe Ein-
fihrung des romischen KFestes mit seiner formellen Be-
deutung.

' H, Grisar: Geschichte Roms und der Piapste im Mittelalter I,

Freiburg i. Br, 1901, p. 228f. )
* Constantius, 1. c. Appendix cap. 2. De cathedra lignea

S. Petri, p. 312 sqq. Vgl. Punkes, Kirchenlexikon® II, p. 2057."
2062. Ferd. Probst: Die iltesten romischen Sakramentarien und
Ordines, Miinster i. W. 1892, p. 103 f. 266—270. K. A. H. Kellner:

Heortologie, Freiburg i. Br. 1901, p. 173 ff.

* S. Augustin., contra ep. Manich. c. 9.

8. So ist der dogmatische und kanonistische Sprach-
gebrauch entstanden, die ganze Apostolische Voll-
gewalt des Papstes iiber die Kirche mit dem Namen
Sedes Apostolicaim iibertragenen Sinne zu bezeichnen 1.
Diese Bedeutung ist unter anderem in der Obedienzformel
festgelegt, welche Paschalis II. auf dem Laterankonzil vom
Jahre 1102 fiir alle abendléndischen Metropoliten vorschrieb :
»Promitto autem obedientiam Apostolicae Sedis Pontifici Do-



420 Der Apostolische Stuhl

mino Paschali eiusque successoribus sub testimonio Christi
et Ecclesiae, affirmans quod affirmat, damnans quod damnat
sancta et universalis Ecclesia2“.

' Cf. Michael de Medina, L. c. lib. 7, cap. 24. M, Scheeben,

Kirchenlexikon? I, p. 1146 f.
* Denz. nr. 357.

Da die Heiligkeit der Kirche im apostolischen
Glaubensbekenntnis enthalten ist, wurde auch alles, was
zur rémischen Kirche gehort, heilig genannt! und dieses
Priidikat, das frither auch anderen Bischofen in der Anrede
gegeben wurde, nachher als besonderer Titel dem rémischen
Papste reserviert, indem man ihn allein mit dem Titel
Sanctitas und Sanctissimus® oder Beatissimus anredetes,
Weil ferner die von Christus eingesetzte oberste kirchliche
Gewalt, die durch den Namen ,Apostolischer Stuhl“ sym-
bolisiert ist, nach gottlichem Recht zum Wesen der heiligen
Kirche gehort, so ist diese Vollgewalt selbst etwas Uber-
natiirliches und Heiliges. Deshalb wird sie als solche durch
den Namen Sancta Sedes Apostolica* und kurzweg
Sancta Sedes® bezeichnet. Sedes Apostolica und Sancta
(Sacrosancta) Sedes sind daher synonyme Ausdriicke.

' Victorius nennt den hl. Hilarus, als dieser noch urbis Romae
archidiaconus war, , vestra sanctitas“, S, Hilarus ep. 8 nr. 6 (Th. p. 133),
Ebenso nennt Theodoret den rémischen Erzdiakon vestra sanctitas
(Th. p. 133, nota 13).

? Die Synode von Arles v. J. 314 schreibt an Papst S, Silvester:
Domino sanctissimo fratri Silvestro (Mirbt nr. 93, p. 85). S. Anasta-
sius II. wurde im 1.ibellus der alexandrinischen Kirche v. J. 496
Sanctissimus genannt. Concil. Ephes. (Th. p. 629, nota 4).

* Die tarraconensischen Bischofe schreiben an S. Hilarus: Do-
mino beatissimo et apostolica reverentia a nobis in Christo colendo
papae Hilaro... (Hilar. ep. 13, Th. p. 153). Cf. Hilar. ep. 14 nr, 1

. 197).
5 ‘)Hormisdas ep. 7 nr. 8 (Th. p. 764). Alex. II. (Loew. nr. 169,
p. 84): Sancta Apostolica Sedes.

* Concil. Florent. (Denz. nr. 694); Vatican. (Ib. nr. 1832). Re-
scriptum Gratiani Imper. (Damasi ep. 7 nr. 4, Coustant p. 532):
insectatores sanctissimae sedis.

Weil aber die apostolische Vollgewalt nur in ihrem
Triiger, dem Papst als Nachfolger des hl. Petrus, existiert,
so wird der Name ,Apostolischer Stuhl“ auch direkt auf
den Inhaber desselben angewendet. So schrieb der hl. Pe-
trus Damiani an Nikolaus II.: ,Vos estis Apostolica Sedes.
Vos Romana estis Ecclesial.* Im iibertragenen Sinne be-



Der Apostolische Stuhl 421

deutet daher der Name Sedes Apostolica die Aposto-
lische Vollgewalt, sowohl in abstracto wie in concreto.
In dieser Bedeutung ist er ein Bestandteil des stilus
curiae im engeren Sinne, der als solcher Rechtskraft be-
sitzt, und deshalb muf} dieser Name in allen offiziellen
kirchlichen Dokumenten, gleichviel ob sie dogmatischen
oder disziplindren Inhaltes sind, genau in diesem Sinne und
nicht anders interpretiert werden.

' Baronius ad a, 1057—64 (Andries, Cath. Rom. p. 406).

9. Die theologische Bedeutung des Namens
Sedes Apostolica entspricht endlich vollkommen dem Bilde
der Kirche, welches die H1. Schrift von ihr entworfen
hat. Das iibernatiirliche Geheimnis der Kirche ist uns haupt-
sichlich in drei Bildern oder Symbolen geoffenbart, aut
weiche die tbrigen biblischen Bilder leicht zuriickgefiihrt
werden konnen: erstens unter dem architektonischen Bilde
des Hauses, das sich nach und nach zur Stadt und zum
Reiche erweitert : zweitens unter dem anthropologischen Bilde
des mystisch-organischen Leibes; endlich unter dem sakra-
mentalen Symbol der mystischen Ehel.

'E. Commer: Die Kirche, Wien 1904, p. 12—64.

Diese Symbolik laf3t den erziehlichen Fortschritt der
Oftenbarung deutlich erkennen und offenbart das Glaubens-
geheimnis als solches mit seiner ganzen trinitarischen
Appropriation?, Im ersten Bilde kommt die kiinstlerische
quasi- Schépfungstat Gottes in der iibernatiirlichen Welt-
ordnung zum vollkommenen Ausdruck, mit dem Zweck der
Selbstverherrlichung Gottes durch Erhebung der natiir-
lichen Menschenfamilie in den Stand der tibernatiirlichen
Kindschaft. Die Griindung der iibernatiirlichen Ordnung, zu
welcher die Kirche gehort, hat eine Analogie im Schopfungs-
werk der natiirlichen Welt, ist aber keine Schépfung im
eigentlichen Sinne, weil sie die Naturordnung schon voraus-
setzt und weil das Ubernatiirliche nicht durch Schépfung
aus Nichts, sondern nur durch Eduktion aus der obedien-
tialen Potenz von Gott verwirklicht wird. Insofern aber
das Ubernatiirliche von gar keiner natiirlichen Wirkursache
hervorgebracht werden kann, so ist seine Entstehung fiir
unsere Auffassung ein Analogon zur eigentlichen Schopfung.
Diese gleichsam zweite Schopfung wird nach der formalen
und materialen Ursichlichkeit geschildert, analog dem



422 Der Apostolische Stuhl

kiinstlerischen Schaffen und damit auch die fundamentale
Appropriation zur ersten Person der HI. Trinitét direkt
bezeichnet, wie sie dem Zustand des Alten Bundes besonders
entspricht, denn der Person des ewigen Vaters, ex quo
omnia facta sunt, appropriieren wir die Allmacht. Durch das
kiinstlerische Symbol 1st zugleich jede rein mechanisch-
natiirliche Auffassung vom Wesen und von der Entstehung
der Kirche von vornherein abgewiesen. Im zweiten Bilde,
das mnach Analogie der héchsten Stufe des natiirlichen
organischen Lebens Aufbau und Gliederung der Kirche,
offenbart, tritt die iibernatiirliche causa efficiens deutlicher
hervor mit der Appropriation an die zweite Person, an
Christus?, per quem omnia facta sunt?. Daher ist dieses
Bild der Offenbarung des Neuen Bundes besonders ange-
messen und von Christus selbst ausgesprochen. Im dritten
Bilde erreicht die Offenbarung ihre hochste Stufe, indem
sie die ewige Zweckursache der Kirche verkiindet, ndamlich
das geheimnisvolle innere iibersakramentale ILeben der
Kirche. Denn wenn man dem Vater die Macht, dem Sohne
die Weisheit und dem HI. Geiste die Giite appropriiert,
so ist der HIl. Geist das Prinzip des Gnadenlebens der
heiligen Gottesgemeinschaft, in welcher er die Eintracht
erhiilt.

"Cf. S. Thomas: S, Th, I q. 39 a. 8.
*1. Cor, 1, 24: Christum Dei virtutem et sapientiam.
* Joan. 1, 8: Omnia per Ipsum facta sunt.

Der Ausdruck Sedes Apostolica entspricht schon
dem ersten und einfachsten Symbol der Kirche. Darnach
1st die Kirche das grofle und heilige Haus Gottes, in
welchem er mit seinen glidubigen Kindern als Vater wohnt
und welches wegen seiner heiligen Gegenwart zugleich
sein Tempel? ist. Die reale Gegenwart des Herrn in seinem
Hause wurde im Alten Bunde durch die Wolke iiber der
Kapporeth? symbolisiert, seine moralische Gegenwart aber
durch die Cathedra Moysis, welche die Autoritit des pater-
familias iiber sein eigenes Haus sinnbildlich darstellt, Weil
aber das Haus Gottes sich sukzessiv erweitert zur Stadt
und zum Reiche Gottes, so gestaltet sich die h#usliche
Autoritdt zur sozial-theomonarchischen aus. Daher wird
dann die moralische Gegenwart Gottes in seiner Stadt und
seinem Reiche bildlich als sein Kénigsthron bezeichnet.
In der Kirche des Neuen Bundes dagegen, in welcher seit



Der Apostolische Stuhl 493.

der Himmelfahrt des gottmenschlichen Stifters Jesus Christus
seine reale Gegenwart nicht mehr sichtbar ist, sondern
nur in der unsichtbaren eucharistischen Gegenwart fort-
dauert, ist nur noch die moralische Gegenwart in seiner
irdischen Stellvertretung sichtbar und diese wird treffend
durch den Apostolischen Stuhl symbolisiert, der nach
der entwickelten Bedeutung dieses Namens identisch ist
mit dem Inhaber dieses Stuhles.

' Ps. 10, b.
* Vgl. Paul Scholz: Die heiligen Altertiimer des Volkes Israel,

Regensburg 1868, I, p. 160f.

Die Kirche ist als Stadt und Reich Gottes zugleich
auch der geheimnisvolle, ausgewachsene lebendige Leib
Christi im moralischen Sinne, der durch die Gleichférmig-
keit des Willens seiner Glieder mit dem Willen ihres
Hauptes seine Einheit empfingt und dessen stellvertreten-
des sichtbares Haupt der Apostolische Papst ist. Die
organisch-mystische Verbindung zwischen Haupt und Glie-
dern wird vollzogen durch den Gnadeneinflufl des vom
Haupte Christus in die Kirche gesendeten HI, Geistes,
welcher deshalb die Bedeutung hat, welche das Herz als
erstes Organ des Lebens im menschlichen K¢rper besitzt.
Weil aber die vom HIl. Geiste ausgehende iibernatiirliche
Belebung des Korpers der Kirche eine moralische ist und
in der einheitlichen Regierungsgewalt besteht, welche die
Glieder informiert, so ist diese gottliche Autoritit gleichsam
die eigentliche Wesensform dieses moralischen 'Korpers,
die als solche durch den Apostolischen Stuhl des sicht-
baren Oberhauptes verkérpert oder versinnlicht wird.

In dieser unteilbaren und vollkommenen Lebensgemein-
schaft der (laubigen mit Christus und seinem irdischen
stellvertretenden Haupte erscheint die Kirche als die briaut-
liche Gemahlin in der geheimnisvollen E h e mit dem Manne,
der ihr Haupt ist. Und dieses eheliche Verhiltnis setzt
gich auch in der irdischen Stellvertretung fort, in welcher
der Papst als ,alter Christus“ der Vir Apostolicus ist, dessen
Autoritit oder dessen Apostolischer Stuhl in diesem letzten
Symbol der Kirche als Th alamus versinnbildlicht wird. Das
Bild des Thalamus (Brautgemach) kennzeichnet zugleich
den Papst als aktives Prinzip der iibernatiirlichen Zeugung
und die Kirche als empfangendes und gebiirendes Prinzip
in ihrer geistig-jungfriulichen Mutterschaft. Die innere



4924 Der Apostolische Stuhl

Einheit dieser drei groflen Symbole der Kirche, die zu
einem einzigen {ibernatiirlichen Bilde zusammenflie{Sen,
ergibt sich aus der Erwigung, daf} jene Teilsymbole zwar
aus verschiedenen Ordnungen hergenommen sind, aber doch
nur die soziale Beziehung Gottes als des Erlosers zur
Menschheit bezeichnen. So geht das architektonisch-soziale
Symbol des zum Reiche Gottes erweiterten Hauses iiber
in das anthropologisch-soziale des angegliederten Leibes
‘Christi und dieses endlich in das sakramental-soziale Symbol
der heiligsten Khe, die als Prinzip der groflen Gottes-
familie, als seminarium civitatis Dei wiederum in das erste
Symbol des Hauses Gottes zuriickfilhrt und so dem welt-
zeitlichen Kreislauf vollendet.

Wegen der Identitdt der hochsten kirchlichen Auto-
ritét in abstracto und in concreto entspricht daher der
vom Hausgeréite im architektonischen Symbol der Kirche
hergenommene bildliche Ausdruck Sedes Apostolica genau
dem Apostolischen Haupt im anthropologischen Symbol
und dem Apostolischen Thalamus im sakramentalen Symbol
fir die irdische Kirche Christi, welche nach dem idealen
Vorbild der himmlischen gestaltet ist. In dieser biblisch
begriindeten Auffassung der alten Theologie ist demnach
-die Sedes Apostolica als Sinnbild der kirchlichen theo-
monarchischen Vollgewalt geradezu der irdische Abglanz
der Sedes Dei, die im vollsten Sinne thronus Dei et Agni ist.

Das Dogma vom Apostolischen Stuhl

Die Synthese des Dogmas vom Apostolischen
‘Stuhle laf3t sich aus drei Glaubenssitzen leicht entwickeln.

1. Erster Satz: Der Apostolische Stuhl ist
der Stuhl des hl. Petrus. — In der nachgewiesenen
iibertragenen Bedeutung des Namens Sedes Apostolica
besagt dieser Satz die im Dogma vom Primat enthaltene
Identitét der apostolischen Vollgewalt mit der dem hl. Petrus
verliehenen Fiille der Gewalt iiber die ganze Kirche. Der
Traditionsbeweis fiir jenen Satz fillt daher sachlich mit dem
Beweise fiir den Primat des Apostelfiirsten zusammen und ist
so oft erbracht, dafl wir auf die griindlichen Ausfithrungen
der Theologen (z. B. Anton Straub) verweisen und uns auf
‘wenige Zeugnisse beschrinken. Wenn einer der iltesten
Dogmatiker, der hl. Johannes von Damaskus, den Apostel-



Der Apostolische Stuhl 425

fursten //pésdpos der Kirche nennt?!, so spricht er damit
den Gedanken aus, dafl Petrus die mposdpiu?, die proto-
cathedra besafl, der die F'iille der apostolischen Gewalt zu
eigen ist. Schon der hl. Papst Siricius sagt von Petrus:
nper quem et apostolatus et episcopatus in Christo
coepit exordium*“ und sein dritter Nachfolger S. Zosimus
1dentifiziert jene Vollgewalt, den Apostolischen Stuhl, mit
Petrus selbst. Von besonderer Bedeutung ist auch die Ent-
scheidung des hl. Pelagius I. gegen einen schismati-
sierenden Bischof, worin der Papst, #hnlich wie schon der
hl. Cyprian, aus der Einheit aller der von Aposteln gegriin-
deten Kirchen argumentiert, indem er diese Einheit auf den
Apostolischen Stuhl des hl. Petrus zuriickfiithrt: ,Adeone te
in summo sacerdotii gradu positum (als Bischof) catholicae
fefellit veritas matris, ut non statim schismaticum te con-
spiceres, cum a sedibus apostolicis recessisses? Adeone po-
pulis ad praedicandum positus non legeras super Aposto-
lorum principem a Christo Deo nostro Ecclesiam esse funda-
tam, ut portae adversus ipsam inferi praevalere non possent?
(Matth. 16, 18.) Quod si legeras, ubinam praeter ipsum esse
credebas Ecclesiam, in quouno omnesscilicet apostolicae
sedes sunt, quibus pariter sicut illi, qui claves acceperat,
ligandi solvendique potestas indulta est?...’“ Ahnlich
spricht Hadrian I. in dem dogmatischen Schreiben an
die Viter des zweiten Konzils von Nicaea i. J. 785, indem
er sein Anathem gegen den ,sine Apostolica Sede® zu-
stande gekommenen ,pseudosyllogus“ mit der Autoritit
des hl. Petrus motiviert, ,cuius sedes in omnem terra-
rum orbem primatum tenens refulget et caput ommnium
Ecclesiarum Dei consistit®.

1S, Iohan. Damascenus, Oratio de glor. transfigur. Christi
(Opera ed. Le Quien T. II, p. 802): =ijs éxxlnoias modsdoov,

? Of. Herodot. 4, 88.

S, Siricii ep. 5 nr. 1 (Coustant p. 651).

* 8, Zosimi ep. 2 nr. 1 (Coust. p. 943).
* Loewenfeld, Ep. Rom. Pont. ineditue nr. 28, p. 156 sq. (Ct.

nr. 30, p. 18) Denzinger nr. 230.

“ Denzinger nr. 298; cf. nr. 171 sqq.

Virtuell ist dieser Satz sowohl auf dem vierten
Konzil von Konstantinopel als auf dem zweiten all-
gemeinen Konzil von Lyon im Decretum pro Graecis
und von Eugen IV. auf dem Konzil von Florenz am
6. Juli 1489 definiert worden, wo der Apostolische Stuhl



426 Der Apostolische Stuhl

mit dem Stuhle des Nachfolgers des hl. Petrus identifiziert
wird!, was nur moglich ist, wenn der Apostolische Stuhl
der Stuhl des hl. Petrus selbst ist. Endlich hat das Vati-
canum diese Definitionen wiederholt und bestitigt, indem
es die Sedes Apostolica mit der Sedes Petri identifizierte 2.

' Denz. nr. 694.
* Denz. nr. 1823.

2. Zur theologischen Begriindung dieses Dog-
mas miissen wir vom Apostolat ausgehen und das Ver-
hdltnis der Apostel zum hl. Petrus genauer erkliren. —
Das Haupt der Kirche ist Christus selbstl. Solange er
in seiner Kirche auf Erden sichtbar weilte, war er selbst
der erste Summus Pontifex und als solcher das sichtbare
Oberhaupt der Kirche und in ihm war die ganze kirch-
liche Autoritét oder Gewalt sichtbar geworden. Auch jetzt
und immer bleibt er im Himmel das unsichtbare Funda-
ment oder Haupt der Kirche und behélt die hdchste Ge-
walt2 Weil er aber als wahres Haupt die Kirche sowohl
dguflerlich oder geschichtlich durch seine Lehre und seine
Gesetze fortwihrend regiert und ihr innerlich die Kraft
der Gmade bestindig einflofit, deshalb ist es certum de fide,
dald er die ganze Fiille seiner Gewalt keinem anderen iiber-
tragen oder hinterlassen konnte. Christus hat daher keinen
Nachfolger und keinen Erben seiner Gewalt .

' Denz. nr. 468.
*S. Thomas: S. Th. III q. 8a. 1. Cf. Dominicus a Ss, Tri-

nitate: Bibliotheca Theologica T. III, Romae 1686, lib, 3, sect. 4,

c. 2, p. 163.
* Turrecremata: Summa de Ecclesia, lib. 1, ¢. 52. Dom. a

Ss. Trinitate, 1. ¢. p. 153.

Christus selbst hat das Apostolat in der Kirche
als eine hocherhabene und grofle geistliche Gewalt un-
mittelbar eingesetzt!. Im eminenten Sinne war Christus,
weil er vom gottlichen Vater gesandt worden war, selbst
der Apostelz Analog diesem Amte ist das von ihm ein-
gesetzte Apostolat zu verstehen, womit er seine eigene
Gewalt den von ihm Gesandten delegierte, soweit es ihm
gefiel 3. Das Apostelamt enthdlt in seiner integralen
Fiille vier potentiale Teile, die wohl zu unterscheiden sind.

'S. Thomas: In ep. ad Roman.,, c. 1, lect. 1: Dignitas Aposto-

latus est praecipua in Ecclesia. Secundum illud 1 Cor. 12, 28. ,,Quos-
dam quidem posuit Deus in Ecclesia primum Apostolos.* Apostolus



Der Apostolische Stuhl 497

enim idem est quod missus, secundum illud Ioan. 20, 21: ,Sicut misit
me Pater, et ego mitto vos“, id est ex eadem dilectione et cum
eadem auctoritate, In ep. 1 ad Cor. c. 12, lect, 3. Angelus Pe-
tricca: De Potestate Apostolorum (Roccaberti, Bibliotheca Max,
Pont., T, III, p. 896, concl. 1).

* Hebr. 3, 1. Concil. Ephesin., Anathema Cyrilli can. 10: Pon-
tificem et Apostolum, confessionis nostrae factum esse Christum, Di-
vina Scriptura commemorat. (Denz. nr. 122)

* Petricca, 1. c. p. 894,

a) Das einfache Apostolat. Dasselbe ist die
autoritative Sendung zur Verkiindigung und Bezeugung
des Evangeliums, zur Griindung von Kirchen, zur Predigt
und Taufe bei allen Volkern und besitzt das Charisma,
um die gottliche Sendung und die wahre Lehre durch
Wunder zu bekriftigenl. Diese Befugnisse machen das
Apostolat im einfachen Sinne formell aus und diese Gewalt
war allen Aposteln verliehen. Soweit waren alle Apostel
Christi untereinander gleich in bezug aut die Gewalt an
sich, wihrend sie in bezug auf die Ausiibung derselben
nicht gleichgestellt waren. wie sie auch in bezug auf
ihre Wissenschaft, ihre Wirksamkeit und den Erfolg und
Umfang der Bekehrungen nicht gleich waren, da sie auch
in dieser Hinsicht vom hl. Petrus iibertroffen wurden 2

' Uber die Gewalt der Apostel zur Heilung von Kranken vgl.
Salmanticenses, Curs. Theol. T. XIX, Tr. XXIV, Disp. 3, dub. 2
nr. 33. 35 (p. 164 sqq., p. 156).

? 2 Cor. 11; Rom, 5; 2 Petri 3. Cf. Petricca p. 896, Didacus
Nugnus Cabezudo: Commentar. in 3. Partem Summae Theol. D.
Thomae Aq. Tom. II, Venetiis 1612, In Additam. Qu. 20, Art. 3 (p. 411).

b) Das Priestertum mit dem Rechte, die hl. Eu-
charistie zu bereiten und zu spenden, das unblutige Opfer
darzubringen, die Siinden in foro interno zu vergeben und
die letzte (")lung zu erteilen. Auch darin waren alle Apostel
gleich. Alle haben die Priesterweihe unmittelbar von Christus
selbst beim letzten Abendmahle mit den Worten empfangen:
,Hoc facite in meam commemorationem.“ Das ist de fide
gewif’?,

! Lue. 22. Concil. Trident., s. 22, cap. 1. S. Thomas: 4 Sent.
d. 24 q. 2 a. 3 ad 2.

¢) Der Episkopat mit der Befugnis, Priester zu weihen,
das Chrisma zu bereiten und die Firmung zu spenden,
Kirchen usw. zu konsekrieren. Alle Apostel waren Bischofe:



428 Der Apostolische Stuhl

Das ist de fide. Denn sie iibten diese Befugnisse aus, wie
die Apostelgeschichte bezeugt2.

' Denz. nr. 149.
*Dom. a Ss. Trinitate, 1. c. p. 153.

d) Die geistliche Jurisdiktion mit direktiver und
koerzitiver Gewalt iiber die Christen, Hierin waren die
Apostel nicht alle gleich, sondern Petrus besafd eine
groflere Gewalt als die iibrigen. Tatsichlich waren sie
coaequales in der geistlichen Jurisdiktion, insoweit als sie
dieselbe unmittelbar von Christus selbst bei seinem Scheiden
iiber alle Volker empfangen hatten, aber dispares sowohl
im Mafle wie in der Ausiibung dieser Jurisdiktion. Denn
erstens war die Fiille dieser Gewalt nur in Petrus, der sie
allein als pastor ordinarius der ganzen Kirche fiir die
ganze Dauer der Kirche empfangen hatte. In den iibrigen
Aposteln war dieselbe Gewalt dagegen nur als eine dele-
gierte oder auflerordentliche vorhanden, die ihnen Christus
ex privilegio nur fiir ihre Lebensdauer gegeben hatte, ohne
irgendwelche Vollmacht, dieselbe auf ihre Nachfolger zu
iibermitteln, Zweitens erstreckte sich die Jurisdiktions-
gewalt des hl. Petrus direkt auf die ganze Kirche und
damit auch direkt auf die Person der iibrigen Apostel, so
daf} er ihnen bindende Vorschriften machen und sie dahin
senden konnte, wohin er wollte!. Denn obwohl sie ihm im
einfachen Apostolat, Priestertum und Episkopat gleich
waren, so waren sie doch als oves Christi dem pastor ordi-
narius unius ovilis als seine Untertanen unterworfen und
zum Gehorsam gegen ihn verpflichtet. Drittens hat Christus
wegen der KEinheit der Kirche die Sorge fiir die ganze
Kirche nur dem hl. Petrus per se primo iibertragen, wihrend
die universale Jurisdiktion den iibrigen Aposteln nur secun-
dario, also unter der Oberleitung des hl. Petrus gegeben
war?, Tatséchlich war daher die universale Jurisdiktion der
iibrigen Apostel nur eine delegierte und deshalb auch nur
eine auflerordentliche, wihrend diejenige des hl. Petrus
wegen der monarchischen Stellvertretung Christi die Quelle
aller anderen Gewalt und deshalb die einzige ordentliche
war. Diese Auffassung entspricht allein der klaren, von
Christus zum dauernden Wohl der Kirche aus freiem Willen
gegebenen Verfassung, welche ein geordnetes Verhiltnis
der mehrfachen Gewalten in der Einheit verlangt. Wenn



Der Apostolische Stuhl 429

man dagegen die volle Gleichheit aller Apostel in bezug
auf 1hre allgemeine Jurisdiktionsgewalt behauptet, so zer-
stort man den von Christus eingesetzten Primat des hl. Petrus.
und widerspricht dem Dogma. Das hat auch der hl. Thomas
von Aquin klar ausgesprochen und bewiesens. So lehren
auch Richard von Mediavilla und Durandus a S Porcione,
Wenn Lainez* meint, dafl Durandus diese Lehre ,multo
clarius quam Thomas“ ausgesprochen habe, so ist das ein
entschiedener Irrtum; denn Thomas sagt klar genug, daf
der Sinn und die Absicht des Herrn in den Worten bei
Matth. 16, 19 nur diese gewesen sein konnte: quod usus
illius potestatis esse deberet praesupposita potestate
Petro collata secundum ipsius Petri ordinationems?.
' Caietanus! Tractatus de comparatione Papae et Concilii
(Opuscula, Lugduni 15681, T. I). Nugnus, 1. ¢. T. IV, p. 414 sq.
*Dom. a Ss. Trinitate p. 153,
*S, Thomas: S. c. gent., lib. 4, cap. 76; 4 Sent. d. 19q. 1 a. 3.
* Andries: Alphonsi Salmeronis Doctrina de Iurisdictionis
Episcopalis origine ac ratione, Moguntiae 1876, p. 78 sq. Die Salmeron
zugeschriebene Schrift ist von Lainez verfaf3t.

* Cf. Petricca p. 895, der sich auf S.Leo I, ep. 84 ad Anast.,
und auf S. Hieronymus 1. 1 contra Iovin. beruft.

Auf die weitere Kontroverse, ob die Apostel ihre
Jurisdiktion unmittelbar von Christus oder von Petrus
empfangen haben?!, brauchen wir nicht niher einzugehen,
da sie von geringem Belang ist und den Charakter der
delegierten Gewalt der Apostel in bezug auf die Ausiibung
nicht beeintrichtigt. Der Streit wird durch eine Unter-
scheidung leicht geschlichtet. Es kommt darauf an, was
man unter dieser Unmittelbarkeit versteht. Da die Gewalt
selbst eine gottliche, von Christus iibertragene ist, so ist
sie als solche unmittelbar von Christus selbst gegeben im-
mediatione virtutis. Frigt man aber nach dem unmittel-
baren Subjekt, von welchem sie ohne Vermittlung eines
Dritten den Aposteln verliehen ist, so ist sie ebenfalls
unmittelbar von Christus personlich gegeben, der aber die
Ausiibung dieser Gewalt wegen der gleichzeitigen Ein-
setzung des Primates schon bei der Verleihung selbst von
Petrus abhingig machte, indem er den hl. Petrus selbst
zum einzigen direkten und ordentlichen Triger der ganzen
kirchlichen Vollgewalt und ihres legitimen Gebrauches
machte, so dafy die legitime Ausiibung der von Christus in
radice verlieshenen Apostelgewalt den einzelnen Aposteln



430 Der Apostolische Stuhl

doch von Petrus unmittelbar delegiert werden mufite. In
dieser Auffassung ist auch die Ansicht Caietans einge-
schlossen, der die Gewalt der Apostel unmittelbar von
Christus ex privilegio herleitet, ihren Gebrauch dagegen
unmittelbar von Petrus abhiingig sein lafdt2.

' Cf. Andries, 1. ¢. p. XXVIII. 72-78.
* Caietanus, Tr. de potestate Papae.

Weil aber die faktische Jurisdiktionsgewalt der iibrigen
Apostel wegen ihrer Abhéngigkeit von der ordentlichen
Universalgewalt des hl. Petrus nur eine delegierte und
auflerordentliche war, so konnten sie dieseluve auch nicht
vererben und deshalb auch keine Rechtsnachfolger im
eigentlichen Sinne haben. Und tatsichlich ist, abgesehen
von der besonderen Gewalt des hl. Petrus, kein einziger
Bischof Erbe der ganzen Gewalt, welche die iibrigen Apo-
stel fiir ihre Person besallen. Ferner lebten die von Aposteln
eingesetzten Bischéfe und Priester noch gleichzeitig mit
diesen Aposteln und konnten schon deshalb nicht die ganze
(Gewalt derselben besitzen!. Christus hat daher die inte-
grale apostolische Vollgewalt nur dem hl. Petrus absolut
verliechen und in ithm ohne Delegation oder sonstige Be-
schrinkung fiir immer unmittelbar selbst immediatione
virtutis et suppositi eingesetzt, so dafl sie von selbst beim
Tode des ersten Primas Petrus auf dessen legitimen Rechts-
nachfolger iibergehen mufite, weil sie ihrem Wesen nach
nicht aufhéren kann. Daher besafl Petrus allein die aposto-
lische Gewalt im vollen Sinne, der die vier oben erwihnten
Teilmomente zusammenfafdt.

' Petricca p. 922, 924

In der iibertragenen Wortbedeutung von Stuhl (sedes,
cathedra) kann der Name fiir das einfache Apostolat kaum
gebraucht werden, weil mit diesem Apostelamt ein bischof-
licher Amtsstuhl noch gar nicht verbunden ist. In dem
volleren Sinne des Apostolats, der die bischofliche Weihe
und Jurisdiktionsgewalt einschlief’t, ist dagegen ein wirk-
licher Lehr- und Richterstuhl schon eingeschlossen, wes-
halb man diese Gewalt der iibrigen Apostel metaphorisch
als einen apostolischen Stuhl bezeichnen kénnte. Im strengen
und eigentlichen Sinne, wie er auch gewohnheitsrechtlich
fixiert ist, kann jedoch der Name Apostolischer Stuhl nur
die integrale und absolute Fiille der ganzen apostolischen



Der Apostolische Stuhl 431

Gewalt des hl. Petrus bedeuten und mufl deshalb auch
seine bischéfliche und primatiale Gewalt einschliefien. Weil
aber seine bischéfliche Jurisdiktion absolut ohne jede Be-
schriankung sich direkt auf alle Vilker und alle Orte erstreckt,
80 1ist der Apostolische Stuhl des hl. Petrus auch als
bischoflicher Stuhl betrachtet ein universeller und an sich
und von selbst noch in keiner Partikularkirche lokalisiert.
Dagegen mufite jeder bischéfliche Stuhl der iibrigen Apo-
stel, wenn dieselben vermoge ihrer apostolischen Gewalt
einen solchen fiir sich errichtet hatten, von selbst ein parti-
kuldrer und damit ein lokaler sein, weil die Ausiibung
ihrer apostolischen Jurisdiktion wund ihréer bischoflichen
Gewalt gegeniiber den iibrigen Aposteln und den von diesen
-eingesetzten Bischofen durch die gleichzeitige Ausiibung
von selbst abgegrenzt werden mufite. Das war der Fall
beim hl. Jakobus in Jerusalem. Wenn von einem bischof-
lichen Stuhle des hl. Johannes gesprochen wird, so kann
darunter nur seine bischofliche Metropolitangewalt ver-
standen werden, die er in Ephesus, wo er nicht Ortsbischof
war, iiber die kleinasiatischen Kirchen ausiibte. Der
hl, Paulus hat als Bischof andere Bischéfe geweiht und ein-
gesetzt, aber niemals ein lokales Bistum dauernd iiber-
nommen, und auch in Rom, wo er das einfache Apostolat
ausiibte, keine bischofliche Jurisdiktion ausgeiibt, weshalb
in der ganzen Uberlieferung von einem Apostolischen Stuhle
des hl. Paulus keine Rede ist. Es gehort daher zu den
Vorziigen des hl. Petrus, dafd sein bischéflicher Stuhl im
‘Gegensatz zu den iibrigen Aposteln ein durchaus univer-
saler ist, der an und fiir sich noch nicht lokal fixiert war
— und das ist eine Eigeuschaft des wahren Apostolischen
Stuhles oder der apostolischen Vollgewalt.

Es kann daher in der ganzen Kirche nur einen ein-
zigen bischéflichen Stuhl geben, welcher den Namen Apo-
stolischer Stuhl wegen der hochsten vom Apostelfiirsten
hergeleiteten apostolischen Gewalt im eindeutigen, strengen
und vollen Sinne dauernd beh&lt. Der Apostolische
Stuhl ist daher der Stuhl des hl. Petrus — perennis
cathedra Petril.

' Caietanus, Opuscula, Lugduni 1581, Tr. 3, cap. 12 ad 5
{fol. 63a, rig. 28—69); cap. 13 (f. 64b, r. 18—70).

3. Zweiter Satz: Der Stuhl des hl. Petrus
ist der romische Stuhl. — Aus dem iiberreichen

Divas Thomas II. (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXIX.) 29



432 Der Apostolische Stuhl

Traditionsbeweise? fiir diesen Glaubenssatz heben wir
nur einige Zeugnisse hervor. Schon der hl. Cyprian
sagt, die ,cathedra sacerdotalis Romae“ sei der ,locus
Petriz“ Das bezeugt ferner S. Optatus? S. Hiero-
nymuséund S. Augustinus’ Wenn auch die dem Papst
S. Marcellus zugeschriebene Dekretale cap. Rogamus c. 24 q. 1
als pseudoisidorischen Ursprungs keine pépstliche Autoritit
fir sich in Anspruch nehmen kann, so ist sie dennoch ein
Zeugnis fiir den Glauben der Kirche. Der Satz ist aber
virtuell schon im Dekrete des hl. Innocentius I. vom
27. Janner 417 an die Bischofe Afrikas ausgesprochen?®.
Ausdriicklich definierte Papst Gelasius I. den Satz
i. J. 495: ,Est prima Petri Apostoli Sedes Romana
Ecclesia . Dieser Satz ist auch virtuell in dem Schreiben
Hadrians I. an die Viter des zweiten Konzils von Nicaea
v. J. 786 enthalten, worin er die Autoritéit des Apostolischen
Stuhles definiert und mit der Verheilung des Herrn an
den hl. Petrus begriindet, ,dessen Sitz den Primat iber
den Erdkreis hat und das Haupt aller Kirchen bildets,“
Da Hadrian aber nur als Nachfolger des hl. Petrus aut
dem romischen Sitze desselben autoritativ spricht, so liegt
in seinen Worten die Wahrheit, dafd der Stuhl des hl. Petrus
eben dieser romische Stuhl ist. Ferner identifizierte der
hl. Leo IX. in seinem dogmatischen Schreiben an Michael
Cerularius und Leo Acridanus vom 2. September 10563 die
Sedes Principis Apostolorum mit der rémischen Kirche?,
welche als Sedes principis Apostolorum die summa Sedes
ist 10, Endlich ist der Satz in den Definitionen des Floren-
tiner 11 und des Vatikanischen!? Konzils enthalten, welche
die cathedra Petri mit der Sedes Romana identifizieren
und den romischen Bischof als Nachfolger des Apostel-
fiirsten 1im Primat erkléren 13.

' Cf. Coustant, 1. ¢. Praefatio, P. I nr. 1—9 (p. II-VII).
Eberhard, De titulo Sedis Apost., cap. 2, § 3—4 (p. 33 sqq.).

*S. Cyprian. ep. ad Antonian. nr. 8 (Coustant p. 165) be-
richtet iiber S. Cornelius als Nachfolger von S. Fabianus auf dem
romischen Stuhle: Factus est autem Cornelius episcopus, ... cum nemo
ante se factus esset, cum Fabiani locus, id est cum locus Petri
et gradus cathedrae sacerdotalis (der rémische Bischofsstuhl)
vacaret. Cf. ib. nr. 9 (p. 196): sedisse intrepidum Romae in sacer-
dotali cathedra., Ep. ad Cornel. Papam 12 nr. 9 (p. 184, cf. nota c):
navigare audent et ad Petri cathedram. ..

*S.Optatus Milev., Adv. Parmen. 1.2, nr.2. (Migne, P. L. 11, 947.)

*S. Hieron. ep. 16 ad Damas. nr. 2. (Migne, P. L. 22, 355.)



Der Apostolische Stuhl 433

* 8. Augustin. ep. 43 al. 162 c. 3 nr. 7 (Migne, P. L. 33, 163);
Psalm. contra partem Donati (1, ¢. 43, 30).

* Denzinger nr. 100.

7 Ib. nr. 168. Cf. nr. 298. 851. 694. 1824.

* Ib. nr. 298.

¢ Ib, nr. 361.

* Ib, nr. 35Z.

' Ib. nr. 694.

* Tbh. nr. 1824 sqq.

* Ib. nr. 694. 1832,

4. Zur Begrindung dieses Dogmas verweisen wir
auf die alte Tradition, welche dem hl. Petrus sukzessiv
drei Bischofsstithle zueignet, aber in verschiedenem Sinne :
zuerst den Stuhl von Alexandria, den er aber dem hl. Mar-
kus iibergeben habe; darauf den von Antiochia, den er nur
einige Jahre einnahm und zuletzt den von Rom, den er
bis zu seinem Tode behielt. Das bezeugt autoritativ der
hl. Gelasius I. in seiner Dekretale v. J. 495, worin er
diese Stiihle nicht chronologisch, sondern nach der Rangs-
ordnung ihrer Autoritét aufzihlt: _Est ergo prima Petri
Apostoli Sedes Romana Ecclesia, non habens maculam ne-
que rugam nec aliquid huius modi (Pridikate, welche auch
der ganzen Kirche zukommen). Secunda autem Sedes apud
Alexandriam beati Petri nomine (im Auftrag) a Marco eius
discipulo et evangelista consecrata est ... Tertia vero sedes
apud Antiochiam eiusdem beatissimi Petri Apostoli habetur
honorabilis . ..1* Kardinal Turrecremata gibt die Tra-
dition mit kanonistischer Begriindung in folgender Fassung,
welche die erstere moch durch die juridische Bemerkung
erginzt, dafl der Apostelfiirst auch ein Recht auf den Stuhl
von Jerusalem gehabt hitte. Er sagt: ,sedes episcopi nou
ea prima dicitur, in qua primo sedet, se_d ultiz;na,, in qua
finaliter legitime resedit. Petrus autem universalis Ecclesiae
factus episcopus a principio, nullam determinatam sedem
sibi appropriavit (némlich zu Anfang seines Primates).
Unde sedem Hierosolymitanam Iacobo fratri Domini dimisit,
postea vero Antiochiae primo sedit et tandem illam dereli-
quit Ignatio discipulo beati Ioannis evangelistae, et Romam
veniens illic suam transtulit sedem, ibi deus usque ad mortem
finaliter residens?.“ Dafl aber der hl. Petrus nach Rom ge-
kommen, die romische Kirche begriindet und den dort von
ihm eingenommenen bischéflichen Stuhl bis zu seinem
Mirtyrertode unter Nero bekleidet hat, sind facta dogma-
tica im engeren Sinne?, weil diese historisch feststehenden

29*



434 Der Apostolische Stuhl

Tatsachen mit dem Dogma iiber den Primat des hl. Petrus
und der romischen Kirche wesentlich verbunden sind und
als solche unfehlbare GewifSheit¢ besitzen. Das geht aus
der Erklirung Gelasius I.5 und dem Gebrauche, den die
Konzilien, zuletzt das Vaticanum® von dieser Tatsache

machen, klar hervor.

' Denz nr. 163,

* Turrecremata, S. de Ecclesia, lib. 2, cap. 36 (fol. 149b).

* Schrader, 1. c. p. 110. Concil. Vatic., Const. de Eccl. cap. 2
(Denz. nr. 1824). Cf. I. Flamion: Saint Pierre &4 Rome. Examen de
la thése et de la méthode de M. Guignebert (Revue d’'Histoire Ecclésia-
stique XIV N. 2, 15 Avril 1918, p. 249).

¢ Cf. Andries, Cathedra Romana 1. c. p. 226 fi,

* Concil Ephesin, (Denz. nr. 112).

* Denz. nr. 1824,

b. Dritter Satz: Der Apostolische Stuhl ist
der romische Stuhl. — Dieser Satz folgt schon formell
als Schluflsatz aus den beiden vorherigen Sétzen, ist aber
nicht blofl eine theologische Konklusion, sondern direkt ein
Glaubenssatz, well seine beiden Primissen de fide sind.
Denn der zweite Satz lautet: ,Der Stuhl des hl. Petrus ist
der romische Stuhl“; der erste aber: ,Der Apostolische
Stuhl ist der Stuhl des hl. Petrus“; also folgt: ,Der Aposto-
lische Stuhl ist der romische Stuhl“. Diese Identifizierung ist
logisch vollkommen berechtigt, weil der Name ,Stuhl“ im
iibertragenen Sinne die volle kirchliche Jurisdiktionsgewalt
oder Autoritit eindeutig bezeichnet, so dall zwischen der
Autoritét des hl. Petrus und der romischen einerseits und
anderseits zwischen der apostolischen und der des hl. Petrus
sowohl sachlich wie begrifflich keine Unterscheidung existiert!.
Alle drei Sitze enthalten also identische Aussagen. Die in
ihnen enthaltene Aussage (praedicatio logica) ist materiell
identisch; denn obwohl die Bezeichnungen fiir Subjekt und
Pridikat verschieden sind und deshalb zwar keine formal
identischen S#tze (propositiones) bilden, so sind doch die
durch Subjekt und Pridikat bezeichneten Begriffe und ihr
realer Inhalt ein und dasselbe. Weil aber diese Aussage
wahrhaft identisch ist, so ist ein solcher affirmativer Satz
logisch immer wahr 2.

' Gallus Cartier: Theologia Universalis, Augustae Vindel.
1757, T. I, Tr. II1, c. 6, § 8, p. 173: Nobis enim, quemadmodum toti eccle-
siasticae antiquitati, perinde est sive Romana Ecclesia, sive Sedes A posto-
lica, sive Romanus Pontifex, nunquam a fide deficere posse dicuntur,
cum haec tria idem sint, et utrobique Summus Pontifex intelligatur.



Der Apostolische Stuhl 436

* Cf. Toannes a 8§ Thoma: Cursus Philosophicus, Logica II.
P. q. 5 ad 2 circa 4 (Paris. 1883, T. I, p. 288 sq ).

In der Tradition lafdt sich der dritte Satz ebenso wie
die beiden anderen nachweisen!. So identifiziert S. Leo IX,,
wenn er von der ,Sancta Romana et Apostolica Sedes“
spricht, die beiden Namen? Ebenso schon frither das Kon-
zil von Mainz i. J. 801: In memoriam B. Petri Apostoli
honoremus S. Romanam et Apostolicam Sedem, ut, quae
nobis sacerdotalis mater est dignitatis, esse debeat magistra
ecclesiasticae rationis?®“ KEbenso viele andere Konzilien. Der
hl. Bonifatius schrieb an Papst Zacharias: ,Consilium et
praeceptum Vestrae auctoritatis, id est Apostolicae Sedis,
habere et sapere debeo+“ Und der hl. Petrus Damiani an
Papst Nikolaus II.: ,Vos estis Apostolica Sedes. Vos Ro-
mana estis Ecclesia®.“ Im Florentinum und Vaticanum liegt
dieser Satz in den Definitionen eingeschlossen.

' 8. Simplicius a. 486 ep. 10 nr. 1 (Thiel p. 262): Romanae
id est Apostolicae sedis ... Cf. Eberhard, 1. c., cap. 3 (p. 66 sqq.).
* S. Leo IX. ep. ad Mich. Cerularium (Andries, Salmeronis

Doctrina, p. 100).

* Andries, Salmeronis Doctrina, p. 104,

* Andries, Cathedra Romana, p. 428.

> Ib. p. 482.

6. Zur theologischen Erklérung mufl man das
Dogma iiber die Fortdauer des Primates heran-
ziehen, welches der hl. Thomas! tief begriindet hat. Die
Notwendigkeit von der Fortdauer der ersten und univer-
salen Gewalt des hl. Petrus in einer einzelnen Person und
nicht blof3 in der ganzen Kirche ist de fide2. Mit Recht
sagt Caletan: ,Officium pastoris, quod ipse Christus Petro
contulit, coaevum ovili esse debuits.“ Denn es gehort zum
Wesen und zum Bestande der einen wahren Kirche Christi,
dal sie niemals ohne Haupt und Fundament existieren
kann. Da aber die Neuverleihung des Primates nach dem
Tode des hl. Petrus nicht an eine bestimmte Form von
Christus gekniipft war, sondern schon in der Einsetzung
des Primates oder des Apostolischen Stuhles ein fiir alle
Mal gegeben ist, so folgt, dafd die notwendige, im Primat
selbst begriindete Rechtsnachfolge in dem nur durch die
kirchliche Verfassung positiv bestimmten Naturrecht zy
suchen ist. Der rechtlich notwendige Nachfolger des
hl. Petrus kann also nur derjenige sein, der den von Petrus
beim Tode hinterlassenen Apostolischen Stuhl als seinen



4306 Der Apostolische Stuhl

eigenen bischéflichen Stuhl ibernimmt. Denn, wie gezeigt,
haben die iibrigen Apostel als solche keinen vollkommenen
Rechtsnachfolger oder Erben ihrer tatsichlich limitierten
Gewalt: also konnten die Apostel weder selbst noch durch
ibre partikuldren bischiéflichen Erben auf die Nachfolge des
hl. Petrus mangels der Befihigung dazu einen Anspruch
erheben. Ks bleibt also nur die direkte Nachfolge auf dem
tatsiachlich durch Petrus verwaisten konkreten Apostolischen
Stuhle, der als solcher der romische war, iibrig. Denn nur
dieser war tatséichlich der bischofliche Stuhl derjenigen
Kirche, welche deshalb Mutter und Lehrerin aller anderen
Partikularkirchen geworden ist, weil sie den wahren, voll-
kommenen Apostolischen Stuhl des hl. Petrus besall —
was ebenfalls Dogma ist. Diese notwendige Rechtsnach-
folge auf dem Apostolischen Stuhle ist deshalb formell
nicht die Nachfolge auf dem rémischen Partikularstuhl —
weil ein solcher uniemals actu fiir sich existiert hat — son-
dern nur die direkte Nachfolge auf dem von Petrus in der
romischen Partikularkirche errichteten einzigen Aposto-
lischen Stuhle, der nicht aufhéren kann. Damit ist dann
auch der weitere Glaubenssatz gegeben, dafl der
hl. Petrus auf seinem Apostolischen Stuhle fortlebt*, inso-
fern seine apostolische Vollgewalt auf seine Nachfolger
iibergeht, wie das Konzil von Ephesus vom hl. Petrus
sagt: ,qui ad hoc usque tempus et semper in suis succes-
soribus vivit et iudicium exercet’“; und ferner dafl der
Apostolische Stuhl nicht stirbt$, weil Petrus immer wieder
in sichtbarer Weise durch den Inhaber des in der
romischen Kirche errichteten Apostolischen Stuhles sozu-
sagen verkorpert wird. Demnach ist der Apostolische Stuhl
nicht blofd materiell, sondern auch formell identisch mit
dem romischen Stuhle. Es kann sich daher nur noch um
die weitere Frage handeln, auf welchen positiven Rechts-
grund diese Identifizierung, die als Faktum unzweifelhaft
dogmatisch feststeht, zuriickzufiihren sei.

'S, Thomas: S, c. gent. lib, 4, c. 76,

* Bannez: Comm. in 1. II, p. 441, concl. 2.

s Caietanus: Tr. de Primatu Petrl cap. 12.

4« Concil. Vatic., Const. de Eccl. cap. 2 (Denz. nr. 1824). Ale-
xander II. (L oewenfeld nr. 91, p. 46): (b Apostolus Petrus) qui
usque in fine seculi in successoribus suis praesidet.

*Denz nr. 112. )

°C. Si gratiose b de rescr. in 6° I, 3: Sedes ipsa non moritur.



Der Apostolische Stuhl 437

II. Der Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles

Vorfragen

1. Die erste Hauptfrage betrifft direkt den Rechts-
grund des Apostolischen Stuhles oder, was dasselbe besagt,
den Rechtstitel der Vereinigung des Papsttums mit der
romischen Partikularkirche oder mit dem bischéflichen
Stuhl von Rom. Diese Frage ist hier vom dogmatischen
Standpunkt zu erértern. Denn die Meinungen der Kano-
nisten sind nur eine sekundire Quelle der Theologie und
haben nur die Bedeutung von Zeugnissen fiir die kirch-
liche Lehrtradition, weil diese Frage keine rein kano-
nistische ist, da der gesuchte Rechtstitel mit dem Dogma
iber die Fortdauer des Primates zusammenhingt. Die Lehr-
meinungen der Kanonisten sind aber mit Vorsicht zu ge-
brauchen, weil die Juristen oder Dekretisten, wie der
hl. Thomas eimmal bemerkt!, mehr dem menschlichen als
dem gottlichen Rechte zu folgen pflegen. Es ist deshalb
geboten, zwei Vorfragen, iiber den Unterschied des
gottlichen und menschlichen Rechtes und iiber
die Natur eines Rechtsinstitutes, kurz zu beant-
worten, um festen Boden zu gewinnen.

'S, Thomas: Quodlib, q. 11 a, 9 ad 1.

2. p,Jus divinum est id quod divinitus promulga-
tur’. Ius humanum ist dasjenige Recht, welches von
einer menschlichen Autoritit positiv eingesetzt ist. Unter
,Recht® ist aber hier das zu verstehen, was Rechtens oder
gerecht ist und entweder auf géttlicher Anordnung oder
auf einem menschlichen Gesetze beruht. In dieser formellen
Definition des hl. Thomas ist das géttliche Recht im engeren
Sinne? erklirt als ein Gresetz, das nicht blof3 gerecht ist
und dessen Anutoritit insofern unmittelbar seinem Inhalt
nach aus der virtus divina stammt, sondern auch von Gott
selbst immediatione suppositi erlassen oder promulgiert
worden ist3. Diese Promulgation kann entweder aus
der Hl. Schrift und der ihr als Offenbarungsquelle gleich-
wertigen Tradition oder durch eine evidente notwendige
Ableitung aus diesen Quellen erkannt werden, wozu auch
ein von Gott gewirktes wahrhaft wunderbares Ereignis
dient¢, Von der Glaubensoffenbarung unterscheidet sich da-
her das ius divinum nicht in bezug auf die unmittelbar



438 Der Apostolische Stuhl

von Gott selbst gegebene Mitteilung, sondern nur durch
den Modus derselben, insofern das Objekt der fides reve-
lata nur in dem geschriebenen und ungeschriebenen Wort
Gottes offenbart oder promulgiert ist, das Objekt des ius.
divinum dagegen auch durch eine von Gott allein gewirkte
Tatsache kund gemacht werden kann. In dieser Hinsicht
hat daher das objektive ius divinum einen weiteren Um-
fang als die objektive fides divina. Daher ist zwar alles,
was de fide ist, zugleich Objekt des ius divinum; aber nicht
alles, was zum 1us divinum gehdrt, ist schon deshalb etwas.
de fide credendum.

'S. Thomas: S. Th. 2. IT q. 57 a. 2 ad 8.

* Cf. Andries, Salmeronis Doctrina, p. b sqq. b4 sqq.

*S. Thomas: Quodlib. 4 a. 13: Ius autem divinum est quod
pertinet ad legem novam vel veterem.

* Andries, 1. ¢. p. B6: ut quid sit ius divinum, sat est, quod
sit a solo Deo institutum: sive illa institutio constet per scripturam,
sive alio modo, ut per traditionem vel miraculum vel revelationem.

Der wesentliche Unterschied beider Rechtsarten.
ergibt sich zuerst aus der Verschiedenheit des Zweckes!.
Der Hauptzweck des gittlichen Gesetzes ist die Freund-
schaft des Menschen mit Gott, die, wie Caietan erklart?,
im cultus Dei, also in der religiosen Gemeinschaft besteht
und alles umfa3t, was zur Heiligung der Menschen gehort.
Der vom menschlichen Gesetzgeber beabsichtigte Haupt-
zweck ist dagegen die Herstellung des freundschaftlichen
Zusammenlebens der Menschen miteinander oder der Kriede-
der Gesellschaft. Beide Zwecke sind aber so beschaffen,
dafd sie aufeinander hingeordnet werden kénnen. Daher sagt
Caietan: ,Scito ergo... contingit in lege humana, quod
principalis finis intentus ab ea secundum seipsam est com-
mune bonum hominum, amicitia et pax hominum inter se,
nec ad ipsam spectat ordinare hoc in amicitiam et pacem
hominis ad Deum, sed hoc spectat ad legem divinam, quae
est superior. Kt propterea lex humana non secundum se,
sed ut substat divinae legi, dirigit amicitiam hominum in
asmicitiam Dei...3* Ebenso kann aber auch ein gottliches
Gesetz zum Wohle der menschlichen Gesellschaft hingeordnet
werden, Endlich kann ein und dieselbe Vorschrift, die aus
einem einzigen nichsten Motiv entspringt, dennoch eben-
sowohl vom gdttlichen wie vom menschlichen Gesetze aus-
gehen, weil sie sich doch noch durch die verschiedenen
prmmplellen Zwecke beider Gesetze unterscheidet.



Der Apostolische Stuhl 439

'S. Thomas: 8. Th. 1. IT q. 99 a. 2, Quodlib. 12 a, 25: per
ius divinum, cuius finis est salus animarum. Cf. Petrus de Godoy:
Disputationes Theologicae in Primam Secundae D. Thomae, T. IV,
Venetiis 1686, Tr. 3, Disp. 27, § 4, nr. 22 (p. 192). ‘

* Caietanus: Comm. in 1. IT q. 99 a. 2.

* 1, o,

Das gottliche Recht oder Gesetz ist weiter zu
unterscheiden nach seinem Inhalt. Es kann Einrichtungen
enthalten, die schon natiirlich gerecht sind und denen es
nur eine neue gottliche Sanktion erteilt. Es kann aber auch
solche Einrichtungen enthalten, die erst durch die positive
gottliche Institution gerecht und dadurch rechtsverbindlich
werden. In unserer Frage kann es sich nur um diese zweite
Art des ius divinum handeln, weil kein naturrechtlicher
Zusammenhang des Primates mit dem Bistum der romischen
Partikularkirche vorhanden ist, da er weder im Wesen des
Primates, noch in dem der Kirche von Rom liegt.

In éhnlicher Weise ist auch das positive mensch-
liche Recht zu unterscheiden. KEs entsteht entweder per
aliquod privatum condictum oder ex publico condicto, ném-
lich infolge einer Anordnung, die von dem Triger der
offentlichen Gewalt ausgeht. In unserem Falle kiime gemifd
dem Wesen und der Vertassung der Kirche nur diese zweite.
Art in Betracht, also ein Recht, was vom hl. Petrus als
erstem Primas der Kirche angeordnet wiire.

Es ist aber noch ein dritter Fall méglich, den man
bei unserer Frage meistens ganz iibersehen oder wenigstens
nicht richtig gewiirdigt hat: die Verbindung des gott-
lichen 'und menschlichen Rechtes zu einem einzigen
Rechtsgrund. Wohl haben viele Theologen im Rechts-
titel des Apostolischen Stuhles teilweise ein ius divinum
und teilweise ein ius humanum angenommen, das erstere
fiir die Einsetzung des Primates im allgemeinen, das letztere
fiir die Einsetzung des Primates in der romischen Kirche;
aber sie haben beide Rechtstitel nicht innerlich vereinigt,
sondern den menschlichen nur als eine zum géttlichen hin-
zukommende #uflere Bedingung betrachtet und deshalb
auch keinen wesentlich einheitlichen, sondern nur einen
hypothetischen Rechtsgrund fir den Apostolischen Stuhl
von Rom nachweisen konnen. Es gibt aber tatsichlich
einheitliche Rechtseinrichtungen in der Kirche, die in
einer bestimmten Hinsicht auf dem géttlichen und in anderer-
Hinsicht auf menschlichem Rechte beruhen!. Das ist zum



440 Der Apostolische Stuhl

Beispiel der Fall bei der bischiflichen Jurisdiktion und bei
der kirchlichen Immunitét.

' Nugnus: Comm. in 3 P. Summae Th,, q. 8 a. 4 dub. 1 (T.I,
p. 270).

3. Ferner ist noch zu erkliéren, was ein ius im Sinne
einer Rechtseinrichtung ist. Ein ,Rechtsinstitut“, wie
zum Beispiel das Privateigentum oder die Obligation im
romischen Zivilrecht oder die Staatsgewalt, ist weder eine
physische Substanz noch ein solches Akzidenz, sondern ein
ens morale, und zwar eine Relation, an welcher das
Fundament, der terminus a quo und ad quem der Beziehung
und endlich das Subjekt derselben genau zu unterscheiden
sind, Die rechtliche Institution als ein Ganzes ist daher
analog einer res artificialis zu beurteilen, in welcher
ein Material- und ein Formalelement innerlich vorhanden
und beide zu einer gleichsam wesentlichen Einheit mit-
-einander verbunden sind. Und zwar ist ein solches Rechts-
institut eine res artificialis moralis, die aus einem physischen
oder moralischen Material und der spezifischen Relation
als 1hrer Wesensform zusammengesetzt sein kann. Kin
solches ist in der iibernatiirlichen Ordnung beispielsweise
jedes Sakrament, welches Christus eingesetzt und als Rechts-
mittel iure divino vorgeschrieben hat. So gehoért zur Taufe
in diesem Sinne aufler der sakramentalen Materie und ihrer
Form auch der Akt der Spendung als Fundament der
iibernatiirlichen passiven potestas im T#ufling, die daraus
entspringende Relation desselben zu Christus und seiner
Kirche sowie die iibrigen daraus folgenden Beziehungen
zum Spender und zu anderen Personen, woraus gewisse
kanonische Impedimente entspringen.

4. Wenden wir diese Begriffe auf den Apostolischen
Stuhl als eine Rechtseinrichtung des ius divinum
an, Betrachtet man die mit dem Namen Apostolischer Stuhl
symbolisch bezeichnete hdchste Autoritit oder Gewalt in
der ganzen Kirche formell als ius, so ist sie die reale
Relation des Papstes zur ganzen Kirche und zu allen
einzelnen Teilen und Gliedern derselben. Der apostolische
Papst als Nachfolger des hl. Petrus und Erbe seiner Voll-
gewalt ist der terminus a quo dieser Relation, von dem
sie ausgeht und zugleich das physische Subjekt, in welchem
sie unmittelbar inhériert und ihr reales Dasein als Akzidenz
'seiner ganzen Person besitzt. Die Endgrenze oder termi-



Der Apostolische Stuhl 441

nus ad quem, worauf die pipstliche Gewalt hingeordnet
ist, sind die durch das Taufsakrament der Kirche inkor-
porierten Gldubigen als Untertanen jener hierarchischen
oder theomonarchischen Vollgewalt und geben als solche
jener Relation zugleich die spezifische Bestimmtheit. Das
nichste, unmittelbare Fundament, aus welchem "diese
Relation hervorgeht, ist jene Gewalt selbst, insofern sie im
Nachfolger des hl. Petrus konkret und real als eine phy-
sische und moralische Qualitit oder potentia activa super-
naturalis vorhanden ist: némlich als physische Potenz ist
es der durch die Weihe bewirkte priesterlich-bischofliche
unausloschliche Charakter und als moralische Potenz ist es
die allgemeine Jurisdiktionsgewalt, die dem apostolischen
oder universalen Bischof eigen ist. Die Ausiibung dieser
Vollgewalt ist aber die actio fundandi fiir die Relation.
Ihr entfernteres Fundament, welches historisch vorausgeht,
ist endlich die KEinsetzung des Primates durch Christus,
welche die Ubertragung der Vollgewalt auf die einzelnen
legitim gewidhlten Pipste von selbst mit sich bringt. So-
mit konstituiert jene Relation formell den Apostolischen
Stuhl als solchen und ist seine Wesensform in dem ana-
logen Sinne von Form, in welchem man die Formalursache
einer res artificialis zu verstehen hat.

Betrachtet man daher den Apostolischen Stuhl als
ein solches kiinstliches und moralisches Ganzes, so ist jene
bestimmte Relation des Papstes zur Kirche seine Wesens-
form. Die Materialursache, aus der diese Relation ent-
springt, ist die physische Person des Papstes selbst. Das
Material dagegen, worauf die Relation sich richtet und
woran die der Relation zugrunde liegende Gewalt sich be-
titigh — materia circa quam et in qua agitur — sind in
dieser Hinsicht wiederum die einzelnen Gldaubigen, sowie
ihre kirchlichen Sténde, Klerus und Laien, weiter die ein-
zelnen Partikularkirchen und endlich die ganze Kirche als
corpus Christi mysticum im Zusta.ndg der militia auf Erden.
Die erste Hauptwirkursache ist die gottmenschliche
Person Jesu Christi selbst. Seine menschliche Natur ist
zwar ebenfalls sogenannte moralische Hauptwirkursache,
aber nur erste physische Instrumentalursache vermoige der
in ihr waltenden Gotteskraft, wihrend als zweite physische
Instrumental- oder Ministerialursache die amtliche Betiiti-
gung des Papstes fungiert. Jene gottmenschliche, freie



4492 Der Apostolische Stuhl

Willenstat Christi als Griinder des Primates dauert aber
virtuell durch alle Zeiten fort. Denn der von Christus der
Kirche gesendete HI. Geist wirkt bei jeder Papstwahl phy-
sisch und moralisch auf die legitimen Wéhler ein, indem
er ihren Verstand iibernatiirlich erleuchtet und ihren Willen
wirksam bewegt und dirigiert. Damit appliziert der Hl. Geist
aber die von Christus ein fiir allemal vollzogene Einsetzung
des Primates in Petrus und die Ubertragung der aposto-
lischen Vollgewalt auf jeden neuen Rechtsnachfolger des-
selbenl, Auf die instrumentale Wirkurséchlichkeit sind
ferner alle niheren und entfernteren Dispositionen und
Mittel zuriickzufiithren, welche zur formellen Konstituierung
des Apostolischen Stuhles sowohl in abstracto wie in con-
creto beziiglich des Papstes und seiner Untertanen dienen.
So sind in bezug auf den Papst selbst als persona publica
das sacramentum ordinis einerseits und anderseits der legi-
time Wahlakt in bezug auf den Papst als persona privata
und in bezug auf die iibrigen Glaubigen das Taufsakrament
solche sekundire instrumentale Ursachen, welche zwar nicht
die Relation als solche konstituieren, sondern nur das Ma-
terial derselben betreffen. Die nichste Zweckursache
endlich ist das allgemeine Wohl oder der Friede und da-
mit die Einheit der streitenden Kirche. Der letzte Zweck
in der Ausfithrung, der aber in der Absicht der iibernatiir-
lichen Vorsehung der erste war, ist der finale Zustand der
triumphierenden Kirche selbst und damit zugleich die Ver-
herrlichung Gottes durch alle trinitarischen Beziehungen
des Apostolischen Stuhles.

'Cf. Cyprian, Beneti Arragonen. Ord., Praed.: De Prima
Orbis Sede, Romae 15612 (fol. 14a): Et si dicatur nemo debet vocari
ad Pontificium nisi vocatur a Deo tamquam Aron, sicut dixit Aposto-
lus. Respondetur quod vocatur a Deo mentaliter per vota eli-
geg‘tiu m, qui sunt Dei, nec oportet quod vox divina ibi sensibiliter
audiatur,

Das Element des ius humanum

1. Zur vollstindigen theologischen Erklirung der Iden-
titdat des Apostolischen Stuhles mit dem romischen ist nun
die Kernfrage iiber die rechtliche Natur dieser tat-
siichlichen Verbindung zu beantworten. Nicht blofs die Kano-
nisten, sondern auch manche Theologen haben diese Frage.
von seiten der Untrennbarkeit aus in Angriff genommen,
sind aber dabei zu entgegengesetzten Resultaten gelangt.



Der Apostolische Stuhl 443

Den Grund fir diese Erscheinung glauben wir darin suchen
zu miissen, dald dieser Weg nicht der gerade und sichere
ist. Denn die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papst-
tums von der romischen Partikularkirche ist offenbar eine
Eigenschaft, die aus dem Wesen des Rechtsgrundes fiir
den Apostolischen Stuhl notwendig folgen muf}, kann aber
nicht das innere Wesen des Rechtsgrundes erkliren. Wir
miissen deshalb. die Frage so formulieren, ob jene Ver-
bindung auf gottlichem oder auf menschlichem, und zwar
auf positiv-apostolischem kirchlichem Rechte oder Gesetze
zustande gekommen sei. Deshalb ist zunichst zu untersuchen,
ob jene Verbindung Elemente des go6ttlichen oder des
menschlichen Rechtes enthilt.

2. Wir fragen zuerst nach dem Element des mensch-
lichen Rechtes. Die Verbindvng des Apostolischen
Stuhles mit der rémischen Kirche oder ihrem bischéflichen
Stuhle ist eine historische Tatsache und mufl auch
als solche erklart werden. Also mufl auch irgendein be-
stimmtes Element des positiven kirchlichen Rechtes erfind-
lich sein, welches die tatséichliche Wahl der Stadt Rom
zum Sitze der bischoflichen und apostolischen Gewalt des
hl. Petrus bewirkt hat, dem die geschichtliche Uberlieferung
diese Wahl zuschreibt.

Nach der Verfassung, die Christus seiner Kirche ge-
geben hat, vermochten weder die christliche Gemeinde der
Stadt Rom noch irgendeine andere der damals schon be-
stehenden Partikularkirchen, noch auch alle Partikularkirchen
zusammen, durch ihren Willensentschlufd jene Ortswahl als
rechtlich verpflichtend zu treffen. Das wire ein Vorgehen
gewesen, das, abgesehen von der moralischen Schwierigkeit,
und Unméglichkeit einen solchen Beschlufd zu erwirken,
der absolut monarchischen Verfassung der Kirche und da-
mit dem Wesen des Primates selbst widersprochen hitte,
da der Apostolische Stuhl, den Petrus besafl, nur an das
von Christus selbst im Evangelium und in den iibrigen
Offenbarungsquellen gegebene positive gottliche Gesetz ge-
bunden war. Aus dem gleichen Grunde war auch eine
positive Willensentscheidung der einzelnen Apostel als
solcher oder des ganzen Apostelkollegiums hieriiber un-
miglich, weil die iibrigen A postel weder einzeln noch kollektiv
irgendeine Jurisdiktionsgewalt {iber den Apostelfiirsten be-
salen, sondern ihm trotz der Gleichheit im allgemeinen



444 Der Apostolische Stuhl

einfachen Apostolat und im bischoflichen Charakter dennoch
als seine Untergebenen unterworfen waren. Daher findet
sich auch keine Spur eines solchen Aposteldekretes in den
Beschliissen des Apostelkonzils und in den Schriften der
Apostel, auch nicht in den Briefen des hl. Paulus, der doch
wegen der Ausiibung seines Apostolates in Rom nach dem
hl. Petrus der nachste gewesen wire, der eine solche Wahl
hitte mitbestimmen konnen.

Der gesuchte positive kirchliche Rechtsgrund kann
daher nur in dem legitimen freien Willensentschlufd
des Apostelfiirsten und ersten Papstes selbst liegen.
Dieser konnte sich moglicherweise dariiber mit seinen Mit-
aposteln beraten, mufite aber wegen seiner monarchischen
Stellung die volle rechtliche Verantwortung fiir seinen Ent-
schlufy allein tragen. Ebenso mufite er sich dieser Verant-
wortung wohl bewuflt sein, sowohl wegen der ungeheuer
groflen Wichtigkeit der Ortswahl fiir die Entwicklung der
Kirche, als auch wegen der damit zusammenhéngenden
Gestaltung der Rechte und Pflichten seiner Nachfolger.

An und fiir sich betrachtet, ist der Apostolische Stuhl
ein kirchliches Rechtsinstitut, welches per se noch kein e
Identifizierung mit einem bestimmten partikulédren oder
lokalen Bischofsstuhle besagt. In der Tat hat der heilige
Petrus sofort nach der Himmelfahrt des Herrn den ihm
verliehenen wahren Apostolischen Stuhl bestiegen — um
uns in der legalisierten Metapher auszudriicken —, indem
er sich als den bevollmichtigten Stellvertreter Christi auf
Erden und somit als Oberhaupt der ganzen Kirche gerierte,
wie er zum Beispiel den Vorsitz bei der Apostelwahl fiihrte
und dieselbe autoritativ leitetel. So hat er den aposto-
lischen Primat einige Jahre hindurch unter Anerkennung
desselben seitens der iibrigen Apostel und der ganzen jungen
Kirche ausgeiibt, ohne einen dauernden Sitz fiir sich zu
wihlen, den er als ordinarius episcopus loci eingenommen
hitte. Im Gegenteil, den damals heiligsten und wichtigsten
Bischofsstuhl von Jerusalem, den historischen Anfangs-
und Mittelpunkt der Kirche, iiberlie3 er dem hl. Apostel
Jakobus. Erst spiter lokalisierte er den Apostolischen Stuhl
voriibergehend in Antiochien, resignierte aber nachher auf
den Bischofsstuhl dieser Stadt, indem er ihn dem hl. Igna-
tius tibertrug, wihrend er selbst auf seinen groflen Missions-
und Visitationsreisen als Papst fungierte, und, wie sich



Der Apostolische Stuhl 445

Caietan ausdriickt?, den Apostolischen Stuhl iiberall mit
sich nahm, ohne ihn irgendwo zu fixieren. Erst als er end-
lich nach Rom kam, wo noch kein lokaler Bischof einge-
setzt war, organisierte er dort die erste christliche Gemeinde,
der er seine bischofliche Sorge fortdauernd zuwandte und
wihlte sich damit fiir den Apostolischen Stuhl ein dauern-
des rechtliches Domizil? welches er auch wihrend
seiner lingeren Reisen beibehielt, indem er sich wéhrend
seiner Abwesenheit fiir die bischiflichen Funktionen in
Rom durch andere, wie durch den hl. Clemens und den
hl. Linus vertreten lief}.

' E. Commer, Petrus-Blitter, Trier 1912—13, p. 49 f.

* Caietanus, Tract. 8. de potestate Papae c. 13.

* Leo XIII., Encycl. Properante ad exitum, 11 maii 1899 (Rund-
schreiben, b, Sammlung, Freiburg i. B. 1899, p. 158).

3. Um die Bedeutung dieser Tat des hl. Petrus zu
wiirdigen, mufd das Verhéltnis des bischéflichen Amtes
zum Primat genauer festgestellt werden. — Christus selbst
war der Apostel im eminenten Sinne, weil er als der
Hohepriester! des Neuen Bundes zur Erlosung der
Menschen und zur Fortsetzung derselben durch seine Kirche
von Gtott gesandt war: denn nur in seiner menschlichen
Natur? konnte er nach dem Ratschlusse Gottes als Mittler
das grofle Versohnungsopfer darbringen. Dazu war er for-
mell als Priester berufen und durch die ihm innewohnende
habituelle Gnade, die ihn auch zum Haupt der Kirche
machte, gesalbt oder eminent konsekriert, insofern diese
Gnade in ihm seine gottliche Person und seine positive
gottliche Berufung mitbesagts. Er ist aber der Hohepriester
im héchsten Sinne, weil sein Priestertum jedes andere
mogliche menschliche Priestertum fiberragt* und auch die
Befugnis zur Griindung der Kirche und ihres Priestertums
einschlief3t. Christus war daher von selbst als Hoherpriester
im eminenten Sinne Besitzer der hoéchsten universalen
bischéflichen Gewalt. Die Gewalt des von ihm in
der Kirche eingesetzten Priestertums ist daher nur eine
gewisse Anteilnahme an der Fiille- und Vollkommenheit der
einzigartigen Gewalt, die dem ewigen Hohenpriester eigen
ist und in verschiedenem Grade den von ihm eingesetzten
Priestern durch Einprédgung des unverlierbaren sakramen-
talen Charakters vermittelt wirds Das Hohepriestertum
Christi ist daher die Quelle aller geistlichen Gewalt in der



446 Der Apostolische Stuhl

Kircke, und jede solche Gewalt hat ihren Ursprung nach
gottlicher Kinsetzung nicht nur von Gott selbst, insofern
er Urheber der Welt ist, sondern in besonderer Weise von
Gott, insofern er Urheber der iibernatiirlichen Ordnung
durch Christus isté, Diese dem Priestertum der Kirche von
‘Christus verliehene Gewalt bezieht sich nicht nur auf seinen
eigenen wahren Leib, den er vermdége seiner hohenpriester-
lichen eigenen Gewalt seiner Kirche im Sakramente der
hl. Eucharistie dauernd hinterlassen hat, sondern auch auf
seinen durch den Genufl dieses Sakramentes fortdauernd
konstituierten geheimnisvollen Leib, der die kirchliche Ge-
meinschaft ist, in welcher die Gléubigen an Christus an-
gegliedert werden.

' Concil. Ephesin. (Denzinger nr, 122). Cf. Salmaticen-
ses, T. XVI, Tr. 21, Disp. 31, dub. 1, § 2 (p. 327 sqq.).

*Salmanticenses, 1. c. § 3 (p. 833 sqq).

*Ib. § 4 (p. 388 sqq.).

* Ib. dub. 2, § 1 (p. 340 sqq.).

*S. Thomas, S. Th. III q, 63 a. b.

*Bannez 1. II q. 1 a. 10, fundam. 3 (p. 491).

Es gibt daher in der Kirche eine doppelte geist-
liche Gewalt. Die eine hingt notwendigerweise von
einem sichtbaren Zeichen ab, weil sie fiir die Bereitung
des sichtbaren Zeichens fiir den wahren Leib Christi in der
Eucharistie bestimmt ist, und mufl daher ihrem Triger
durch eine sakramentale Konsekration iibertragen werden.
Die andere dagegen hédngt nicht von einem sichtbaren
Zeichen ab, weil sie nur fiir die Bildung des sozialen Korpers
der Kirche oder des corpus Christi mysticum bestimmt
und deshalb nur eine moralische ist: sie wird daher nur
durch den Auftrag des kirchlichen Oberen vermittelt, Diese
Regierungs- oder Jurisdiktionsgewalt ist nicht gebunden an
die ortliche Gegenwart ihres Materialobjektes, worauf sie
sich erstreckt, sondern kann ihre Wirkung sowohl durch
Worte wie durch schriftliche Befehle und durch andere
Zeichen verursachen. Die Weihegewalt dagegen bedarf, um
ithre Wirkung zu verursachen, bestimmter Worte und der
bestimmten Materie — so ist zum Beispiel der priesterliche
Charakter um die Eucharistie zu konsekrieren, an die be-
stimmte Formel und an die ortliche gegenwirtige Materie,
das Weizenbrot gebunden. Endlich kann die Weihegewalt
‘weder durch einen Willensentschluf3 noch durch ein Ver-



Der Apostolische Stuhl 447

brechen des Geweihten aufgehoben werden, die Juris-
diktionsgewalt hort dagegen unter Umstiénden dadurch auf®

'Bannez, L c. (p. 490 E).
* Ib., fundam. 6 (p. 492 D).

Weil nun der Apostolische Stuhl zur Stellvertretung
des Hohenpriesters Christus selbst eingesetzt ist, so konnte
nur ein mit dem bischdflichen Charakter begnadeter
Apostel, der sowohl durch die hochste Weihegewalt wie
durch die damit verbundene héchste Jurisdiktionsgewalt
befihigt war, dieses Amt erhalten. Denn die bischoéfliche
Weihegewalt iiber das corpus Christi verum ist die kon-
naturale Voraussetzung zur Fortpflanzung des Priestertums
in der Kirche, das zu seiner Integritit der Jurisdiktions-
gewalt iiber das corpus Christi mysticum bedarf. Obwohl
beide Gewalten real von einander unterschieden und des-
halb an sich von einander trennbar sind, so gehiéren sie
dennoch beide zum Wesen der unmittelbaren Stellvertretun
Christi oder zum Haupt der Kirche und sind deshalb mit
dem Apostolischen Stuhl notwendig verbunden. Deshalb:
mufl auch jeder, der zum Nachfolger des hl. Petrus legitim
gewiihlt ist, die bischofliche Konsekration empfangen, wenn
er sie vor der Papstwahl noch nicht besafl. Da aber beide
Gewalten an sich trennbar sind, weil sie trotz ihres Sub-
ordinationsverhdltnisses sich real-objektiv von einander
unterscheiden, so empfingt jemand, der noch nicht die
bischifliche Konsekration besitzt und dennoch legitim zum
Papst gew#hlt wird, unmittelbar bei der giiltigen Wahl,
in dem Moment, in dem er in dieselbe einwilligt, die volle
apostolische Jurisdiktionsgewalt, da diese ihm nicht von
den Wihlern und nicht von der Kirche, sondern unmittel-
bar von Christus selbst kraft der ersten KEinsetzung des
Primates iibertragen wird, Er kann daher, sobald die Wahl
vollzogen 1ist, seine apostolische Jurisdiktionsgewalt sofort
ausiiben! und empfingt durch die Wahl sofort die Pflicht
und das Recht zu seiner bischéflichen Konsekration, welche
nétig ist, um auch die hochste Weihegewalt auszuiiben.
Ein solcher ist im Augenblick der vollzogenen Wahl wahr-
haft und wirklich Papst in bezug auf seine Jurisdiktion
tiber die ganze Kirche, dagegen ist er in bezug auf die
Weihegewalt noch nicht actu, sondern nur in potentia
proxima der Nachfolger in der Weihegewalt des heiligen
Petrus.

Divus Thomas IT, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIX.) 30



448 Der Apostolische Stuhl

! Decr. C. Licet 6. de electione et electis. Extravag, Quia non-
nulli, de sent. excomm. Cf. Reiftfenstuel: Ius Canonicum Univer-
sum, T. I, lib. I Decr. tit, 2, § 3, nr, 55 (ed. 3. Maceratae 1763, p. 67);
tit. 6, § 3, nr. 53 (p. 1888).

Der hl. Petrus hat aber die bischéfliche Weihe un-
mittelbar von Christus selbst empfangen bei der Einsetzung
der hl. Eucharistie, wiahrend er die Fiille der Jurisdiktion
ebenfalls unmittelbar von Christus bei der Himmelfahrt er-
hielt. Die Bischiofe dagegen bekommen als Untertanen des
monarchischen Stellvertreters Christi zwar ihre Weihegewalt
durch die Konsekration von einem anderen Bischof, der
die Ubertragung dieser Gewalt als Minister Christi ver-
mittelt; ihre Jurisdiktionsgewalt dagegen erhalten sie un-
mittelbar vom Rechtsnachfolger des hl. Petrus, dem Papste.
Diese Vermittlung der bischoflichen Jurisdiktion ist im
Dogma vom Primat begriindet, der die Fiille der kirchlichen
Regierungsgewalt besagt, wihrend die bischéfliche Juris-
diktion nur die beschrinkte Anteilnahme an jener Voll-
gewalt ist. Da die Regierungsgewalt selbst keine physische,
sondern nur eine moralische ist und jede moralische Anteil-
nahme vermittelst eines Willensaktes sich vollzieht?, so wird
die Ubertragung der bischoflichen Jurisdiktion durch einen
Willensakt des Papstes bewirkt. Dieser Akt kann aber
auch, wie es in der altchristlichen Kirche vorkam, schon
in dem allgemeinen Willen des Papstes liegen, geméfd den
bestehenden Gewohnheiten der Kirche den legitim Ge-
wihlten ihre begrenzte Jurisdiktion mitzuteilen, Die Schwierig-
keit, zu erkliren, wie diese Vermittlung der bischiflichen
Regierungsgewalt sich im Bewufdtsein der alten Kirche ge-
staltete, lost sich aber sofort, wenn man die praktische
Regel von der notwendigen Communio? der Partikular-
kirchen und ihrer Bischéfe mit dem Apostolischen Stuhle
und der romischen Kirche beriicksichtigt.

' Cf. Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici, Parmae
1725, T. III, Tr. 18, Disp. 2, dub. 2, nr. 16 (p. 147): participatio tan-
tum moralis fit mediante aliquo actu voluntatis, designaute aliquid,
ut vices illius gerat: e. g. uxor assumitur ad consortium et digni-
tatem viri medio contractu matrimonii...

* Cf. A. Seitz: Cyprian und der rémische,Primat, Regenshurg
1911, p. 68 ff., 71 ff.

4. Da die bischofliche Weihegewalt wesentlich zum
Apostolischen Stuhle gehért und mit der Fiille der Juris-



Der Apostolische Stuhl 449

diktionsgewalt in der Person des hl. Petrus verbunden war,
so konnte derselbe seine ganze Gewalt iiberall applizieren,
wo er wollte. Indem er nun fiir den Apostolischen Stuhl
durch seinen in die Tat umgesetzten souveridnen Willens-
entschlufd ein Rechtsdomizil schuf an dem Orte, der in be-
zug auf die Jurisdiktionsgewalt noch keinem anderen Bischof
unterworfen war, so machte er diesen Ort zu seinem eigenen
Bischofssitze kraft seiner apostolischen Vollgewalt. Damit
schuf er aber zugleich in dieser von ihm als Bischof aus
eigener Jurisdiktionsgewalt zuerst okkupierten Gemeinde
die lokale und gegen andere Gemeinden dadurch juris-
diktionell abgegrenzte romische Partikularkirche und
konstituierte sie eo ipso zum bischéflichen Stuhle, der tat-
sichlich und wesentlich eben kein anderer sein konnte,
als der wahre und universale Bischofssitz oder Apostolische
Stuhl selbst. Vermdge der zum Wesen des Apostolischen
Stuhles ebenfalls notwendig bestindigen Rechtsnachtolge
auf diesem Stuhl ist aber auch die fortdauernde Identitit
des universellen Apostolischen Stuhles mit dem lokalen
rémischen Stuhle gegeben, solange als diese Identitdt nicht
durch ein neues positives Gesetz aufgehoben wiirde. Wenn
dies aber einmal geschehen sollte, so miifite fiir die parti-
kuldre romische Gemeinde erst ein eigener bischéflicher
Stuhl gesetzlich geschaffen werden, falls diese Gemeinde
nicht ohne Bischof bleiben sollte. Die Moglichkeit einer
solchen Trennung werden wir spiter besonders untersuchen,
nachdem der gesuchte Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles
nachgewiesen ist. Jener souverine Willensentschlufd des
hl, Petrus, wodurch er den Apostolischen Stuhl in der Stadt
Rom domizilierte, ist aber ein rechtsgiiltiges Dekret des
obersten Gesetzgebers und hat die volle Bedeutung eines
kirchlichen Gesetzes. Denn nach dem naturrechtlichen Grund-
satze, den auch das romische Recht! und a priore das
kanonische anerkennt, hat der Willensentschlufy des sou-
verinen Fiirsten fiir seine Untertanen, insofern dieser Wille
von dem Zwecke des allgemeinen Wohles der Gesellschaft
reguliert ist?, wahre und volle Gesetzeskraft,

' Dig. L. 1 de constitutionibus principum (1, 4): Quod principi
placuit, legis habet vigorem; utpote cum lege regia, quae de imperio
eius lata est, populus ei et in eum omne suum imperium et potesta-

tem conferat.
2§, Thomas, S. Th, 1. IT q. 90 a. 1 ad 3.

30*



460 Der Apostolische Stuhl

Daher ist in diesem Entschlufl des hl. Petrus, der ein
positives apostolisches Gesetz ist, ein Element des ius
humanum zweifellos enthalten. Und soweit haben die
Griinde derjenigen Theologen, welche den Rechtsgrund des
Apostolischen Stuhles im ius humanum finden wollen, im
allgemeinen eine Berechtigung, vorbehaltlich der Priifung
auf die Folgerichtigkeit der einzelnen Argumente, welche
man dafiir erbracht hat,

Das Element des 1us divinum

1. Weiter ist zu untersuchen, ob auch ein Element
des ius divinum 1m Rechtsgrunde des Apostolischen
Stuhles sich vorfindet. — Das Evangelium bezeugt mit

voller Gewif3heit die Einsetzung des Primates iiber die
ganze Kirche und die unmittelbare Ubertragung desselben
durch Christus auf die Person des hl. Petrus, ferner die
Fortdauer dieses Primates im allgemeinen und virtuell auch
— aber mit gleicher GlaubensgewifSheit — die Fortdauer
desselben in den legitimen Nachfolgern des hl. Petrus. Je-
doch enthilt es keine ausdriickliche Bestimmung iiber die
Lokalisierung des Apostolischen Stuhles und ebensowenig
iiber die Wahl der Stadt Rom zum Primatialsitz. Aber die
konstante Uberlieferung, von deren Richtigkeit die
Pipste selbst iiberzeugt waren, spricht von einer géttlichen
Anordnung und einem gottlichen Auftrag oder Befehl iiber
die Wahl der Stadt Rom zum definitiven Sitz des Primates 1.
Diese Tradition ist auch in die offizielle Dekretaliensammlung
aufgenommen, wodurch ihre Autoritdt bestétigt und be-
stiarkt wurde?,

'S. Leo I.; Sermo 82 in Natali Apost. Petri et Pauli nr. 3:
Beatissimus Petrus, princeps Apostolici ordinis, ad arcem Romani
destinatur imperii, ut lux veritatis, quae in omnium gentium re-
velabatur salutem, efficacius se ab ipso capite per totum mundi cor-
pus effunderet, (Migne, P. L. b4, 424.)

*Innocent, III. ep. ad Hugonem (Huguccio) = . X, de
Divort. (4, 19): (Sedes Apostohca) quae disponente Domlno cun-
ctorum fidelium mater est et magistra... — Auf die pseudoisidori-
schen Dekretalen (Hollweck, Der Apostohsche Stuhl und Rom,

Mainz 1895, p. 27f.) berufen wir uns hier nich t, obwohl sie fiir die
Lehrmemung zur Zeit ihres Auftretens bewe1skrhft1g sind.

Eine positive Kundmachung des gottlichen
Willens ergibt sich aber aus bestimmten Zeichen oder
tatséichlichen Momenten, die man in verschiedene Argu-



Der Apostolische Stuhl 451

mente fassen kann. Eines derselben ist theologisch ge-
wifl, weil es aus einer dogmatischen Wahrheit und einer
unbestrittenen historischen Tatsache besteht, also zwei Pri-
missen enthdlt, aus denen eine sichere theologische Wahr-
heit gefolgert werden kann. Es soll hier in dieser Form
ausgesprochen werden: a) Die Kirche wird von der gott-
lichen Vorsehung regiert. Denn die Kirche selbst ist das
ganz iibernatiirliche Werk Christi, vom Gottmenschen per-
sonlich gegriindet und mit der feierlichen, unfehlbaren Ver-
heifSfung seines wirksamen Schutzes fiir alle Weltzeiten aus-
gestattet und der Reglerung seines irdischen Stellvertreters
unterworfen. Daher unterliegt die Kirche in ihrer ganzen
geschichtlichen Entwicklung der besonderen und bis aufs
kleinste! sich erstreckenden, iibernatiirlichen Vorsehung
Gottes. 6) Nun ist aber die gesamte historische Entwick-
lung der Kirche tatsdchlich eine Folge des von Petrus kraft
seines freien Willensaktes gegriindeten romischen Primates.
¢) Also untersteht dieses Faktum, einschliefilich des freien
Willensaktes des hl. Petrus, der besonderen gottlichen Vor-
sehung. — Aus diesen Satzen, die nur das Schlufimaterial
enthalten, wird logisch der formelle Schlufl gebildet:
wAlles, was zur tatsichlichen Entwicklung der Kirche ge-
hort, ist Gegenstand der besonderen gottlichen Vorsehung.
Die tatséichliche Einsetzung des rémischen Primates durch
den Willen des hl. Petrus ist etwas, was zur tatsdchlichen
Entwicklung der Kirche gehort. Also ist die tatsichliche
Einsetzung des rémischen Primates durch den Willen des
hl. Petrus Gegenstand der besonderen gottlichen Vorsehung.*

'S, Thomas: S. Th. I q. 22 a. 2; q. 105 a. b.

Der Obersatz in diesem Schlusse ist dogmatisch
ewifRl, Der Untersatz ist zuniichst elnehistorische
Wahrheit, die aus der Kirchengeschichte evident ist. Die
weitere Frage, ob er auch ein factum dogmaticum enthilt,
soll jetzt noch nicht beregt werden. Fiir unseren nichsten
Zweck konnen wir uns mit derjenigen Gewiflheit des Unter-
satzes begniigen, welche die glaubwiirdig bezeugten Tat-
sachen der Geschichte besitzen. Wir brauchen nur einige
Fille hervorzuheben, die den Untersatz mit Gewiflheit be-
weisen, weil diese Induktion durch die allgemeine dogmatische
Wahrheit von der monarchischen Verfassung? der Kirche er-
ginzt wird, Wenn der hl. Petrus den Apostolischen Stuhl oder,



452 Der Apostolische Stuhl

was dasselbe 1st, den Primat nicht lokal fixiert hitte, so
wiirde die Autoritdt und Jurisdiktion des Papsttums und
die Gewiflheit tiber dessen Triger endlosen Zweifeln und
Einwendungen unterliegen, weil die legitime Sukzession
der Rechtsnachfolge des hl. Petrus nicht evident erkennbar
geworden wire. Infolgedessen wiirden endlose Schismen ent-
standen und dadurch die Einheit der Kirche bedroht worden
sein 3. Wollte man dies deshaib nicht zugestehen, weil auch
der geschichtliche roémische Stuhl durch den Streit der
Gegenpipste solchen Zweifeln ausgesetzt war, so vergifit
man, dafl diese Zweifel niemals die Legitimitit und
Autoritit des romischen Stuhles selbst, sondern nur die
Personenfrage betrafen, ob diese oder jene Person recht-
méfdig zum romischen Papste gewihlt sei, Wenn man weiter
einwenden wollte, ein Rechtsstreit kénne ebenso wie um
einen lokalen Bischofsstuhl, auch um den nicht lokalisierten
pépstlichen Stuhl entstehen, so iibersieht man den grofien
Unterschied eines solchen Streites. Denn der Streit um einen
lokalen Bischofsstuhl betrifft nur einen kleinen Teil der
Kirche und kann der ganzen Kirche keinen wesentlichen
Schaden bringen; der Streit um den Apostolischen Stuhl
dagegen muf} die ganze Kirche erschiitferns,

' Of. Bannez, 1. c. p. 478A—475D. Salmantic, Tr. XVII,
Disp. 7, dub. 1, nr. 36 (T. XI, p. 362).

> Pii VI. Breve Super soliditate, 28 nov. 1786 (Denz. nr. 1500).

*8. Optatus Milev., de schism. Donatist, lib. 2 nr, 2: Igitur
negare non potes, scire te in urbe Roma Petro primo cathedram
episcopalem esse collatam, in qua sederit omnium Apostolorum caput
Petrus; unde et Cephas appellatus est: in qua una cathedra unitas
ab omnibus servaretur, ne caeteri Apostoli singulas sibi quisque de-

tfenderent, ut iam schismaticus et peccator esset, qui contra sin-
gularem cathedram alteram collocaret. (Migne, P. L. 11, 947).

Ahnliche Folgen wiaren auch zu erwarten gewesen,
wenn der hl. Petrus den Apostolischen Stuhl in Antiochien
belassen hitte. Denn nach menschlicher Voraussicht wiirden
dann viele Partikularkirchen von den orientalischen Hére-
sien Infiziert und spdter vom Islam unterdriickt worden
sein, und die Kirche hiitte nie die schnelle und univer-
selle Ausbreitung erhalten, die sie unter dem romischen
Primat erlebt hat. Ihre Katholizitit wire behindert
worden. Die Griindung des christlichen Kaisertums wire
unterblieben, die Weltgeschichte hitte einen ganz anderen
Verlauf genommen, welcher aller derjenigen Segnungen



Der Apostolische Stuhl 453

des Christentums entbehrte, die tatsdchlich erfolgt sind.
Damit soll natiirlich nicht geleugnet werden, dafl die gott-
liche Vorsehung auch durch andere Mittel als gerade den
romischen Primat diese Gefahren hitte vermeiden oder
iiberwinden koénnen. Aber dann wire eine ganz andere
Fiigung der Vorsehung nétig gewesen als in der gegen-
wirtigen geschichtlichen Ordnung der Dinge. Dagegen be-
zeugt die (reschichte evident, daf’ die Fixierung des Primates
in Rom der Kirche zum Wohle gereicht hat und somit dem
gewollten Zwecke der géttlichen Vorsehung durchaus ent-
sprach, Es ist tberfliissig, Zeugen fiir diese Behauptung
anzufithren, die in den Werken der Apologeten iiberreich
zu finden sind. Dasselbe lehrt auch der hl. Thomas?.

'S. Thomas: S, Th. III q. 35 a. 7 ad 3: Ut (Dominus) suam
potestatem magis ostenderet, in i1psa Roma, quae caput mundi erat,
etiam caput Ecclesiae suae statuit in signum perfectae victoriae, ut
exinde fides derivaretur ad universum mundum. ..

2. Diese Betrachtung mufd aber noch durch eine tiefere
Auffassung ergénzt werden, die nicht mehr auf Induktion,
sondern auf strenger Argumentation aus dem Wesen
des Primates ruht und deshalb einen vollkommenen direkten
aprioristischen Beweis propter quid ergibt!. Der Primat
oder der Apostolische Stuhl ist die von Christus eingesetzte,
fortdauernde, monarchische Regierungsgewalt iiber die
Kirche. Zu ihrem Wesen gehért aber die legitime Rechts-
nachfolge der Triger dieser Gewalt, nicht blof} als &uflere
Bedingung, sondern als wesentliche und deshalb notwendige
Eigenschaft dieses iibernatiirlichen Rechtsinstitutes, weil
ohne jene ununterbrochene legitime Sukzession® die kirch-
liche Monarchie nicht mehr identisch fortbestehen wiirde,
was den unfehlbaren und aus sich wirksamen Verheifungen
Christi, insbesonders aber der Apostolizitit der Kirche
widerspriche. Das ist der Sinn des Satzes ,Sedes Aposto-
lica non moritur“s, der eine dogmatische Wahrheit aus-
spricht.

' Cf, Joannes a S. Thoma: Logica, II. P. q. 26 a. 4 (Cursus
Philosophicus Thomisticus, Parisiis 1883, T. I, p. 693 sqq.). Cavvi-
nus: Cursus Philometaphysicus, Tr. ult. (5.) ad duos lib. Poster.,
Disp. I q. ult.,, § 5 (Tom. I, p. 855 sqq.).

* Cf. Fr. Pilgram: Physiologie der Kirche, Mainz 1860, p. 85 f.

* Cap. Si gratiose, 5. de rescr. in 6. (I, 3).

Die Apostolizitét® ist nicht nur eine wesentliche
Eigenschaft, sondern auch ein wesentliches Merkmal, an



454 Der Apostolische Stuhl

welchen die wahre Kirche erkennbar wird und das ihr allein
eigentiimlich ist. Da nun der Apostolische Stuhl als oberste
kirchliche Gewalt die eigentliche Wesensform ist, von welcher
sowohl die Partikularkirchen wie die einzelnen Gldubigen
informiert werden, so mufd er auch selbst an den vier Haupt-
merkmalen der Kirche, die mit einander untrennbar ver-
bunden sind?, einen Anteil haben, da diese Merkmale aus
dem Wesen der Kirche selbst herflielen. Er mufl daher
selbst einig, heilig, katholisch und wahrhaft apostolisch
sein. Seine Einheit erkennen wir an der monarchischen
Gewalt und der Einzigkeit ihres Trigers; seine Heiligkeit
an der grofien Anzahl heiliger Pépste, von denen so viele
Mirtyrer geworden sind und besonders an der héchsten
Heiligkeit des Apostelfiirsten, dessen Nachfolger die iibrigen
Pipste sind, sowie er selbst der Statthalter des gottmensch-
lichen Stifters war. Seine Katholizitdt spricht sich in der
universalen Gewalt aus, welche iiber die ganze Kirche auf
Erden zu allen Zeiten herrscht. Seine Apostolizitit endlich
ist die ununterbrochene Sukzession des Apostelfiirsten
selbst, welche die Identitét dieses Stuhles garantierts. Weil
aber die Merkmale der Kirche sichtbar oder sinnlich kon-
krett wahrnehmbar sein miissen — denn nur an solchen
Merkmalen kann die wahre, sichtbar konkrete Kirche
erkannt werden —, deshalb gehort die dauernde Lokalisierung
des Apostolischen Stuhles aus diesem Grunde zu seinen
Merkmalen, um ihn wahrhaft als die eine, wahre, singuliire,
von Christus gegriindete oberste Gewalt sichtbar zu er-
weisen.

' Cf. Turrecremata, Summa de Ecclesia, lib, 1, cap. 18. 19,
Canus, De locis theologicis, lib. 3. Mich, Medina, Paraenesis, lib, 7,
cap. 24 (fol, 277a). Bannez, Comm. in 2. IT q. 1 a. 10 (p. 168 C);
Fusiora Commentaria in q. 1 a. 10, concl. 4 (p. 360D — 364 B).

* Denzinger nr. 1686.

*Bannez, 1. ¢. (p. 168D): Et hinc est, quod ipse summus Pon-
tifex dicatur dominus Apostolicus, iuxta quod dicimus in publicis
litaniis, ut dominum Apostolicum et omnes gradus Ecclesiae protegere
et conservare digneris, videlicet summum Pontificem, qui Apostolicus
dicitur, quoniam doctrinae Apostolicae custos est et doctor infallibilis,
Michael Medina, L. c. fol. 278a: Ecclesiae catholica, per synecdochen
etiam, id est, ratione Romanae ecclesiae, Apostolica vocatur, quod ea
sola inter caeteras, quos Apostolici viri fundarunt, Apostolicum munus,
per totum Evangelii tempus, et officium exerceat. Erant apostoli, et
episcopi et apostoli: quatenus autem episcopi erant, certos terrarum

tractus, certasque provincias, quas dioeceses appellarunt, non Aposto-
lico sed episcopali imperio moderabantur: quatenus vero Apostoli



Der Apostolische Stuhl 455

Christi, id est, Christi legati erant, in universum Orbem, universasque
provincias obtinuerunt imperium ... (Marc. 16,) Mansit itaque in Ro-
mana Ecclesia; propter Petrum, non tantum episcopalis, sed in Orbem.
quoque universum Apostolica auctoritas, qua legatione Christi fun-
gerentur, apud omnes Ecclesias. Unde quod in ecclesia propter eun-
dem Petrum caput sit upiversalis Ecclesiae, Apostolica dicitur. —
Vocamus igitur Apostolicam ecclesiam catholicam, non a numero aut
Apostolorum seculo, sed quod totius huius sanctae ecclesiae caput sit
Ecclesia Romana, quae inter caeteras ecclesias, tum fundatoris, tum
oificii, quod modo retinet, ratione Apostolica dicitur.

Weil nun beim Tode der einzelnen Rechtsnachfolger
des hl. Petrus die Ubertragung des Primates nicht durch
einen neuen Modus erfolgt, den wir nur durch eine wahre.
Offenbarung als eine nach géttlichem Rechte erfolgte Uber-
tragung erkennen konnten, und weil diese positive neue
Offenbarung in der von Christi gegebenen nicht verheifien
und auch jetzt nicht mehr méglich ist, da die ganze Offen-
barung in Christus fiir immer abgeschlossen war — was
ebenfalls dogmatisch feststeht —, so mufl der Primat in
seinem Wesen die Moglichkeit und Kapazitiat der dauernden
legitimen Sukzession schon von selbst enthalten, und zwar-
auf eine solche Weise, dafl die Sukzession immer mit Ge-
wiflheit von der Kirche erkannt werden kann.

Man koénnte vielleicht meinen, dazu geniige die dem
hl. Petrus und seinen Nachfolgern erteilte apostolische
Vollmacht und Vollgewalt iiber die ganze Kirche: daf so-
mit der hl. Petrus seinem Nachfolger und dieser wieder
den iibrigen die apostolische Gewalt vererben konne, was.
sie entweder bei Lebzeiten oder durch rechtsgiiltiges, kirch-
liches Testament tun konnten — denn an eine Ubertragung
durch ein allgemeines Konzil oder durch die ganze Kirche
ist iiberhaupt nicht zu denken, weil jene apostolische Ge-
walt nicht im Konzil oder in der ganzen Kirche ruht,
sondern dem Inhaber des Apostolischen Stuhles allein gehort,
wegen der rein monarchischen Einrichtung der Kirche und
der entsprechenden Natur der apostolischen Vollgewalt, was
ebenfalls Dogma ist.

Der Papst kann seinen Nachfolger nicht kreieren?,
weder zu Lebzeiten noch durch testamentarische Verfiigung.
Das erstere nicht, weil zu seinen Lebzeiten jene apostolische
Vollgewalt ganz an seine Person gebunden ist; das zweite
nicht, weil erst im Augenblicke seines Todes das Testament
wirksam wiirde, aber in demselben Moment — und zwar



4566 Der Apostolische Stuhl

logisch noch frither — seine eigene Gewalt erlischt und
deshalb das Testament beziiglich dieser Bestimmung von
selbst ungiiltig und unwirksam wiirde. Wohl kann der Papst
seinen Nachfolger in einem weiteren Sinne des Wortes
designieren?; allein das ist keine Einsetzung in
den Primat, sondern nur die Empfehlung einer bestimmten
Person und ein Rat fiir die Wihler des Rechtsnachfolgers,
jedoch ohne verpflichtende Kraft fiir diese und ohne jede
rechtliche Wirkung fir den Designierten. Eine Designation
der Person mit verpflichtender Kraft fiir die Wahler wire
eine Vertiigung iiber die Substanz und das Objekt der Wahl,
der Papst kann aber nur eine Determination des Modus
der Wahl anordnen. Der tiefste Grund, weshalb eine De-
signation mit verpflichtender ‘Kraft unmoglich ist, liegt
eben in der Natur der pipstlichen Gewalt selbst, denn sie
1st ein Anteil an der eigenen gittlichen Gewalt Christi, aber
als solche nur die Stellvertretung und deren Umfang hangt
einzig und allein von demjenigen ab, der sie eingesetzt,
nicht aber von dem Mandatar. Sie wird dem Stellvertreter
Christi nur fir seine Lebensdauer mitgeteilt und deshalb
ohne das Recht, iiber ihre Vererbung zu verfiigen. Die
Kirche ist also wesentlich eine reine Wahlmonarchie, daher
mufd der Apostolische Stuhl notwendig so beschaffen sein,
dafd er die Rechtsnachfolge von selbst mit sich bringt. Das
1st aber durch die Fixierung des Apostolischen Stuhles
und seines bischoflichen Besitzers an einen bestimmten
Ort gegeben, weil eben dadurch die sichere Rechtsnachfolge
auf diesem Stuhle nach positivem kirchlichem ius humanum
von selbst ermdoglicht wird. Da dieses Mittel zur Fort-
erhaltung des Primates und der Identitét und Einheit der
Kirche zum Wesen des Apostolischen Stuhles, der einen
menschlichen und sterblichen Inhaber hat, durchaus gehort,
so ist die ortliche Fixierung des Apostollschen Stuhles an
sich ebenso konnaturales iusdivinum wie der Primat
selbst, wenn auch die besondere Bestimmung iiber die Rechts-
nachfolge an jenem Orte oder auf die lokale bischofliche
Kathedra des Papstes ius humanum ist, und zwar als solches
eine inhaltlich genauere Determination des ius divinum
darstellt. Damit aber haben wir direkt erwiesen, daf3 im
Rechtsgrunde des Apostolischen Stuhles in bezug auf seine
faktische Identifikation mit dem rémischen Bischofsstuhl
‘wenigstens ein Element des ius divinum enthalten ist, nim-



Der Apostolische Stuhl 457

lich die allgemeine Notwendigkeit der ortlichen Fixierung.
Diese Notwendigkeit ist zwar keine absolut metaphysische,
wohl aber eine moralische und hypothetische, aber wahre
Notwendigkeit, wie sie der Natur dieses Rechtsinstitutes
entspricht.

' Amadei Chiroli De Summwo Pontifice, Difficultas IX
(Roccaberti, Bibl. Max. Pont.,, T. III, p. 858 sqq.): An Summus
Pontifex possit sibi eligere successorem. Er sagt, die verneinende
Anpsicht ist communissima inter Theologos et Canonistas. Pii IV,
Decret. Consist., 19 nov. 1661 (Laemmer, Institutionen des k. Kirchen-
rechts?, p. 179, Note 2): ...quod Romanus Pontifex non possit sibi
eligere successorem nec assumere coadiutorem cum futura successione,
etiam de consensu omnium et singulorum cardinalium,.. Zu S. Sym-
machi ep. 1 nr. b cf. Thiel p. 646, nota 35.

*Cf. H . M. Pezzani: Codex S. Catholicae Romanae Ecclesiae,
Romae 1893, P. I can. 48, p. 135 sqq. Gegen die Ansicht von Straub,
De Ecclesia Christi, Oeniponte 1906, nr. 596 (I, p. 498) ist zu bemerken :
der Papst kann zwar die Person der Wiihler giiltig determinieren,
aber die Vollmacht zur Wahl erhalten dieselben erst von der Kirche,
welche sie repriisentieren sede vacante,

3. Sehen wir nun weiter, ob sich etwa auch in dem
faktischen Willensentschlufl des hl. Petrus fiir die
Wahl des bestimmten Ortes irgendein Element des ius
divinum findet. Um dies zu erkennen, mufl dieser Willens-
entschlufd psychologisch und theologisch betrachtet werden.

Daf} dieser Willensakt des hl, Petrus ein wohliber-
legter und freier war, dafiir biirgt der Charakter des Apostel-
fiirsten, der uns in den Evangelien, in der Apostelgeschichte
und in seinen Briefen offenbar wird — von einem #ufleren
Zwang ist aber keine geschichtliche Spur zu finden. Dafs
der hl. Petrus bei aller menschlichen Klugheit und Vorsicht
die ganze Reihe der Folgen dieses verantwortungsvolien
Entschlusses hiitte iibersehen konnen, ist moralisch un-
moglich. Es ist aber theologisch gewif, dafy die Hilfe des
Hl. Geistes, die Christus dem hl. Petrus als seinem Stell-
vertreter verheiflen hatte und dessen Fliille ihm am Pfingst-
feste zuteil geworden, sich auf die moralische Richtig-
keit seiner fiir das Wohl der ganzen Kirche notwendigen
Regierungshandlungen erstreckte, wie es auch theologisch
gewify ist, dafl solche, auf die ganze Kirche beziiglichen
Regierungshandlungen der Pipste in bezug auf ihre Richtig-
keit unter dem aktiven Gnadeneinflufl des HI. Geistes zu-
stande kommen und deshalb sogar zum Objekt der p#pst-
lichen Unfehlbarkeit gehdren. Denn es kann kein fiir die



458 Der Apostolische Stuhl

ganze Kirche verpflichtendes Gesetz zustande kommen, das
dem allgemeinen Wohl der Kirche schiadlich wiare. Das ist
dogmatisch gewifd1. Sowohl eine Fixierung des Apostolischen
Stuhles im allgemeinen wie die Fixierung in der romischen
Partikularkirche ist aber ein solches, von Petrus als Papst
gemachtes Gesetz, welches die ganze Kirche zum Glauben
an die Rechtsnachfolge des hl. Petrus auf dem rémischen
Stubhl und weiter zum Gehorsam gegen den roémischen
Papst verpflichtet — 1st also Objekt des dem Papste un-
fehlbar verheiflenen Beistandes des HI. Geistes.

! Nugnus, Comm. in 3. P., q. 20 a. 3 disp. 4 (T. II, p. 421 sq.).
Andries, Cathedra Rom., p. 246 ff,

Psychologisch kann dieser Einflufs des HIl Geistes
sich nur als ibernatiirliche Erleuchtung des Verstandes
und als iibernatiirlicher Antrieb des Willens vollziehen. Bei
der Ubertragung des Apostolischen Stuhles auf die Stadt
Rom war daher der Willensentschlufl des hl. Petrus kein
moralisch indifferenter Akt, wie er auch nicht aus seinen
rein natiirlichen Geisteskriiften allein hervorgegangen sein
kann, sondern es war ein amtlicher Akt des ersten
Papstes, den er als Stellvertreter Christi im Bewufitsein
seiner ganzen Verantwortlichkeit fiir das dauernde Wohl
der ihm anvertrauten Kirche vornahm. Insofern dieser Akt
zunéchst in einem innerlichen, freien Willensentschluf} nach
vorheriger Uberlegung bestand, enthielt er das iudicium
ultimum practicum des Verstandes und die positive electio
des Willens, welche beide Teilakte! diesen Akt als im-
perium? des kirchlichen Monarchen konstituieren. Daher
mufite dieser Akt geméfd der VerheifSlung Christi unter der
iibernatiirlichen Erleuchtung des Verstandes und unter dem
gleichen Antrieb des Willens zur Einstimmung in jenes
letzte praktische Verstandesurteil vom Menschen Petrus als
Stellvertreter Christi psychologisch eliziert und vollzogen
werden.

'S. Thomas: S. Th. 1. II q. 13 a. 1.
*Cf. S. Thomas: S. Th. 1, 1I q. 17 a. 1 ¢, a. 2 ad 8.

Weil aber die ganze definitive Griindung des réomischen
Primates unzweifelhaft das Objekt der iibernatiirlichen
besonderen Vorsehung Gottes ist, so ist jener psychologische
Akt des hl. Petrus eine Wirkung der ihm unfehlbar ver-
heiflfenen und dem HI. Geiste ursichlich approprilerten amt-



Der Apostolische Stuhl 459

lichen Gnnade. Diese Wirkung verhilt sich aber zu dem
von der gottlichen Vorsehung beabsichtigten Endzweck,
namlich dem Wohle und Frieden der Kirche wie das von
Gott gewihlte Mittel. In dieser psychologisch begriindeten
und theologisch allein richtigen Auffassung jenes inneren
Aktes des hl. Petrus, der ein imperium supernaturale ex
virtute divina movente ist, handelte der hl. Petrus als
minister Christi oder was dasselbe in philosophischer
‘Sprache besagt, als die von Gott zur Griindung des romischen
Primates auserwihlte und angewendete, menschliche, freie,
werkzeugliche Ursache zur Ausfiilhrung der iibernatiirlichen
Vorsehung.

Es ist ferner absolut gewif3, dall jener Willensakt des
hl. Petrus nicht gegen den Willen Gottes verstofen, sondern
demselben konform war, Dafd derselbe mit dem gottlichen
Willen materiell iibereinstimmte, wird durch die segens-
reichen Folgen, die gerade der romische Primat fiir die
Kirche gehabt hat, klar bewiesen, denn in der Geschichte
der Kirche offenbart sich nicht nur der Schutz, sondern
auch die positive Fiihrung der gottlichen Vorsehung.

Aber auch die formelle Ubereinstimmung mit dem
gottlichen Willen ist theologisch absolut gewifl. Wegen der
nachgewiesenen iibernatiirlichen Entstehung dieses Willens-
aktes, der als entitativ libernatiirlicher Akt nicht anders
als moralisch gut sein kann!. Wegen der dogmatischen
Wahrheit von der lingst vor jenem Akte erfolgten Kon-
firmation des hl. Petrus in der Gnade? sowie wegen der
personlichen, hochsten Heiligkeit des Apostelfiirstens. Denn
aus beiden Griinden ist es moralisch gewifl, dafl Petrus als
persona privata dem Willen Gottes nicht formell entgegen-
gehandelt habe. Wenn auch die Konfirmation in der Gnade
die absolute Moglichkeit des Siindigens nicht aufhebt, so
bewirkt sie doch eine solche Bindung des fomes, dafl eine
Todsiinde de facto nicht begangen wird4, die hier, wo es
sich um eine res gravissima handelte, in dem Zuwider-
handeln gegen den gottiichen Willen liegen wiirde. End-
lich ist es absolut gewifl, dafl Petrus als amtliche Person
und minister primarius Christi in seinen Regierungs-
handlungen fiir die ganze Kirche nicht positiv dem gott-
lichen Willen zuwiderhandeln konnte?®,

! Salmanticenses, T. XI, Tr. XVII, Disp, b, dub. 2, § b, nr. 37
(p. 306 sq.).



460 Der Apostolische Stuhl

*S. Thomas: De Veritate q. 24 a. 9 ad 2. Canus: De locis
theologicis, lib. 6, cap. 8 (p. 210b).

*Salmant, T. XII, Tr. XIX, Disp. b, dub. 8, § 11, nr. 127
(p- 228 8qq.). S. Thomas: In ep. ad Ephesios, lect. 3: Quae quidem
~gratia superabundavit in nobis¥, id est abundantius fuit quam in aliis.
Ex quo apparet temeritas illorum, ut non dicam error, qui aliquos
sanctos praesumunt comparare Apostolis in gratia et gloria. Manifeste
enim patet ex verbis istis, quod Apostoli habent gratiam maiorem
quam aliqui alii sancti post Christum et Virginem Matrem. ... Aposto-
los sicut ad singularem dignitatem vocavit, ita et singularis gratiae
privilegio dotavit. Propter quod dicit Apostolus ad Rom. 8: Nos ipsi
primitias spiritus habentes. Gloss. tempore prius et caeteris abundan-
tius... Giov. Palafox y Mendoza: Dell’ Eccellence di S. Pietro,
Romae 1788, Tom. I, lib. IyI, cap. 10 (p. 186).

* Salmant, T.IX. Tr. XIV, Disp. 3, dub. 11, § 4, ur. 250
(p. 507), Cf. T. II, Tr. IV, Disp. 10, dub. 6, § 8, nr. 123 (p. 197):
siquidem sic confirmati ab intrinseco habent, quod ita non peccent,
ut nec possint peccare. S. Thomas: 3 Sent. dist. 12 q. 2 a. 1 ¢. De
Malo q. 7 a. 7 ad 8. Gal. 2, lect. 3 pr.

> Cf. Bannez: Com. in 2. II q. 1 a. 10 (p. 129B). Canus:
De locis theol., lib. 2, cap. 18 (p. 77b): Nam Apostolorum nemo in
praeceptis suis errare poterat; sed a Spiritu sancto peculiarissime
eorum quisque dirigebatur in ferendis Ecclesiae legibus.

Bei der Argumentation aus der Vorsehung Gottes
kam es iibrigens an sich nicht einmal darauf an, ob die
gottliche Vorsehung jenen freien Willensentschlufy des
hl. Petrus als Faktum nur zugelassen oder positiv gewollt
und inspiriert hat. Denn auch die Zulassung einer Hand-
lung unterliegt objektiv der gottlichen Vorsehung, welche
die indirekte Ursache der Folgen ist, da sie dieselben hiitte
verhindern konnen?!, Aber tatsdchlich mufl man dafiir eine
positive gottliche Anordnung annehmen, weil die fiir die
ganze Kirche daraus entsprungenen heilsamen Folgen uns
den von Gott positiv gewollten Zweck offenbar machen, und
weil In der von Gott gewollten Zweckabsicht auch die tat-
sichlich passenden Mittel zugleich positiv mitgewollt sind.

' Cf. Denz. nr. 378.

4. Dasselbe wird endlich durch eine biblische Ana-
logie bestiitigt, die einen giiltigen theologischen Beweis-
grund abgibt1, obwohl dieselbe bisher sehr wenig Beachtung
gefunden hat. Schon im mosaischen Gesetze war als Kultus-
ort, an dem allein geopfert werden sollte, derjenige be-
stimmt, den Gott ausgewihlt haben wiirde? Im zweiten
Buch der Makkabier wird ausdriicklich gesagt, dall Gott
den Ort far die Errichtung des zweiten Tempels selbst
ausgewihlt habe, und zwar wegen des jiidischen Volkes:



Der Apostolische Stuhl 461

,verum non propter locum gentem, sed propter gentem
locum Deus elegits.“ Dieser Satz ist eine Glaubens-
wahrheit, weil er ausdriicklich in terminis in der Heiligen
Schrift enthalten ist und deshalb zur gottlichen Offenbarung
gehort. Darin liegt zugleich, dafl die Ortsbestimmung dieses
Tempels in Jerusalem durch ein positives gottliches Gesetz
erfolgte. Denn, wie der hl. Thomas lehrt¢, ist gerade der
cultus Dei das primére Objekt des ius divinum positivum,
Daraus folgt aber die Wahrheit, dafl Gott zum Wohle
des auserwihlten Volkes, also wegen seiner Kirche, sei es
der jiidischen oder der christlichen, die sich nur durch ihren
vollkommenen und unvollkommenen status unterscheiden ?,
den hierarchischen Kultusort, der als solcher mit dem
Jurisdiktionssitz identisch ist, selbst auswihlen kann, und
dafl er diese Wahl nur zum Wohle der Kirche vornimmt.
Diese Folgerung aus dem geoffenbarten Satze ist unbestreit-
bar richtig, weil die Moglichkeit aus der Wirklichkeit
logisch folgt.

'S. Thomas: S. Th. 1. IT q. 99 a. 8 ad 3: divina traduntur
in seripturis non solum per similitudines verbo expressas, sicut patet
in metaphoricis locutionibus, sed etiam per similitudines rerum, quae

visui proponuntur, quod pertinet ad praecepta caerimonialia.
* Deuter. 12, b. 6. 11, 13. 14. 18. 21; 14, 24. 25; 16. 6. 7. 15;

Lev. 17, 8.
* 2 Maccab. 5, 19. Cf. Ezech. 5, 5: Haec dicit Dominus: ista

est Ierusalem, in medio gentium posui eam, et in circuitu eius terras.
¢S. Th. 1. II q. 99 a. 3; ct. q. 100 a. 5 c.
Ib. q. 99 a. 6 ¢; q. 107 a. 2ec.

Der jiidische Tempel! in Jerusalem verhilt sich
aber zum Apostolischen Stuhl in Rom #hnlich, wie
sich das jiidische Volk oder die Kirche des Alten Bundes
zum christlichen Volk oder der Kirche des Neuen Bundes
verhalt. Der jiidische Tempel hatte eine figiirliche Be-
deutung. Denn die Einheit des Tempels représentierte die
Einheit Gottes und seiner Kirche? Er war das Zeichen
fir den status legis novae im Gegensatz zur Stiftshiitte,
welche den status legis veteris bezeichnete3. Schon der
erste Tempel war an dem Orte erbaut, den Gott dem
Abraham gezeigt hatte4 Der Tempel in Jerusalem war aber
der amtliche Sitz des jiidischen Hohenpriesters oder im
ibertragenen Sinn der Sitz seiner Autoritidt, die cathedra
Moysis. Die christliche Kirche sukzediert aber sowohl dem
Tempel wie der Synagoge, weil das Opfer der christlichen



462 Der Apostolische Stuhl

Kirche ein geistiges ist, und darum ist in dieser Kirche kein
Unterschied zwischen dem Ort des Opfers und dem Ort, an
welchem das Gesetz des christlichen Glaubens autoritativ
und definitiv erklirt wird, d. h. der cathedra fiir die ganze
Kirche®, Petrus ist aber als Papst der Stellvertreter des
ewigen Hohenpriesters Christus, und deshalb der Hohe-
priester, Summus Pontifex der christlichen Kirche. Seine
cathedra Romana ist daher der Apostolische Stuhl®. Des-
halb kann man aus dieser Analogie mit Hinzuzug einer
anderen dogmatisch sicheren Priamisse iiber den Vorzug
der christlichen Kirche vor der jiidischen weiter folgern:
Gott tut nicht weniger zum Heil der christlichen Kirche
als er zum Heil der jiidischen Kirche getan hat’. Er hat
aber zum Heil der jiidischen Kirche selbst den Ort aus-
gewihlt, wo die cathedra Moysis defihitiv errichtet werden
sollte. Also hat er auch zum Heil der christlichen Kirche
selbst den Ort ausgewihlt, wo der Apostolische Stuhl des
hl. Petrus definitiv errichtet werden sollte — weil er sonst
tir die Festigkeit der cathedra Petri, welche die Autoritit
des hl. Petrus, also das bleibende Fundament der christ-
lichen Kirche reprisentiert, weniger getan hitte, als er fiir
die geringere und unvollkommenere Autoritit der jiidischen
Kirche getan hat.

' Cf. Michael Medina, 1. c. lib. 6, cap. 13 (fol. 208a sqq.).

*S. Thomas, S. Th. 1. II q. 102 a, 4 ad 3.

* Ib. ad 2.

* Ib. ad 2. — Genes. 22, 2. Deuter. 12, 5.

*S. Thomas: S. Th. 1. IT q. 102 a. 4 ad 3: Et sic Ecclesia
nostra succedit in locum templi et synagogae, quia ipsum sacrificium
Ecclesiae spirituale est, unde non distinguitur apud nos locus sacri-
ficiae a loco doctrinae,

* Halé (bei Hier. a Benettis, Tom. II, p. 610): Sicut unicum
in Terra sancta templum Dominus esse voluit, ut omnes in unum
Israelitae convenirent, nullumque inter eos schisma oriretur, ut patet
Deuter. 12, 4, sic Sedes Romana in medio Ecclesiae constituta est
velut signum conspicuum, et aspectabile Nationum omnium oculis
subiectum, ad quod respicientes Ecclesiae omnes, et singulae in uni-
tate fluerent, et se se adversus omnes haereses, et schismata servarent.
Hugo a S. Caro (a Benettis, T. II, p. 372) zu Deuter. 17: Si diffi-
cile iudicium esse perspexeris, ascende ad locum, quem elegerit Do-
minus: ex hoc loco inolevit consuetudo appellandi ad Summum Ponti-
ficem. Hilarius Pragensis (a Benettis, T. II, p. 398): Romanam
Ecclesiam esse locum quem elegerit Dominus... Rupert von Deutz
{a Benettis, T. II, p. 348) zu Apocal. 4, Et vidi sedes: Summum
iudicii huius tribunal in Ecclesia paratum est Romae, ubi Sedes Aposto-
lica B. Petri et nomine et corpore fundata est... Innocent, IIL,



Der Apostolische Stuhl 463

Decretal. Gregor. IX., lib. 4, tit. 17, c. 18: zu Apoc. 4, 6: Sedes ista
Romana Ecclesia intelligitur, quae Sedes Apostolica nuncupatur; uti-
que Sedes Agni, Sedes viventis in saecula saeculorum. In medic
cuius, quasi filiae in gremio resident et in circuitu adstant quasi
famulae in obsequio quatuor Patriarchales Ecclesiae.

" Bannez: Comm, in 2, IT q. 1 art. X (p. 441 A): Christus non
deficit in necessariis Ecclesiae, multo minus quam detuit olim Syna-
gogae, cui improperabat Isaiae 5 ,Quid ultra debui facere vineae meae
et non feci?*

_In dieser Argumentation folgern wir nicht blof} aus
der Ahnlichkeit, sondern auch aus einem sicheren Prin-
zip. Es steht némlich dogmatisch fest, dafl die streitende
Kirche eine Ahnlichkeit mit der triumphierenden hat, weil
sie an ihr teilnimmt und ihr Abdruck ist!, Dasselbe Ver-
hiltnis findet aber auch zwischen der jidischen und der
christlichen Kirche statt. Daher ist die christliche Kirche
in ihrer Vollkommenheit die Exemplarursache der jiidischen.
Weil aber die Lozierung des jiidischen Stuhles in Jerusa-
lem schon nach positivem gottlichem Rechte zur Voll-
kommenheit der alten Kirche gehért, so mufl auch die Fi-
xierung des Apostolischen Stuhles in Rom aus dem gleichen
‘Grunde zur entsprechenden gréfleren Vollkommenheit der
christlichen Kirche gegeben sein.

' Bannez 1. c. (p. 442C) bemerkt zu dem Beweise fiir die Fort-
-dauer des Primates aus der Analogie der Ecclesia militans mit der
Ecclesia triumphans (Apoc. 21): In hac autem ratione supponendum
est, quod non arguitur solum ex similitudine: symbolica enim
‘Theologia non est argumentativa: sed sicut in I. parte D. Thomas
probat, Theologiam nostram esse simul practicam et speculativam sicut
et scientiam Dei, non solum quia similis est illi, sed quia est quaedam
participatio et iwpressio Ecclesiae triumphantis.

Eine entschiedene Bestédtigung findet dieses Argument
durch die beriihmte Dekretale Innozenz III. Per venera-
bilem, in welcher der Papst dasselbe autoritativ als Prin-
zip fiir seine KEntscheidung des schwierigen Falles an-
wendet. Er stellt namlich den allgemeinen Grundsatz auf:
das Deuteronomium (lex secunda) mufS als Moralgesetz auch
im Neuen Testament beobachtet werden und vergleicht da-
bei die Autoritit des Papstes mit derjenigen des Hohen-
priesters im Alten Bunde und 1dentifiziert den Sitz des-
selben mit Rom, indem er lehrt: ,Locus enim, quem
elegit Dominus, Apostolica Sedes esse cognoscitur, sic
quod eam Dominus in se ipso e lapide angulari fundavit: ¢

! Decretal. Gregor. IX,, lib. 4, tit, 17, c. 13,
Divus Thomas IL. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXIX.) 31



464 Der Apostolische Stuhl

Das Verhdltnis der beiden Rechtselemente
zueinander

1. Da beide Elemente im Rechtsgrund des Apostolischen
Stuhles vorhanden sind, mufd ihr Verhdltnis zueinander
testgestellt werden. Denn ohne dieses Verhiltnis zu be-
riicksichtigen, wiirden von vornherein die am weitesten
auseinander gehenden Meinungen der Theologen, welche ent-
weder das ius divinum oder das ius humanum als Rechts-
grund behaupten, beide unrichtig sein, und es kéme nur
die vermittelnde Ansicht derer in Betracht, welche zwar
die Begrindung des Primates im allgemeinen aus dem ius
divinum ableiten, aber den romischen Primat in concreto
nur auf das kirchlich-apostolische Recht zuriickfithren, wenn-
gleich einige, wie Franzelin, fiir die Untrennbarkeit des
Apostolischen Stuhles vom romischen Stuhl eintreten und
letzteren nur fiir die conditio sine qua non der Nachfolge auf
dem pépstlichen Stuhl halten. Abgesehen davon, dafy die
Frage der Untrennbarkeit eine sekundére ist, die der Haupt-
frage nicht prijudizieren kann — weshalb wir sie erst nach
erfolgter Losung der Hauptfrage beantworten wollen — ist
es klar, dafl diese dritte Ansicht offenbar auf die eine der
beiden extremen, und zwar auf diejenige zuriickgeht, welche
nur das ius humanum behauptet. Ferner geniigt die An-
nahme eines bloflen Bedingungsverhiltnisses, wodurch das
Element des ius divinum an das ius humanum gebunden
wird, nicht zur theologischen Erklarung fiir das Verhéltnis
der beiden Elemente im Rechtsinstitute des Apostolischen
Stuhles, weil damit ihr innerer Zusammenhang nicht erklért
und somit auch kein einheitlicher Rechtsgrund konstituiert
wird. Eine blofle Bedingung? ist zwar ein juridisches
Moment, besagt aber philosophisch und theologisch nichts
iiber das Wesen einer Sache, sondern nur einen Konditional-
satz {iber das Faktum. Will man diesen formulieren, so
heilt er nicht anders als so: Si Petrus sedem Romanam
elegit, sedes Romana est Sedes Apostolica. Aber dadurch ist
nichts erklart und nichts bewiesen. Reduziert man aber die
Bedingung aufdie Rechtsnachfolge im Besitz des Apostolischen
Stuhles, wie Franzelin und Palmieri es tun, so ist die Be-
dingung juristisch berechtigt, besagt aber wieder nichts
iiber das Wesen des Rechtsgrundes selbst: Si quis succedit
Petro in Sede Romana, succedit ei in Sede Apostolica.



Der Apostolische Stuhl - 465

' Cf. Arnoldi Vinnii I. C. in quatuor libros Institutionum
Imperialium Commentarius, Ed. 4. Amstelodami 1565, lib. 3, tit, 16,
nr. 4 (p. 601b): Conditio... est adiectio, qua id, quod dari aut fieri
volumus, confertur in aliquem casum ... Itaque duo haec conditionem
faciunt, dilatio et casus, sive incertus eventus. Ib. lib, 2, tit. 20, nr. 31
(p. 461a): Conditioni affinis est modus: utrumque enim futurum
aliquid spectat... F. C. von Savigny: System des Romischen Rechts,
Berlin 1840, 3. Bd., p. 121 (Bedingung), p. 226 (Modus).

Daher schligt Bannez! einen besseren Weg ein, wenn
er eine Determination des ius divinum iiber den Primat
durch das kirchlich-positive ius humanum in dem Faktum
der Wahl Roms durch den hl. Petrus zu finden glaubt und
damit ein ius medium konstituiert, dhnlich wie das ius
gentium im alten Sinne? eine Determination des ius naturale
durch das positive ius humanum sei. Weil aber die Kirche
ein solches ius medium zwischen dem positiv gottlichen
Rechte und dem menschlichen nicht kennt, so stellt er
diese Theorie auch nur als Hypothese auf, In der Tat kann
es gar kein solches ius medium geben, weil zwischen dem
gottlichen und menschlichen Willen kein mittlerer Wille
existiert. Dagegen kann es ein solches mittleres Recht
zwischen dem Naturrecht und dem positiven Recht geben,
weil beide derselben geschopflichen Ordnung angehoren
und sich nicht kontradiktorisch, sondern kontrir gegeniiber
stehen.

! Bannez: Comm, in 2. IL. 1. ¢. (p. 469 D).

?S. Thomas: S, Th. 1. II q 95 a. 4 ¢: ad ius gentium per-
tinent ea, quae derivantur ex lege naturae sicut conclusiones ex prin-
cipiis ... Ib. ad 1: ius gentium est quidem aliquo modo naturale ho-
mini secundum quod est rationalis, inquantum derivatur a lege na-
turali per modum conclusionis, quae non est multum remota a prin-
cipii«, unde de facili in huiusmodi homines consenserunt.

Noch tiefer geht Caietan! in das Verstindnis der
Sache ein. Wegen der allerdings schwierigen Fassung seines
metaphysisch angelegten Ar_gur_nentes ist es von den sPii.teren
Theologen, die es fiir subtil hielten, entweder gar nicht be-
achtet oder oft mifiverstanden worden. Daraus erklért es
sich, dafl Caietan sogar fiir beide extreme Ansichten als
Zeuge angerufen wurde. Die Schwierigkeit liegt aber nur
in seiner Sprache, und wir hoffen, sie heben zu kénnen und
sogar aus seinen Prinzipien ein neues Argument zu ge-

winnen.

! Caietanus, Tr. 3 de Romani Pontificis institutione, cap. 13
(Opuse. T. I, fol. 64a, rig. 80 sqq.).
31*



466 Der Apostolische Stuhl

Caietan unterscheidet — und gerade diese feinere Unter-
scheidungsform zog ihm den Vorwurf der Subtilitit zu —
zwischen der ratio succedendi und der ratio succedentis
in bezug auf den Apostolischen Stuhl. @) Den Grund fir
die Nachfolge einer determinierten Person auf dem Stuhle
des hl. Petrus nennt er ratio succedendi, weil das Zeitwort,
dessen Gerundium fiir die Kasusformen des Infinitivs ge-
braucht wird, die Tatigkeit als solche bezeichnet!, wie sie
dem tdtigen Subjekt innewohnt 2. Ratio succedendi bezeichnet
also die Tatigkeit des Nachfolgens, die immer eine singulére
i1st, das heif3t die konkrete Nachfolge in jedem einzelnen
Falle; und so 1st der Grund dafiir ein von Petrus gegebenes
positives Kirchengesetz. Weil dieser Grund sich auf die
Tatigkeit in concreto bezieht und dieselbe direkt ausdriickt,
so ist er mehr als die bloff #uflerliche Bedingung, die
Palmieri® aufstellt; er ist vielmehr etwas, was zur Wesen-
heitdeskonkreten Rechtsgrundes als ein inneres
Element desselben gehdrt. &) Den Grund fiir die Nach-
folge im allgemeinen nennt Caietan die ratio succeden-
tis, und mit Recht, weil das Partizipium logisch unter das
Nomen (Hauptwort) féllt¢ und deshalb eine Handlung oder
Sache gleichsam als etwas fiir sich Seiendes bezeichnet, so
daf’ die Nachfolge nur fiir sich als ein actus der betreffenden
Person, im Gegensatz zur bloflen Moglichkeit betrachtet
wird ohne die realen Umsténde ihrer Verwirklichung. Das, was
Caietan so nennt, bezeichnet Palmieri juristisch, aber weniger
genau, als lex, Caietan spricht, ebenso wie der hl. Thomas,
immer formell und bedient sich mit Vorliebe der aristoteli-
schen termini, die er in seinen Kommentaren zu den logischen
Schriften des nPhilosophen® erklirt hat und deren Kennt-
nis er in seinen eigenen theologischen Werken beim Leser
voraussetzt . Diese ratio succedentis oder der Grund da-
fiir, dafl der hl. Petrus im Primate oder auf dem Apostolischen
Stuhl iiberhaupt irgendeinen Nachfolger hat, also der Grund
fiir den actus oder das Eintreten der Nachfolge ist im Evan-
gelium enthalten und deshalb ius divinum positivam, gétt-
liches Gesetz, wihrend der Rechtsgrund der einzelnen actio
des Nachfolgens, das heiflt die ratio succedendi auf dem
Willen des obersten kirchlichen Gesetzgebers Petrus beruht.

'S. Thomas: Periherm. lect. b pr.: Verbum (das Zeitwort)
significat actionem, id est per modum actionis, de cuius ratione est
quod inhaereat. Ib. lect. 8 pr.



Der Apostolische Stuhl 467

* Cavvinus, Tr. de Dialecticis Institutionibus, Disp. II, q. 3,

§ 2—3 (p. 21 sqq.).

* Palmieri, De Rom. Pontifice, Thes. VIII, p. 89 sqq.

‘ Hieronymus Savonarola, Compendium Logices, lib. I,
nr. 45 (Compendium Totius Philosophiae, Venetiis 1542).

* Cf. Caietanus: Tr. I de comparatione autoritatis Papae et
Concilii, e. 1 (Opusc. T. I, fol. 5): Et intendo pro solis viris doctis
absque ulla passione rationabilia tantum dicere...

2. Die bestimmte Nachfolge auf dem Stuhl des heiligen
Petrus als actio singularis ist aber zugleich der actus im
Gegensatz zur Potenz und identisch mit demselben. Des-
halb gehort sowohl jenes menschliche, wie jenes gottliche
Element wesentlich zum Rechtsgrund der Nachfolge; da-
her kann das erstere, der Rechtswille des hl. Petrus, nicht
blof} eine #uflere Bedingung fiir das zweite, fiir den positiven
Willen Gottes sein, sondern beide Elemente zusammen
konstituieren erst den ganzen einheitlichen formellen
Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles, als ens morale
artificiale. Dabei verhidlt sich aber das Element des ius
humanum, insofern es — wie Bannez richtig bemerkte
— das andere gleichsam néher determiniert, und zwar nur in
bezug auf das Material, nimlich eine bestimmte Person und
ihre 6rtliche Gegenwart, dhnlich wie sich die Materialursache
gegeniiber der von ihr aufgenommenen spezifizierenden
Wesensform verhiilt. Denn das, was dem materialen Rechts-
grund erst seine spezifische Bestimmtheit verleiht, ist der
positive Wille Christi, also das ius divinum, eine deter-
minierte Person zum Nachfolger des bl. Petrus im Primate
zu machen und das ist das formierende Element des positiven
ins humanum. Durch die Vereinigung dieses formalen, aber
gottlichen Rechtselementes mit dem materialen mensch-
lichen wird aber das letztere iiber sich hinaus erhoben
und nimmt in dieser Vereinigung einen Anteil am Charakter
des gottlichen Elementes. Zu dieser Vereinigung und Teil-
nahme war es aber schon geniigend disponiert; denn
es ist vorher bewiesen worden, dafl der entscheidende
Willensakt des hl. Petrus dem gottlichen Willensbeschlufd
iiber die Fortdauer des Primates nicht bloff konform war,
sondern auch selbst von Gott iibernatiirlich angeregt und
der besonderen gottlichen Vorsehung werkzeuglich unter-
geordnet war. Durch diese wirksame Subalternation ist
das menschliche Gesetz des hl. Petrus in die iibernatiir-
liche Ordnung erhoben und dazu vorher geniigend dis-



468 Der Apostolische Stuhl

poniert, um in sich die spezifische formale Kraft des gott-
lichen positiven (tesetzes aufzunehmen, mit ihm ein einheit-
liches Ganzes zu bilden, was eben der letzte, wahre und
ganze einheitliche Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles
ist. Wir beurteilen und benennen aber logisch die Dinge
und somit auch die Rechtseinrichtungen nach ihrem spezifi-
schen Wesensgehalte, welcher immer ihr formales Element
ist1, Deshalb mufl auch der wahre Rechtsgrund des Aposto-
lischen Stuhles nach dem, was ihn wesentlich dazu macht,
also nach seinem formalen Grunde, benannt werden, durch
den er allein den Apostolischen oder pépstlichen Stuhl, das
heif}t die apostolische oder pé#pstliche Autoritit oder die
Fille der kirchlichen Jurisdiktionsgewalt wirklich konsti-
tuiert. Also ist dieser Rechtsgrund schlechthin das
positive ius divinum.

'S. Thomas: S. Th. I q. 16 a. 1 ¢: Iudicium de re non su-
nmitur secundum id quod inest ei per accidens, sed secundum id quod
inest ei per se,

Dasselbe Resultat ergibt sich auch aus dem sachlichen
Verhéltnis des ius humanum zum ius divinum, wenn man
die Absicht des gottlichen Gesetzgebers beriicksichtigt.

erselbe gebraucht n#mlich in seiner Weltleitung das
menschliche Gesetz als Instrument zur Durchfithrung des
gottlichen und deshalb wirkt die Ausfithrung des positiv
kirchlichen Gesetzes in unserem Falle in Kraft des hoheren
Gesetzgebers und macht hier das positive Rechtsinstitut
zu einem solchen des ius divinumn.

Der gegebene Beweis setzt die theologischen Wahr-
heiten iiber den Apostolischen Stuhl, welche oben ange-
fihrt sind, voraus und argumentiert daraus mit Anwendung
metaphysischer Wahrheiten, also aus dem besonderen Locus
theologicus der natiirlichen Vernunft, den Cano! nachge-
wiesen hat und der eine sichere Quelle der Theologie ist,
insofern die menschliche Vernunft unter Fithrung des kirch-
lichen Lehramtes richtig folgert2. Wenn wir dabei die
philosophische® Lehre von Materie und Form verwenden,
so folgen wir darin der von der Kirche anerkannten Philo-
sophie und beniitzen auch noch einen anderen theologischen
Locus, namlich die Autoritit der Philosophen und speziell
des hl, Thomas. Alle diese Loci ergeben aber zusammen fiir
die Konklusion volle theologische Gewifdheit.



Der Apostolische Stuhl 469

' Canus, De Locis Theologicis, lib. IX (p. 252). Cf. Gardeil,
La notion du Lieu théologique, Kain-Paris 1905, p. 30, note 1. San-
severino, Philosophia christiana, vol. III a. IIT—VI (p. 199—227).
Seraphin. Capponi, In Sum, Theol. D, Thomae I. P. q. 1 a. 1.

* Ct. Pii IX. Syllabus nr. 13 (Denz. nr. 1713); Alloc. Singu-
lart quadam, 9 dec. 1854 (D. nr. 1644—46). Gardeil, L. c¢. p. 47: La
démonstration philosophique, sous la contréle de la Foi, est un éle-
ment de la solution certaine.

* Canus, l. c. (p. 262b): facile etiam intelligitur, cum Philo-
sophiae rationes a divina veritate sint sumptae atque petitae, qui illas
reiiciunt, hos Dei veritati, qua illae subsistunt, refragari.

3. Ein woeiteres, ebenso theologisch-metaphysisches
Argument entnehmen wir von Caietan, der dasselbe als
einziges aufstellte. Dasselbe ist mehrfach mifiverstanden
worden. KEs ist aber wohl zu beachten, dafl Caietan sich
hier nur die Frage stellt, was der Grund dafiir sei, daf} der
romische Bischof Nachfolger des hl. Petrus ist. Er be-
handelt also formal nur den Rechtsgrund der Nachfolge,
wihrend unser Argument rein dogmatisch direkt die Frage
nach dem Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles selbst
betrachtet. Deshalb miissen Caietans Griinde innerhalb
ihres Umfanges gewiirdigt werden, der formell enger ist
als unser Argument. KEndlich behandelt Caietan zugleich
die von uns ganz ausgeschiedene und fiir eine besondere
Untersuchung reservierte Frage nach der Glaubensgewif3heit
jenes Rechtsgrundes und muf’ deshalb Beweisgriinde heran-
ziehen, die wir absichtlich hier ausgeschlossen haben. Weil
aber der Grund fiir die Rechtsnachfolge auf dem rémischen
Stuhl zusammenhiéngt mit der Frage nach dem Grund des
Apostolischen Stuhles, kénnen wir Caietans Argument doch
zur Beleuchtung des unserigen verwenden.

Caietan geht aus von der unzweifelhaften Tatsache,
-dafd der erste Besitzer des ithm allein iibertragenen einzigen
Apostolischen Stuhles denselben vor seinem Tode nach
Rom, wo es noch gar keinen bischdflichen Stuhl gab, rechts-
kriftig durch seinen Willensentschluf} iibertrug und insofern
ein ius humanum schuf. Er sagt ferner, dafl diese Aneignung
der romischen Kirche an die Person des hl, Petrus als ihren
Bischof durch den von der Vorsehung iure divino be-
stimmten Tod desselben auf diesem Stuhl in bezug auf die
Rechtsnachfolge selbst von Gott tatsidchlich konfirmiert
wurde. Denn als allgemeiner Bischof fiir die ganze Kirche
ist der hl. Petrus da, wo er diese universale Autoritit
-appliziert auf den Ort oder auf die Gemeinde, die als solche



470 Der Apostolische Stuhl

vorher noch nicht zum Bistum konstituiert war, vermoge
seiner universalen Jurisdiktionsgewalt, die in ihrer Kraft
jede mogliche partikulare einschliefdt, eo ipso der ordent-
liche Bischof dieses Ortes durch den Willensakt der dauern--
den Applikation auf diesen Ort: und dieser Willensakt
schafft das rechtliche Domizil seines Stuhles. Daher ist die-
romische Kirche kein neues, vom universalen Episkopate-
in Wirklichkeit verschiedenes Bistum geworden, sondern
sie ist jetzt das allgemeine oder papstliche Episkopat,
das hier 6rtlich existiert, weil sein Tréger hier und nicht
wo anders amtlich residiert. In der Person des.
hl. Petrus kann man demnach eine distinctio rationis
zwischen dem Inhaber des Apostolischen Stuhles und dem
Inhaber des bischéflichen Stuhles von Rom machen; aber-
dieser rein gedanklichen Unterscheidung entspricht keine
reale Unterscheidung. Deshalb sagt Caietan mit Recht:
»Oum autem dicimus Petrum et Romanum (scil. pontificem) et .
Pontificem Ecclesiae catholicae, non duos intelligas pontifi-
catus; non enim sunt duo in actu, sed 1n potentia
tantum, hoc est quia potuissent esse duo.“ Wenn némlich.
der hl. Petrus in Antiochien geblieben oder seinen Aposto-
lischen Stuhl anderwirts als in Rom aufgeschlagen hitte,
dann hétte in Rom ein besonderes Bistum actu eingerichtet
werden konnen., Daher ist der vom Apostolischen Stuhl
real verschiedene romische Bischofsstuhl, da er niemals
existiert hat, nur ein solcher der rein logischen Moglich-
keit nach. In Wirklichkeit dagegen ist der Apostolische-
Stuhl durch die Applikation auf Rom tatséchlich absolut
spezifisch und numerisch identisch mit dem rémischen
Bischofsstuhle. Diese Identitdt ist auch, wie oben gezeigt,
eine Glaubenswahrheit. Caietan erklirt sie noch deutlicher,
indem er hinzufiigt: ,Unde non se habent sicut duo episco-
patus uniti; non erat siquidem in Romana ecclesia episco-
patus ante Petrum, sed ipse Petrus Romanam ecclesiam
evexit In pontificatum non alium quam suum, quem:
secum vehebat: itaque pontificatus Petri quem a Christo
habuit relatum ad Ecclesiam catholicam retulit ipse Petrus
ad Ecclesiam Romanam appropriando sibi illam.“

Wie sehr der Gedankengang des groflen Kardinals so-
wohl von ilteren Theologen wie von neueren Autoren mifs-
verstanden wurde, zeigen die Worte Hollwecks?, der mit
Dominikus Soto Anstofs nimmt an der Berufung Caietans.



Der Apostolische Stuhl 471

auf die Tradition von der Erscheinung Christi, die dem
hl. Petrus zuteil wurde, als er dem Maértyrertode durch
Verlassen Roms ausweichen wollte., Diese Tradition ist an
sich historisch nicht unglaublich; sie ist schon durch den
hl. Ambrosius als Tradition geniigend bezeugt und aufier-
dem durch die Monumente der rémischen Kirche sowie
durch die Uberzeugung der Pipste selbst als uralte lokale
Tradition bestitigt und bis jetzt durch keinen einzigen
stichhiltigen Gegenbeweis entkriftet. Somit hitte sich
Caietan ihrer als eines Beweismittels schlechthin bedienen
konnen. Allein das hat er gar nicht getan. Sondern er
beruft sich fiir die Ubertragung des Primates auf den
romischen Stuhl durch den Willensakt des hl. Petrus nur
auf die gottliche Vorsehung, die sich darin offenbarte,
dafl Petrus den Mirtyrertod auf seinem roémischen Sitze
erlitt ; denn dadurch ist nach dem vom kirchlichen Rechte
— geméf der von Christus gegebenen monarchisch-hierarchi-
schen Verfassung der Kirche — bestitigten Naturrecht,
die Rechtsnachfolge auf den Stuhl von Rom gesichert.
Dieses Rechtsfaktum wird durch jene Erscheinung des.
Herrn nach Caietans Auffassung von jener Tradition histo-
risch bestitigt, auflerdem aber — und das ist der Schwer-
punkt seiner Argumentation — auch kanonisch be-
kriftigt, weil jene Tradition durch pipstliche Dekretalen
ein Bestandteil des kirchlichen Rechtes geworden ist und
damit den Glauben der Pipste und der Kirche an die gott-
gewollte Ubertragung des Primates auf den rémischen Stuhl
bezeugt, formal aber die gottgewollte Rechtsnach-
folge des hl. Petrus auf dem Stuhle von Rom, was Caie-
tan allein formal beweisen wollte. Von einer Schwiche
seiner subtilen Argumente wie Dominikus Soto meint, oder
von einer ,iibermaBig subtilen Ausfihrung“, wie Hollweck
sagt, ist wirklich in Caietans klarem und scharfsinnigem

Gredankengange nichts zu finden.

' Hollweck: Der Apostol. Stuhl und Rom, p. 60 f.

In logischer Form lautet daher das Argument Caie-
tans so: ,Der Apostolische Stuhl des hl. Petrus ist iure
divino identisch mit dem Bischofsstuhle des hl. Petrus. Die
Rechtsnachfolge auf dem Apostolischen Stuhl des hl. Petrus
ist daher iure divino die Rechtsnachfolge auf seinem bischof-
lichen Stuhl. Die Rechtsnachfolge auf dem Bischofsstuhl



472 Der Apostolische Stuhl

des hl. Petrus ist aber iure divino die Rechtsnachfolge auf
dem romischen Stuhl des hl. Petrus. Also ist die Rechts-
nachfolge auf dem Apostolischen Stuhle des hl. Petrus iure
divino die Rechtsnachfolge auf dem romischen Bischofs-
stuhle des hl. Petrus.“

Es dringt sich jedoch von selbst die Frage anuf,
warum Caietan seine Argumentation gerade auf die
Rechtsnachfolge gerichtet hat. Die Antwort ist leicht
zu finden, wenn man den Zweck und die Umstinde seiner
‘Schrift berucksmhtlgt Dieselbe ist vom 17. Februar 1521
-datiert. Sowohl aus der vorausgeschickten Widmung an
Leo X. wie aus dem KEingang des ersten Kapitels geht
klar hervor, dafl der Verfasser die Angriffe auf den pépst-
lichen Primat iiber die ganze Kirche, die Luther und
seine ersten Anhédnger durch eine neue Erklirung der
Stellen der HIl. Schrift gemacht hatten, widerlegen wollte.
Diese Angriffe gingen darauf hinaus, die dem Papste
schuldige Obedienz zu leugnen. Deshalb mufite Caietan,
nachdem er den Primat des hl. Petrus aus der HI. Schrift
vindiziert hatte, auch die Rechtsfrage beleuchten und des-
halb behandelte er den Rechtsgrund des Apostolischen
Stuhles von Rom vornehmlich unter diesem juridischen
‘Gresichtspunkt der Rechtsnachfolge im 13. Kapitel mit der
Uberschrift oder These: ,Romanum Pontificem succedere
Petro in pontificatu totins ecclesiae. Sein Traktat ist da-
her eine Widerlegung der von Luther aufgestellten
Thesen iiber den Primat, die Leo X. kurz vorher in der
Bulle Exurge Domine vom 15. Juni 1520 als Irrtiimer ver-
urteilt hatte. Es ist sogar hichst wahrscheinlich, dafl Caie-
tan bei Abfassung dieser Bulle konsultiert worden war,

Sein 13 Kapitel richtet sich daher direkt gegen den
26. Irrtum Luthers, welcher lautet: ,Romanus Pontifex,
Petri successor, non est vicarius super omnes totius mundi
ecclesias ab ipso Christo in beato Petro institutus®.“ Ihr
kontradiktorischer Gegensatz heift: | Romanus Pontifex,
Petri successor, est vicarius super omnes totius mundi ec-
clesias ab ipso Christo ir beato Petro institutus. Setzt man
die gleichwertigen kirchlichen termini fiir die Worte Luthers
-ein, so erhilt man die These Caietans als die kontradik-
torische der von Luther aufgestellten und vom Papst ver-
worfenen These. Denn die Bezeichnung Luthers ,Petri suc-
‘cessor, vicarius super omnes totius mundi eccles1a.s, ab ipso



Der Apostolische Stuhl 473

Christo in beato Petro institutus“ ist inhaltlich dquivalent
dem terminus Caietans ,succedens Petro in pontificatu to-
tius ecclesiae.“ Der Ausdruck Luthers, womit er das Sub-
jekt seiner These bezeichnet, ,Romanus Pontifex, successor
Petri“, kann nur dahin exponiert werden: ,Romanus Pon-
tifex, qui est successor Petri in Romano pontificatu®; denn
das Priadikat des Satzes bedeutet ,successor Petri in pon-
tificatu totius Ecclesiae“. Demnach unterscheidet Luther
die Nachfolge auf dem rémischen Bischofsstuhl des heiligen
Petrus von der Nachfolge auf dem Stuhle des hl. Petrus
iiber die ganze Kirche. Somit bebauptet Luther: Romanus
Pontifex est successor Petri in Romano Pontificatu und
gibt damit die tatséchliche Griindung des rémischen Bischofs-
stuhles durch den hl. Petrus sowie auch die tatsichliche
Rechtsnachfolge auf dem rémischen Stuhle zu. Dagegen
leugnet er, dafl der Rechtsnachfolger auf dem rémischen
Stuhl des hl. Petrus der von Christus iiber die ganze Kirche
eingesetzte Stellvertreter sei, leugnet also, daf} der romi-
sche Bischof der Nachfolger des hl. Petrus im Primate
sei, und dafl er als solcher von Christus und demgemif
ex iure divino eingesetzt sei. Luthers These driickt also
inhaltlich die Behauptung aus: Romanus Pontifex non suc-
cedit Petro in pontificatu totius ecclesiae. Und diesem Satze
stellt Caietan die kontradiktorische These gegeniiber:
Romanus Pontifex succedit Petro in pontificatu totius Ec-
clesiae., Liuthers These enthielt zugleich die Leugnung des
ius divinum fiir die Nachfolge im Primat. Diese Leug-
nung ist aber als Irrtum verworfen, also ist das kontra-
diktorische Gegenteil wahr: ,Die Nachfolge im Primate
ist iuris divini.“ Caietan hat aber bewiesen, dafl die romi-
sche Nachfolge die einzige Nachfolge im Primate ist: also
ist auch die romische Nachfolge iuris divini. Nun ist aber
die romische Nachfolge als Rechtsinstitut ursédchlich nichts
anderes als die Verbindung des Apostolischen Stuhles mit
dem romischen Bischofsstuhle; also 1st auch der Rechts-
grund fiir diese Verbindung simpliciter ius divinum.

1 Denz. nr. 164,

Das ist der klare Sinn der Argumentation, die Caie-
tan ausgefiithrt hat. Diese Argumentation ist in ihrer logi-
schen Abfolge richtig und ihre Bestandteile sind von ihm
theologisch bewiesen, also hat auch die daraus gefundene



474 Der Apostolische Stuhl

theologische Konklusion objektive theologische Ge-
wiflheit.

Caietan hat sich bei seiner Argumentation zunéchst
die Widerlegung der These Luthers vorgenommen und diesen
Zweck erreicht. Als treuer Schiiler des Aquinaten verfahrt
er dhnlich wie sein Meister, der bei der Weile seines
genialen Blickes universelle Prinzipien fiir seine Kinzel-
folgerung gebraucht, die weiter reichen, als diese niichste
Folgerung. Und so enthélt auch jene Argumentation Caie-
tans noch weitere, sichere Konsequenzen, die wir spiter
zu betrachten haben.

Bei dieser Gelegenheit noch eine Bemerkung iiber
den Hauptgegner Caietans. Alfons Mendoza! zitiert
Caietan unter denen, ,qui licet non tam aperte in hanc
declinant sententiam (die Untrennbarkeit ex iure divino),
quamquam ob ingenitam styli obscuritatem vix satis se
explicat!“ Sein Mifiverstindnis der Argumentation Caletans
ist aber ein deutliches Zeichen fiir die oberflichliche und
mangelhafte Begriindung seiner eigenen Argumentation,
die sehr von der objektiven Darstellung abweicht, die er
sonst von den Argumenten seiner Gregner gibt. Seine eigene
Argumentation ist logisch und methodisch fehlerhaft.
Schwierigkeiten, die er lésen soll, verspricht er spiter zu
Josen, indem er aber den Leser hin und her verweist, ist
er doch nicht imstande, sie glatt zu lésen. KEr verdient
daher keineswegs das Lob, das tihm von Hollweck gespendet
wurde, sondern vielmehr entschiedenen Tadel. Auch spricht
er nicht offen und klar. Er behandelt iibrigens unsere Frage
nur einseitlg in bezug auf die Moglichkeit der Uber-
tragung des Primates auf einen anderen Bischofsstuhl.
Wiihrend er diese Moglichkeit zu beweisen versucht, pro-
testiert er jedoch wiederholt, dafl er sie eigentlich fiir
schédlich halte, und hofft, daf} sie wohl niemals verwirklicht
werde. Auch mufl er sich der Kiihnheit und temeritas
seiner Ansicht bewuf3t gewesen sein, da er wieder und
wieder seine Unterwerfung unter das Urteil des rémischen
Stuhles beteuert, um sich vor einer Zensurierung zu schiitzen.
Auffallend ist seine Exemplifizierung der moglichen Uber-
tragung auf spanische Bischofsstiithle, besonders aber der
ganz unndtige und unsachliche Exkurs iber den Namen
der Stadt Rom, den er mit Valentia zu identifizieren sucht.
Ebenso die Deutung prophetischer Stellen des Alten Testa--



Der Apostolische Stuhl 475

mentes auf Rom, womit er sich den Weg bahnt, die mog-
liche Ubertragung des Primates vom alten Rom auf das
neue, namlich auf das spanische Valentia zu begriinden!
Es diirfte daher die Vermutung ausgesprochen werden, daf
Mendozas Schrift nur eine politische Flugschrift war, um
eine mogliche Verlegung des Apostolischen Stuhles nach
Spanien vorzubereiten, die bei der damaligen Lage des
Apostolischen Stuhles, der den Angriffen der protestantischen
Fiirsten und der unsicheren Politik des Deutschen Kaisers
ausgesetzt schien, ein zweites Avignon hiitte werden kénnen.

Dadurch wiirde aber die spanische Politik — namentlich
Frankreich gegeniiber — eine michtige Stirkung erfahren
haben.

' Alphonsus Mendoza: An Papatus esse extra Romam pos-
sit (Bei Roccaberti, Bibl. M. P., T. I1I, p. 1 sqq.)

4. Um einem moglichen Einwand zuvorzukommen,
ist schliefSlich noch zu erwigen, dall das Objekt dieser
ersten Hauptfrage den geforderten Eigenschaften des ius
divinum vollkommen entspricht. Das gottliche Recht be-
trifft immer den Glauben. Denn, wie der hl. Thomas erklirt,
bezweckt das gottliche Recht in erster Linie den cultus
Dei, dessen Ausiibung Sache der tbernatiirlichen theolo-
gischen Tugend des Glaubens ist. Das formelle Objekt
dieser Tugend ist aber Gott selbst. Die Fixierung des
Apostolischen Stuhles ist nun das passende Mittel zur Er-
haltung der kirchlichen Einheit, die sich zuerst und haupt-
séichlich in der Einheit des Glaubens offenbart. Dazu ist
aber das unfehlbare Lehramt der Kirche notwendig, welches
in dem leicht und sichtbar erkemnbaren Nachfolger des
hl. Petrus sichtbar verkorpert ist. Daher betrifft der Rechts-

rund des Apostolischen Stuhles offenbar das Glaubens-
gebiet und gehort deshalb zum ius divinum,

5. Aus dem gefiihrten Beweis, der aus dogmatischen
Wahrheiten und evidenten Tatsachen zusammengesetzt ist,
geht daher das ius divinum des Rechtsgrundes als theo-
logische Konklusion mit voller Gewiflheit hervor.
Dieselbe ist auch durch die Autoritit Leos XIII. garan-
tiert, welcher die Wahl der Stadt Rom direkt auf Christus
selbst zuriickfiihrt, indem er sagt: ,Unam enim ex omni-
bus Romanam Urbem ad munera excelsiora atque altiora
humanis delegit sibique sacravit Servator humani gene-



476 Die fides explicita und implicita

ris Christus. Hic domicilium imperii sui diuturna atque
arcana praeparatione constituitl.“ Endlich bezeugen auch
das vierte Laterankonzil? und das zweite Konzil von
Lyon? das ius divinum der Verbindung des Apostolischen
Stuhles mit der rémischen Kirche, Zu den Beweisgriinden
mufd aber noch die Tradition als besonderer locus theo-
logicus gez#hlt werden, der unstreitig theologische Gewifl-
heit bewirkt. Wir haben schon mehrfach auf diese Tradition ¢
verwiesen und werden sie noch ausfiithrlich untersuchen,
wenn wir die zweite Hauptfrage nach der Art der Gewiflheit
unseres Resultates behandeln. Ebenso werden wir dann die
Ansichten der Theologen besprechen, welche in ihrer iiber-
wiegenden Mehrheit mindestens die theologische Ge-
wiflheit des ius divinum bezeugen. Wenn wir jetzt da-
von absehen, so geschieht es nur, um die sonst bei der
zweiten Frage unvermeidlichen Wiederholungen zu ver-
meiden.

' Leo XIIIL., Encycl. Properante ad exitum, 11 maii 1899 (Rund-
schreiben, 5. Sammlung, p. 158).

* Denz. nr. 436.

* Denz. nr. 466.
* Anton Straub: De Ecclesia Christi, Thes. XVI, p. 442 sqq.

(Fortsetzung folgt.)

DIE FIDES EXPLICITA UND IMPLICITA

Die scholastische Lehre tiber fides explicita
und implicita als Grundlage der Dogmen-
geschichte

Von P. Reginald M. Schultes, O. P.

Die scholastisch-dogmatische Lehre von der fides im-
plicita bildet besonders seit der Zeit der Reformation ein
wichtiges Kapitel. Die Protestanten richten dagegen bis auf
unsere Tage heftige Angriffel. In der Dogmatik und Apolo-
getik wie Moraltheologie beschéftigen sich damit eine nicht
geringe Anzahl schwerwiegender Fragen. In unserer Zeit
hat diese Lehre neue Bedeutung gewonnen infolge ihrer
BeziehungzurDogmengeschichte. Die dogmatische

: ' Ritschl, Fides implicita 1890; A.Harnack, DG, III* 80;
10 ete.



	Der Apostolische Stuhl

