
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Der Apostolische Stuhl

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER APOSTOLISCHE STUHL
Zur theologischen Beleuchtung der römischen Frage

Von Dr. ERNST COMMER

Die theologische Fragestellung
Die römische Frage ist nicht nur eine hochpolitische

Frage, die als solche zunächst Italien angeht, sondern auch
eine wesentlich religiöse Frage von größter Bedeutung für
die ganze Kirche, weil sie mit dem Dogma über den Primat
mehrfach zusammenhängt. Denn einerseits berührt sie die
Immunität, die der Nachfolger des hl. Petrus auf dem
Apostolischen Stuhle kraft seines Amtes in Anspruch nimmt,
anderseits den Apostolischen Stuhl oder den Sitz des
Primates selbst. In dieser letzteren Hinsicht führt sie zu der
Frage nach dem Rechtsgrunde für die Verbindung des
Papsttums mit dem römischen Bischofssitze und kann so
gestellt werden: Ist der Apostolische Stuhl identisch mit
dem Bischofsstuhle der Kirche von Rom In dieser Fassung
ist die rein theologische Bedeutung der Frage ausgedrückt
und nur auf diese wollen wir hier eingehen. Als theologische

Frage kann man sie von verschiedenen Seiten in
Angriff nehmen und sie entweder kanonistisch oder
dogmengeschichtlich oder endlich auch spekulativ-dogmatisch
untersuchen. Wir wählen den spekulativen Standpunkt, weil er
zuletzt der maßgebende ist. Denn das Kirchenrecht
empfängt seine obersten Prinzipien von der dogmatischen Theologie

aus dem Glauben der Kirche, und auch die positive
Theologie ist bei ihrer dogmeugeschichtlichen Funktion
auf die Erklärung des Dogmeninhaltes angewiesen, welche
nur die spekulative Theologie zu geben vermag, wozu die
Dogmengeschichte durch Erforschung des Materials wertvolle

Dienste leistet.
Die theologische Kernfrage muß jedoch noch weiter

aufgeteilt werden. Erstens ist der Rechtsgrund des
Apostolischen Stuhles selbst zu bestimmen ; dabei ist das Naturrecht

selbstverständlich auszuschalten, weil sowohl die
Kirche wie der Primat übernatürliche Institutionen sind.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 27



400 Der Apostolische Stuhl

Es kann daher nur das positive Recht der Kirche, das zum
ius humanum gehört, und das positive ius divinum der
Offenbarungsquellen, hier in Betracht kommen. Zweitens ist
die weitere Frage nach der Gewißheit des gesuchten
Rechtsgrundes zu beantworten, ob derselbe nur theologische
Gewißheit besitzt oder auf irgendeine Weise zum Inhalte
der Glaubenslehre gehört. Zuvor ist jedoch die Definition

des Apostolischen Stuhles und das Dogma über
denselben zu erklären.

I. Der Apostolische Stuhl
D efinition

1. Die synonymen Ausdrücke sedes1, cathedra2,
thronus2, solium4 bezeichnen im eigentlichen Sinne
einen materiellen Sitz oder Stuhl und sind vom Akt des
Sitzens hergenommen5. „Sitzen" ist eine Art der Kategorie
der Lage (situs) und drückt die Seinsweise eines Körpers
aus, insofern die Teile desselben in bezug auf den Ort
geordnet sind8. Da aber das Sitzen eine Vereinigung des
Sitzenden mit dem Sitze durch körperliche Berührung
aussagt, so wird das Wort Sitz in der auf bildlichen Ausdruck
angewiesenen Sprache auch auf die unkörperliche
Berührung vermöge der Kraft und moralischen Gewalt
übertragen und weiter auf den tatsächlichen oder rechtlichen
Besitz (possessio) angewendet. So reden wir z. B. vom
Sitze einer Kraft, einer Macht, einer Regierung.

1 Sedes eôga, ßatigov, ôicpQoç; sella, sedile (P. L. und N. Kl.),,
subsellium.

2 Kaâéôça sedile, sella.
' Qgovog (von &Qaco sedeo, cf. dgaviov) sella augusta, sedes,

solium; cf. S. Cyrillus Hier., Catech. 5 (Kirch, Enchiridium fontium
historiae ecclesiasticae antiquae, Friburgi Er. 1900, nr. 488, p. 821).

* Solium &q6voç, sella regalis, thronus ; sedile, auf dem nur
eine einzelne Person sitzen kann.

5 S. Thomas: 2 Sent. d. 9 a. 3c: in sessione importatur unio
secundum contactum solum.

6 Cf. Sanchiez Sedegno: Quaest. ad universam Aristotelis
Logicam T. II., Venetiis 1611, q. 77 concl. 2 (p. 805).

Weil aber jeder Name auch den Modus, der in der
benannten Sache enthalten ist, logisch mitaussagt1, so
bezeichnet der Name „Sitz" auch die in der übertragenen
Bedeutung enthaltenen Modalitäten mit. Daher nennt



Der Apostolische Stuhl 401

man „Sitz" den Aufenthalt einer Person, ihre Wohnung2
und ihre Grabstätte3, ferner auch ihr Amt nach dem Akt
der Ausübung derselben4 und spricht vom Königs-, Richterund

Lehrstuhl5. Ebenso werden die Worte Sitzen und Sitz
zur Bezeichnung der Autorität und Stabilität übertragen6.

1 S. Thom.: S. Tli. I q. 89 a. 4 c: in proprietatibus locutionum
non tantum attendenda est res significata, sed etiam modus signi-
ficandi. Cf. ib. a. 5 c.

2 Caesar, Bell. G. I, 44. Livius I, 1, 4. Cf. Krebs, Antibar-
barus5, Frankfurt a. M. 1876, p. 1057 f.

3 Eine Grabinschrift bei Ore Iii, Inscriptionum Latinarum se-
lectarum amplissima collectio, Turici 1828, nr. 4534 (vol. II, p. 305):
Sedes M. Octavio M. F. Aprinem. L. Valerio L. F. Firmo Melio
Aucto Liberto.

4 S. Thom.: S. Th. III q. 58 a. 1 c: in nomine sessionis pos-
sumus duo considerare, videlicet quietem, secundum illud Luc. ult. 49:
„Sedete hic in civitate", et etiam regiam vel iudiciariam potestatem,
secundum illud Proverb. 20, 8: „Rex qui sedet in solio iudicii, dissipât

omne malum intuitu suo." Ib. a. 2 c: Sessio autem... vel habi-
tationem vel regiam seu iudiciariam dignitatem désignât.

5 Ib. a. 4 ad 3: per thronum significatur iudiciaria potestas,
quam Christus habet a Patre, et secundum hoc dicitur sedere in
throno Patris. — Vgl. Jakob Grimm: Deutsche Rechtsaltertümer2,
Göttingen 1854, p. 242, 763.

• S. Thom.: S. Th. I q. 108 a. 5 ad 6; 3 Sent. d. 22 q. 3 a. 3
q. 2 sol. et ad 1; Ep. ad Hebr. c. 1 1. 2 fi.

2. Diese verschiedenen Bedeutungen finden sich auch
im biblischen Sprachgebrauch, der bei der
theologischen Untersuchung besonders zu berücksichtigen ist. Die
Vulgata hat gerade durch die Auswahl der Synonyma
den genauesten Ausdruck für die Metaphern mit feinem
Takt getroffen.

a) Sedes bedeutet zunächst den materiellen Königsstuhl1,

in übertragener Bedeutung den örtlichen Aufenthalt2
und Wohnsitz3; ferner den Besitz von Ehre4 und Macht5,
das Richter-6 und Königsamt7.

1 Sap. 6, 22. Ezech. 26, 16.
2 Isai. 22, 7. Ezech. 37, 23.
3 1 Par. 4, 33. 2 Par. 11, 13. los. 22, 8. Iudic. 9, 55; 20, 33.

1 Reg. 5, 9. Isai. 10, 29; 27, 1. Ezech. 34, 13.
* Eccli. 40, 3 : a residente super sedem gloriosam usque ad hu-

miliatum. Ezech. 47, 13: Dominus dedit illi sedem gloriae in Israel.
5 Sap. 5, 24: malignitas evertet sedes potentium. Luc. 1, 52:

deposuit potentes de sede. Eccli. 5, 17 : sedes ducum superborum de-
struxit Deus. Sap. 7, 8: praeposui illam regnis et sedibus.

6 Ps. 121, 5: Quia illic sederunt sedes in iudicio, sedes super
domum David.

27*



402 Der Apostolische Stuhl

7 David: Ps. 88, 5. 45; 131, 11. 12. Sap. 9, 12. Eccli. 47, 18.
1 Macc. 2, 57. Luc. 1, 82. Act. Ap. 2, 80. Matt. 1, 32. Alexander:
1 Macc. 10, 52. 53. 55.

Sedes Dei und die Synonyma bezeichnen keine
formal örtliche Gegenwart Gottes, die er als reiner Geist
nicht haben kann, sondern nur die sogenannte effektive
Gegenwart, insofern er als Wirkursache etwas an einem
Orte hervorzubringen vermag. Sedes Dei bedeutet daher
die königliche Herrschaft Gottes über die ganze Schöpfung
nnd deren einzelne Teile: Dominus in templo sancto suo,
Dominus in caelo sedes eius1. Dieser Sitz ist von
Anbeginn2, er dauert durch alle Zeiten8. Yon ihm geht die
Weisheit aus4, er ist heilig5. Gerechtigkeit und Gericht
bereiten diese Herrschaft vor6 und üben sie aus7. Daher
ist der Sitz Gottes der bildliche Ausdruck für die göttliche
Vorsehung und ihre Ausführung durch die Schöpfung und
Regierung der Welt.

1 Ps. 10, 5. — Ps. 102, 19 : Dominus in caelo paravit sedem
suam, et regnum ipsius omnibus dominabitur. Isai. 66, 1: dicit Dominus:

Caelum sedes mea, terra autem scabellum pedum meorum. Act.
Ap. 7, 49.

2 Ps. 92, 2: Parata sedes tua ex tunc: a saeculo tu es.
3 Ps. 44, 7: Sedes tua, Deus, in saeculum saeculi.
4 Sap. 9, 10 : Mitte illam de caelis Sanctis tuis et a sede magni-

tudinis tuae Sap. 9, 4: da mihi sedium tuarum assistricem sapien-
tiam. Sap. 18, 5: sermo tuus de caelo a regalibus sedibus... prosilivit.

5 Ps. 46, 9 : Deus sedet super sedem sanctam suam.
* Ps. 88, 15: iustitia et iudicium praeparatio sedis tuae.
7 Ps. 96, 2: iustitia et iudicium correctio eius. — IV Esdr. 7, 33:

Et revelabitur Altissimus super sedem iudicii.

In der Offenbarung des hl. Johannes wird die himmlische

Herrschaft Gottes und des Erlösers als sedes Dei
et Agni geschildert1. Jesus selbst hat seine Verherrlichung

unter dem Bilde der sedes maiestatis vorausgesagt2.
Sein Amt als ewiger Hoherpriester wird durch die Formel
ausgedrückt, daß er zur Rechten der sedes Dei sitzt8. An
die Metapher seiner richterlichen Gewalt schließt sich das
Bild für die Mitteilung derselben an die Heiligen an4. Im
Gegensatz zur Sedes Dei wird endlich die Macht des Bösen
mit den Namen sedes iniquitatis5, satanae® und bestiae1
bezeichnet.

1 Apoc. 4, 2 sqq. : ecce sedes posita erat in caelo, et supra sedem
sedens 22, 3: sedes Dei et Agni in illa erunt. 14, 3.



Der Apostolische Stuhl 403

2 Matt. 19, 28: cum sederit Filius hominis in sede maiestatis;
25, 81. Filius hominis sedebit super sedem maiestatis suae.

3 Hebr. 8, 1: Pontificem, qui consedit in dextera sedis; 12, 2:
Iesum, qui... in dextera sedis Dei sedet.

4 Matt. 19, 28: sedebitis super sedes duodecim, iudicantes duo-
decim tribus. Apoc. 20, 4: Et vidi sedes, et sederunt super eas, et
iudicium datum est illis (cf Ps. 121, 5); 11, 16: Viginti quatuor se-
niores, qui in conspectu Dei sedent in sedibus suis

5 Ps. 98, 20: Numquid adhaereat tibi sedes inquitatis
6 Apoc. 2, 13: Scio, ubi habitas, ubi sedes est satanae.

Obwohl die Mehrzahl der Exegeten diese Stelle auf einen Götzentempel
(des Asklepios?) beziehen, so wird derselbe doch als ein Ort bezeichnet,
an welchem Satan seine Macht ausübt. Vgl. Franz Sales Tiefenthal:

Die Apokalypse des hl. Johannes, Paderborn 1892, p. 166.
W. Bousset: Die Offenbarung Joh., in Mayers Krit. Kommentar
über das N. T., Bd. XVI, Göttingen 1906, p. 210—212.

7 Apoc. 16, 10 : Et quintus Angelus effudit phialam suam super
sedem bestiae ; et factum est regnum eius tenebrosum.

b) Die biblische Bedeutung von thronus ist enger
als die von sedes. Im eigentlichen Sinne bedeutet thronus
einen materiellen Sitz für den Herrscher oder König1 und
wird so auch zur bildlichen Beschreibung vom Throne
Gottes und der Heiligen gebraucht2. Im übertragenen
Sinne bezeichnet das Wort das Königstum und die
Königsherrschaft sowohl im allgemeinen3 wie im besonderen das
Königtum Israels4, Davids5 und anderer Könige6, endlich
die Herrschaft Gottes formell als eine eminent
königliche oder theomonarchische7, die göttliche Weisheit8,

das ewige Königsamt, das Christus ausübt9 und die
Herrschaft der Engel und Heiligen10.

1 Iudic. 3, 20 statim surrexit (Eglon) de throno. 3 Beg. 2, 19

surrexit rex et sedit super thronum suum. 4 Reg. 11, 19 sedit super
thronum regum. 1er. 52, 33 (Evilmerodach) posuit thronum eius
(Ioachim) super thronos regum, qui erant post se in Babylone. 3 Reg.
2, 19 positumque est thronus matris regis; 10, 18 Fecit Salomon thronum

de ebore grandem; 10, 19 summitas throni rotunda erat; 1, 24. 27;
2, 12. 19. 1 Par. 28, 5 (Dominus) elegit Salomonem.. ut sederet in
throno regni Domini super Israel. Eccli. 11, 5 Multi tyranni sederunt
in throno.

3 Dan. 7, 9 Antiquarum dierum sedit... thronus eius flammae
ignis. Luc. 22, 30. Ezech. 1, 26 Apoc. 1, 4; 4, 4; 5. 7. 9; 5, 6; 7, 11.
8, 3. 17, 20. 20, 11 (5, 7. 16. "17. 19, 5). Dan. 7, 9.

3 Prov. 20, 28: Misericordia et Veritas custodiunt regem: et
roboratur dementia thronus eius ; 25, 5 aufer iniquitatem de vultu
legis, et firmabitur iustitia thronus eius. 29, 14 Rex qui iudicat in
veritate pauperes, thronus eius in aeternum firmabitur.

4 Thronus Israel: 3 Reg. 8, 20. 25; 10, 9; 4 Reg. 10, 30; 15, 12.
2 Par. 6, 16. 1 Par. 28, 5 (Dominus) elegit Salomonem... ut sederet



404 Der Apostolische Stuhl

in throno regni Domini super Israel. (Cf. 2 Par. 9, 8.) 1er. 83, 17 :

Non interibit de David vir, qui sedeat super ihronum domus Israel.
5 2 Reg. 2, 12. 3, 10 transferatur regnum de domo Saul, et ele-

vetur thronus David super Israel et super ludam. 7, 16 thronus tuus
erit firmus iugiter. 14, 9. 3 Reg. 2, 45 thronus David erit stabilis.
1 Par. 17, 14 et thronus eius erit firmissimus in perpetuum. 3 Reg.
1, 27. 47; 2, 33 David... et throno illius sit pax usque in aeternum
a Domino. 3 Reg. 1, 24. 27; 3, 6. Ps. 88, 30 ponam thronum eius
sicut dies caeli. ib. 38 thronus eius sicut sol in conspectu eius et sicut
luna perfecta in aeternum et testis in caelo fidelis. 1er. 13, 13 Ego
implebo reges, qui sedent de Stirpe David super thronum eius
ebrietate; 22, 4 ingredientur... reges sedentes de genere David super
thronum eius. (Cf. Eccli. 22, 34. 1er. 33, 21.)

8 Salomon: 2 Reg. 7, 13 stabiliam thronum regni eius usque
in sempiternum. 3 Reg. 1, 24. 47; 2, 12; 3, 6; 9, 5 ponam thronum
regni tui super Israel in sempiternum. 1 Par. 28, 6. 2 Par. 7, 18;
9, 8. Eccli. 24, 34 Adonias: 3 Reg 1, 24. Ioas: 4 Reg. 11, 19.

Nabuchodonosor: Iudith 1, 12 N. rex. iuravit per thronum et
regnum suum. 1er. 43, 10 ponam thronum eius (N.) super lapides...

7 Ps. 9, 5 sedisti super thronum, qui iudicas iustitiam; 9, 8: Pa-
ravit (Dominus) in iudicio thronum suum. Eccli. 1, 8 Unus est altis-
simus Creator omnipotens et metuendus nimis, sedens super thronum
illius et Dominus Deus. Dan. 3, 54 Benedictus es in thiono regni tui
et superlaudabilis et supergloriosus in saecula. Mat. 5, 34 iurare
neque per caelum, quia thronus Dei est; 23, 22 qui iurat in caelo,
iurat in throno Dei. Hebr. 4, 16 Adeamus ergo cum fiducia ad thronum

gratiae. (Cf. Apoc. 4, 5; 7, 9.)
" Eccli. 24, 7 Ego in altissimis habitavi, et thronus meus in

columna nubis.
9 Hebr. 1, 8 ad Filium... thronus tuus, Deus in saeculum.

Apoc. 3, 21 Qui vicerit, dabo ei sedere mecum in throno meo, sicut
et ego vici et sedi cum Patre in throno eius; 4, 5. 9. 16; 5, 1; 7. 13
Sedenti in throno et Agno benedictio; 6, 10; 7, 10 Salus Deo nostro,
qui sedet super thronum, et Agno; 7, 15; 12, 5; 16, 17; 19, 4. 5;
21, 3. 5.

10 Ap. 1, 4; 4, 9. 10; 5, 11; 7, 15; 20, 12. Dan. 7, 9.

c) Solium bezeichnet nach seiner etymologischen
Verwandtschaft mit solum und sölidus den Einzelsitz, der
kompakt und bodenfest ist, und zwar schon in der eigentlichen

Bedeutung nur den materiellen Sitz des Königs1 oder
eines vom König besonders geehrten Großen2. Im
übertragenen Sinne bedeutet das Wort zunächst die königliche

Herrschafts, ferner die universale königliche
Herrschaft Gottes4 und im besonderen über das auserwählte
Volk5, ferner das Königtum des Messias6 und endlich auch
die Macht des Satan7.

1 (Pharao:) Exod. 11, 5. Deut. 17, 18. David: 3 Reg. 1, 13.
2, 24; 5, 5. Isai. 9, 7. Salomon: 3 Reg. 1, 13. 46. 2 Pan 9, 17—19
fecit quoque rex solium eburneum grande 3 Reg. 7, 7 Porticum



Der Apostolische Stuhl 405

quoque solii, in qua tribunal est, fecit. Zambri: 3 Reg. 17, 11. 3 Reg.
22, 10 cf. 2 Par. 18, 9. Ioas: 2 Par. 23, 20. Assuerus: Esth. 1, 2;
5, 1; 15, 12. Ion. 3, 6 surrexit (rex Ninive) de solio suo. Isai 14, 9.

5 Gen. 41, 40 uno tantum regni solio te (Ioseph) praecedam-
Isai. 14, 9 principes surrexerunt de soliis suis.

3 1 Reg. 2, 8 Suscitât de pulvere egenum ut sedeat cum
principibus et solium gloriae teneat. Prov. 16, 12 iustitia firmatur
solium. lob. 36, 7 (Deus) reges in solio collocat in perpetuum, et illi
eriguntur. Prov. 20, 8 Rex, qui sedet in solio iudicii, dissipât omne
malum intuitu suo. Isai. 47, 1 Descende, sede in pulvere, virgo filia
Babylon, sede in terra: non est solium filiae Chaldaeorum 1er. 1,15
ecce ego convocabo omnes cognationes regnorum aquilonis ait Dominus,

et venient et ponent unusquisque solium suum in introitu por-
tarum Ierusalem Agg. 2, 23 Et subvertam solium regnorum et con-
teram fortitudinem regni gentium... Israel: 3 Reg. 2, 4. David:
3 Reg. 1, 20. 37. 48. 1er. 17, 25 principes sedentes super solium David;
22, 5 rex Iuda, qui sedes super solium David; 22, 30; 29, 16; 36, 30.
Isai. 16,5. Salomon: 3 Reg. 1, 34. 37. 1 Par. 17, 12; 29,23. Ach ab:
4 Reg. 10, 3 Ieroboam: 4 Reg. 13, 13. Eliacim: Isai. 22, 23 erit
in solium gloriae domus patris eius (Ioas). Nabuchodonosor:
1er. 43, 10 N... statuit solium suum. Dan. 5, 20. Edom: Abdias 3.

4 3 Reg. 8, 49 exaudies in caelo, in firman ento solii tui... ;

22, 19 Vidi Dominum sedentem super solium suum ec omnem exer-
oitum caeli assistentem ei a dexteris et a sinistris. 2 Par. 18, 18 Vidi
Dominum sedentem in solio suo et omnem exercitum caeli assistentem
ei a dexteris et a sinistris. Isai. 1, 6 vidi Dominum sedentem super
solium excelsum et elevatum, et ea, quae sub ipso erant, replebant
templum. 1er. 14, 21 neque facias nobis contumeliam solii gloriae
tuae ; 17, 12 solium gloriae altitudinis a principio; 49, 38 ponam
solium meum in Aelam Thren. 5, 19 Domine solium tuum in
generationem et generationem. Ezech. 10, 1 ecce quasi species simi-
litudinis solii; 43, 7 locus solii mei... ubi habito m aeternum. lob.
23, 3 Quis mihi tribuat, ut veniam ad solium eius; 26, 9 Qui tenet
vultum solii sui et expandit...

5 Exod. 17, 16 manus solii Domini... contra Amalec. 1 Par.
29, 23 Seditque Salomon super solium Domini. 1er. 3, 17 vocabunt
Ierusalem solium Domini.

6 Isai. 16, 5 praeparabitur in misericordia solium et sedebit
(Agnus) super illud in veritate in tabernaculo David Zach. 6, 13

(Vir Oriens) sedebit et dominabitur super solio suo
7 Isai. 14, 13 (satanas) exaltabo solium meum.

d) Cathedra wird gebraucht im eigentlichen Sinne
für einen einfachen Stuhl \ Im übertragenen Sinne
bezeichnet der Name auch die Ehre desjenigen mit, dem ein
besonderer Stuhl reserviert ist oder von Amts wegen
gebührt2, ferner den Königsstuhl3 und den Stuhl der Senioren4.
Cathedra Dei kommt nur einmal vor im Munde des

Königs von Tyrus, der sich damit eine Herrschaft über
das Meer als eine göttliche oder gottähnliche anmaßt5.



406 Der Apostolische Stuhl

1 Matt. 21, 12. Marc. 11, 15 cathedra vendentium columbas.
lob. 29, 7 in platea parabant cathedram mihi (um zu richten und
Hat oder Belehrung zu erteilen).

a Eccli. 7, 4 cathedra honoris; 12, 12. Matt. 28, 6 (scribae et
pharisaei) amant primas cathedras in synagogls; Marc. 12, 89; Luc..
11, 43; 20, 46.

5 1 Heg. 20, 25 Cumque sedisset rex super cathedram suam.
2 Heg. 23, 8 Sedens in cathedra sapientissimus princeps.

4 Ps. 106. 32 in cathedra seniorum laudent eum (Dominum).
5 Ezech. 28, 2 in cathedra Dei sedi in corde maris.

In der Hl. Schrift bedeutet der Name cathedra
Moysis1 die Lehr- und Gesetzgebungsgewalt2 desselben
und damit sogar direkt seine Lehre, wie Hieronymus und
Athanasius bezeugen8. Die tiefere theologische Erklärung
gibt Michael Medina: „Cathedram enimvero Christus,
non gymnasii aut scholae locum, quo lex Mosaica edis-
seretur, sed totius Mosaici status, sive in sacerdotio,
sive in ea, quae semper sacerdotio annexa est, doc tri na,,
successionem intelligit. Neque enim sacerdotium un-
quam fuit sine scribis, quod essent docendae legis (quod
munus semper sacerdotio incubuit) instrumenta quaedam,
aut scribas, reliquosque legis interprètes, quos per Phari-
saeos, qui eo seculo doctrinam usurpaverant, significat, sine
sacerdotio intelligit ; sicut et in evangelico statu, et doctrina
et sacerdotium aut in una eademque persona coniunguntur,
aut in diversis, qui mutuo sibi ad sanctae ecclesiae con-
structionem subserviant. (S. Augustinus, de verbis Domini,
sermo 49). Dicuntur igitur ea Christi verba, non tarn de
Mosaico, quam de evangelico statu, in quo nimirum vera
evangelicae disciplinae cathedra, quemadmodum olim in
Mosaico, quam omnes audiremus, Christus exposuit4."

1 Matt. 23, 2 super cathedram Moysis sederunt scribae et pro-
phetae.

a Cornelius a Lapide und Maldonat bei Andries: Cathedra
Homana oder die apostolische Lehrgewalt I, Mainz 1872, p. 408. Fr.
Pölzl: Kurzgefaßter Kommentar zum Evangelium des hl. Matthäus,
Graz 1880, p. 280; 2. Aufl. 1900, p. 386 f. F. S. Gutjahr: Das
Evangelium nach Matthäus, Graz 1903, p. 60.

5 Schräder: De unitate Romana, Lib. I, Friburgi Brisg. 1862,
p. 117. Petrus Bai 1erini: De vi ac ratione Primatus Romanorum
Pontificum, Augustae Vindel. 1770, cap. 13, §7, nr. 35, p. 140. Hiere-
mias a Benettis: Privilegiorum in persona S. Petri a Christo
Domino collatorum Vindiciae, Romae 1756, T. II, p. 5.

4 Michael Medina Hispanus: Christianae paraenesis, sive
De recta in Deum fide libri Septem, Venetiis 1564, Lib. 7, cap. 26
(fol. 280a). Cf. ib., cap. 27 (fol. 284 b). — Daher nennt Ger h oh vom



Der Apostolische Stuhl 407

Reichersperg (in Ps. 64) den Papst „spiritualis homo sedens in
cathedra Moysis" (H. a Benettis, T. VI, p. 424). — Die protestantische

Exegese von cathedra Moysis (Theodor Zahn: Das
Evangelium des Matthäus, Leipzig 1903, p. 640) beruht auf einer falschen
Voraussetzung: „Auf einen leergewordenen Sitz, sei es Königsstuhl
oder Lehrstuhl, sich selber setzen, ist allemal eine Usurpation/' Der
Beweis dafür, daß die cathedra Moysis leer geworden, ist aber nicht
erbracht. Im Gegenteil, Christus selbst anerkannte den Fortbestand
dieser cathedra, indem er sagte: omnia ergo, quaecumque dixerint vo-
bis, servate et facite (Matt. 23, 3) und nur die Handlungen der
Inhaber dieser cathedra tadelte.

Daher ist die cathedra seniorum1 das legitime
Lehramt des mosaischen Gesetzes, im Gegensatz zur s e d e s.

iniquitatis, dem Schisma1 (Ps. 93, 20) und zur
cathedra pestilentiae, der Häresie (Ps. 1, l)3.

1 Ps. 106, 32. Vgl. Matt. 23, 6; Luc. 11, 43; Marc. 12, 39.
* Sedes iniquitatis ist eine Metapher für ungerechte Richter

(G. Hoberg: Die Psalmen der Vulgata2, Freiburg i. Br. 1906, p. 2).
Weil aber die Ungerechtigkeit der Richter dem Gesetze widerspricht,
so liegen darin der Ungehorsam und die Verachtung der Autorität,
also diejenigen Sünden, welche die Wurzeln des Schismas sind. Die
Sünde als solche ist aber das mysterium iniquitatis (Thessal.
2, 7), das seinen Ursprung vom Satan hat. Daher bezeichnet die Schrift
die aus dem Stolze hervorgehende iniquitas (Abd. 3: Superbia.
extulit te exaltantem solium tuum) als solium iniquitatis (Arnos 6, 3).
und sedes satanae (Apoc. 2, 13; cf. Isai. 14, 13) und nennt
denjenigen, der sich gegen das Gesetz und die Autorität Gottes (sedes
Dei) auflehnt und dadurch die Zwietracht des Schismas im Volke
Gottes verursacht, den filius iniquitatis (Ps. 88, 23 Vgl. Ps. 36, 1 fa-
cientes iniquitatem; Ps. 34, 11 testes iniqui; ej). Iacobi 2, 4 cogitationes
iniquae). Daher wird auch die Auflehnung der Bürger von Sichern
gegen den König Abimelech von Israel dem bösen Geiste
zugeschrieben. (Jud. 9, 23. Vgl. P. Scholz: Handbuch der Theologie des
Alten Bundes, Regensburg 1861, I, p. 166.)

3 Prof. Nivard Schlögl (Die hl. Schriften des Alten Bundes,
III, 1. Wien u. Leipzig 1915) hält die Worte „et cathedra pestilentiae
non sedit" bloß für eine Glosse — aber ohne Angabe eines Grundes!
— Wenn die Lesart cathedra pestilentiae* wirklich aus pesti-
lentium** entstanden wäre, was Hoberg mit dem hl. Hieronymus
für wahrscheinlich hält (cf. Tertullian., Spectac. 27: cathedra pesti-
lentiaria), so bezeichnet der Ausdruck doch nach dem hebräischen
Texte die Religionspötter, deren Sünde gegen den Glauben gerichtet
ist und deshalb zur Häresie gehört. — Schisma und Häresie waren
auch die beiden Anklagepunkte, welche die Hohenpriester und Syne-
dristen durch den Mund des Rhetors Tertullus vor dem Tribunal

* pestilentia Aoi^o'ç; pestis — morbus contagione in plurimos se
effundens (Forcellini), zusammengesetzt aus pestis und olere.

** pestilens ).oifx('oôr}ç, pestifer., drückt auch den Begriff der
ansteckenden Krankheit mit aus.



408 Der Apostolische Stuhl

des Prokurators Felix gegen den hl. Paulus vorbrachten (Act. Ap. 24).
Die Anklage nennt Paulus ausdrücklich „hunc hominem pestiferum
et concitantem seditionem in omnibus Iudaeis et auctorem seditionis
sectae Nazarenorum" (24, 5). "Wegen dieser seditio wäre er filius ini-
quitatis ; pestiferus dagegen deshalb, weil er durch seine Lehre sogar
gegen den Tempel gefrevelt habe: „qui etiam templum violare conatus
est" (24, 6), welches Verbrechen unter die Häresie fallt. Nicht die
lautliche Bezeichnung, wohl aber die logische Bedeutung der
inspirierten Psalmenworte ist viel tiefer als die menschlichen Worte
eines Tertullus. Denn die inspirierten Worte drücken den Begriff
nach seinem vollen Inhalt wahrheitsgemäß aus, schließen also auch
das wesentliche Konstitutivum des Begriffes und der im Begriff
erfaßten Sache ein, weshalb auch der hl. Hieronymus in dem Namen
cathedra pestilentiae den Hinweis auf die Häresie findet. Da nun
die cathedra Moysis die höchste legitime Autorität der mosaischen
Kirche bedeutet und die zweifache potestas magisterii et iurisdictionis
in sich vereinigt, so ergibt sich, daß der doppelte Gegensatz dazu,
nämlich Schisma und Häresie, passend durch die Namen cathedra
iniquitatis und cathedra pestilentiae symbolisiert wird.

3. Weil die Metonymie des Namens se des schon durch
die Hl. Schrift legalisiert war, wurde sie im christlichen
Altertum weiter ausgedehnt, indem man die Synonyma
für den materiellen Bischofsstuhl1 thron us2, cathedra
s e d e s, zur Bezeichnung des bischöflichen Amtes, des
Bistums und der vom Bischof verkündeten Lehre vom Glauben
und vom christlichen Gesetze anwendete5. Wir führen
nur einige Beispiele an. Schon das Muratorische Fragment
aus dem 2. Jahrhundert berichtet über Papst Pius I. : „se-
dente [in] cathedra urbis Romae Ecclesiae Pio episcopo"4.
Der hl. Cyprian schreibt: „Deus unus est et Christus unus
et una ecclesia et cathedra una super Petrum Domini voce
fundata5." „Factus est autem Cornelius episcopus cum
Fabiani locus, id est cum locus Petri et gradus cathedrae
sacerdotalis vacaret. .6.u Das Konzil von Sardes can. 4
v. J. 343 spricht von der cathedra episcopi7, Ammianus
Marcellinus von episcopalis sedes8. Das Konzil von
Karthago can. 9 v. J. 418 unterscheidet cathedra und sedes9.
Der hl. Hieronymus versteht unter cathedra sacerdotalis
den Bischofsstuhl10. Philostorgius schreibt: Osium ad sedem
suam11. Sokrates berichtet: Liberius sedem suam recepit,
töv oixecov iïpôvov12. Sidonius Apollinaris braucht cathedra
für Stuhl und Amt des Bischofs15. Der hl. Augustinus
berichtet im Jahre 423 an Coelestin I. über die Causa des
Bischofs Antonius von Fussala und gratuliert dem Papste
-zu seiner Erwählung mit den Worten: „Primum gratula-



Der Apostolische Stuhl 409

tionem reddo meritis tuis, quod te in illa sede [Romana]
Dominus Deus noster sine ulla, sicut audivimus, plebis
suae discissione constituit14." Dann erzählt er die von den
afrikanischen Bischöfen verhängte Bestrafung des Antonius,
welche ihm zwar den Episkopat mit der Ehre desselben
belassen, aber seine Gewalt beschränkt hatten, wobei
Antonius sich aber nicht beruhigte: „Clamat: Aut in
mea cathedra sedere debui, aut episcopus esse
non debui, quasi nunc sedeat nisi in sua. Propter hoc
enim loca illa eidem dimissa atque permissa sunt, in qui-
bus et prius episcopus erat, ne in alienam cathedram contra

statuta patrum translatus illicite diceretur15." Und
Augustinus bemerkt weiter: „Ciamet tertius eiusdem pro-
vinciae Laurentius episcopus, et prorsus huius vocibus
clamet : Aut in cathedra, cui ordinatus sum, sedere
debui, aut episcopus esse non debui 16.u Im Liber diurnus
findet sich die Formel: „ad episcopalem cathedram con-
cedimus promovendum17.u In einem besonderen Sinne
wurden die ältesten Patriarchate kurzweg se des genannt18,
und zwar nach ihrem Range prima sedes die römische
Kirche19, secunda sedes die antiochenische und tertia die
alexandrinische20. — Wegen jener symbolischen Bedeutung
von Cathedra wurden auch die materiellen Bischofsstühle,
abgesehen von ihrer eventuellen Verehrung als Reliquien
niederen Grades von anerkannten Heiligen, mit einer
gewissen religiösen Verehrung behandelt, und man begrub
deshalb Päpste und Bischöfe zuweilen mit ihren eigenen
Amtsstühlen. Endlich wurden auch die Kirchen, in denen
der Bischof seinen amtlichen Stuhl, cathedra magisterii et
potestatis, errichtet hatte, nach diesem Sitze cathédrales
genannt21.

1 Peregrinatio Silviae (ums Jahr 890 verfaßt, beschreibt
die Verehrung des hl. Kreuzes in Jerusalem), c. 37: Et sie ponitur
cathedra episcopo in Golgatha post Crucem... residet episcopus in
cathedra (Kirch, Enchiridium nr. 600, p. 371).

a S. Gelasius I. nennt den bischöflichen Stuhl thronus humi-
litatis: Tract. II, nr. 7 (Thiel, Epistolae Romanorum Pontificum ge-
nuinae T. I, Brunsbergae 1868, p. 527).

3 Schräder: De unitate Romana, p. 117 sq.
* Kirch nr. 140, p. 88.
5 S. Cyprian, ep. 40 (Rouet de Journel: Enchiridion patristi-

cum', Friburgi Br. 1913, nr. 573, p. 205).
• Id. ep. 52 (ib. nr. 575, p. 206).
7 Kirch nr. 449, p. 296.



410 Der Apostolische Stuhl

• Kirch nr. 607, p. 876.
• Kirch nr. 708, p. 446.

10 S. Hieronym., De viris ill. i (Kirch nr. 570, p. 852). Noch
S. Vincentius Lerin., Commonitor. 2, versteht unter sacerdotes die
Bischöfe (Kirch nr. 742, p. 460).

11 Philostorgius, Hist. eccl. 4, 3 (Kirch nr. 717, p. 452).
12 Sociates, Hist, eccles. 2, 37 (Kirch nr. 776, p. 475).
13 Sidonius Apoll, ep. VII, 9 (concio).
14 S. Au gust in. ep. 209 (Coelestin. I. ep. 1 nr. 1 bei Coustant,

Epistolae Rom. Pontificum T. I, Parisiis 1721, p. 1051).
15 lb. nr. 7 (Co us t. p. 1055).

Ib. nr. 8 (p. 1056).
" Liber Diurnus Rom. Pont., Ed. de R o z i è r e, Paris 1869, CXXIV,

p. 270.
19 Coustant, Praef. P. I, nr. 11, p. VIII. Thiel p. 398. 400.

528 (nr. 8). 569.
19 S. Hormisdae ep. 125, nr. 3 (Thiel p. 933).
20 Thiel p. 403. 933. S. Gelas, ep. 26, nr. 10 (Th. p. 419); ep.

42 (Th. p. 455. Denzinger, Enchir. nr. 163).
21 Cf. Alexandri Constantii Annales Ss. Apostolorum Petri

et Pauli, Romae 1770, Appendix monumentorum, p. 314 sq. — Über
die Bedeutung von cathedraticum vgl. Thiel p. 484, nota 1,

p. 495, nota 2.

4. Der Name Apostolus wurde dem hl. Petrus
besonders zugeeignet; er heißt: „der Apostel"1. Das
bezeugt auch S. Fulgentius von Rüspe — worauf schon Petrus
Ballerini aufmerksam machte2 — an einer Stelle, in der
nur Petrus im Gegensatz zu Johannes und Jakobus den
Beinamen Apostel führt8. Daher wurde der Papst als
Nachfolger des hl. Petrus ebenfalls Apostel genannt. So
schrieben die dardanischen Bischöfe an S. Gelasius I.
i. J. 494: „Domino sancto Apostolo et beatissimo patri
patrum Gelasio papae urbis Romae humiles episcopi Dar-
daniae"4 und am Schluß der römischen Synode v. J. 495
akklamierten die Väter ihn sechsmal: „Apostolum Petrum
te videmus" 5. Und noch Arnulphus Lexoviensis redete
Alexander III. so an: „Vos Apostolum Christi... agnosco6."

1 S. Cyprian ep. 58 (Kirch nr. 250, p. 161): Petrus quoque
apostolus eius [Domini]. Julius I. ep 1 nr. 22 (Coustant p. 387).
S. Damasus I. ep. 7 ad Orientales episc... (Migne, P.L. 13, 370):
sancta Ecclesia, in qua sanctus Apostolus sedens nos docuit quo
pacto illius beati Apostoli sedes gubernacula, quae suscepimus, trac-
tanda sint, nobis primae partes deferuntur. Eusebius, Chron. 2

(Kirch nr. 381, p. 244): Petrus apostolus... Romam proficiscitur.
Concil. Sardicense (343) can. 1: sancti Petri apostoli memoriam
honoremus (Kirch nr. 448, p. 295). S. Ambrosius, de Virgini-
bus 3, 1 (Kirch nr. 533, p. 341): ad apostolum Petrum... S. Innocent.

I. ep. ad Concil. Carthag. (Kirch nr. 652, p. 407, Denzinger



Der Apostolische Stuhl 411

nr. 100): adiuvante sancto apostolo Petro, per quem et apostolatus et
episcopatus in Christo coepit exordium. S. Felicis III. ep. 1 nr. 2:
beati Apostoli sedes (Thiel p. 228); nr. 8 (p. 281): beati Apostoli vi-
carius. Joh. Constantinopol. ad Hormisdam, S. Hormisdae ep. 61
nr. 1 (Tili el p.852). Liber pon tificalis (530) erzählt von S. Julius I. :

reversus ad sedem beati Petri apostoli (Kirch nr. 900, p. 564). G es ta
Liberii (6. Jahrh.): Et sedit eandem sedem Petri apostoli annos
XVII (Kirch nr. 941, p. 574). Theophanes Chronograph.: in
templo Petri apostolorum koriphaei (ed. Bonn. p. 202, Thiel p. 110).
In der Liturgie der orthodoxen orientalischen Kirche heißt Petrus
t; xogvfpaia xgsjilg rœv Ajtooto/.cov (Tondini, Der römische Papst, Mainz
1877, p. 184, Anm. 2).

3 P. B a 11 er ini, 1. c. p. 141.
3 S. Fulgentius, de Trinitate ad Felicem notarium (Migne,

P. L. 65, 498). Cf. S. Iulii I. ep. 1 nr. 22 (Coustant p. 355).
4 S. Gelas. I. ep. 11 (Thiel p. 348).
5 Id. ep. 30 nr. 15 (Th. p. 447).
• H. a Benettis, 1. c. II, p. 358.

Ähnlich wurde der römische Bischof auch kurzweg
Apostolicus genannt1. So redete Tertullian noch als
Montanist den Papst S. Zephyrinus an2. Häufiger findet
sich das Adjektivum mit einem Hauptworte dafür: vir
Apostolicus3, Ap. praesul4, Ap. pater6, Ap. papaß, Ap.
pontifex7, Ap. dominus8, Ap. princeps*.

1 Cf. Cortesius, 1. c. p. 178. Ballerini p. 140 sqq. Thiel
p. 182, notall: Mox vocabulum apostolicae perinde accipiendum,
ac si legeretur apostoli Petri. — Amalarius, de eccles. officiis II, 1:

primi apostolici (die ersten Päpste) semper in decembri mense
consecrationes ministrabant usque ad Simplicium. Im Liber diurnus
findet sich die Formel: de perfecta ordinatione apostolici electi
(Rozière LXI, p. 121).

' Tertull., de pudicitia c. 21 (Migne, P. L. 2, 1024): Exhibe
igitur et nunc mihi, apostolice, prophetica exempla et agnoscam
divinitatem et vindica tibi delictorum eiuscemodi remittendorum po-
testatem.

3 Concil. Chalcedon., actio VI (Harduin., Conc. Coll.,
T.II, p. 465 sq.). — In einem anderen Sinne wird der Ausdruck
auch'von Bischöfen gebraucht, für ihre moralische Ähnlichkeit mit
den Aposteln. So spricht Coelestin I. ep. 35 nr. 7 (C o u s t a n t
p. 1212) vom hl. Cyrill von Alexandria: In nullo ei officio Apostoli
vir apostolicus defuit: obsecravit, admonuit, increpavit. So nennt
Cyprianus Tolomensis den hl. Caesarius von Arles virum apostolicum
(Thiel p. 100, nr. 4). Das Edictum Gratiani, Valentiniani et Theo-
dorici v. J. 380 nennt Petrus von^Alexandria : virum apostolicae sancti-
tatis (Kirch nr. 755, p. 465). Ähnlich die merovingischen Formeln
Marculfs, lib. 1, 5 praeceptum de episcopatum: „Ille rex vero aposto-
lico illo episcopo" (Galante, Fontes iur. can., Oeniponte 1906, nr. 36
r. 11, p. 121). Die Anrede an den Papst: merito apostolico... decorato
wurde in Gallien auch für Bischöfe gebraucht (Rozière p. 16, nota).



412 Der Apostolische Stuhl

4 S. Gelas. I. ep. 10 nr. 4 (Thiel p. 343); ep. 19 nr. 10
(p. 406 sq.); ep. 26 nr. 10 (p. 406). S. S y m ma ch. ep. 10 nr. 11 (Th. 705).
S. Hormisdas ep. 125 nr. 6 (Th. p. 935). Ennodius ep. IV, 34
(Th. p. 991). Eoz. LXXXV, p. 209.

5 S. Gelas. I. ep. 16 nr. 1 (Th. p. 348): domine sancte, apo-
stolice et beatissime pater patrum. Pompeius ad Hormisdam, Horm,
ep. 69 (Th. p. 865). Celer ad Horm., Horm. ep. 131 nr. 2 (Th. p. 952).

• S. Gelas. I. ep. 43 nr. 2 (Th. p. 473): sanctique et aposto-
lici Leonis papae per omnia confessionem tenebant. Episcopi Tarra-
conenses ad S. Hilarum (a. 464/65), Hilar, ep. 14 nr. 2 (Th. p. 158)*
Rozière LXXIV, p. 147; LXXXIV, p. 190: apostolicus papa Leo.

7 Victorius ad S. Hilarum, Hilar, ep. 3 nr. 10 (Th. p. 137):
apostolici pontificis electio. Apostolici pontifices Päpste: H o z.
LXXXIII, p. 176; CXVIII, p. 262.

* Iustinianus cornes ad S Hormisdam, Horm. ep. 78 (Th.
p. 875). Eid des hl. Bonifatius von Mainz, Eoz. CXIX, p. 265. Apo-
graphum Nonantulanum a. 1139 (Galante nr. 172, p. 390): Dominus
Apostolicus. Die liturgische Formel Domnus Apostolicus, z. B. in den
Litaniae omnium sanctorum.

9 Roz. LXI, p. 122.

Derselbe Beiname wurde auch zur Bezeichnung des

päpstlichen Amtes als Apostolicus episcopatus1 und
der päpstlichen Dekrete, die Apostolica scripta2 oder
kurzweg Apostolica8 hießen, gebraucht und ging in
eine große Reihe von kanonistischen Formeln über, die
aus dem patristischen Zeitalter herstammen.

1 Urban. II. (H. a. Benettis IV, p. 319).
9 Cf. Iohann. Constantinopolitanus ad Hormisdam, Horm,

ep. 43 nr. 1 (Th. p. 832): apostolice scribere.
3 Eugen. III. (Loewenfeld nr. 196, p. 161). Cf. Iohannes XI.

(ib. nr. 66, p. 37).

B. Es ist daher erklärlich, daß auch das Papsttum
selbst als Amt und Würde schlechthin Apostolatus
genannt wurde. Seit dem Anfang des B. Jahrhunderts ist
dieser Name schon so allgemein verbreitet1, daß der
Gebrauch desselben schon viel früher entstanden sein mußte,
weil eine gewohnheitsrechtliche Formel, die nicht auf einem
Gesetze beruht, unter den damaligen Verhältnissen nur
allmählich platzgreifen konnte. Der Ausdruck Apostolatus

tuus oder vest er dient auch als Anrede und
bezeichnet dann direkt die Person des Papstes als
persona publica, d. h. als Inhaber des Apostolates. Paulinus
Diaconus schreibt an Papst Zosimus : „oro beatum aposto-
latum tuum, ut hunc meum libellum (gegen den Pelagianer
Coelestius) suscipi iubeas, quogratiamreferam tantae sedi2.. .u



Der Apostolische Stuhl

So reden die spanischen Bischöfe von Tarraco den hl. Hilarus
an : „Erit profecto vester triumphus, si apostolatus vestri tem-
poribus, quod sancti Petri cathedra obtinet, audiat Ecclesia, si
novella zizaniorum semina ftierint extirpata3." Den klarsten
Beweis für die Anredeform gibt die subscriptio desselben
Schreibens : „Möge die göttliche Ewigkeit (der ewige Gott)
Euer heiliges Apostolat, welches für uns betet, allzeit
erhalten4!" — Denn fürbitten kann nur eine Person und das
ist hier der Inhaber des Apostolates, der Papst. Ebenso
schrieben die tarraconensischen Bischöfe an denselben Papst
„Ergo suppliciter precamur apostolatum vestrum, ut hu-
militatis nostrae quod iuste videtur a nobis factum vestra
auctoritate firmetur *.u Und die subsriptio dieses Schreibens
lautet: „Orantem pro nobis sanctum apostolatum
vestrum iugi aevo divina conservet aeternitas nobis
omnibus et Ecclesiae suae, domine vere noster et apostolice
papa8!*4 So ist derselbe Ausdruck in die Formeln des Liber
diurnus7 und des Mittelalters8 übergegangen.

1 Pelagius (417), Libellus fidei ad Innocent. Papam (Migne,
P. L. 45, 1718): Sin autem haec nostra confessio apostolatus tui iudi-
cio comprobatur. Kaiser Honorius an S. Bonifatius I. (Coustant,
Bonif. I. ep. 8, p. 1028) : petimus ut quotidianis orationibus apostolatus

tuus Studium ac votum suum circa salutem atque Imperium
nostrum dignetur impendere. Die spanischen Bischöfe an S. Hilarus
(463—464), Hilari ep. 18 nr. 3 (Th. p. 168). Die römische Synode von
465, Hilar, ep. 15 nr. 7 (p. 163). Die Bischöfe von Dardania an S.
Gelas. I., Gelas, ep. 11 nr. 1 (Th. p. 348): saluberrima apostolatus vestri
praecepta. Ioannes Diaconus (506) (Th. p. 697). Iustinianus cornes
(517) an S. Hormisdas, Horm. ep. 44 (p. 833); ep. 78 nr. 1 (p. 875);
ep. 131 nr. 2 (p. 952). Ennodius an S. Symmachus, Symm. ep. 23
(p. 738); Theodoretus (519) an denselben, Symm. ep. 62 (p. 854). Der
Legat Dioscurus übersendet dem hl. Hormisdas die Antwort des
Patriarchen von Konstantinopel auf den libellus fidei (Horm. ep. 61) mit
den Worten : „cuius exemplaria graece et latine Apostolatui vestro
direximus (Th. p. 111 sq.): Anastasia (Th. p. 865); Possessor (Th. 917);.
Celer (Horm. ep. 118, p. 915); Kaiser Iustinian (Horm. ep. 112 nr. 4,

p. 922), ep. 145 (p. 983); die Synode von Konstantinopel, Horm,
ep. 131 nr. 2 (p. 952); Dionysius exiguus, Horm. ep. 149 (p. 986);
Hormisdas selbst gebraucht den Ausdruck, ep. 145 (p. 983).

3 Paulinus Diac., adv. Coelest. nr. 4 (Migne, P. L. 20, 715)
3 S. Hilar, ep. 13, nr. 3 (Th. p. 156 sq.).
4 Ib. p. 157.
5 Ep. 14 nr. 2 (p. 158).
6 Ib.
T JEtozière III, p. 20: Domine beatissime papa, precamur

apostolatum vestrum, ut nobis ilium virum... dignemini consecrare
pastorem; IV, p. 21; V, p. 22; X, p. 37; XXIX, p. 56.



414 Der Apostolische Stuhl

* Iohann. VIII. (Loewenfeld nr. 58, p. 84); Iohann. IX. (ib.
nr. 66, p. 88); S. Gregor VII. (nr. 119, p. 58); Alexander III. (nr. 272,
p. 156); Lucius III. (nr. 352, p. 212); Urban. VIII. (nr. 380, p. 231);
Ûoelestin. III. (nr. 405. p. 250; nr. 413, p. 257). Sixtus V. sagt von
sich: placuit divinae Bonitati imbecillitatem nostram ad summi Apo-
stolatus apicem vocare (Galante nr. 201, p. 469 r. 2 sq

Ebenso bedeutet auch der Ausdruck Pontificatus
vester die Person des Papstes. Der hl. Avitus schrieb
im Namen des Burgunder Königs Sigismund an Papst
S. Symmachus : „colloquia ilia, quibus me pontificatus
vester vel praesentem vel absentem intercessionibus
acquisivit 1.u Pompeius an S. Hormisdas (519) : „reverendum
vestri pontificatus beatitudinem salutantes quae-
sumus2." Celer an denselben Papst (520) : „deprecamur ponti-
ficium vestrum, ut pro nobis benigno patris animo
orare iubeatis8." Johannes VIII. spricht von pontificium
nostrum, mit dem er sich identifiziert4.

1 Symmach. ep. 17 nr. 1 (Th. p. 730).
3 Hormisd. ep. 69 (Th. p. 865).
3 Ib. ep. 118 (p. 920).
1 Loewenfeld nr. 47, p. 26.

6. Der Name ecclesia wurde von sedes oder cathedra
und dioecesis wohl unterschieden1 ; ebenso die einzelnen
ecclesiae von der bischöflichen cathedra, zu der sie gehörten,
und besonders von der Ecclesia als der Gesamtkirche2.

1 Concil. Carthag. v. J. 418, can. 9 (Kirch nr. 708, p. 446).
3 Ib. can. 10 (Kirch nr. 709, p. 664).

Apostolische Kirchen, d. h. die durch das
hierarchische Amt schon konstituierten Gemeinden, nennt
Tertullian erstens die von wirklichen Aposteln
des Herrn gegründeten Kirchen und zweitens auch solche,
die als suboles apostolicarum ecclesiarum von
den ersteren abstammen1.

1 Tertullian., De praescriptione haereticorum c. 20 (ed.
Oehler II, 18 sq.): „Apostoli in orbem profecti eandem doctrinam
eiusdem fidei nationibus promulgaverunt. Et perinde ecclesias apud
unamquamque civitatem condiderunt, a quibus traducem fidei et
semina doctrinae ceterae exinde ecclesiae mutuatae sunt et cottidie
mutuantur, ut ecclesiae fiant. Ac per hoc et ipsae apostolicae
deputabantur ut suboles apostolicarum ecclesiarum. Omne
genus ad originem suam censeatur necesse est. Itaque tot ac tantae
ecclesiae una est illa ab apostolis prima, ex qua omnes Sic oranes
primae et omnes apostolicae sunt, dum una omnes probant uni-
tate communicationis pacis et appellatio fraternitatis et contesseratio



Der Apostolische Stuhl 415

hospitalitatis, quae iura non alia ratio regit, quam eiusdem sacra-
menti una traditio. — Ib. c. 32 (II, 29): Edant ergo origines ecclesia-
rum suarum, evolvant ovdinem episcoporum suorum ita per succes-
sionem ab initio decurrentem, ut primus il le episcopus aliquem ex
apostolis vel ex apostolicis viris, qui tarnen cum apostolis perseve-
raverit, habuerit auctorem et antecessorem. Hoc enim modo ecclesiae
apostolicae census snos deferunt, sicut Smyrnaeorum ecclesia Poly-
carpum ab Ioanne collocatum refert, sicut Romanorum dementem a
Petro ordinatum itidem. — Im Gegensatz zu den Kirchen, die von den
Aposteln selbst regiert wurden, nennt Papst Julius I. alle übrigen
vulgares ecclesias (Migne, P. L. 8, 906 A, D enz.-B ann wart11
nr. 3003): episcopi enim erant qui patiebantur, nec vulgares ecclesiae
•quae vexabantur, sed quas ipsi Apostoli per se gubernabant.

Die Behauptung Palmieris, daß im Altertum alle
bischöflichen Kirchen apostolisch hießen *, ist daher in dieser
Allgemeinheit unrichtig. Später wurde aber offiziell nur
die römische Kirche apostolisch genannt2, wie auch die
Formeln des Liber diurnus bezeugen5.

1 Palmier i : Tractatus de Romano Pontifice', Prati 1902, p. 108 sq.
*Cf. H. a Benettis III, p. 32.

2 Leo II. ep. ad Constantinum Imper, v. J. 682 (Kirch nr. 977,
p. 696) nennt die römische Kirche hanc apostolicam im Gegensatz zur
Constantinopolitana ecclesia.

3 Roz. LXII, p. 122; LXIII, p. 125; LXXXIV, p. 182; LXXXV,
p. 203; CVIII, p. 260: haec apostolica.

7. Der Name sedes apostolica bezeichnet zunächst
den materiellen Lehr- und Amtsstuhl eines Apostels. Diese
Stühle wurden in den von den Aposteln gegründeten Kirchen
als heilige Reliquien aufbewahrt und verehrt. Im
übertragenen Sinne bedeutet der Name die bischöfliche
Autorität des Apostels, der einen solchen Stuhl eingenommen
hatte, weil er Gründer einer bischöflichen Kirche gewesen
war, die dann nach seinem Tode zur Erinnerung an ihn
ebenfalls als ein apostolischer Stuhl bezeichnet wurde. So
hießen die vom hl. Petrus gegründeten Stühle von Rom,
Antiochien, Alexandrien, ebenso die von Ephesus und
Jerusalem1, welche aber später diesen Beinamen verloren. In
einem weiteren Sinne hießen auch die sedes der suboles
ecclesiarum apostolicarum ecclesiarum noch apostolische
Stühle. So spricht der hl. Augustinus in bezug auf die
bischöfliche Sukzession, und Pelagius II. (579 bis 590) ep. 2
zitiert seine "Worte im Schreiben an die schismatischen
Bis höfe von Istrien2. Nur in derselben weiteren Bedeutung
nennt Paulinus die cathedra von Tagaste und ebenso

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 28



416 Der Apostolische Stuhl

Sidonius die von Tricassina, die Lupus eingenommen hatte,
noch apostolisch8. Auch Pelagius I. (555 bis 560) brauchte
den Ausdruck „apostolische Stühle" noch einmal im Sinne
der suboles, als er einen Bischof Johannes wegen schisma-
tischer Bestrebungen tadelte : Adeone te in summi sacerdotii
gradu positum (den Bischof) catholice(ae) fefellit Veritas
matris, ut non statim scismaticum te conspiceres, cum a
sedibus apostolicis recessisses 4 Der Papst versteht
unter der .katholischen Mutter" die römische Kirche,
die er selbst an anderer Stelle sedes apostolica nennt5,
und erklärt sich noch deutlicher, indem er sofort den
hl. Petrus das Fundament der Kirche nennt, in quo omnes
scilicet apostolicae sedes sunt6.

1 Cf. Coustant. Praefat. P. I nr. 11, p. VII sq.
2 Denzinger nr. 247.
3 Cf. Palmieri, 1. c. p. 108 sq.
4 Loewenfeld nr. 28, p. 15.
* Ib. nr. 30, p. 16.
4 Ib. p. 16.

Da nun der römische Bischof nicht nur den
historischen Stuhl des hl. Petrus als legitimer Nachfolger
einnahm, sondern auch den Primat des Apostelfürsten mit
dieser direkt apostolischen Kirche besaß und ferner das
Amt des Apostolatus in ununterbrochener Sukzession
fortführte1, so entstand schon seit der Zeit des hl. Cyprian
die Sitte, diesen römischen Stuhl schlechthin Sedes
Apostolica zu nennen. Daher wurde diese Bezeichnung
geradezu zum bleibenden Eigennamen desselben2, wie
der Ausdruck Ecclesia Apostolica schon früher Eigenname
der römischen Kirche geworden war. Sedes Apostolica wurde
aber als Eigenname des römischen Stuhles sowohl von der
abendländischen wie von der morgenländischen Kirche
anerkannt. So gebrauchen ihn die Konzilien3 und die Väter4.

1 Cf. Michael Medina, 1. c. lib. 7 c. 24 (fol. 277b).
2 Cf. Georg. Cortesius, 1. c. lib. II, p. 175 sqq. M. Eberhard:

De tituli Sedis Apostolicae, Treviris 1846, Cap. 2, p. 33 sqq.
3 Z.B. Concil. Arelat. 31-i (Coustant p. 345 sq.); Vasense

329 (ib. p. 613, n. 14); Carthag. 416 ep. ad Innoc. I. (Migne, P. L»
33, 760); Teleptan. ilG (Coust. p. 650); Chalcedon. 452 (Mansi VI,
p. 581); Roman. 485 (Feiieis II. ep. 11 nr. 1, Thiel p. 252; nr. 4,
p. 255).

4 Z. B. S. Optatus Milev., contra Parmen., lib. 2; Paulinus
Diaconus, Libellus adv. Coelest. nr. 1—4 (Migne, P. L. 20, 711—715)^
S. Augustinus ep. 209 nr. 8 ad Coelestin. Papam nr. 8 (Coust.



Der Apostolische Stuhl 417

p. 1056); nr. 9 (p. 1067); Contra duas ep. Pelag., lib. 2 c. 3 (Migne,
P. L. 44, 573); S. Athanasius, Hist. Arianorum ad monachos
(Migne, P. G. 25, 691 sqq.); Sozomenus, Hist, eccies., üb. 4, 15

(Kirch nr. 847, p 519).

Ebenso bedienen sich die Päpste selbst dieses Titels.
Unter S. Damasus I. berichtet das römische Konzil von 378
an die Kaiser Gratian und Yalentinian: „innumeri fere ex
diffusis Italiae partibus ad sublime sedis apostolicae
sacrarium congregati...1 Damasus non fiat inferior his,
quibus etsi aequalis est munere (als Bischof), praerogativa
tarnen apostolicae sedis excellit2..." Derselbe Papst schreibt
in seinem Synodalbriefe: „Quod debitam apostolicae
s e d i s reverentiam exhibet Caritas vestra, in eo vobis ipsis
plurimum praestatis, filii carissimi8," und sagt über den
Apollinaristen Timotheus: „qui et hic iudicio sedis
apostolicae... depositus est4." Sein Nachfolger S. Sir ici us
schreibt an den Bischof Hiinerius : ,.De his vero non
incongrue dilectio tua apostolicam sedem credidit consu-
lendam .6" Und in demselben Briefe spricht er den Grundsatz

aus : „quamquam statuta sedis apostolicae, vel
canonum venerabilia definita, nulli sacerdotum Domini
ignorare sit liberum .6U In einem anderen Briefe schreibt
er: „Perlatum itaque est ad conscientiam apostolicae
sedis, contra ecclesiasticum canonem praesumi .7U

S. Innocenz I. bestimmte: „Si maiores causae in medium
fuerint devolutae, ad sedem apostolicam, sicut synodus
statuit, et beata consuetudo exigit, post iudicium episcopale
referantur8.u Derselbe wendet auch die Formel an: „Licet
autem et apostolicae sedis favore permissum tuae
fraternitati cognosce, ut...9'' und nennt den Apostolischen

Stuhl caput ecclesiarum10. Dem hl. Hieronymus
schreibt derselbe Papst i. J. 417 : „excitati tanta malorum
scena, arripere auetoritatem sedis apostolicae ad

omne comprimendum nefas festinavimusllK, und einen
Bischof belobt er mit den Worten: „Mirari non possumus,
dilectionem tuam sequi instituta maiorum, omniaque, quae
possunt aliquam reeipere dubitationem, ad nos quasi ad
caput atque ad apicem episcopatus referre, ut consulta
videlicet sedes apostolica ex ipsis rebus dubiis
certum aliquid faciendumque pronunciet 12.u Sein Nachfolger

S. Zosimus braucht die Formeln: „Placuit apostolicae

sedi18", „apostolicae sedis constituta14Ä, „apostolicae
28*



418 Der Apostolische Stuhl

sedis auctoritas, cui in honorem beatissimi Petri patrum
décréta peculiarem quamdam sanxere reverentiam 16" : das sei
die Quelle, aus welcher pax fidei et catholica societatis auf
den ganzen Erdkreis ausgesendet wird16, „ad apostolicam
sedem referre" 17. Diese Beispiele mögen genügen. Von da ab
wird der Name in den Briefen der Päpste immer häufiger,
so daß die Stellen aus dem 6. Jahrhundert kaum noch
gezählt werden können und sich aus ihnen schon ein
vollständiges System über das Recht des Apostolischen Stuhles
entwickeln ließe. Daß aber die Päpste diesen Titel
sanktioniert haben, geht deutlich hervor aus der von
S. Hormisdas im Akazianischen Schisma vorgeschriebenen
libellus professionis fidei vom Jahre 51718 : „in se de
apostolica citra maculam semper est catholica servata
religio... Suscipimus autem et probamus epistolas beati
Leonis papae universas, quas de Christiana religione con-
scripit. sequentes in omnibus apostolicam sedem, et
praedicantes eius omnia constituta. Et ideo spero, ut in
una communione vobiscum, quam sedes apostolica
prédicat, esse merear, in qua est intégra et verax Chri-
stianae religionis et perfecta soliditas: promittens in sequenti
tempore sequestratos a communione Ecclesiae catholicae
id est non consentientes sedi apostolica e, eorum nomina
inter sacra non recitanda esse mysteria."

1 S. Damasi ep. 6 nr. i (Coustant p. 523).
2 Ib. nr. 10 (p. 528).
8 Ep. 14 nr. 1 (p. 671).
* Ib. nr. 8. Cf. Facundus lib. 7 c. 34 (Co us t. p. 593, nr. 5):

invenient enim Timotheum Apollinaris a beato Athanasio per igno-
rantiam, temporibus B. Damasi, sedi apostolicae velut orthodoxum
commendatum (cf. p. 600, nr. 24; p. 601, nr. 27).

5 S. Siricii ep. 1 ad Himerium Tarracon. (a. 3S5) nr. 6 (Co us t.
p. 628).

6 Ib. (p. 637).
7 Ep. 6 (c. a. 386) nr. 2 (p. 659).
8 S. Innocent. I. ep. ad Victricem Rotomagensem (a. 404) nr. 6

(Cou s t. p. 749).
• Ep. 13 ad Rufum Thessalon, (a. 412) nr. 2 (p. 817).

10 Ep. 17 ad episcop. Macedon. (c. a. 414, p. 830): Quae epis-
tolae cum saepius repeti fecissem, adverti sedi apostolicae, ad quam
relatio missa quasi ad caput ecclesiarum currebat, aliquam fieri
iniuriam, cuius adhuc in ambiguum sententia duceretur.

u Ep. 34 (p. 908).
18 Ep. 37 Felici Nucerino nr. 1.
18 S. Zosimi ep. 1 ad episc. Galliae (a. 417) nr. 1 (Cou s t.

p. 935).



419

14 Ib. nr. 2 (p. 987).
14 Ep. 2 de causa Coelestii (a. 417) nr. 1 (p. 948).
11 lb. (p. 944).
17 lb. nr. 7 (p. 954).
14 Thiel p. 795 sq. (Denzinger nr. 171 sq.).

Der hölzerne Stuhl des hl. Petrus (cathedra Va-
ticana), auf welchem er die bischöflichen Funktionen in
Rom ausgeübt hatte und der jetzt noch in der vatikanischen

Basilika in dem kostbaren Bronzeschrein über dem
Hochaltar aufbewahrt ist 1) wurde schon seit den allerersten
Jahrhunderten verehrt und dazu ein eigenes Fest
eingesetzt2. Das Materialobjekt dieses Kultus war der alte
Holzstuhl selbst, der als Reliquie des hl. Petrus verehrt
wurde, ebenso wie ein anderer Bischofsstuhl, dessen sich
der Apostel vorher in Rom bediente (cathedra Ostriana)
und ein dritter, den er in Antiochien gebraucht hatte. Das
forme 1 le Objekt des Festes Cathedra Petri Romana
ist dagegen das Apostolat oder die Apostolische Pri-
matialautorität des hl. Petrus selbst, deren Symbol
jener echte vatikanische Stuhl war, so daß das eigentliche
Festobjekt der römische Primat oder der Apostolische Stuhl
im übertragenen Sinne dieses Namens ist. Diese übertragene
Bedeutung und die Stuhlfeier des hl. Petrus ahmten die
Manichäer durch die Stuhlfeier (jßrjuo.:) ihres Stiftes Mani
nach* und bezeugten dadurch wider Willen die frühe
Einführung des römischen Festes mit seiner formellen
Bedeutung.

1 H. Grisar: Geschichte Borns und der Päpste im Mittelalterl,
Freiburg i. Br. 1901, p. 228 f.

2Constantius, 1. c. Appendix cap. 2. De cathedra lignea
S: Petri, p. 312 sqq. Vgl. Punkes, Kirchenlexikon2, II, p. 2057. '

2062. Ferd. Probst: Die ältesten römischen Sakramentarien und
Ordines, Münster i. W. 3892, p. 103 f. 266—270. K. A. H. Kellner:
Heortologie, Freiburg i. Br. 1901, p. 173 ff.

3 S. Augustin., contra ep. Manich. c. 9.

8. So ist der dogmatische und kanonistische
Sprachgebrauch entstanden, die ganze Apostolische
Vollgewalt des Papstes über die Kirche mit dem Namen
Sedes Apostolicaim übertragenen Sinne zu bezeichnen1.
Diese Bedeutung ist unter anderem in der Obedienzformel
festgelegt, welche Paschalis II. auf dem Laterankonzil vom
Jahre 1102 für alle abendländischen Metropoliten vorschrieb :

„Promitto autem obedientiam Apostolicae Sedis Pontifici Do-



420 Der Apostolische Stuhl

inino Paschali eiusque successoribus sub testimonio Christi
et Ecclesiae, affirmans quod affirmât, damnans quod damnat
sancta et universalis Ecclesia2".

1 Cf. Michael de Medina, I.e. lib. 7, cap. 24. M. Scheeben,
Kirchenlexikon2, I, p. 1146 f.

2 Denz. nr. 857.

Da die Heiligkeit der Kirche im apostolischen
Glaubensbekenntnis enthalten ist, wurde auch alles, was
zur römischen Kirche gehört, heilig genannt1 und dieses
Prädikat, das früher auch anderen Bischöfen in der Anrede
gegeben wurde, nachher als besonderer Titel dem römischen
Papste reserviert, indem man ihn allein mit dem Titel
Sanctitas und Sanctissimus1 oder Beatissimus anredete3.
Weil ferner die von Christus eingesetzte oberste kirchliche
Gewalt, die durch den Namen „Apostolischer Stuhl"
symbolisiert ist, nach göttlichem Recht zum Wesen der heiligen
Kirche gehört, so ist diese Vollgewalt selbst etwas
Ubernatürliches und Heiliges. Deshalb wird sie als solche durch
den Namen Sancta Sedes Apostolica4 und kurzweg
Sancta Sedes6 bezeichnet. Sedes Apostolica und Sancta
(Sacrosancta) Sedes sind daher synonyme Ausdrücke.

1 Victorius nennt den hl. Hilarus, als dieser noch urbis Romae
archidiaconus war, „vestra sanctitas". S. Hilarus ep. 8 nr. 6 (Th. p. 188).
Ebenso nennt Theodoret den römischen Erzdiakon vestra sanctitas
(Th. p. 188, nota 13).

2 Die Synode von Arles v. J. 314 schreibt an Papst S. Silvester :

Domino sanetissimo fratri Silvestro (Mirbt nr. 93, p. 35). S. Anastasius

II. wurde im i.ibellus der alexandrinischen Kirche v. J. 496
Sanctissimus genannt. Concil. Ephes. (Th. p. 629, nota 4).

3 Die tarraconensischen Bischöfe schreiben an S. Hilarus:
Domino beatissimo et apostolica reverentia a nobis in Christo colendo
papae Hilaro (Hilar, ep. 13, Th. p. 153). Cf. Hilar, ep. 14 nr. 1

(p. 157).
4 Hormisdas ep. 7 nr. S (Th. p. 754). Alex. II. (Loew. nr. 169,

p. 84): Sancta Apostolica Sedes.
5 Concil. Florent. (Denz. nr. 694); Vatican. (Ib. nr. 1832). Re-

scriptum Gratiani Imper. (Damasi ep. 7 nr. 4, Coustant p. 532):
insectaiores sanctissimae sedis.

Weil aber die apostolische Vollgewalt nur in ihrem
Träger, dem Papst als Nachfolger des hl. Petrus, existiert,
so wird der Name „Apostolischer Stuhl" auch direkt auf
den Inhaber desselben angewendet. So schrieb der hl.
Petrus Damiani an Nikolaus II. : „Vos estis Apostolica Sedes.
Vos Romana estis Ecclesia1." Im übertragenen Sinne be-



Der Apostolische Stuhl 421

deutet daher der Name Sedes Apostolica die Apostolische

Vollgewalt, sowohl in abstracto wie in concreto.
In dieser Bedeutung ist er ein Bestandteil des stilus
curiae im engeren Sinne, der als solcher Rechtskraft
besitzt, und deshalb muß dieser Name in allen offiziellen
kirchlichen Dokumenten, gleichviel ob sie dogmatischen
oder disziplinären Inhaltes sind, genau in diesem Sinne und
nicht anders interpretiert werden.

1 Baronius ad a. 1057—64 (Andries, Cath. Rom. p. 406).

9. Die theologische Bedeutung des Namens
Sedes Apostolica entspricht endlich vollkommen dem Bilde
der Kirche, welches die Hl. Schrift von ihr entworfen
hat. Das übernatürliche Geheimnis der Kirche ist uns
hauptsächlich in drei Bildern oder Symbolen geoffenbart, aut
welche die übrigen biblischen Bilder leicht zurückgeführt
werden können: erstens unter dem architektonischen Bilde
des Hauses, das sich nach und nach zur Stadt und zum
Reiche erweitert; zweitens unter dem anthropologischen Bilde
des mystisch-organischen Leibes-; endlich unter dem
sakramentalen Symbol der mystischen Ehe1.

1 E. Commer: Die Kirche, Wien 1904, p. 12—64.

Diese Symbolik läßt den erziehlichen Fortschritt der
Offenbarung deutlich erkennen und offenbart das
Glaubensgeheimnis als solches mit seiner ganzen trinitarischen
Appropriation1. Im ersten Bilde kommt die künstlerische
quasi-Schöpfungstat Gottes in der übernatürlichen
Weltordnung zum vollkommenen Ausdruck, mit dem Zweck der
Selbstverherrlichung Gottes durch Erhebung der
natürlichen Menschenfamilie in den Stand der übernatürlichen
Kindschaft. Die Gründung der übernatürlichen Ordnung, zu
welcher die Kirche gehört, hat eine Analogie im Schöpfungswerk

der natürlichen Welt, ist aber keine Schöpfung im
eigentlichen Sinne, weil sie die Naturordnung schon voraussetzt

und weil das Übernatürliche nicht durch Schöpfung
aus Nichts, sondern nur durch Eduktion aus der obedien-
tialen Potenz von Gott verwirklicht wird. Insofern aber
das Übernatürliche von gar keiner natürlichen Wirkursache
hervorgebracht werden kann, so ist seine Entstehung für
unsere Auffassung ein Analogon zur eigentlichen Schöpfung.
Diese gleichsam zweite Schöpfung wird nach der formalen
und materialen Ursächlichkeit geschildert, analog dem



422 Der Apostolische Stuhl

künstlerischen Schaffen und damit auch die fundamentale
Appropriation zur ersten Person der Hl. Trinität direkt
bezeichnet, wie sie dem Zustand des Alten Bundes besonders
entspricht, denn der Person des ewigen Vaters, ex quo
omnia facta sunt, appropriieren wir die Allmacht. Durch das
künstlerische Symbol ist zugleich jede rein mechanischnatürliche

Auffassung vom Wesen und von der Entstehung
der Kirche von vornherein abgewiesen. Im zweiten Bilde,
das nach Analogie der höchsten Stufe des natürlichen
organischen Lebens Aufbau und Gliederung der Kirche,
offenbart, tritt die übernatürliche causa efficiens deutlicher
hervor mit der Appropriation an die zweite Person, an
Christus2, per quem omnia facta sunt3. Daher ist dieses
Bild der Offenbarung des Neuen Bundes besonders
angemessen und von Christus selbst ausgesprochen. Im dritten
Bilde erreicht die Offenbarung ihre höchste Stufe, indem
sie die ewige Zweckursache der Kirche verkündet, nämlich
das geheimnisvolle innere übersakramentale Leben der
Kirche. Denn wenn man dem Vater die Macht, dem Sohne
die Weisheit und dem Hl. Geiste die Güte appropriiert,
so ist der Hl. Geist das Prinzip des Gnadenlebens der
heiligen Gottesgemeinschaft, in welcher er die Eintracht
erhält.

1 Cf. S. Thomas: S. Th. I q. 89 a. 8.
' I. Cor. 1, 24 : Christum Dei virtutem et sapientiam.
3 loan. 1, 8: Omnia per Ipsum facta sunt.

Der Ausdruck Sedes Apostolica entspricht schon
dem ersten und einfachsten Symbol der Kirche. Darnach
ist die Kirche das große und heilige Haus Gottes, in
welchem er mit seinen gläubigen Kindern als Vater wohnt
und welches wegen seiner heiligen Gegenwart zugleich
sein Tempel1 ist. Die reale Gegenwart des Herrn in seinem
Hause wurde im Alten Bunde durch die Wolke über der
Kapporeth2 symbolisiert, seine moralische Gegenwart aber
durch die Cathedra Moysis, welche die Autorität des
paterfamilias über sein eigenes Haus sinnbildlich darstellt. Weil
aber das Haus Gottes sich sukzessiv erweitert zur Stadt
und zum Reiche Gottes, so gestaltet sich die häusliche
Autorität zur sozial-theomonarchischen aus. Daher wird
dann die moralische Gegenwart Gottes in seiner Stadt und
seinem Reiche bildlich als sein Königsthron bezeichnet.
In der Kirche des Neuen Bundes dagegen, in welcher seit



Der Apostolische Stuhl 428-

der Himmelfahrt des gottmenschlichen Stifters Jesus Christus
seine reale Gegenwart nicht mehr sichtbar ist, sondern
nur in der unsichtbaren eucharistischen Gegenwart
fortdauert, ist nur noch die moralische Gegenwart in seiner
irdischen Stellvertretung sichtbar und diese wird treffend
durch den Apostolischen Stuhl symbolisiert, der nach
der entwickelten Bedeutung dieses Namens identisch ist
mit dem Inhaber dieses Stuhles.

1 Ps. 10, 5.
2 Vgl. Paul Scholz: Die heiligen Altertümer des Volkes Israel,

Regensburg 1868, I, p. 160 f.

Die Kirche ist als Stadt und Reich Gottes zugleich
auch der geheimnisvolle, ausgewachsene lebendige Leib
Christi im moralischen Sinne, der durch die Gleichförmigkeit

des Willens seiner Glieder mit dem Willen ihres
Hauptes seine Einheit empfängt und dessen stellvertretendes

sichtbares Haupt der Apostolische Papst ist. Die
organisch-mystische Verbindung zwischen Haupt und Gliedern

wird vollzogen durch den Gnadeneinfluß des vom
Haupte Christus in die Kirche gesendeten Hl. Geistes,
welcher deshalb die Bedeutung hat, welche das Herz als
erstes Organ des Lebens im menschlichen Körper besitzt.
Weil aber die vom Hl. Geiste ausgehende übernatürliche
Belebung des Körpers der Kirche eine moralische ist und
in der einheitlichen Regierungsgewalt besteht, welche die
Glieder informiert, so ist diese göttliche Autorität gleichsam
die eigentliche Wesensform dieses moralischen Körpers,
die als solche durch den Apostolischen Stuhl des
sichtbaren Oberhauptes verkörpert oder versinnlicht wird.

In dieser unteilbaren und vollkommenen Lebensgemeinschaft

der Gläubigen mit Christus und seinem irdischen
stellvertretenden Haupte erscheint die Kirche als die bräutliche

Gemahlin in der geheimnisvollen Ehe mit dem Manne,
der ihr Haupt ist. Und dieses eheliche Verhältnis setzt
sich auch in der irdischen Stellvertretung fort, in welcher
der Papst als „alter Christus" der Vir Apostolicus ist, dessen
Autorität oder dessen Apostolischer Stuhl in diesem letzten
Symbol der Kirche als Thalamus versinnbildlicht wird. Das
Bild des Thalamus (Brautgemach) kennzeichnet zugleich
den Papst als aktives Prinzip der übernatürlichen Zeugung
und die Kirche als empfangendes und gebärendes Prinzip
in ihrer geistig-jungfräulichen Mutterschaft. Die innere



424 Der Apostolische Stuhl

Einheit dieser drei großen Symbole der Kirche, die zu
einem einzigen übernatürlichen Bilde zusammenfließen,
ergibt sich aus der Erwägung, daß jene Teilsymbole zwar
äus verschiedenen Ordnungen hergenommen sind, aber doch
nur die soziale Beziehung Gottes als des Erlösers zur
Menschheit bezeichnen. So geht das architektonisch-soziale
Symbol des zum Reiche Gottes erweiterten Hauses über
in das anthropologisch-soziale des angegliederten Leibes
Christi und dieses endlich in das sakramental-soziale Symbol
der heiligsten Ehe, die als Prinzip der großen
Gottesfamilie, als seminarium civitatis Dei wiederum in das erste
Symbol des Hauses Gottes zurückführt und so dem
weltzeitlichen Kreislauf vollendet.

Wegen der Identität der höchsten kirchlichen Autorität

in abstracto und in concreto entspricht daher der
vom Hausgeräte im architektonischen Symbol der Kirche
hergenommene bildliche Ausdruck Sedes Apostolica genau
dem Apostolischen Haupt im anthropologischen Symbol
und dem Apostolischen Thalamus im sakramentalen Symbol
für die irdische Kirche Christi, welche nach dem idealen
Vorbild der himmlischen gestaltet ist. In dieser biblisch
begründeten Auffassung der alten Theologie ist demnach
die Sedes Apostolica als Sinnbild der kirchlichen
theomonarchischen Vollgewalt geradezu der irdische Abglanz
der Sedes Dei, die im vollsten Sinne thronus Dei et Agni ist.

Das Dogma vom Apostolischen Stuhl
Die Synthese des Dogmas vom Apostolischen

Stuhle läßt sich aus drei Glaubenssätzen leicht entwickeln.
1. Erster Satz: Der Apostolische Stuhl ist

der Stuhl des hl. Petrus. — In der nachgewiesenen
übertragenen Bedeutung des Namens Sedes Apostolica
besagt dieser Satz die im Dogma vom Primat enthaltene
Identität der apostolischen Vollgewalt mit der dem hl. Petrus
verliehenen Fülle der Gewalt über die ganze Kirche. Der
Traditionsbeweis für jenen Satz fällt daher sachlich mit dem
Beweise für den Primat des Apostelfürsten zusammen und ist
so oft erbracht, daß wir auf die gründlichen Ausführungen
der Theologen (z. B. Anton Straub) verweisen und uns auf
wenige Zeugnisse beschränken. Wenn einer der ältesten
Dogmatiker, der hl. Johannes von Damaskus, den Apostel-



Der Apostolische Stuhl 425

fürsten Ilpôsdpoç der Kirche nennt1, so spricht er damit
den Gedanken aus, daß Petrus die xpoedpta*, die proto-
cathedra besaß, der die Fülle der apostolischen Gewalt zu
eigen ist. Schon der hl. Papst S i r i c i u s sagt von Petrus :

„per quem et apostolatus et episcopatus in Christo
coepit exordium8" und sein dritter Nachfolger S. Zosimus
identifiziert jene Vollgewalt, den Apostolischen Stuhl, mit
Petrus selbst4. Von besonderer Bedeutung ist auch die
Entscheidung des hl. Pel agi us I. gegen einen schismati-
sierenden Bischof, worin der Papst, ähnlich wie schon der
hl. Cyprian, aus der Einheit aller der von Aposteln gegründeten

Kirchen argumentiert, indem er diese Einheit auf den
Apostolischen Stuhl des hl. Petrus zurückführt: „Adeone te
in summo sacerdotii gradu positum (als Bischof) catholicae
fefellit Veritas matris, ut non statim schismaticum te con-
spiceres, cum a sedibus apostolicis recessisses? Adeone po-
pulis ad praedicandum positus non legeras super Aposto-
lorum principem a Christo Deo nostro Ecclesiam esse funda-
tam, ut portae adversus ipsam inferi praevalere non possent?
(Matth. 16, 18.) Quod si legeras, ubmam praeter ipsum esse
oredebas Ecclesiam, in quo uno o m n e s scilicet apostolicae
sedes sunt, quibus pariter sicut illi, qui claves acceperat,
ligandi solvendique potestas indulta est?...6" Ähnlich
spricht Hadrian I. in dem dogmatischen Schreiben an
die Väter des zweiten Konzils von Nicaea i. J. 785, indem
er sein Anathem gegen den „sine Apostolica Sede"
zustande gekommenen „pseudosyllogus" mit der Autorität
des hl. Petrus motiviert, „cuius sedes in omnem terra-
rum orbem primatum tenens refulget et caput omnium
Ecclesiarum Dei consistit0".

1 S. Iohan. Damascenus, Oratio de glor. transfigur. Christi
(Opera ed. Le Quien T. II, p. 802): xrjg èxxkrjoiag jzoosôgov.

2 Cf. Herodot. 4, 88.
3 S. Siricii ep. 5 nr. 1 (Coustant p. 651).
4 S. Zosimi ep. 2 nr. 1 (Coust. p. 943).
4 Loewenfeld, Ep. Rom. Pont, ineditae nr. 28, p. 15 sq. (Ct.

nr. 30, p. 18) Denzinger nr. 230.
6 Denzinger nr. 298; cf. nr. 171 sqq.

Virtuell ist dieser Satz sowohl auf dem vierten
Konzil von Konstantinopel als auf dem zweiten
allgemeinen Konzil von Lyon im Decretum pro Graecis
und von Eugen IV. auf dem Konzil von Florenz am
6. Juli 1439 definiert worden, wo der Apostolische Stuhl



426 Der Apostolische Stuhl

mit dem Stuhle des Nachfolgers des hl. Petrus identifiziert
wird 1, was nur möglich ist, wenn der Apostolische Stuhl
der Stuhl des hl. Petrus selbst ist. Endlich hat das
Vaticanum diese Definitionen wiederholt und bestätigt, indem
es die Sedes Apostolica mit der Sedes Petri identifizierte2.

1 Deuz. nr. 694.
2 Denz. nr. 1828.

2. Zur theologischen Begründung dieses Dogmas

müssen wir vom Apostolat ausgehen und das
Verhältnis der Apostel zum hl. Petrus genauer erklären. —
Das Haupt der Kirche ist Christus selbst1. Solange er
in seiner Kirche auf Erden sichtbar weilte, war er selbst
der erste Summus Pontifex und als solcher das sichtbare
Oberhaupt der Kirche und in ihm war die ganze kirchliche

Autorität oder Gewalt sichtbar geworden. Auch jetzt
und immer bleibt er im Himmel das unsichtbare Fundament

oder Haupt der Kirche und behält die höchste
Gewalt2. Weil er aber als wahres Haupt die Kirche sowohl
äußerlich oder geschichtlich durch seine Lehre und seine
Gesetze fortwährend regiert und ihr innerlich die Kraft
der Gnade beständig einflößt, deshalb ist es certum de fide,
daß er die ganze Fülle seiner Gewalt keinem anderen
übertragen oder hinterlassen konnte. Christus hat daher keinen
Nachfolger und keinen Erben seiner Gewalt5.

1 Denz. nr. 468.
2 S. Thom as: S. Th. III q. 8 a. 1. Cf. Dominicus a S s. Tritt

i ta te: Bibliotheca Theologica T. III, Romae 1686, lib. 8, sect. 4,
c. 2, p. 153.

3 Turrecremata: Summa de Ecclesia, lib. 1, c. 62. Dom. a
Ss. Trinitate, 1. c. p. 153.

Christus selbst hat das Apostolat in der Kirche
als eine hocherhabene und große geistliche Gewalt
unmittelbar eingesetzt1. Im eminenten Sinne war Christus,
weil er vom göttlichen Vater gesandt worden war, selbst
der Apostel2. Analog diesem Amte ist das von ihm
eingesetzte Apostolat zu verstehen, womit er seine eigene
Gewalt den von ihm Gesandten delegierte, soweit es ihm
gefiel8. Das Apostelamt enthält in seiner integralen
Fülle vier potentiate Teile, die wohl zu unterscheiden sind.

1 S. Thomas: In ep. ad Roman., c. 1, lect. 1: Dignitas Aposto-
latus est praecipua in Ecclesia. Secundum illud 1 Cor. 12, 28. „Quos-
dam quidem posuit Deus in Ecclesia primum Apostolos." Apostolus



Der Apostolische Stuhl 427

enim idem est quod missus, secundum illud loan. 20, 21 : „Sicut misit
me Pater, et ego mitto vos", id est ex eadem dilectione et cum
eadem auctoritate. In ep. 1 ad Cor. c. 12, lect. 3. Angelus Pe-
tricca: De Potestate Apostolorum (Roccaberti, Bibliotheca Max.
Pont., T. III, p. 896, concl. 1).

2 Hebr. 8, 1. Concil. Ephesin., Anathema Cyrilli can. 10: Pon-
tificem et Apostolum, confessionis nostrae factum esse Christum,
Divina Scriptura commémorât. (Denz. nr. 122)

3 Petricca, 1. c. p. 891.

a) Das einfache Apostolat. Dasselbe ist die
autoritative Sendung zur Verkündigung und Bezeugung
des Evangeliums, zur Gründung von Kirchen, zur Predigt
und Taufe bei allen Völkern und besitzt das Charisma,
um die göttliche Sendung und die wahre Lehre durch
Wunder zu bekräftigen1. Diese Befugnisse machen das

Apostolat im einfachen Sinne formell aus und diese Gewalt
war allen Aposteln verliehen. Soweit waren alle Apostel
Christi untereinander gleich in bezug auf die Gewalt an
sich, während sie in bezug auf die Ausübung derselben
nicht gleichgestellt waren, wie sie auch in bezug auf
ihre Wissenschaft, ihre Wirksamkeit und den Erfolg und
Umfang der Bekehrungen nicht gleich waren, da sie auch
in dieser Hinsicht vom hl. Petrus übertroffen wurden2.

1 Über die Gewalt der Apostel zur Heilung von Kranken vgl.
Sal man t icens es, Curs. Theol. T. XIX, Tr. XXIV, Disp. 3, dub. 2

nr. 33. 35 (p. 154 sqq.. p. 156).
2 2 Cor. 11; Rom. 5; 2 Petri 3. Cf. Petricca p. 896. Didacus

Nugnus Cabezudo: Commentar. in 3. Partem Summae Theol. D.
Thomae Aq. Tom. II, Venetiis 1612, In Additam. Qu. 20, Art. 3 (p. 411).

b) Das Priestertum mit dem Rechte, die hl.
Eucharistie zu bereiten und zu spenden, das unblutige Opfer
darzubringen, die Sünden in foro interno zu vergeben und
die letzte Ölung zu erteilen. Auch darin waren alle Apostel
gleich. Alle haben die Priesterweihe unmittelbar von Christus
selbst beim letzten Abendmahle mit den Worten empfangen:
„Hoc facite in meam commemorationem." Das ist de fide
gewiß3.

1 Luc. 22. Concil. Trident., s. 22, cap. 1. S. Thomas: 4 Sent,
d. 24 q. 2 a. 3 ad 2.

c) Der Episkopat mit der Befugnis, Priester zu weihen,
das Chrisma zu bereiten und die Firmung zu spenden,
Kirchen usw. zu konsekrieren. Alle Apostel waren Bischöfe1:



428 Der Apostolische Stuhl

Das ist de fide. Denn sie übten diese Befugnisse aus, wie
die Apostelgeschichte bezeugt2.

1 Denz. nr. 149.
2 Dom. a S s. Trinitate, 1. c. p. 158.

d) Die geistliche Jurisdiktion mit direktiver und
koerzitiver Gewalt über die Christen. Hierin waren die
Apostel nicht alle gleich, sondern Petrus besaß eine
größere Gewalt als die übrigen. Tatsächlich waren sie
coaequales in der geistlichen Jurisdiktion, insoweit als sie
dieselbe unmittelbar von Christus selbst bei seinem Scheiden
über alle Völker empfangen hatten, aber dispares sowohl
im Maße wie in der Ausübung dieser Jurisdiktion. Denn
erstens war die Fülle dieser Gewalt nur in Petrus, der sie
allein als pastor Ordinarius der ganzen Kirche für die
ganze Dauer der Kirche empfangen hatte. In den übrigen
Aposteln war dieselbe Gewalt dagegen nur als eine
delegierte oder außerordentliche vorhanden, die ihnen Christus
ex privilegio nur für ihre Lebensdauer gegeben hatte, ohne
irgendwelche Vollmacht, dieselbe auf ihre Nachfolger zu
übermitteln. Zweitens erstreckte sich die Jurisdiktionsgewalt

des hl. Petrus direkt auf die ganze Kirche und
damit auch direkt auf die Person der übrigen Apostel, so
daß er ihnen bindende Vorschriften machen und sie dahin
senden konnte, wohin er wollte1. Denn obwohl sie ihm im
einfachen Apostolat, Priestertum und Episkopat gleich
waren, so waren sie doch als oves Christi dem pastor
Ordinarius unius ovilis als seine Untertanen unterworfen und
zum Gehorsam gegen ihn verpflichtet. Drittens hat Christus
wegen der Einheit der Kirche die Sorge für die ganze
Kirche nur dem hl. Petrus per se primo übertragen, während
die universale Jurisdiktion den übrigen Aposteln nur secun-
dario, also unter der Oberleitung des hl. Petrus gegeben
war2. Tatsächlich war daher die universale Jurisdiktion der
übrigen Apostel nur eine delegierte und deshalb auch nur
eine außerordentliche, während diejenige des hl. Petrus
wegen der monarchischen Stellvertretung Christi die Quelle
aller anderen Gewalt und deshalb die einzige ordentliche
war. Diese Auffassung entspricht allein der klaren, von
Christus zum dauernden Wohl der Kirche aus freiem Willen
gegebenen Verfassung, welche ein geordnetes Verhältnis
der mehrfachen Gewalten in der Einheit verlangt. Wenn



Der Apostolische Stuhl 429

man dagegen die volle Gleichheit aller Apostel in bezug
auf ihre allgemeine Jurisdiktionsgewalt behauptet, so
zerstört man den von Christus eingesetzten Primat des hl. Petrus
und widerspricht dem Dogma. Das hat auch der hl. Thomas
von Aquin klar ausgesprochen und bewiesen3. So lehren
auch Richard von Mediavilla und Durandus a S Porcione.
Wenn Lainez4 meint, daß Durandus diese Lehre „multo
clarius quam Thomas" ausgesprochen habe, so ist das ein
entschiedener Irrtum; denn Thomas sagt klar genug, daß
der Sinn und die Absicht des Herrn in den Worten bei
Matth. 16, 19 nur diese gewesen sein konnte: quod usus
illius potestatis esse deberet praesupposita potestate
Petro collata secundum ipsius Petri ordinationem5.

1 Caietanus: Tractatus de comparatione Papae et Concilii
(Opuscula, Lugduni 1581, T. I). Nu gnus, 1. c. T. IV, p. 414 sq.

2 Dom. a S s. Trinitate p. 153.
s S. Thomas: S. c. gent., lib. 4, cap. 76; 4 Sent. d. 19 q. 1 a. 3.
4 An dries: Alphonsi Salnieronis Doctrina de Iurisdictionis

Episcopalis origine ac ratione, Moguntiae 1876, p. 78 sq. Die Salmeron
zugeschriebene Schrift ist von Lainez verfaßt.

* Cf. Petricca p. 895, der sich auf S. Leo I. ep. 84 ad Anast.,
und auf S. Hieronymus 1. 1 contra Iovin. beruft.

Auf die weitere Kontroverse, ob die Apostel ihre
Jurisdiktion unmittelbar von Christus oder von Petrus
empfangen haben1, brauchen wir nicht näher einzugehen,
da sie von geringem Belang ist und den Charakter der
delegierten Gewalt der Apostel in bezug auf die Ausübung
nicht beeinträchtigt. Der Streit wird durch eine
Unterscheidung leicht geschlichtet. Es kommt darauf an, was
man unter dieser Unmittelbarkeit versteht. Da die Gewalt
selbst eine göttliche, von Christus übertragene ist, so ist
sie als solche unmittelbar von Christus selbst gegeben im-
mediatione vir tut is. Frägt man aber nach dem unmittelbaren

Subjekt, von welchem sie ohne Vermittlung eines
Dritten den Aposteln verliehen ist, so ist sie ebenfalls
unmittelbar von Christus persönlich gegeben, der aber die
Ausübung dieser Gewalt wegen der gleichzeitigen
Einsetzung des Primates schon bei der Verleihung selbst von
Petrus abhängig machte, indem er den hl. Petrus selbst
zum einzigen direkten und ordentlichen Träger der ganzen
kirchlichen Vollgewalt und ihres legitimen Gebrauches
machte, so daß die legitime Ausübung der von Christus in
radice verliehenen Apostelgewalt den einzelnen Aposteln



430 Der Apostolische Stuhl

doch von Petrus unmittelbar delegiert werden mußte. In
dieser Auffassung ist auch die Ansicht Caietans
eingeschlossen, der die Gewalt der Apostel unmittelbar von
"Christus ex privilegio herleitet, ihren Gebrauch dagegen
unmittelbar von Petrus abhängig sein läßt2.

1 Cf. Andries, 1. c. p. XXVIII. 72-78.
2 Caietanus, Tr. de potestate Papae.

Weil aber die faktische Jurisdiktionsgewalt der übrigen
Apostel wegen ihrer Abhängigkeit von der ordentlichen
Universalgewalt des hl. Petrus nur eine delegierte und
außerordentliche war, so konnten sie dieselbe auch nicht
vererben und deshalb auch keine Rechtsnachfolger im
eigentlichen Sinne haben. Und tatsächlich ist, abgesehen
von der besonderen Gewalt des hl. Petrus, kein einziger
Bischof Erbe der ganzen Gewalt, welche die übrigen Apostel

für ihre Person besaßen. Ferner lebten die von Aposteln
eingesetzten Bischöfe und Priester noch gleichzeitig mit
diesen Aposteln und konnten schon deshalb nicht die ganze
Gewalt derselben besitzen1. Christus hat daher die
integrale apostolische Vollgewalt nur dem hl. Petrus absolut
verliehen und in ihm ohne Delegation oder sonstige
Beschränkung für immer unmittelbar selbst immediatione
virtutis et suppositi eingesetzt, so daß sie von selbst beim
Tode des ersten Primas Petrus auf dessen legitimen
Rechtsnachfolger übergehen mußte, weil sie ihrem Wesen nach
nicht aufhören kann. Daher besaß Petrus allein die apostolische

Gewalt im vollen Sinne, der die vier oben erwähnten
Teilmomente zusammenfaßt.

1 Petricca p. 922. 924.

In der übertragenen Wortbedeutung von Stuhl (sedes,
cathedra) kann der Name für das einfache Apostolat kaum
gebraucht werden, weil mit diesem Apostelamt ein bischöflicher

Amtsstuhl noch gar nicht verbunden ist. In dem
volleren Sinne des Apostolats, der die bischöfliche Weihe
und Jurisdiktionsgewalt einschließt, ist dagegen ein
wirklicher Lehr- und Richterstuhl schon eingeschlossen, weshalb

man diese Gewalt der übrigen Apostel metaphorisch
als einen apostolischen Stuhl bezeichnen könnte. Im strengen
und eigentlichen Sinne, wie er auch gewohnheitsrechtlich
fixiert ist, kann jedoch der Name Apostolischer Stuhl nur
die integrale und absolute Fülle der ganzen apostolischen



Der Apostolische Stuhl 431

•Gewalt des hl. Petrus bedeuten und muß deshalb auch
seine bischöfliche und primatiale Gewalt einschließen. Weil
aber seine bischöfliche Jurisdiktion absolut ohne jede
Beschränkung sich direkt auf alle Völker und alle Orte erstreckt,
so ist der Apostolische Stuhl des hl. Petrus auch als
bischöflicher Stuhl betrachtet ein universeller und an sich
und von selbst noch in keiner Partikularkirche lokalisiert.
Dagegen mußte jeder bischöfliche Stuhl der übrigen Apostel,

wenn dieselben vermöge ihrer apostolischen Gewalt
einen solchen für sich errichtet hatten, von selbst ein
partikulärer und damit ein lokaler sein, weil die Ausübung
ihrer apostolischen Jurisdiktion und ihrer bischöflichen
Gewalt gegenüber den übrigen Aposteln und den von diesen
eingesetzten Bischöfen durch die gleichzeitige Ausübung
von selbst abgegrenzt werden mußte. Das war der Fall
beim hl. Jakobus in Jerusalem. Wenn von einem bischöflichen

Stuhle des hl. Johannes gesprochen wird, so kann
darunter nur seine bischöfliche Metropolitangewalt
verstanden werden, die er in Ephesus, wo er nicht Ortsbischof
war, über die kleinasiatischen Kirchen ausübte. Der
hl. Paulus hat als Bischof andere Bischöfe geweiht und
eingesetzt, aber niemals ein lokales Bistum dauernd
übernommen, und auch in Rom, wo er das einfache Apostolat
ausübte, keine bischöfliche Jurisdiktion ausgeübt, weshalb
in der ganzen Uberlieferung von einem Apostolischen Stuhle
des hl. Paulus keine Rede ist. Es gehört daher zu den
Vorzügen des hl. Petrus, daß sein bischöflicher Stuhl im
Gegensatz zu den übrigen Aposteln ein durchaus universaler

ist, der an und für sich noch nicht lokal fixiert war
— und das ist eine Eigenschaft des wahren Apostolischen
Stuhles oder der apostolischen Vollgewalt.

Es kann daher in der ganzen Kirche nur einen
einzigen bischöflichen Stuhl geben, welcher den Namen
Apostolischer Stuhl wegen der höchsten vom Apostelfürsten
hergeleiteten apostolischen Gewalt im eindeutigen, strengen
und vollen Sinne dauernd behält. Der Apostolische
Stuhl ist daher der Stuhl des hl. Petrus — perennis
cathedra Petri1.

1 Caietanus, Opuscula, Lugduni 1581. Tr. 3, cap. 12 ad 5
(fol. 63a, rig. 23-69); cap. 13 (f. 64 b, r. 18-70).

3. Zweiter Satz: Der Stuhl des hl. Petrus
ist der römische Stuhl. — Aus dem überreichen

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 29



432 Der Apostolische Stuhl

Traditionsbeweise1 für diesen Glaubenssatz heben wir
nur einige Zeugnisse hervor. Schon der hl. Cyprian
sagt, die „cathedra sacerdotalis Romae" sei der „locus
Petri2." Das bezeugt ferner S. Optatus5, S.
Hieronymus4 und S. Augustinus5. Wenn auch die dem Papst
S. Marcellus zugeschriebene Dekretale cap. Rogamus c. 24 q. 1

als pseudoisidorischen Ursprungs keine päpstliche Autorität
für sich in Anspruch nehmen kann, so ist sie dennoch ein
Zeugnis für den Glauben der Kirche. Der Satz ist aber
virtuell schon im Dekrete des hl. Innocentius I. vom
27. Jänner 417 an die Bischöfe Afrikas ausgesprochenß.
Ausdrücklich definierte Papst Gelasius I. den Satz
i. J. 495: „Est prima Petri Apostoli Sedes Romana
Ecclesia7." Dieser Satz ist auch virtuell in dem Schreiben
Hadrians I. an die Väter des zweiten Konzils von Nicaea
v. J. 785 enthalten, worin er die Autorität des Apostolischen
Stuhles definiert und mit der Verheißung des Herrn an
den hl. Petrus begründet, „dessen Sitz den Primat über
den Erdkreis hat und das Haupt aller Kirchen bildet8."
Da Hadrian aber nur als Nachfolger des hl. Petrus auf
dem römischen Sitze desselben autoritativ spricht, so liegt
in seinen Worten die Wahrheit, daß der Stuhl des hl. Petrus
eben dieser römische Stuhl ist. Ferner identifizierte der
hl. Leo IX. in seinem dogmatischen Schreiben an Michael
Cerularius und Leo Acridanus vom 2. September 1053 die
Sedes Principis Apostolorum mit der römischen Kirche9,
welche als Sedes principis Apostolorum die summa Sedes
ist30. Endlich ist der Satz in den Definitionen des Florentiner11

und des Vatikanischen12 Konzils enthalten, welche
die cathedra Petri mit der Sedes Romana identifizieren
und den römischen Bischof als Nachfolger des Apostelfürsten

im Primat erklären13.
1 Cf. Co us tant, 1. c. Praefatio, P. I nr. 1—9 (p. II—VII).

Eberhard. De titulo Sedis Apost., cap. 2, § 3—4 (p. 33 sqq.).
* S. Cyprian, ep. ad Antonian. nr. 8 (Cou s tant p. 165)

berichtet über S. Cornelius als Nachfolger von S. Fabianus auf dem
römischen Stuhle: Factus est autem Cornelius episcopus,.. cum nemo
ante se factus esset, cum Fabiani locus, id est cum locus Petri
et gradus cathedrae sacerdotalis (der römische Bischofsstuhl)
vacaret. Cf. ib. nr. 9 (p. 195): sedisse intrepidum ßomae in sacer-
dotali cathedra. Ep. ad Cornel. Papam 12 nr. 9 (p. 184, cf. nota c):
navigare audent et ad Petri cathedram

8S.Optatus Milev., Adv.Parmen. 1.2, nr.2. (Aligne,P.L. 11,947.)
* S. Hieron. ep. 15 ad Damas, nr. 2. (Aligne, P. L. 22, 355.)



Der Apostolische Stuhl 433

5 S. Augustin. ep. 43 al. 162 c. 8 nr. 7 (Migne, P. L. 33, 163);
Psalm, contra partem Donati (1. c. 43, 30).

6 Denzinger nr. 100.
7 Ib. nr. 163. Cf. nr. 298. 351. 694. 1824.
6 Ib. nr. 298.
9 Ib. nr. 351.

10 Ib. nr. 352.
11 Ib. nr. 694.
12 Ib. nr. 1824 sqq.
13 Ib. nr. 694. 1832.

4. Zur Begründung dieses Dogmas verweisen wir
auf die alte Tradition, welche dem hl. Petrus sukzessiv
drei Bischofsstühle zueignet, aber in verschiedenem Sinne :

zuerst den Stuhl von Alexandria, den er aber dem hl. Markus

übergeben habe ; darauf den von Antiochia, den er nur
einige Jahre einnahm und zuletzt den von Rom, den er
bis zu seinem Tode behielt. Das bezeugt autoritativ der
hl. Gr el a si us I. in seiner Dekretale v. J. 495, worin er
diese Stühle nicht chronologisch, sondern nach der
Rangsordnung ihrer Autorität aufzählt: „Est ergo prima Petri
Apostoli Sedes Romana Ecclesia, non habens maculam ne-
que rugam nec aliquid huius modi (Prädikate, welche auch
der ganzen Kirche zukommen). Secunda autem Sedes apud
Alexandriam beati Petri nomine (im Auftrag) a Marco eius
discipulo et evangelista consecrata est. Tertia vero sedes

apud Antiochiam eiusdem beatissimi Petri Apostoli habetur
honorabilis .lU Kardinal Turrecremata gibt die
Tradition mit kanonistischer Begründung in folgender Fassung,
welche die erstere noch durch die juridische Bemerkung
ergänzt, daß der Apostelfürst auch ein Recht auf den Stuhl
70n Jerusalem gehabt hätte. Er sagt: „sedes episcopi non
ea prima dicitur, in qua primo sedet, sed ultima, in qua
finaliter legitime resedit. Petrus autem universalis Ecclesiae
factus episcopus a principio, nullam determinatam sedem
sibi appropriavit (nämlich zu Anfang seines Primates).
Unde sedem Hierosolymitanam Iacobo fratri Domini dimisit,
postea vero Antiochiae primo sedit et tandem illam dereli-
quit Ignatio discipulo beati Ioannis evangelistae, et Romam
veniens illic suam transtulit sedem, ibi deus usque ad mortem
finaliter residens2." Daß aber der hl. Petrus nach Rom
gekommen, die römische Kirche begründet und den dort von
ihm eingenommenen bischöflichen Stuhl bis zu seinem
Märtyrertode unter Nero bekleidet hat, sind facta dogma-
tica im engeren Sinne5, weil diese historisch feststehenden

29*



434 Der Apostolische Stuhl

Tatsachen mit dem Dogma über den Primat des hl. Petrus
und der römischen Kirche wesentlich verbunden sind und
als solche unfehlbare Gewißheit4 besitzen. Das geht aus
der Erklärung Gelasius I.5 und dem Gebrauche, den die
Konzilien, zuletzt das Vaticanum6, von dieser Tatsache
machen, klar hervor.

1 Denz. nr. 163.
3 Turrecremata, S. de Ecclesia, lib. 2, cap. 36 (fol. 149b).
3 Schräder, 1. c. p. 110. Concil. Vatic., Const, de Eccl. cap. 2

(Denz. nr. 1821). Cf. I. Flam ion: Saint Pierre à Rome. Examen de
la thèse et. de la méthode de M. Guignebert (Revue d'Histoire Ecclésiastique

XIV N. 2, 15 Avril 1913, p. 249).
4 Cf. An dries, Cathedra Romana 1. c. p. 226 fî.
* Concil Ephesin. (Denz. nr. 112).

Denz. nr. 1824.

5. Dritter Satz: D er Aposto lische Stuhl ist
der römische Stuhl. — Dieser Satz folgt schon formell
als Schlußsatz aus den beiden vorherigen Sätzen, ist aber
nicht bloß eine theologische Konklusion, sondern direkt ein
Glaubenssatz, weil seine beiden Prämissen de fide sind.
Denn der zweite Satz lautet : „Der Stuhl des hl. Petrus ist
der römische Stuhl"; der erste aber: „Der Apostolische
Stuhl ist der Stuhl des hl. Petrus" ; also folgt: „Der Apostolische

Stuhl ist der römische Stuhl". Diese Identifizierung ist
logisch vollkommen berechtigt, weil der Name „Stuhl" im
übertragenen Sinne die volle kirchliche Jurisdiktionsgewalt
oder Autorität eindeutig bezeichnet, so daß zwischen der
Autorität des hl. Petrus und der römischen einerseits und
anderseits zwischen der apostolischen und der des hl. Petrus
sowohl sachlich wie begrifflich keine Unterscheidung existiert1.
Alle drei Sätze enthalten also identische Aussagen. Die in
ihnen enthaltene Aussage (praedicatio logica) ist materiell
identisch; denn obwohl die Bezeichnungen für Subjekt und
Prädikat verschieden sind und deshalb zwar keine formal
identischen Sätze (propositiones) bilden, so sind doch die
durch Subjekt und Prädikat bezeichneten Begriffe und ihr
realer Inhalt ein und dasselbe. Weil aber diese Aussage
wahrhaft identisch ist, so ist ein solcher affirmativer Satz
logisch immer wahr2.

1 Gallus Cartier: Theologia Universalis, Augustae Vindel.
1757, T. I, Tr. III, c. 5, § 3, p. 173: Nobis enim, quemadmodum toti eccle-
siasticae antiquitati, perinde est sive Romana Ecclesia, sive Sedes Aposto-
lica, sive Romanus Pontifex, nunquam a fide deficere posse dicuntur,
cum haec tria idem sint, et utrobique Summus Pontifex intelligatur.



Der Apostolische Stuhl 435

2 Cf. Ioannes a S. Thoma: Cursus Philosophicus, Logica II.
P. q. 5 ad 2 circa 4 (Paris. 1883, T. I, p. 288 sq

In der Tradition läßt sich der dritte Satz ebenso wie
die beiden anderen nachweisen1. So identifiziert S. Leo IX.,
wenn er von der „Sancta Romana et Apostolica Sedes"
spricht, die beiden Namen2. Ebenso schon früher das Konzil

von Mainz i. J. 801 : „In memoriam B. Petri Apostoli
honoremus S. Romanam et Apostolicam Sedem, ut, quae
nobis sacerdotalis mater est dignitatis, esse debeat magistra
ecclesiasticae rationis5." Ebenso viele andere Konzilien. Der
hl. Bonifatius schrieb an Papst Zacharias: „Consilium et
praeceptum Vestrae auctoritatis, id est Apostolicae Sedis,
habere et sapere debeo4.u Und der hl. Petrus Damiani an
Papst Nikolaus II.: „Vos estis Apostolica Sedes. Vos
Romana estis Ecclesia5.u Im Florentinum und Vaticanum liegt
dieser Satz in den Definitionen eingeschlossen.

1 S. Simplicius a. 486 ep. 10 nr. 1 (Thiel p. 262): Romanae
id est Apostolicae sedis Cf. Eberhard, 1. c., cap 3 (p. 66 sqq.).

2 S. Leo IX. ep. ad Mich. Cerularium (Andries, Salmeronis
Doctrina, p. 100).

2 An dries, Salmeronis Doctrina, p. 104.
4 Andries, Cathedra Romana, p. 428.
5 Ib. p. 432.

6. Zur theologischen Erklärung muß man das
Dogma über die Fortdauer des Primates
heranziehen, welches der hl. Thomas1 tief begründet hat. Die
Notwendigkeit von der Fortdauer der ersten und universalen

Gewalt des hl. Petrus in einer einzelnen Person und
nicht bloß in der ganzen Kirche ist de fide2. Mit Recht
sagt Caietan: „Officium pastoris, quod ipse Christus Petro
contulit, coaevum ovili esse debuit3." Denn es gehört zum
Wesen und zum Bestände der einen wahren Kirche Christi,
daß sie niemals ohne Haupt und Fundament existieren
kann. Da aber die Neuverleihung des Primates nach dem
Tode des hl. Petrus nicht an eine bestimmte Form von
Christus geknüpft war, sondern schon in der Einsetzung
des Primates oder des Apostolischen Stuhles ein für alle
Mal gegeben ist, so folgt, daß die notwendige, im Primat
selbst begründete Rechtsnachfolge in dem nur durch die
kirchliche Verfassung positiv bestimmten Naturrecht zu
suchen ist. Der rechtlich notwendige Nachfolger des
hl. Petrus kann also nur derjenige sein, der den von Petrus
beim Tode hinterlassenen Apostolischen Stuhl als seinen



436 Der Apostolische Stuhl

eigenen bischöflichen Stuhl übernimmt. Denn, wie gezeigt,
haben die übrigen Apostel als solche keinen vollkommenen
Rechtsnachfolger oder Erben ihrer tatsächlich limitierten
Gewalt: also konnten die Apostel weder selbst noch durch
ihre partikulären bischöflichen Erben auf die Nachfolge des
hl. Petrus mangels der Befähigung dazu einen Anspruch
erheben. Es bleibt also nur die direkte Nachfolge auf dem
tatsächlich durch Petrus verwaisten konkreten Apostolischen
Stuhle, der als solcher der römische war, übrig. Denn nur
dieser war tatsächlich der bischöfliche Stuhl derjenigen
Kirche, welche deshalb Mutter und Lehrerin aller anderen
Partikularkirchen geworden ist, weil sie den wahren,
vollkommenen Apostolischen Stuhl des hl. Petrus besaß —
was ebenfalls Dogma ist. Diese notwendige Rechtsnachfolge

auf dem Apostolischen Stuhle ist deshalb formell
nicht die Nachfolge auf dem römischen Partikularstuhl —
weil ein solcher niemals actu für sich existiert hat —
sondern nur die direkte Nachfolge auf dem von Petrus in der
römischen Partikularkirche errichteten einzigen Apostolischen

Stuhle, der nicht aufhören kann. Damit ist dann
auch der weitere Glaubenssatz gegeben, daß der
hl. Petrus auf seinem Apostolischen Stuhle fortlebt4, insofern

seine apostolische Vollgewalt auf seine Nachfolger
übergeht, wie das Konzil von Ephesus vom hl. Petrus
sagt: „qui ad hoc usque tempus et semper in suis succes-
soribus vivit et iudicium exercet5"; und ferner daß der
Apostolische Stuhl nicht stirbt6, weil Petrus immer wieder
in sichtbarer Weise durch den Inhaber des in der
römischen Kirche errichteten Apostolischen Stuhles
sozusagen verkörpert wird. Demnach ist der Apostolische Stuhl
nicht bloß materiell, sondern auch formell identisch mit
dem römischen Stuhle. Es kann sich daher nur noch um
die weitere Frage handeln, auf welchen positiven Rechtsgrund

diese Identifizierung, die als Faktum unzweifelhaft
dogmatisch feststeht, zurückzuführen sei.

1 S, Thomas: S. c. gent. lib. 4, c. 76.
2 Ban nez: Comm. in 1. II, p. 441, concl. 2.
3 Caietanus: Tr. de Primatu Petri, cap. 12.
4 Concil. Vatic., Const, de Eccl. cap. 2 (Denz. nr. 1824).

Alexander II. (Loewenfeld nr. 91, p. 46): (b. Apostolus Petrus) qui
usque in fine seculi in successoribus suis praesidet.

5 Denz. nr. 112.
6 C. Si gratiose 5 de rescr. in 6" I, 3: Sedes ipsa non moritur.



Der Apostolische Stuhl 487

II. Der Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles

Vorfragen
1. Die erste Hauptfrage betrifft direkt den Rechts-

grun d des Apostolischen Stuhles oder, was dasselbe besagt,
den Rechtstitel der Vereinigung des Papsttums mit der
römischen Partikularkirche oder mit dem bischöflichen
Stuhl von Rom. Diese Frage ist hier vom dogmatischen
Standpunkt zu erörtern. Denn die Meinungen der Kano-
nisten sind nur eine sekundäre Quelle der Theologie und
haben nur die Bedeutung von Zeugnissen für die kirchliche

Lehrtradition, weil diese Frage keine rein kano-
nistische ist, da der gesuchte Rechtstitel mit dem Dogma
über die Fortdauer des Primates zusammenhängt. Die Lehr-
ineinungen der Kanonisten sind aber mit Vorsicht zu
gebrauchen, weil die Juristen oder Dekretisten, wie der
hl. Thomas einmal bemerkt1, mehr dem menschlichen als
dem göttlichen Rechte zu folgen pflegen. Es ist deshalb
geboten, zwei Vorfragen, über den Unterschied des

göttlichen und menschlichen Rechtes und über
die Natur eines Rechtsinstitutes, kurz zu
beantworten, um festen Boden zu gewinnen.

1 S. Thomas: Quodlib. q. 11 a. 9 ad 1.

2. „Ius divinum est id quod divinitus promulgator1."

Iushumanum ist dasjenige Recht, welches von
einer menschlichen Autorität positiv eingesetzt ist. Unter
„Recht" ist aber hier das zu verstehen, was Rechtens oder
gerecht ist und entweder auf göttlicher Anordnung oder
auf einem menschlichen Gesetze beruht. In dieser formellen
Definition des hl. Thomas ist das göttliche Recht im engeren
Sinne2 erklärt als ein Gesetz, das nicht bloß gerecht ist
und dessen Autorität insofern unmittelbar seinem Inhalt
nach aus der virtus divina stammt, sondern auch von Gott
selbst immediatione suppositi erlassen oder promulgiert
worden ist8. Diese Promulgation kann entweder aus
der Hl. Schrift und der ihr als Offenbarungsquelle
gleichwertigen Tradition oder durch eine evidente notwendige
Ableitung aus diesen Quellen erkannt werden, wozu auch
ein von Gott gewirktes wahrhaft wunderbares Ereignis
dient4. Von der Glaubensoffenbarung unterscheidet sich
daher das ius divinum nicht in bezug auf die unmittelbar



438 Der Apostolische Stuhl

von Gott selbst gegebene Mitteilung, sondern nur durch
den Modus derselben, insofern das Objekt der fides reve-
lata nur in dem geschriebenen und ungeschriebenen Wort
Gottes offenbart oder promulgiert ist, das Objekt des ius-
divinum dagegen auch durch eine von Gott allein gewirkte
Tatsache kund gemacht werden kann. In dieser Hinsicht
hat daher das objektive ius divinum einen weiteren
Umfang als die objektive fides divina. Daher ist zwar alles,
was de fide ist, zugleich Objekt des ius divinum; aber nicht
alles, was zum ius divinum gehört, ist schon deshalb etwas
de fide credendum.

1 S. Thomas: S. Th. 2. II q. 57 a. 2 ad 3.
2 Cf. An dries, Salmeronis Doctrina, p. 5 sqq. 54 sqq.
3 S. Thomas: Quodlib. 4 a. 13: lus autem divinum est quod

pertinet ad legem novam vel veterem.
4 An dries, 1. c. p. 55: ut quid sit ius divinum, sat est, quod

sit a solo Deo institutum: sive illa institutio constet per scripturam,
sive alio modo, ut per traditionem vel miraculum vel revelationem.

Der wesentliche Unterschied beider Rechtsarten
ergibt sich zuerst aus der Verschiedenheit des Zweckes1.
Der Hauptzweck des göttlichen Gesetzes ist die Freundschaft

des Menschen mit Gott, die, wie Caietan erklärt2,,
im cultus Dei, also in der religiösen Gemeinschaft besteht
und alles umfaßt, was zur Heiligung der Menschen gehört.
Der vom menschlichen Gesetzgeber beabsichtigte Hauptzweck

ist dagegen die Herstellung des freundschaftlichen
Zusammenlebens der Menschen miteinander oder der Friede
der Gesellschaft. Beide Zwecke sind aber so beschaffen,
daß sie aufeinander hingeordnet werden können. Daher sagt
Caietan: „Scito ergo... contingit in lege humana, quod
principalis finis intentus ab ea secundum seipsam est
commune bonum hominum, amicitia et pax hominum inter se,
nec ad ipsam spectat ordinäre hoc in amicitiam et pacem
hominis ad Deum, sed hoc spectat ad legem divinam, quae
est superior. Et propterea lex humana non secundum se,
sed ut substat divinae legi, dirigit amicitiam hominum in
amicitiam Dei.. .3U Ebenso kann aber auch ein göttliches
Gesetz zum Wohle der menschlichen Gesellschaft hingeordnet
werden. Endlich kann ein und dieselbe Vorschrift, die aus
einem einzigen nächsten Motiv entspringt, dennoch
ebensowohl vom göttlichen wie vom menschlichen Gesetze
ausgehen, weil sie sich doch noch durch die verschiedenen
prinzipiellen Zwecke beider Gesetze unterscheidet.



Der Apostolische Stuhl 439

1 S. Thomas: S. Th. 1. II q. 99 a. 2. Quodlib. 12 a. 25: per
ius divinum, cuius finis est salus animarum. Cf. Petrus de Godoy:
Disputationes Theologicae in Primam Secundae D. Thomae, T. IV,
Venetiis 1686, Tr. 3, Disp. 27, § 4, nr. 22 (p. 192).

2 Caietanus: Comm. in 1. II q. 99 a. 2.
3 1. c.

Das göttliche Recht oder Gesetz ist weiter zu
unterscheiden nach seinem Inhalt. Es kann Einrichtungen
enthalten, die schon natürlich gerecht sind und denen es

nur eine neue göttliche Sanktion erteilt. Es kann aber auch
solche Einrichtungen enthalten, die erst durch die positive
göttliche Institution gerecht und dadurch rechtsverbindlich
werden. In unserer Frage kann es sich nur um diese zweite
Art des ius divinum handeln, weil kein naturrechtlicher
Zusammenhang des Primates mit dem Bistum der römischen
Partikularkirche vorhanden ist, da er weder im Wesen des
Primates, noch in dem der Kirche von Rom liegt.

In ähnlicher Weise ist auch das positive menschliche
Recht zu unterscheiden. Es entsteht entweder per

aliquod privatum condictum oder ex publico condicto, nämlich

infolge einer Anordnung, die von dem Träger der
öffentlichen Gewalt ausgeht. In unserem Falle käme gemäß
dem Wesen und der Verfassung der Kirche nur diese zweite
Art in Betracht, also ein Recht, was vom hl. Petrus als
erstem Primas der Kirche angeordnet wäre.

Es ist aber noch ein dritter Fall möglich, den man
bei unserer Frage meistens ganz übersehen oder wenigstens
nicht richtig gewürdigt hat: die Verbindung des
göttlichen Und menschlichen Rechtes zu einem einzigen
Rechtsgrund. Wohl haben viele Theologen im Rechtstitel

des Apostolischen Stuhles teilweise ein ius divinum
und teilweise ein ius humanum angenommen, das erstere
für die Einsetzung des Primates im allgemeinen, das letztere
für die Einsetzung des Primates in der römischen Kirche;
aber sie haben beide Rechtstitel nicht innerlich vereinigt,
sondern den menschlichen nur als eine zum göttlichen
hinzukommende äußere Bedingung betrachtet und deshalb
auch keinen wesentlich einheitlichen, sondern nur einen
hypothetischen Rechtsgrund für den Apostolischen Stuhl
von Rom nachweisen können. Es gibt aber tatsächlich
einheitliche Rechtseinrichtungen m der Kirche, die in
einer bestimmten Hinsicht auf dem göttlichen und in anderer
Hinsicht auf menschlichem Rechte beruhen1. Das ist zum



440 Der Apostolische Stuhl

Beispiel der Fall bei der bischöflichen Jurisdiktion und bei
der kirchlichen Immunität.

1 Nugnus: Comm. in 8 P. Summae Th., q. 8 a. 4 dub. 1 (T. I,
p. 270).

3. Ferner ist noch zu erklären, was ein ius im Sinne
einer Rechtseinrichtung ist. Ein „Rechtsinstitut", wie
zum Beispiel das Privateigentum oder die Obligation im
römischen Zivilrecht oder die Staatsgewalt, ist weder eine
physische Substanz noch ein solches Akzidenz, sondern ein
ens morale, und zwar eine Relation, an welcher das
Fundament, der terminus a quo und ad quem der Beziehung
und endlich das Subjekt derselben genau zu unterscheiden
sind. Die rechtliche Institution als ein Ganzes ist daher
analog einer res artificialis zu beurteilen, in welcher
ein Material- und ein Formalelement innerlich vorhanden
und beide zu einer gleichsam wesentlichen Einheit
miteinander verbunden sind. Und zwar ist ein solches Rechtsinstitut

eine res artificialis moralis, die aus einem physischen
oder moralischen Material und der spezifischen Relation
als ihrer Wesensförm zusammengesetzt sein kann. Ein
solches ist in der übernatürlichen Ordnung beispielsweise
jedes Sakrament, welches Christus eingesetzt und als Rechtsmittel

iure divino vorgeschrieben hat. So gehört zur Taufe
in diesem Sinne außer der sakramentalen Materie und ihrer
Form auch der Akt der Spendung als Fundament der
übernatürlichen passiven potestas im Täufling, die daraus
entspringende Relation desselben zu Christus und seiner
Kirche sowie die übrigen daraus folgenden Beziehungen
zum Spender und zu anderen Personen, woraus gewisse
kanonische Impedimente entspringen.

4. Wenden wir diese Begriffe auf den Apostolischen
Stuhl als eine Rechtseinrichtung des ius divinum
an. Betrachtet man die mit dem Namen Apostolischer Stuhl
symbolisch bezeichnete höchste Autorität oder Gewalt in
der ganzen Kirche formell als ius, so ist sie die reale
Relation des Papstes zur ganzen Kirche und zu allen
einzelnen Teilen und Gliedern derselben. Der apostolische
Papst als Nachfolger des hl. Petrus und Erbe seiner
Vollgewalt ist der terminus a quo dieser Relation, von dem
sie ausgeht und zugleich das physische Subjekt, in welchem
sie unmittelbar inhäriert und ihr reales Dasein als Akzidenz
seiner ganzen Person besitzt. Die Endgrenze oder termi-



Der Apostolische Stuhl 441

nus ad quem, worauf die päpstliche Gewalt hingeordnet
ist, sind die durch das Taufsakrament der Kirche
inkorporierten Gläubigen als Untertanen jener hierarchischen
oder theomonarchischen Vollgewalt und geben als solche
jener Relation zugleich die spezifische Bestimmtheit. Das
nächste, unmittelbare Fundament, aus welchemNdiese
Relation hervorgeht, ist jene Gewalt selbst, insofern sie im
Nachfolger des hl. Petrus konkret und real als eine
physische und moralische Qualität oder potentia activa super-
naturalis vorhanden ist: nämlich als physische Potenz ist
es der durch die Weihe bewirkte priesterlich-bischöfliche
unauslöschliche Charakter und als moralische Potenz ist es
die allgemeine Jurisdiktionsgewalt, die dem apostolischen
oder universalen Bischof eigen ist. Die Ausübung dieser
Vollgewalt ist aber die actio fundandi für die Relation.
Ihr entfernteres Fundament, welches historisch vorausgeht,
ist endlich die Einsetzung des Primates durch Christus,
welche die Übertragung der Vollgewalt auf die einzelnen
legitim gewählten Päpste von selbst mit sich bringt.
Somit konstituiert jene Relation formell den Apostolischen
Stuhl als solchen und ist seine Wesensform in dem
analogen Sinne von Form, in welchem man die Formalursache
einer res artificialis zu verstehen hat.

Betrachtet man daher den Apostolischen Stuhl als
ein solches künstliches und moralisches Ganzes, so ist jene
bestimmte Relation des Papstes zur Kirche seine Wesensform.

Die Materialursache, aus der diese Relation
entspringt, ist die physische Person des Papstes selbst. Das

Material dagegen, worauf die Relation sich richtet und
woran die der Relation zugrunde liegende Gewalt sich
betätigt — materia circa quam et in qua agitur — sind in
dieser Hinsicht wiederum die einzelnen Gläubigen, sowie
ihre kirchlichen Stände, Klerus und Laien, weiter die
einzelnen Partikularkirchen und endlich die ganze Kirche als

corpus Christi mysticum im Zustande der militia auf Erden.
Die erste Hauptwirkursache ist die gottmenschliche
Person Jesu Christi selbst. Seine menschliche Natur ist
zwar ebenfalls sogenannte moralische Hauptwirkursache,
aber nur erste physische Instrumentalursache vermöge der
in ihr waltenden Gotteskraft, während als zweite physische
Instrumental- oder Ministerialursache die amtliche Betätigung

des Papstes fungiert. Jene gottmenschliche, freie



442 Der Apostolische Stuhl

Willenstat Christi als Gründer des Primates dauert aber
virtuell durch alle Zeiten fort. Denn der von Christus der
Kirche gesendete Hl. Geist wirkt bei jeder Papstwahl
physisch und moralisch auf die legitimen Wähler ein, indem
er ihren Verstand übernatürlich erleuchtet und ihren Willen
wirksam bewegt und dirigiert. Damit appliziert der Hl. Geist
aber die von Christus ein für allemal vollzogene Einsetzung
des Primates in Petrus und die Übertragung der apostolischen

Vollgewalt auf jeden neuen Rechtsnachfolger
desselben1. Auf die instrumentale Wirkursächlichkeit sind
ferner alle näheren und entfernteren Dispositionen und
Mittel zurückzuführen, welche zur formellen Konstituierung
des Apostolischen Stuhles sowohl in abstracto wie in
concreto bezüglich des Papstes und seiner Untertanen dienen.
So sind in bezug auf den Papst selbst als persona publica
das sacramentum ordinis einerseits und anderseits der legitime

Wahlakt in bezug auf den Papst als persona privata
und in bezug auf die übrigen Gläubigen das Taufsakrament
solche sekundäre instrumentale Ursachen, welche zwar nicht
die Relation als solche konstituieren, sondern nur das
Material derselben betreffen. Die nächste Zweckursache
endlich ist das allgemeine Wohl oder der Friede und
damit die Einheit der streitenden Kirche. Der letzte Zweck
in der Ausführung, der aber in der Absicht der übernatürlichen

Vorsehung der erste war, ist der finale Zustand der
triumphierenden Kirche selbst und damit zugleich die
Verherrlichung Gottes durch alle trinitarischen Beziehungen
des Apostolischen Stuhles.

1 Cf. Cyprian. Beneti Arragonen. Ord, Praed. : De Prima
Orbis Sede, Romae 1512 (fol. 14 a): Et si dicatur nemo debet vocari
ad Pontificium nisi vocatur a Deo tamquam Aron, sicut dixit Apostolus.

Respondetur quod vocatur a Deo mentaliter per vota eli-
gentium, qui sunt Dei, nec oportet quod vox divina ibi sensibiliter
audiatur.

Das Element des ius humanuni
1. Zur vollständigen theologischen Erklärung der Identität

des Apostolischen Stuhles mit dem römischen ist nun
die Kernfrage über die rechtliche Natur dieser
tatsächlichen Verbindung zu beantworten. Nicht bloß die Kano-
nisten, sondern auch manche Theologen haben diese Frage
von seiten der Untrennbarkeit aus in Angriff genommen,
sind aber dabei zu entgegengesetzten Resultaten gelangt.



Der Apostolische Stuhl 443

Den Grund für diese Erscheinung glauben wir darin suchen
zu müssen, daß dieser Weg nicht der gerade und sichere
ist. Denn die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papsttums

von der römischen Partikularkirche ist offenbar eine
Eigenschaft, die aus dem Wesen des Rechtsgrundes für
den Apostolischen Stuhl notwendig folgen muß, kann aber
nicht das innere Wesen des Rechtsgrundes erklären. Wir
müssen deshalb die Frage so formulieren, ob jene
Verbindung auf göttlichem oder auf menschlichem, und zwar
auf positiv-apostolischem kirchlichem Rechte oder Gesetze
zustande gekommen sei. Deshalb ist zunächst zu untersuchen,
ob jene Verbindung Elemente des göttlichen oder des
menschlichen Rechtes enthält.

2. Wir fragen zuerst nach dem Element des menschlichen

Rechtes. Die Verbindung des Apostolischen
Stuhles mit der römischen Kirche oder ihrem bischöflichen
Stuhle ist eine historische Tatsache und muß auch
als solche erklärt werden. Also muß auch irgendein
bestimmtes Element des positiven kirchlichen Rechtes erfindlich

sein, welches die tatsächliche Wahl der Stadt Rom
zum Sitze der bischöflichen und apostolischen Gewalt des
hl. Petrus bewirkt hat, dem die geschichtliche Überlieferung
diese Wahl zuschreibt.

Nach der Verfassung, die Christus seiner Kirche
gegeben hat, vermochten weder die christliche Gemeinde der
Stadt Rom noch irgendeine andere der damals schon
bestehenden Partikularkirchen, noch auch alle Partikularkirchen
zusammen, durch ihren Willensentschluß jene Ortswahl als
rechtlich verpflichtend zu treffen. Das wäre ein Vorgehen
gewesen, das, abgesehen von der moralischen Schwierigkeit
und Unmöglichkeit einen solchen Beschluß zu erwirken,
der absolut monarchischen Verfassung der Kirche und
damit dem Wesen des Primates selbst widersprochen hätte,
da der Apostolische Stuhl, den Petrus besaß, nur an das

von Christus selbst im Evangelium und in den übrigen
Oflfenbarungsquellen gegebene positive göttliche Gesetz
gebunden war. Aus dem gleichen Grunde war auch eine

positive Willensentscheidung der einzelnen Apostel als
solcher oder des ganzen Apostelkollegiums hierüber
unmöglich, weil die übrigen Apostel weder einzeln noch kollektiv
irgendeine Jurisdiktionsgewalt über den Apostelfürsten
besaßen, sondern ihm trotz der Gleichheit im allgemeinen



444 Der Apostolische Stuhl

einfachen Apostolat und im bischöflichen Charakter dennoch
als seine Untergebenen unterworfen waren. Daher findet
sich auch keine Spur eines solchen Aposteldekretes in den
Beschlüssen des Apostelkonzils und in den Schriften der
Apostel, auch nicht in den Briefen des hl. Paulus, der doch
wegen der Ausübung seines Apostolates in Rom nach dem
hl. Petrus der nächste gewesen wäre, der eine solche Wahl
hätte mitbestimmen können.

Der gesuchte positive kirchliche Rechtsgrund kann
daher nur in dem legitimen freien Willensentschluß
des Apostelfürsten und ersten Papstes selbst liegen.
Dieser konnte sich möglicherweise darüber mit seinen
Mitaposteln beraten, mußte aber wegen seiner monarchischen
Stellung die volle rechtliche Verantwortung für seinen
Entschluß allein tragen. Ebenso mußte er sich dieser
Verantwortung wohl bewußt sein, sowohl wegen der ungeheuer
großen Wichtigkeit der Ortswahl für die Entwicklung der
Kirche, als auch wegen der damit zusammenhängenden
Gestaltung der Rechte und Pflichten seiner Nachfolger.

An und für sich betrachtet, ist der Apostolische Stuhl
ein kirchliches Rechtsinstitut, welches per se noch kein e

Identifizierung mit einem bestimmten partikulären oder
lokalen Bischofsstuhle besagt. In der Tat hat der heilige
Petrus sofort nach der Himmelfahrt des Herrn den ihm
verliehenen wahren Apostolischen Stuhl bestiegen — um
uns in der legalisierten Metapher auszudrücken —, indem
er sich als den bevollmächtigten Stellvertreter Christi auf
Erden und somit als Oberhaupt der ganzen Kirche gerierte,
wie er zum Beispiel den Vorsitz bei der Apostelwahl führte
und dieselbe autoritativ leitetex. So hat er den apostolischen

Primat einige Jahre hindurch unter Anerkennung
desselben seitens der übrigen Apostel und der ganzen jungen
Kirche ausgeübt, ohne einen dauernden Sitz für sich zu
wählen, den er als Ordinarius episcopus loci eingenommen
hätte. Im Gegenteil, den damals heiligsten und wichtigsten
Bischofsstuhl von Jerusalem, den historischen Anfangsund

Mittelpunkt der Kirche, überließ er dem hl. Apostel
Jakobus. Erst später lokalisierte er den Apostolischen Stuhl
vorübergehend in Antiochien, resignierte aber nachher auf
den Bischofsstuhl dieser Stadt, indem er ihn dem hl. Ignatius

übertrug, während er selbst auf seinen großen Missionsund

Visitationsreisen als Papst fungierte, und, wie sich



Der Apostolische Stuhl 445

Caietan ausdrückt2, den Apostolischen Stuhl überall mit
sieb nahm, ohne ihn irgendwo zu fixieren. Erst als er endlich

nach Rom kam, wo noch kein lokaler Bischof eingesetzt

war, organisierte er dort die erste christliche Gemeinde,
der er seine bischöfliche Sorge fortdauernd zuwandte und
wählte sich damit für den Apostolischen Stuhl ein dauerndes

rechtliches Domizil5, welches er auch während
seiner längeren Reisen beibehielt, indem er sich während
seiner Abwesenheit für die bischöflichen Funktionen in
Rom durch andere, wie durch den hl. Clemens und den
hl. Linus vertreten ließ,

1 E. Commer, Petrus-Blätter, Trier 1912—18, p. 49 f.
2 Caietan us, Tract. 8. de potestate Papae c. 18.
3 Leo XIII., Encycl. Properante ad exitum, 11 maii 1899

(Rundschreiben, 5. Sammlung, Freiburg i. B. 1899, p. 158).

3. Um die Bedeutung dieser Tat des hl. Petrus zu
würdigen, muß das Verhältnis des bischöflichen Amtes
zum Primat genauer festgestellt werden. — Christus selbst
war der Apostel im eminenten Sinne, weil er als der
Hohepriester1 des Neuen Bundes zur Erlösung der
Menschen und zur Fortsetzung derselben durch seine Kirche
von Gott gesandt war: denn nur in seiner menschlichen
Natur2 konnte er nach dem Ratschlüsse Gottes als Mittler
das große Versöhnungsopfer darbringen. Dazu war er
formell als Priester berufen und durch die ihm innewohnende
habituelle Gnade, die ihn auch zum Haupt der Kirche
machte, gesalbt oder eminent konsekriert, insofern diese
Gnade in ihm seine göttliche Person und seine positive
göttliche Berufung mitbesagt3. Er ist aber der Hohepriester
im höchsten Sinne, weil sein Priestertum jedes andere
mögliche menschliche Priestertum überragt4 und auch die
Befugnis zur Gründung der Kirche und ihres Priestertums
einschließt. Christus war daher von selbst als Hoherpriester
im eminenten Sinne Besitzer der höchsten universalen
bischöflichen Gewalt. Die Gewalt des von ihm in
der Kirche eingesetzten Priestertums ist daher nur eine
gewisse Anteilnahme an der Fülle und Vollkommenheit der
einzigartigen Gewalt, die dem ewigen Hohenpriester eigen
ist und in verschiedenem Grade den von ihm eingesetzten
Priestern durch Einprägung des unverlierbaren sakramentalen

Charakters vermittelt wird5. Das Hohepriestertum
Christi ist daher die Quelle aller geistlichen Gewalt in der



446 Der Apostolische Stuhl

Kirche, und jede solche Gewalt hat ihren Ursprung nach
göttlicher Einsetzung nicht nur von Gott selbst, insofern
er Urheber der Welt ist, sondern in besonderer Weise von
Gott, insofern er Urheber der übernatürlichen Ordnung
durch Christus ist6. Diese dem Priestertum der Kirche von
Christus verliehene Gewalt bezieht sich nicht nur auf seinen
eigenen wahren Leib, den er vermöge seiner hohenpriesterlichen

eigenen Gewalt seiner Kirche im Sakramente der
hl. Eucharistie dauernd hinterlassen hat, sondern auch auf
seinen durch den Genuß dieses Sakramentes fortdauernd
konstituierten geheimnisvollen Leib, der die kirchliche
Gemeinschaft ist, in welcher die Gläubigen an Christus
angegliedert werden.

1 Concil. Ephesin. (Denzinger nr. 122). Cf. Salmaticen-
ses, T. XVI, Tr. 21, Disp. 81, dub. 1, § 2 (p. 827 sqq.).

2 Sa 1 m an ticenses, 1. c. § 8 (p. 333 sqq
3 Ib. § 4 (p. 338 sqq.).
4 Ib. dub. 2, § 1 (p. 340 sqq.).
3 S. Thomas, S. Th. III q. 63 a. 5.
6 Ban nez, 1. II q. 1 a. 10, fundam. 3 (p. 491).

Es gibt daher in der Kirche eine doppelte geistliche

Gewalt. Die eine hängt notwendigerweise von
einem sichtbaren Zeichen ab, weil sie für die Bereitung
des sichtbaren Zeichens für den wahren Leib Christi in der
Eucharistie bestimmt ist, und muß daher ihrem Träger
durch eine sakramentale Konsekration übertragen werden.
Die andere dagegen hängt nicht von einem sichtbaren
Zeichen ab, weil sie nur für die Bildung des sozialen Körpers
der Kirche oder des corpus Christi mysticum bestimmt
und deshalb nur eine moralische ist: sie wird daher nur
durch den Auftrag des kirchlichen Oberen vermittelt1. Diese
Regierungs- oder Jurisdiktionsgewalt ist nicht gebunden an
die örtliche Gegenwart ihres Materialobjektes, worauf sie
sich erstreckt, sondern kann ihre Wirkung sowohl durch
Worte wie durch schriftliche Befehle und durch andere
Zeichen verursachen. Die Weihegewalt dagegen bedarf, um
ihre Wirkung zu verursachen, bestimmter Worte und der
bestimmten Materie — so ist zum Beispiel der priesterliche
Charakter um die Eucharistie zu konsekrieren, an die
bestimmte Formel und an die örtliche gegenwärtige Materie,
das Weizenbrot gebunden. Endlich kann die Weihegewalt
"weder durch einen Willensentschluß noch durch ein Yer-



Der Apostolische Stuhl 447

brechen des Geweihten aufgehoben werden, die
Jurisdiktionsgewalt hört dagegen unter Umständen dadurch auf2.

1 Bannez, 1. c. (p. 490 E).
2 Ib., fundam. 6 (p. 492 D).
Weil nun der Apostolische Stuhl zur Stellvertretung

des Hohenpriesters Christus selbst eingesetzt ist, so konnte
nur ein mit dem bischöflichen Charakter begnadeter
Apostel, der sowohl durch die höchste Weihegewalt wie
durch die damit verbundene höchste Jurisdiktionsgewalt
befähigt war, dieses Amt erhalten. Denn die bischöfliche
Weihegewalt über das corpus Christi verum ist die kon-
naturale Voraussetzung zur Fortpflanzung des Priestertums
in der Kirche, das zu seiner Integrität der Jurisdiktionsgewalt

über das corpus Christi mysticum bedarf. Obwohl
beide Gewalten real von einander unterschieden und
deshalb an sich von einander trennbar sind, so gehören sie
dennoch beide zum Wesen der unmittelbaren Stellvertretung
Christi oder zum Haupt der Kirche und sind deshalb mit
dem Apostolischen Stuhl notwendig verbunden. Deshalb
muß auch jeder, der zum Nachfolger des hl. Petrus legitim
gewählt ist, die bischöfliche Konsekration empfangen, wenn
er sie vor der Papstwahl noch nicht besaß. Da aber beide
Gewalten an sich trennbar sind, weil sie trotz ihres
Subordinationsverhältnisses sich real-objektiv von einander
unterscheiden, so empfängt jemand, der noch nicht die
bischöfliche Konsekration besitzt und dennoch legitim zum
Papst gewählt wird, unmittelbar bei der gültigen Wahl,
in dem Moment, in dem er in dieselbe einwilligt, die volle
apostolische Jurisdiktionsgewalt, da diese ihm nicht von
den Wählern und nicht von der Kirche, sondern unmittelbar

von Christus selbst kraft der ersten Einsetzung des
Primates übertragen wird. Er kann daher, sobald die Wahl
vollzogen ist, seine apostolische Jurisdiktionsgewalt sofort
ausüben1 und empfängt durch die Wahl sofort die Pflicht
und das Recht zu seiner bischöflichen Konsekration, welche
nötig ist, um auch die höchste Weihegewalt auszuüben.
Ein solcher ist im Augenblick der vollzogenen Wahl wahrhaft

und wirklich Papst in bezug auf seine Jurisdiktion
über die ganze Kirche, dagegen ist er in bezug auf die
Weihegewalt noch nicht actu, sondern nur in potentia
proxima der Nachfolger in der Weihegewalt des heiligen
Petrus.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 30



448 Der Apostolische Stuhl

1 Deer. C. Licet 6. de electione et electis. Extravag. Quia non-
nulli, de sent, excomm. Cf. Reiffenstuel: lus Canonicum Universum,

T. I, lib. I Deer. tit. 2, § 3, nr. 55 (ed. 3. Maceratae 1763, p. 67);
tit. 6, § 3, nr. 53 (p. 1888).

Der hl. Petrus hat aber die bischöfliche Weihe
unmittelbar von Christus selbst empfangen bei der Einsetzung
der hl. Eucharistie, während er die Fülle der Jurisdiktion
ebenfalls unmittelbar von Christus bei der Himmelfahrt
erhielt. Die Bischöfe dagegen bekommen als Untertanen des
monarchischen Stellvertreters Christi zwar ihre Weihegewalt
durch die Konsekration von einem anderen Bischof, der
die Überträgung dieser Gewalt als Minister Christi
vermittelt; ihre Jurisdiktionsgewalt dagegen erhalten sie
unmittelbar vom Rechtsnachfolger des hl. Petrus, dem Papste.
Diese Vermittlung der bischöflichen Jurisdiktion ist im
Dogma vom Primat begründet, der die Fülle der kirchlichen
Regierungsgewalt besagt, während die bischöfliche
Jurisdiktion nur die beschränkte Anteilnahme an jener
Vollgewalt ist. Da die Regierungsgewalt selbst keine physische,
sondern nur eine moralische ist und jede moralische Anteilnahme

vermittelst eines Willensaktes sich vollzieht1, so wird
die Übertragung der bischöflichen Jurisdiktion durch einen
Willensakt des Papstes bewirkt. Dieser Akt kann aber
auch, wie es in der altchristlichen Kirche vorkam, schon
in dem allgemeinen Willen des Papstes liegen, gemäß den
bestehenden Gewohnheiten der Kirche den legitim
Gewählten ihre begrenzteJurisdiktion mitzuteilen. Die Schwierigkeit,

zu erklären, wie diese Vermittlung der bischöflichen
Regierungsgewalt sich im Bewußtsein der alten Kirche
gestaltete, löst sich aber sofort, wenn man die praktische
Regel von der notwendigen Communio2 der Partikularkirchen

und ihrer Bischöfe mit dem Apostolischen Stuhle
und der römischen Kirche berücksichtigt.

1 Cf. Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici, Parmae
1725, T. III, Tr. 13, Disp. 2, dub. 2, nr. 16 (p. 147): partieipatio tan-
tum moralis fit mediante aliquo actu voluntatis, désignante aliquid,
ut vices illius gerat: e. g. uxor assumitur ad consortium et dignitatem

viri medio contractu matrimonii..
2 Cf. A. Seitz: Cyprian und der römische^Primat, Kegensburg

1911, p. 63 ff., 71 ff.

4. Da die bischöfliche Weihegewalt wesentlich zum
Apostolischen Stuhle gehört und mit der Fülle der Juris-



Der Apostolische Stuhl 449

diktionsgewalt in der Person des hl. Petrus verbunden war,
so konnte derselbe seine ganze Gewalt überall applizieren,
wo er wollte. Indem er nun für den Apostolischen Stuhl
durch seinen in die Tat umgesetzten souveränen
Willensentschluß ein Rechtsdomizil schuf an dem Orte, der in be-

zug auf die Jurisdiktionsgewalt noch keinem anderen Bischof
unterworfen war, so machte er diesen Ort zu seinem eigenen
Bischofssitze kraft seiner apostolischen Vollgewalt. Damit
schuf er aber zugleich in dieser von ihm als Bischof aus
eigener Jurisdiktionsgewalt zuerst okkupierten Gemeinde
die lokale und gegen andere Gemeinden dadurch
jurisdiktioneil abgegrenzte römische Partikularkirche und
konstituierte sie eo ipso zum bischöflichen Stuhle, der
tatsächlich und wesentlich eben kein anderer sein konnte,
als der wahre und universale Bischofssitz oder Apostolische
Stuhl selbst. Vermöge der zum Wesen des Apostolischen
Stuhles ebenfalls notwendig beständigen Rechtsnachfolge
auf diesem Stuhl ist aber auch die fortdauernde Identität
des universellen Apostolischen Stuhles mit dem lokalen
römischen Stuhle gegeben, solange als diese Identität nicht
durch ein neues positives Gesetz aufgehoben würde. Wenn
dies aber einmal geschehen sollte, so müßte für die
partikuläre römische Gemeinde erst ein eigener bischöflicher
Stuhl gesetzlich geschaffen werden, falls diese Gemeinde
nicht ohne Bischof bleiben sollte. Die Möglichkeit einer
solchen Trennung werden wir später besonders untersuchen,
nachdem der gesuchte Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles
nachgewiesen ist. Jener souveräne Willensentschluß des

hl. Petrus, wodurch er den Apostolischen Stuhl in der Stadt
Rom domizilierte, ist aber ein rechtsgültiges Dekret des

obersten Gesetzgebers und hat die volle Bedeutung eines
kirchlichen Gesetzes. Denn nach dem naturrechtlichen Grundsatze,

den auch das römische Recht1 und a priore das
kanonische anerkennt, hat der Willensentschluß des
souveränen Fürsten für seine Untertanen, insofern dieser Wille
von dem Zwecke des allgemeinen Wohles der Gesellschaft
reguliert ist2, wahre und volle Gesetzeskraft.

1 Dig. L. 1 de constitutionibus principum (1, 4): Quod principi
placuit, legis habet vigorem; utpote cum lege regia, quae de imperio
eius lata est, populus ei et in eum omne suum imperium et potesta-
tem conférât.

2 S. Thomas, S. Th. 1. II q. 90 a. 1 ad 3.

30*



450 Der Apostolische Stuhl

Daher ist in diesem Entschluß des hl. Petrus, der ein
positives apostolisches Gesetz ist, ein Element des ius
humanum zweifellos enthalten. Und soweit haben die
Gründe derjenigen Theologen, welche den Rechtsgrund des
Apostolischen Stuhles im ius humanuni finden wollen, im
allgemeinen eine Berechtigung, vorbehaltlich der Prüfung
auf die Folgerichtigkeit der einzelnen Argumente, welche
man dafür erbracht hat.

Das Element des ius divinum
1. Weiter ist zu untersuchen, ob auch ein Element

des ius divinum im Rechtsgrunde des Apostolischen
Stuhles sich vorfindet. — Das Evangelium bezeugt mit
voller Gewißheit die Einsetzung des Primates über die
ganze Kirche und die unmittelbare Übertragung desselben
durch Christus auf die Person des hl. Petrus, ferner die
Fortdauer dieses Primates im allgemeinen und virtuell auch
— aber mit gleicher Glaubensgewißheit — die Fortdauer
desselben in den legitimen Nachfolgern des hl. Petrus.
Jedoch enthält es keine ausdrückliche Bestimmung über die
Lokalisierung des Apostolischen Stuhles und ebensowenig
über die Wahl der Stadt Rom zum Primatialsitz. Aber die
konstante Überlieferung, von deren Richtigkeit die
Päpste selbst überzeugt waren, spricht von einer göttlichen
Anordnung und einem göttlichen Auftrag oder Befehl über
die Wahl der Stadt Rom zum definitiven Sitz des Primates1.
Diese Tradition ist auch in die offizielle Dekretaliensammlung
aufgenommen, wodurch ihre Autorität bestätigt und
bestärkt wurde *.

1 S. Leo I.; Sermo 82 in Natali Apost. Petri et Pauli nr. 8:
Beatissimus Petrus, princeps Apostolici ordinis, ad arcem Romani
destinatur imperii, ut lux veritatis, quae in omnium gentium re-
velabatur salutem, efficacius se ab ipso capite per totum mundi corpus

effunderet. (Migne, P. L. 54, 424.)
3 Innocent. III. ep. ad Hugonem (Huguccio) C. 7. X. de

Divort. (4, 19): (Sedes Apostolica) quae disponente Domino cun-
ctorumfidelium mater est et magistra — Auf die pseudoisidorise

h en Dekretalen (Holl weck, Der 'Apostolische Stuhl und Rom,
Mainz 1895, p. 27f.) berufen wir uns hier nicht, obwohl sie für die
Lehrmeinung zur Zeit ihres Auftretens beweiskräftig sind.

Eine positive Kundmachung des göttlichen
Willens ergibt sich aber aus bestimmten Zeichen oder
tatsächlichen Momenten, die man in verschiedene Argu-



Der Apostolische Stuhl 451

mente fassen kann. Eines derselben ist theologisch
gewiß, weil es aus einer dogmatischen Wahrheit und einer
unbestrittenen historischen Tatsache besteht, also zwei
Prämissen enthält, aus denen eine sichere theologische Wahrheit

gefolgert werden kann. Es soll hier in dieser Form
ausgesprochen werden: a) Die Kirche wird von der
göttlichen Vorsehung regiert. Denn die Kirche selbst ist das

ganz übernatürliche Werk Christi, vom Gottmenschen
persönlich gegründet und mit der feierlichen, unfehlbaren
Verheißung seines wirksamen Schutzes für alle Weltzeiten
ausgestattet und der Regierung seines irdischen Stellvertreters
unterworfen. Daher unterliegt die Kirche in ihrer ganzen
geschichtlichen Entwicklung der besonderen und bis aufs
kleinste1 sich erstreckenden, übernatürlichen Vorsehung
Gottes, b) Nun ist aber die gesamte historische Entwicklung

der Kirche tatsächlich eine Folge des von Petrus kraft
seines freien Willensaktes gegründeten römischen Primates,
c) Also untersteht dieses Faktum, einschließlich des freien
Willensaktes des hl. Petrus, der besonderen göttlichen
Vorsehung. — Aus diesen Sätzen, die nur das Schlußmaterial
enthalten, wird logisch der formelle Schluß gebildet:
„Alles, was zur tatsächlichen Entwicklung der Kirche
gehört, ist Gegenstand der besonderen göttlichen Vorsehung.
Die tatsächliche Einsetzung des römischen Primates durch
den Willen des hl. Petrus ist etwas, was zur tatsächlichen
Entwicklung der Kirche gehört. Also ist die tatsächliche
Einsetzung des römischen Primates durch den Willen des
hl. Petrus Gegenstand der besonderen göttlichen Vorsehung.u

1 S. Thomas: S. Th. I q. 22 a. 2; q\ 105 a. 5.

Der Obersatz in diesem Schlüsse ist dogmatisch
gewiß1. Der Untersatz ist zunächst eine his to ri s che
Wahrheit, die aus der Kirchengeschichte evident ist. Die
weitere Frage, ob er auch ein factum dogmaticum enthält,
soll jetzt noch nicht beregt werden. Für unseren nächsten
Zweck können wir uns mit derjenigen Gewißheit des Untersatzes

begnügen, welche die glaubwürdig bezeugten
Tatsachen der Geschichte besitzen. Wir brauchen nur einige
Fälle hervorzuheben, die den Untersatz mit Gewißheit
beweisen, weil diese Induktion durch die allgemeine dogmatische
Wahrheit von der monarchischen Verfassung2 der Kirche
ergänzt wird. Wenn der hl. Petrus den Apostolischen Stuhl oder,



452 Der Apostolische Stuhl

was dasselbe ist, den Primat nicht lokal fixiert hätte, so
würde die Autorität und Jurisdiktion des Papsttums und
die Gewißheit über dessen Träger endlosen Zweifeln und
Einwendungen unterliegen, weil die legitime Sukzession
der Rechtsnachfolge des hl. Petrus nicht evident erkennbar
geworden wäre. Infolgedessen würden endlose Schismen
entstanden und dadurch die Einheit der Kirche bedroht worden
sein3. Wollte man dies deshalb nicht zugestehen, weil auch
der geschichtliche römische Stuhl durch den Streit der
Gegenpäpste solchen Zweifeln ausgesetzt war, so vergißt
man, daß diese Zweifel niemals die Legitimität und
Autorität des römischen Stuhles selbst, sondern nur die
Personenfrage betrafen, ob diese oder jene Person
rechtmäßig zum römischen Papste gewählt sei. Wenn man weiter
einwenden wollte, ein Rechtsstreit könne ebenso wie um
einen lokalen Bischofsstuhl, auch um den nicht lokalisierten
päpstlichen Stuhl entstehen, so übersieht man den großen
Unterschied eines solchen Streites. Denn der Streit um einen
lokalen Bischofsstuhl betrifft nur einen kleinen Teil der
Kirche und kann der ganzen Kirche keinen wesentlichen
Schaden bringen; der Streit um den Apostolischen Stuhl
dagegen muß die ganze Kirche erschüttern3.

1 Cf. Ban nez, 1. c. p. 478 A—475 D. Salman tic, Tr. XVII,
Disp. 7, dub. 1, nr. 35 (T. XI, p. 362).

3 Pii VI. Breve Super soliditate, 28 nov. 1786 (Denz. nr. 1500).
3 S. Optatus Milev., de schism. Donatist. lib. 2 nr. 2: Igitur

negare non potes, scire te in urbe Roma Petro primo cathedram
episcopalem esse collatam, in qua sederit omnium Apostolorum caput
Petrus; unde et Cephas appellatus est: in qua una cathedra uni tas
ab omnibus servaretur, ne caeteri Apostoli singulas sibi quisque de-
fenderent, ut iam schismaticus et peccator esset, qui contra sin-
gularem cathedram alteram collocaret. (Migne, P. L. 11, 947).

Ähnliche Folgen wären auch zu erwarten gewesen,
wenn der hl. Petrus den Apostolischen Stuhl in Antiochien
belassen hätte. Denn nach menschlicher Voraussicht würden
dann viele Partikularkirchen von den orientalischen Häresien

infiziert und später vom Islam unterdrückt worden
sein, und die Kirche hätte nie die schnelle und universelle

Ausbreitung erhalten, die sie unter dem römischen
Primat erlebt hat. Ihre Katholizität wäre behindert
worden. Die Gründung des christlichen Kaisertums wäre
unterblieben, die Weltgeschichte hätte einen ganz anderen
Verlauf genommen, welcher aller derjenigen Segnungen



Der Apostolische Stuhl 453

des Christentums entbehrte, die tatsächlich erfolgt sind.
Damit soll natürlich nicht geleugnet werden, daß die
göttliche Vorsehung auch durch andere Mittel als gerade den
römischen Primat diese Gefahren hätte vermeiden oder
überwinden können. Aber dann wäre eine ganz andere
Fügung der Vorsehung nötig gewesen als in der
gegenwärtigen geschichtlichen Ordnung der Dinge. Dagegen
bezeugt die Geschichte evident, daß die Fixierung des Primates
in Rom der Kirche zum Wohle gereicht hat und somit dem
gewollten Zwecke der göttlichen Vorsehung durchaus ent
sprach. Es ist überflüssig, Zeugen für diese Behauptung
anzuführen, die in den Werken der Apologeten überreich
zu finden sind. Dasselbe lehrt auch der hl. Thomas1.

1 S. Thomas: S. Th. III q. 35 a. 7 ad 3: Ut (Dominus) suain
potestatem magis ostenderet, in ipsa Roma, quae caput mundi erat,
etiam caput Ecclesiae suae statuit in Signum perfectae victoriae, ut
exinde fides derivaretur ad Universum mundum.

2. Diese Betrachtung muß aber noch durch eine tiefere
Auffassung ergänzt werden, die nicht mehr auf Induktion,
sondern auf strenger Argumentation aus dem Wesen
des Primates ruht und deshalb einen vollkommenen direkten
aprioristischen Beweis propter quid ergibt1. Der Primat
oder der Apostolische Stuhl ist die von Christus eingesetzte,
fortdauernde, monarchische Regierungsgewalt über die
Kirche. Zu ihrem Wesen gehört aber die legitime
Rechtsnachfolge der Träger dieser Gewalt, nicht bloß als äußere
Bedingung, sondern als wesentliche und deshalb notwendige
Eigenschaft dieses übernatürlichen Rechtsinstitutes, weil
ohne jene ununterbrochene legitime Sukzession1 die kirchliche

Monarchie nicht mehr identisch fortbestehen würde,
was den unfehlbaren und aus sich wirksamen Verheißungen
Christi, insbesonders aber der Apostolizität der Kirche
widerspräche. Das ist der Sinn des Satzes „Sedes Aposto-
lica non moritur"5, der eine dogmatische Wahrheit
ausspricht.

1 Cf. Joannes a S. Thoma: Logica, II. P. q. 25 a. 4 (Cursus
Philosophicus Thomisticus, Parisiis 1883, T. I, p. 693 sqq.). Cavvi-
nus: Cursus Philometaphysicus, Tr. ult. (5.) ad duos lib. Poster.,
Disp. I q. ult., § 5 (Tom. I, p. 355 sqq.).

a Cf. Fr. Pilgram: Physiologie der Kirche, Mainz 1860, p. 85f.
3 Cap. Si gratiose, 5. de rescr. in 6. (I, 3).

Die Apostolizität1 ist nicht nur eine wesentliche
Eigenschaft, sondern auch ein wesentliches Merkmal, an



454 Der Apostolische Stuhl

welchen die wahre Kirche erkennbar wird und das ihr allein
eigentümlich ist. Da nun der Apostolische Stuhl als oberste
kirchliche Gewalt die eigentliche Wesensform ist, von welcher
sowohl die Partikularkirchen wie die einzelnen Gläubigen
informiert werden, so muß er auch selbst an den vier
Hauptmerkmalen der Kirche, die mit einander untrennbar
verbunden sind2, einen Anteil haben, da diese Merkmale aus
dem Wesen der Kirche selbst herfließen. Er muß daher
selbst einig, heilig, katholisch und wahrhaft apostolisch
sein. Seine Einheit erkennen wir an der monarchischen
Gewalt und der Einzigkeit ihres Trägers; seine Heiligkeit
an der großen Anzahl heiliger Päpste, von denen so viele
Märtyrer geworden sind und besonders an der höchsten
Heiligkeit des Apostelfürsten, dessen Nachfolger die übrigen
Päpste sind, sowie er selbst der Statthalter des gottmenschlichen

Stifters war. Seine Katholizität spricht sich in der
universalen Gewalt aus, welche über die ganze Kirche auf
Erden zu allen Zeiten herrscht. Seine Apostolizität endlich
ist die ununterbrochene Sukzession des Apostelfürsten
selbst, welche die Identität dieses Stuhles garantiert8. Weil
aber die Merkmale der Kirche sichtbar oder sinnlich konkret

wahrnehmbar sein müssen — denn nur an solchen
Merkmalen kann die wahre, sichtbar konkrete Kirche
erkannt werden —, deshalb gehört die dauernde Lokalisierung
des Apostolischen Stuhles aus diesem Grunde zu seinen
Merkmalen, um ihn wahrhaft als die eine, wahre, singulare,
von Christus gegründete oberste Gewalt sichtbar zu
erweisen.

1 Cf. Turrecremata, Summa de Ecclesia, üb. 1, cap. 18. 19.
Can us, De locis theologicis, lib. 8. Mich. Medina, Paraenesis, lib. 7,
cap. 24 (fol. 277 a). Ban nez, Comm. in 2. II q. 1 a. 10 (p. 168 C);
Fusiora Commentaria in q. 1 a. 10, concl. 4 (p. 860 D —864 B).

2 Denzinger nr. 1686.
3 Bannez, 1. c. (p. 168D): Et hinc est, quod ipse summus Pon-

tifex dicatur dominus Apostolicus, iuxta quod dicimus in publicis
litaniis, ut dominum Apostolicum et ornnes gradus Ecclesiae protegere
et conservare digneris, videlicet summum Pontificem, qui Apostolicus
dicitur, quoniam doctrinae Apostolicae custos est et doctor infallibilis.
Michael Medina, Le. fol. 278 a: Ecclesiae catholica, per synecdochen
etiam, id est, ratione Romanae ecclesiae, Apostolica vocatur, quod ea
sola inter caeteras, quos Apostolici viri fundarunt, Apostolicum munus,
per totum Evangelii tempus, et officium exerceat. Erant apostoli, et
episcopi et apostoli: quatenus autem episcopi erant, certos terrarum
tractus, certasque provincias, quas dioeceses appellarunt, non Aposto-
lico sed episcopali imperio moderabantur : quatenus vero Apostoli



Der Apostolische Stuhl 455

Christi, id est, Christi legati erant, in Universum Orbem, universasque
provincias obtinuerunt imperium (Marc. 16.) Mansit itaque in Ko-
mana Ecclesia; propter Petrum, non tantum episcopalis, sed in Orbem
quoque Universum Apostolica auctoritas, qua legatione Christi fun-
gerentur, apud omnes Ecclesias. Unde quod in ecclesia propter eun^
dem Petrum caput sit universalis Ecclesiae, Apostolica dicitur. —
Vocamus igitur Apostolicam ecclesiam catholicam, non a numéro aut
Apostolorum seculo, sed quod totius huius sanctae ecclesiae caput sit
Ecclesia Romana, quae inter caeteras ecclesias, tum fundatoris, tum
olficii, quod modo retinet, ratione Apostolica dicitur.

Weil nun beim Tode der einzelnen Rechtsnachfolger
des hl. Petrus die Übertragung des Primates nicht durch
einen neuen Modus erfolgt, den wir nur durch eine wahre
Offenbarung als eine nach göttlichem Rechte erfolgte
Übertragung erkennen könnten, und weil diese positive neue
Offenbarung in der von Christi gegebenen nicht verheißen
und auch jetzt nicht mehr möglich ist, da die ganze
Offenbarung in Christus für immer abgeschlossen war — was
ebenfalls dogmatisch feststeht —, so muß der Primat in
seinem Wesen die Möglichkeit und Kapazität der dauernden
legitimen Sukzession schon von selbst enthalten, und zwar
auf eine solche Weise, daß die Sukzession immer mit
Gewißheit von der Kirche erkannt werden kann.

Man könnte vielleicht meinen, dazu genüge die dem
hl. Petrus und seinen Nachfolgern erteilte apostolische
Vollmacht und Vollgewalt über die ganze Kirche: daß
somit der hl. Petrus seinem Nachfolger und dieser wieder
den übrigen die apostolische Gewalt vererben könne, was
sie entweder bei Lebzeiten oder durch rechtsgültiges, kirchliches

Testament tun könnten — denn an eine Übertragung
durch ein allgemeines Konzil oder durch die ganze Kirche
ist überhaupt nicht zu denken, weil jene apostolische
Gewalt nicht im Konzil oder in der ganzen Kirche ruht,
sondern dem Inhaber des Apostolischen Stuhles allein gehört,
wegen der rein monarchischen Einrichtung der Kirche und
der entsprechenden Natur der apostolischen Vollgewalt, was
ebenfalls Dogma ist.

Der Papst kann seinen Nachfolger nichtkreieren 1y

weder zu Lebzeiten noch durch testamentarische Verfügung.
Das erstere nicht, weil zu seinen Lebzeiten jene apostolische
Vollgewalt ganz an seine Person gebunden ist; das zweite
nicht, weil erst im Augenblicke seines Todes das Testament
wirksam würde, aber in demselben Moment — und zwar



456 Der Apostolische Stuhl

logisch noch früher — seine eigene Gewalt erlischt und
deshalb das Testament bezüglich dieser Bestimmung von
selbst ungültig und unwirksam würde. Wohl kann der Papst
seinen Nachfolger in einem weiteren Sinne des Wortes
designieren2; allein das ist keine Einsetzung in
den Primat, sondern nur die Empfehlung einer bestimmten
Person und ein Rat für die Wähler des Rechtsnachfolgers,
jedoch ohne verpflichtende Kraft für diese und ohne jede
rechtliche Wirkung für den Designierten. Eine Designation
der Person mit verpflichtender Kraft für die Wähler wäre
eine Verfügung über die Substanz und das Objekt der Wahl,
der Papst kann aber nur eine Determination des Modus
der Wahl anordnen. Der tiefste Grund, weshalb eine
Designation mit verpflichtender Kraft unmöglich ist, liegt
eben in der Natur der päpstlichen Gewalt selbst, denn sie
ist ein Anteil an der eigenen göttlichen Gewalt Christi, aber
als solche nur die Stellvertretung und deren Umfang hängt
einzig und allein von demjenigen ab, der sie eingesetzt,
nicht aber von dem Mandatar. Sie wird dem Stellvertreter
Christi nur für seine Lebensdauer mitgeteilt und deshalb
ohne das Recht, über ihre Vererbung zu verfügen. Die
Kirche ist also wesentlich eine reine Wahlmonarchie, daher
muß der Apostolische Stuhl notwendig so beschaffen sein,
daß er die Rechtsnachfolge von selbst mit sich bringt. Das
ist aber durch die Fixierung des Apostolischen Stuhles
und seines bischöflichen Besitzers an einen bestimmten
Ort gegeben, weil eben dadurch die sichere Rechtsnachfolge
auf diesem Stuhle nach positivem kirchlichem ius humanum
von selbst ermöglicht wird. Da dieses Mittel zur
Forterhaltung des Primates und der Identität und Einheit der
Kirche zum Wesen des Apostolischen Stuhles, der einen
menschlichen und sterblichen Inhaber hat, durchaus gehört,
so ist die örtliche Fixierung des Apostolischen Stuhles an
sich ebenso konnaturales ius divinum wie der Primat
selbst, wenn auch die besondere Bestimmung über die
Rechtsnachfolge an jenem Orte oder auf die lokale bischöfliche
Kathedra des Papstes ius humanum ist, und zwar als solches
eine inhaltlich genauere Determination des ius divinum
darstellt. Damit aber haben wir direkt erwiesen, daß im
Rechtsgrunde des Apostolischen Stuhles in bezug auf seine
faktische Identifikation mit dem römischen Bischofsstuhl
wenigstens ein Element des ius divinum enthalten ist, näm-



Der Apostolische Stuhl 457

lieh die allgemeine Notwendigkeit der örtlichen Fixierung.
Diese Notwendigkeit ist zwar keine absolut metaphysische,
wohl aber eine moralische und hypothetische, aber wahre
Notwendigkeit, wie sie der Natur dieses Rechtsinstitutes
entspricht.

1 Amadei Chiroli De Sumiuo Pontifice, Difficultas IX
(Roccaberti, Bibl. Max. Pont., T. III, p. 858 sqq.) : An Summus
Pontifex possit sibi eligere successorem. Er sagt, die verneinende
Ansicht ist communissima inter Theologos et Canonistas Pii IV.,
Decret. Consist., 19nov. 1561 (Laemmer, Institutionen des k. Kirchenrechts2,

p. 179, Note 2): quod Romanus Pontifex non possit sibi
eligere successorem nec assumere coadiutorem cum futura successione,
etiam de consensu omnium et singulorum cardinalium Zu S. Sym-
machi ep. 1 nr. 5 cf. Thiel p. 646, nota 85.

2 Cf. H. M. Pezzani: Codex S. Catholicae Romanae Ecclesiae,
Romae 1893, P. I can. 48, p. 135 sqq. Gegen die Ansicht von Straub,
De Ecclesia Christi, Oeniponte 1906, nr. 596 (I, p. 498) ist zu bemerken :

der Papst kann zwar die Person der Wähler gültig determinieren,
aber die Vollmacht zur Wahl erhalten dieselben erst von der Kirche,
welche sie repräsentieren sede vacante.

8. Sehen wir nun weiter, ob sich etwa auch in dem
faktischen Willensentschluß des hl. Petrus für die
Wahl des bestimmten Ortes irgendein Element des ius
divinum findet. Um dies zu erkennen, muß dieser
Willensentschluß psychologisch und theologisch betrachtet werden.

Daß dieser Willensakt des hl. Petrus ein wohlüberlegter

und freier war, dafür bürgt der Charakter des Apostelfürsten,

der uns in den Evangelien, in der Apostelgeschichte
und in seinen Briefen offenbar wird — von einem äußeren
Zwang ist aber keine geschichtliche Spur zu finden. Daß
der hl. Petrus bei aller menschlichen Klugheit und Vorsicht
die ganze Reihe der Folgen dieses verantwortungsvollen
Entschlusses hätte übersehen können, ist moralisch
unmöglich. Es ist aber theologisch gewiß, daß die Hilfe des

Hl. Geistes, die Christus dem hl. Petrus als seinem
Stellvertreter verheißen hatte und dessen Fülle ihm am Pfingst-
feste zuteil geworden, sich auf die moralische Richtigkeit

seiner für das Wohl der ganzen Kirche notwendigen
Regierungshandlungen erstreckte, wie es auch theologisch
gewiß ist, daß solche, auf die ganze Kirche bezüglichen
Regierungshandlungen der Päpste in bezug auf ihre Richtigkeit

unter dem aktiven Gnadeneinfluß des Hl. Geistes
zustande kommen und deshalb sogar zum Objekt der päpstlichen

Unfehlbarkeit gehören. Denn es kann kein für die



458 Der Apostolische Stuhl

ganze Kirche verpflichtendes Gesetz zustande kommen, das
dem allgemeinen Wohl der Kirche schädlich wäre. Das ist
dogmatisch gewiß1. Sowohl eine Fixierung des Apostolischen
Stuhles im allgemeinen wie die Fixierung in der römischen
Partikularkirche ist aber ein solches, von Petrus als Papst
gemachtes Gesetz, welches die ganze Kirche zum Glauben
an die Rechtsnachfolge des hl. Petrus auf dem römischen
Stuhl und weiter zum Gehorsam gegen den römischen
Papst verpflichtet — ist also Objekt des dem Papste
unfehlbar verheißenen Beistandes des Hl. Geistes.

1 Nugnus, Comm. in 3. P., q. 20 a. B disp. 4 (T. II, p. 421 sq.).
And ries, Cathedra Kom., p. 246 ff.

Psychologisch kann dieser Einfluß des Hl. Geistes
sich nur als übernatürliche Erleuchtung des Verstandes
und als übernatürlicher Antrieb des Willens vollziehen. Bei
der Übertragung des Apostolischen Stuhles auf die Stadt
Rom war daher der Willensentschluß des hl. Petrus kein
moralisch indifferenter Akt, wie er auch nicht aus seinen
rein natürlichen Geisteskräften allein hervorgegangen sein
kann, sondern es war ein amtlicher Akt des ersten
Papstes, den er als Stellvertreter Christi im Bewußtsein
seiner ganzen Verantwortlichkeit für das dauernde Wohl
der ihm anvertrauten Kirche vornahm. Insofern dieser Akt
zunächst in einem innerlichen, freien Willensentschluß nach
vorheriger Überlegung bestand, enthielt er das iudicium
ultimum practicum des Verstandes und die positive electio
des Willens, welche beide Teilakte1 diesen Akt als im-
perium1 des kirchlichen Monarchen konstituieren. Daher
mußte dieser Akt gemäß der Verheißung Christi unter der
übernatürlichen Erleuchtung des Verstandes und unter dem
gleichen Antrieb des Willens zur Einstimmung in jenes
letzte praktische Verstandesurteil vom Menschen Petrus als
Stellvertreter Christi psychologisch eliziert und vollzogen
werden.

1 S. Thomas: S. Th. 1. II q. 13 a. 1.
2 Cf. S. Thomas: S. Th. 1. II q. 17 a. 1 c., a. 2 ad 3.

Weil aber die ganze definitive Gründung des römischen
Primates unzweifelhaft das Objekt der übernatürlichen
besonderen Vorsehung Gottes ist, so ist jener psychologische
Akt des hl. Petrus eine Wirkung der ihm unfehlbar
verheißenen und dem Hl. Geiste ursächlich appropriierten amt-



Der Apostolische Stuhl 459

liehen Gnade. Diese Wirkung verhält sich aber zu dem
von der göttlichen Vorsehung beabsichtigten Endzweck,
nämlich dem Wohle und Frieden der Kirche wie das von
Gott gewählte Mittel. In dieser psychologisch begründeten
und theologisch allein richtigen Auffassung jenes inneren
Aktes des hl. Petrus, der ein imperium supernaturale ex
virtute divina movente ist, handelte der hl. Petrus als
minister Christi oder was dasselbe in philosophischer
Sprache besagt, als die von Gott zur Gründung des römischen
Primates auserwählte und angewendete, menschliche, freie,
werkzeugliche Ursache zur Ausführung der übernatürlichen
Vorsehung.

Es ist ferner absolut gewiß, daß jener Willensakt des
hl. Petrus nicht gegen den Willen Gottes verstoßen, sondern
demselben konform war. Daß derselbe mit dem göttlichen
Willen materiell übereinstimmte, wird durch die
segensreichen Folgen, die gerade der römische Primat für die
Kirche gehabt hat, klar bewiesen, denn in der Geschichte
der Kirche offenbart sich nicht nur der Schutz, sondern
auch die positive Führung der göttlichen Vorsehung.

Aber auch die formelle Übereinstimmung mit dem
göttlichen Willen ist theologisch absolut gewiß. Wegen der
nachgewiesenen übernatürlichen Entstehung dieses Willensaktes,

der als entitativ übernatürlicher Akt nicht anders
als moralisch gut sein kann1. Wegen der dogmatischen
Wahrheit von der längst vor jenem Akte erfolgten
Konfirmation des hl. Petrus in der Gnade2, sowie wegen der
persönlichen, höchsten Heiligkeit des Apostelfürsten8. Denn
aus beiden Gründen ist es moralisch gewiß, daß Petrus als

persona privata dem Willen Gottes nicht formell
entgegengehandelt habe. Wenn auch die Konfirmation in der Gnade
die absolute Möglichkeit des Sündigens nicht aufhebt, so
bewirkt sie doch eine solche Bindung des fomes, daß eine
Todsünde de facto nicht begangen wird4, die hier, wo es
sich um eine res gravissima handelte, in dem Zuwiderhandeln

gegen den göttlichen Willen liegen würde. Endlich

ist es absolut gewiß, daß Petrus als amtliche Person
und minister primarius Christi in seinen Regierungshandlungen

für die ganze Kirche nicht positiv dem
göttlichen Willen zuwiderhandeln konnte5.

1 Salman tic en s es, T. XI, Tr. XVII, Disp. 5, dub. 2, § 5, nr. 87
(p. 806 sq.).



460 Der Apostolische Stuhl

2 S. Thomas: De Veritate q. 24 a. 9 ad 2. Ca nus: De locis
theologicis, lib. 6, cap. 8 (p. 210 b).

3 S aim ant., T. XII, Tr. XIX, Disp. 5, dub. 8, § 11, nr. 127
(p. 228 sqq.). S. Thomas: In ep. ad Ephesios, lect. 3: Quae quidem
„gratia superabundavit in nobis", id est abundantius fuit quam in aliis.
Ex quo apparet temeritas illorum, ut non dicam error, qui aliquos
sanctos praesumunt comparare Apostolis in gratia et gloria. Manifeste
enim patet ex verbis istis, quod Apostoli habent gratiam maiorem
quam aliqui alii sancti post Christum et Virginem Matrem.... Aposto-
los sicut ad singularem dignitatem vocavit, ita et singularis gratiae
privilegio dotavit. Propter quod dicit Apostolus ad Pom. 8: Nos ipsi
primitias spiritus habentes. Gloss, tempore prius et caeteris abundantius

Giov. Palafox y Mendoza: Dell'Eccellence di S. Pietro,
Pomae 1788, Tom. I, lib. II, cap. 10 (p. 186).

4 Sal man t., T. IX. Tr. XIV, Disp. 3, dub. 11, § 4, nr. 250
(p. 507). Cf. T. II, Tr. IV, Disp. 10, dub. 6, § 3, nr. 123 (p. 197):
siquidem sic confirmati ab intrinseco habent, quod ita non peccent,
ut nec possint peccare. S. Thomas: 3 Sent. dist. 12 q. 2 a. 1 c. De
Malo q. 7 a. 7 ad 8. Gal. 2, lect. 3 pr.

5 Cf. Ban nez: Com. in 2. II q. 1 a. 10 (p. 129 B). Canus:
De locis theol., lib. 2, cap. 18 (p. 77b): Nam Apostolorum nemo in
praeceptis suis errare poterat; sed a Spiritu sancto peculiarissime
eorum quisque dirigebatur in ferendis Ecclesiae legibus.

Bei der Argumentation aus der Vorsehung Gottes
kam es übrigens an sich nicht einmal darauf an, ob die
göttliche Vorsehung jenen freien Willensentschluß des
hl. Petrus als Faktum nur zugelassen oder positiv gewollt
und inspiriert hat. Denn auch die Zulassung einer Handlung

unterliegt objektiv der göttlichen Vorsehung, welche
die indirekte Ursache der Folgen ist, da sie dieselben hätte
verhindern können1. Aber tatsächlich muß man dafür eine
positive göttliche Anordnung annehmen, weil die für die
ganze Kirche daraus entsprungenen heilsamen Folgen uns
den von Gott positiv gewollten Zweck offenbar machen, und
weil in der von Gott gewollten Zweckabsicht auch die
tatsächlich passenden Mittel zugleich positiv mitgewollt sind.

1 Cf. Denz. nr. 378.

4. Dasselbe wird endlich durch eine biblische
Analogie bestätigt, die einen gültigen theologischen Beweisgrund

abgibt1, obwohl dieselbe bisher sehr wenig Beachtung
gefunden hat. Schon im mosaischen Gesetze war als Kultusort,

an dem allein geopfert werden sollte, derjenige
bestimmt, den Gott ausgewählt haben würde2. Im zweiten
Buch der Makkabäer wird ausdrücklich gesagt, daß Gott
den Ort für die Errichtung des zweiten Tempels selbst
ausgewählt habe, und zwar wegen des jüdischen Volkes:



Der Apostolische Stuhl 461

„Verum non propter locum gentem, sed propter gentem
locum Deus elegit3." Dieser Satz ist eine Glau bens-
wahrheit, weil er ausdrücklich in terminis in der Heiligen
Schrift enthalten ist und deshalb zur göttlichen Offenbarung
gehört. Darin liegt zugleich, daß die Ortsbestimmung dieses
Tempels in Jerusalem durch ein positives göttliches Gesetz
erfolgte. Denn, wie der hl. Thomas lehrt*, ist gerade der
cultus Dei das primäre Objekt des ius divinum positivum.
Daraus folgt aber die Wahrheit, daß Gott zum Wohle
des auserwählten Volkes, also wegen seiner Kirche, sei es
der jüdischen oder der christlichen, die sich nur durch ihren
vollkommenen und unvollkommenen status unterscheiden5,
den hierarchischen Kultusort, der als solcher mit dem
Jurisdiktionssitz identisch ist, selbst auswählen kann, und
daß er diese Wahl nur zum Wohle der Kirche vornimmt.
Diese Folgerung aus dem geoflfenbarten Satze ist unbestreitbar

richtig, weil die Möglichkeit aus der Wirklichkeit
logisch folgt.

1 S. Thomas: S. Th. 1. II q. 99 a. 3 ad 3: divina traduntur
in scripturis non solum per similitudines verbo expressas, sicut patet
in metaphoricis locutionibus, sed etiam per similitudines rerum, quae
visui proponuntur, quod pertinet ad praecepta caerimonialia.

2 Deuter. 12, 5. 6. 11. 13. 14. 18. 21; 14, 24. 25; 16. 6. 7. 15;
Lev. 17, 8.

3 2 Maccab. 5, 19. Cf. Ezech. 5, 5: Haec dicit Dominus: ista
est Ierusalem, in medio gentium posui earn, et in circuitu eius terras.

4 S. Th. 1. II q. 99 a. 3; cf. q. 100 a. 5 c.
5 Ib. q. 99 a. 6 c; q. 107 a. 2 c.

Der jüdische Tempel1 in Jerusalem verhält sich
aber zum Apostolischen Stuhl in Rom ähnlich, wie
sich das jüdische Volk oder die Kirche des Alten Bundes
zum christlichen Volk oder der Kirche des Neuen Bundes
verhält. Der jüdische Tempel hatte eine figürliche
Bedeutung. Denn die Einheit des Tempels repräsentierte die
Einheit Gottes und seiner Kirche2. Er war das Zeichen
für den status legis novae im Gegensatz zur Stiftshütte,
welche den status legis veteris bezeichnete3. Schon der
erste Tempel war an dem Orte erbaut, den Gott dem
Abraham gezeigt hatte h Der Tempel in Jerusalem war aber
der amtliche Sitz des jüdischen Hohenpriesters oder im
übertragenen Sinn der Sitz seiner Autorität, die cathedra
Moysis. Die christliche Kirche sukzediert aber sowohl dem
Tempel wie der Synagoge, weil das Opfer der christlichen



462 Der Apostolische Stuhl

Kirche ein geistiges ist, und darum ist in dieser Kirche kein
Unterschied zwischen dem Ort des Opfers und dem Ort, an
welchem das Gesetz des christlichen Glaubens autoritativ
und definitiv erklärt wird, d. h. der cathedra für die ganze
Kirche6. Petrus ist aber als Papst der Stellvertreter des

ewigen Hohenpriesters Christus, und deshalb der
Hohepriester, Summus Pontifex der christlichen Kirche. Seine
cathedra Romana ist daher der Apostolische Stuhl6. Deshalb

kann man aus dieser Analogie mit Hinzuzug einer
anderen dogmatisch sicheren Prämisse über den Vorzug
der christlichen Kirche vor der jüdischen weiter folgern :

Gott tut nicht weniger zum Heil der christlichen Kirche
als er zum Heil der jüdischen Kirche getan hat7. Er hat
aber zum Heil der jüdischen Kirche selbst den Ort
ausgewählt, wo die cathedra Moysis definitiv errichtet werden
sollte. Also hat er auch zum Heil der christlichen Kirche
selbst den Ort ausgewählt, wo der Apostolische Stuhl des
hl. Petrus definitiv errichtet werden sollte — weil er sonst
für die Festigkeit der cathedra Petri, welche die Autorität
des hl. Petrus, also das bleibende Fundament der christlichen

Kirche repräsentiert, weniger getan hätte, als er für
die geringere und unvollkommenere Autorität der jüdischen
Kirche getan hat.

1 Cf. Michael Medina, 1. c. lib. 6, cap. 13 (fol. 203a sqq.).
7 S. Thomas, S. Th. 1. II q. 102 a. 4 ad 3.
3 Ib. ad 2.
4 Ib. ad 2. — Genes. 22, 2. Deuter. 12, 5.
5 S. Thomas: S. Th. 1. II q. 102 a. 4 ad 3: Et sie Ecclesia

nostra succedit in locum templi et synagogae, quia ipsum sacrificium
Ecclesiae spirituale est, unde non distinguitur apud nos locus sacri-
ficiae a loco doctrinae.

ß Halé (bei Hier, a Benettis, Tom. II, p. 610): Sicut unicum
in Terra saneta templum Dominus esse voluit, ut omnes in unum
Israelitae convenirent, nullumque inter eos schisma oriretur, ut patet
Deuter. 12, 4, sic Sedes Bomana in medio Ecclesiae constituta est
velut Signum conspicuum, et aspectabile Nationum omnium oculis
subiectum, ad quod respicientes Ecclesiae omnes, et singulae in uni-
tate fluerent, et se se adversus omnes haereses, et Schismata servarent.
Hugo a S. Caro (a Benettis, T. II, p. 372) zu Deuter. 17: Si difficile

iudicium esse perspexeris, ascende ad locum, quem elegerit
Dominus: ex hoc loco inolevit consuetudo appellandi ad Summum Ponti-
ficem. Hilarius Pragensis (a Benettis, T.II, p. 398): Romanam
Ecclesiam esse locum quem elegerit Dominus Rupert von Deutz
(a Benettis, T. II, p. 348) zu Apocal. 4. Et vidi sedes: Summum
iudicii huius tribunal in Ecclesia paratum est Romae, ubi Sedes Aposto-
lica B. Petri et nomine et corpore fundata est... Innocent. III.,



Der Apostolische Stuhl

Decretal. Gregor. IX., lib. 4, tit. 17, c. 18: zu Apoc. 4, 6: Sedes ista
Romana Ecclesia intelligitur, quae Sedes Apostolica nuncupatur; uti-
que Sedes Agni, Sedes viventis in saecula saeculorum. In medio
cuius, quasi filiae in gremio resident et in circuitu adstant quasi
famulae in obsequio quatuor Patriarchales Ecclesiae.

7 Bannez: Comm. in 2. II q. 1 art. X (p. 441 A): Christus non
deficit in necessariis Ecclesiae, multo minus quam detuit olim Syna-
gogae, cui improperabat Isaiae 5 „Quid ultra debui facere vineae meae
et non feci?*'

In dieser Argumentation folgern wir nicht bloß aus
der Ähnlichkeit, sondern auch aus einem sicheren Prinzip.

Es steht nämlich dogmatisch fest, daß die streitende
Kirche eine Ähnlichkeit mit der triumphierenden hat, weil
sie an ihr teilnimmt und ihr Abdruck ist1. Dasselbe
Verhältnis findet aber auch zwischen der jüdischen und der
christlichen Kirche statt. Daher ist die christliche Kirche
in ihrer Vollkommenheit die Exemplarursache der jüdischen.
Weil aber die Lozierung des jüdischen Stuhles in Jerusalem

schon nach positivem göttlichem Rechte zur
Vollkommenheit der alten Kirche gehört, so muß auch die
Fixierung des Apostolischen Stuhles in Rom aus dem gleichen
Grunde zur entsprechenden größeren Vollkommenheit der
christlichen Kirche gegeben sein.

1 Bannez, 1. c. (p. 442C) bemerkt zu dem Beweise für die
Fortdauer des Primates aus der Analogie der Ecclesia militans mit der
Ecclesia triumphans (Apoc. 21): In hac autem ratione supponendum
est, quod non arguitur solum ex similitudine: symbolica enim
Theologia non est argumentativa : sed sicut in I. parte D. Thomas
probat, Theologiam nostram esse simul practicam et speculativam sicut
et scientiam Dei, non solum quia similis est illi, sed quia est quaedam
participatio et iiupressio Ecclesiae triumphantis.

Eine entschiedene Bestätigung findet dieses Argument
durch die berühmte Dekretale Innozenz III. Fer venera-
bilem, in welcher der Papst dasselbe autoritativ als Prinzip

für seine Entscheidung des schwierigen Falles
anwendet. Er stellt nämlich den allgemeinen Grundsatz auf:
das Deuteronomium (lex secunda) muß als Moralgesetz auch
im Neuen Testament beobachtet werden und vergleicht dabei

die Autorität des Papstes mit derjenigen des

Hohenpriesters im Alten Bunde und identifiziert den Sitz
desselben mit Rom, indem er lehrt: „Locus enim, quem
elegit Dominus, Apostolica Sedes esse cognoscitur, sie
<}uod earn Dominus in se ipso e lapide angulari fundavit1."

1 Decretal. Gregor. IX., lib. 4, tit. 17, c. 13.

Di vus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 81



464 Der Apostolische Stuhl

Das Verhältnis der beiden Rechtselemente
zueinander

1. Da beide Elemente im Rechtsgrund des Apostolischen
Stuhles vorhanden sind, muß ihr Verhältnis zueinander
festgestellt werden. Denn ohne dieses Verhältnis zu
berücksichtigen, würden von vornherein die am weitesten
auseinander gehenden Meinungen der Theologen, welche
entweder das ius divinum oder das ius humanuni als Rechtsgrund

behaupten, beide unrichtig sein, und es käme nur
die vermittelnde Ansicht derer in Betracht, welche zwar
die Begründung des Primates im allgemeinen aus dem ius
divinum ableiten, aber den römischen Primat in concreto
nur auf das kirchlich-apostolische Recht zurückführen,
wenngleich einige, wie Franzelin, für die Untrennbarkeit des

Apostolischen Stuhles vom römischen Stuhl eintreten und
letzteren nur für die conditio sine qua non der Nachfolge auf
dem päpstlichen Stuhl halten. Abgesehen davon, daß die
Frage der Untrennbarkeit eine sekundäre ist, die der Hauptfrage

nicht präjudizieren kann — weshalb wir sie erst nach
erfolgter Lösung der Hauptfrage beantworten wollen — ist
es klar, daß diese dritte Ansicht offenbar auf die eine der
beiden extremen, und zwar auf diejenige zurückgeht, welche
nur das ius humanum behauptet. Ferner genügt die
Annahme eines bloßen Bedingungsverhältnisses, wodurch das
Element des ius divinum an das ius humanum gebunden
wird, nicht zur theologischen Erklärung für das Verhältnis
der beiden Elemente im Rechtsinstitute des Apostolischen
Stuhles, weil damit ihr innerer Zusammenhang nicht erklärt
und somit auch kein einheitlicher Rechtsgrund konstituiert
wird. Eine bloße Bedingung1 ist zwar ein juridisches
Moment, besagt aber philosophisch und theologisch nichts
über das Wesen einer Sache, sondern nur einen Konditionalsatz

über das Faktum. Will man diesen formulieren, so
heißt er nicht anders als so: Si Petrus sedem Romanam
elegit, sedes Romana est Sedes Apostolica. Aber dadurch ist
nichts erklärt und nichts bewiesen. Reduziert man aber die
Bedingung aufdie Rechtsnachfolge im Besitz des Apostolischen
Stuhles, wie Franzelin und Palmieri es tun, so ist die
Bedingung juristisch berechtigt, besagt aber wieder nichts
über das Wesen des Rechtsgrundes selbst: Si quis succedit
Petro in Sede Romana, succedit ei in Sede Apostolica.



Der Apostolische Stuhl 465

1 Cf. Arnoldi Vinnii I. C. in quatuor libros Institutionum
Imperialium Commentarius, Ed. 4. Amstelodami 1565, üb. 3, tit. 16,
nr. 4 (p. 601b): Conditio... est adiectio, qua id, quod dari aut fieri
volumus, conf'ertur in aliquem casum Itaque duo haec conditionem
faciunt, dilatio et casus, sive incertus eventus. Ib. lib. 2, tit. 20, nr. 31
(p. 461a): Conditioni affinis est modus: utrumque enim futurum
aliquid spectat. F. C. von S a vigny: System des Römischen Rechts,
Berlin 1840, 3. Bd., p. 121 (Bedingung), p. 226 (Modus).

Daher schlägt Bannez1 einen besseren Weg ein, wenn
er eine Determination des ius divinum über den Primat
durch das kirchlich-positive ius humanum in dem Faktum
der Wahl Roms durch den hl. Petrus zu finden glaubt und
damit ein ius medium konstituiert, ähnlich wie das ius
gentium im alten Sinne2 eine Determination des ius naturale
durch das positive ius humanum sei. Weil aber die Kirche
ein solches ius medium zwischen dem positiv göttlichen
Rechte und dem menschlichen nicht kennt, so stellt er
diese Theorie auch nur als Hypothese auf. In der Tat kann
es gar kein solches ius medium geben, weil zwischen dem
göttlichen und menschlichen Willen kein mittlerer Wille
existiert. Dagegen kann es ein solches mittleres Recht
zwischen dem Naturrecht und dem positiven Recht geben,
weil beide derselben geschöpflichen Ordnung angehören
und sich nicht kontradiktorisch, sondern konträr gegenüber
stehen.

1 Bannez: Comm. in 2. II. 1. c. (p. 469D).
3 S. Thomas: S. Th. 1. II q 95 a. 4 c: ad ius gentium

pertinent ea, quae derivantur ex lege naturae sicut conclusiones ex prin-
cipiis Ib. ad 1: ius gentium est quidem aliquo modo naturale ho-
mini secundum quod est rationalis, inquantum derivatur a lege na-
turali per modum conclusionis, quae non est multum remota a prin-
cipiD, unde de facili in huiusmodi homines consenserunt.

Noch tiefer geht Caietan1 in das Verständnis der
Sache ein. Wegen der allerdings schwierigen Fassung seines

metaphysisch angelegten Argumentes ist es von den späteren
Theologen, die es für subtil hielten, entweder gar nicht
beachtet oder oft mißverstanden worden. Daraus erklärt es

sich, daß Caietan sogar für beide extreme Ansichten als
Zeuge angerufen wurde. Die Schwierigkeit liegt aber nur
in seiner Sprache, und wir hoflen, sie heben zu können und
sogar aus seinen Prinzipien ein neues Argument zu
gewinnen.

1 Caietanus, Tr. 3 de Romani Pontificis institutione, cap. 13

(Opusc. T. I, fol. 64 a, rig. 30 sqq.).
31*



466 Der Apostolische Stuhl

C ai e t an unterscheidet — und gerade diese feinere
Unterscheidungsform zog ihm den Vorwurf der Subtilität zu —
zwischen der ratio succedendi und der ratio succedentis
in bezug auf den Apostolischen Stuhl, a) Den Grund für
die Nachfolge einer determinierten Person auf dem Stuhle
des hl. Petrus nennt er ratio succedendi, weil das Zeitwort,
dessen Gerundium für die Kasusformen des Infinitivs
gebraucht wird, die Tätigkeit als solche bezeichnet1, wie sie
dem tätigen Subjekt innewohnt2. Ratio succedendi bezeichnet
also die Tätigkeit des Nachfolgens, die immer eine singulare
ist, das heißt die konkrete Nachfolge in jedem einzelnen
Falle ; und so ist der Grund dafür ein von Petrus gegebenes
positives Kirchengesetz. Weil dieser Grund sich auf die
Tätigkeit in concreto bezieht und dieselbe direkt ausdrückt,
so ist er mehr als die bloß äußerliche Bedingung, die
Palmieri5 aufstellt; er ist vielmehr etwas, was zur Wesenheit

des konkreten Rechtsgrundes als ein inneres
Element desselben gehört, b) Den Grund für die Nachfolge

im allgemeinen nennt Caietan die ratio succedentis,
und mit Recht, weil das Partizipium logisch unter das

Nomen (Hauptwort) fällt4 und deshalb eine Handlung oder
Sache gleichsam als etwas für sich Seiendes bezeichnet, so
daß die Nachfolge nur für sich als ein actus der betreffenden
Person, im Gegensatz zur bloßen Möglichkeit betrachtet
wird ohne die realen Umstände ihrer Verwirklichung. Das, was
Caietan so nennt, bezeichnet Palmieri juristisch, aber weniger
genau, als lex. Caietan spricht, ebenso wie der hl. Thomas,
immer formell und bedient sich mit Vorliebe der aristotelischen

termini, die er in seinen Kommentaren zu den logischen
Schriften des „Philosophen" erklärt hat und deren Kenntnis

er in seinen eigenen theologischen Werken beim Leser
voraussetzt5. Diese ratio succedentis oder der Grund
dafür, daß der hl. Petrus im Primate oder auf dem Apostolischen
Stuhl überhaupt irgendeinen Nachfolger hat, also der Grund
für den actus oder das Eintreten der Nachfolge ist im
Evangelium enthalten und deshalb ius divinum positivum,
göttliches Gesetz, während der Rechtsgrund der einzelnen actio
des Nachfolgens, das heißt die ratio succedendi auf dem
Willen des obersten kirchlichen Gesetzgebers Petrus beruht.

1 S. Thomas: Periherm. lect. 5 pr. : Verbum (das Zeitwort)
significat actionem, id est per modum actionis, de cuius ratione est
quod inhaereat. Ib. lect. 3 pr.



Der Apostolische Stuhl 467

3 Cawin us, Tr. de Dialecticis Institutionibus, Disp. II, q. 15,

§ 2—3 (p. 21 sqq.)-
3 Palmieri, De Horn. Pontifice, Thes. VIII, p. 89 sqq.
4 Hieronymus Savonarola, Compendium Logices, lib. I,

nr. 45 (Compendium Totius Philosophiae, Venetiis 1542).
5 Cf. Caietanus: Tr. I de comparatione autoritatis Papae et

Concilii, c. 1 (Opusc. T. I, fol. 5): Et intendo pro solis viris doctis
absque ulla passione rationabilia tantum dicere

2. Die bestimmte Nachfolge auf dem Stuhl des heiligen
Petrus als actio singularis ist aber zugleich der actus im
Gegensatz zur Potenz und identisch mit demselben. Deshalb

gehört sowohl jenes menschliche, wie jenes göttliche
Element wesentlich zum Rechtsgrund der Nachfolge;
daher kann das erstere, der Rechtswille des hl. Petrus, nicht
bloß eine äußere Bedingung für das zweite, für den positiven
Willen Gottes sein, sondern beide Elemente zusammen
konstituieren erst den ganzen einheitlichen formellen
Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles, als ens morale
artificiale. Dabei verhält sich aber das Element des ius
h um an um, insofern es — wie Bannez richtig bemerkte
— das andere gleichsam näher determiniert, und zwar nur in
bezug auf das Material, nämlich eine bestimmte Person und
ihre örtliche Gegenwart, ähnlich wie sich die Materialursache
gegenüber der von ihr aufgenommenen spezifizierenden
Wesensform verhält. Denn das, was dem materialen Rechtsgrund

erst seine spezifische Bestimmtheit verleiht, ist der
positive Wille Christi, also das ius divinum, eine
determinierte Person zum Nachfolger des hl. Petrus im Primate
zu machen und das ist das formierende Element des positiven
ius humanuni. Durch die Vereinigung dieses formalen, aber
göttlichen Rechtselementes mit dem materialen menschlichen

wird aber das letztere über sich hinaus erhoben
und nimmt in dieser Vereinigung einen Anteil am Charakter
des göttlichen Elementes. Zu dieser Vereinigung und
Teilnahme war es aber schon genügend disponiert; denn
es ist vorher bewiesen worden, daß der entscheidende
Willensakt des hl. Petrus dem göttlichen Willensbeschluß
über die Fortdauer des Primates nicht bloß konform war,
sondern auch selbst von Gott übernatürlich angeregt und
der besonderen göttlichen Vorsehung werkzeuglich
untergeordnet war. Durch diese wirksame Subalternation ist
das menschliche Gesetz des hl. Petrus in die übernatürliche

Ordnung erhoben und dazu vorher genügend dis-



Der Apostolische Stuhl

poniert, um in sich die spezifische formale Kraft des
göttlichen positiven Gesetzes aufzunehmen, mit ihm ein einheitliches

Ganzes zu bilden, was eben der letzte, wahre und
ganze einheitliche Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles
ist. Wir beurteilen und benennen aber logisch die Dinge
und somit auch die Rechtseinrichtungen nach ihrem spezifischen

Wesensgehalte, welcher immer ihr formales Element
ist1. Deshalb muß auch der wahre Rechtsgrund des Apostolischen

Stuhles nach dem, was ihn wesentlich dazu macht,
also nach seinem formalen Grunde, benannt werden, durch
den er allein den Apostolischen oder päpstlichen Stuhl, das
heißt die apostolische oder päpstliche Autorität oder die
Fülle der kirchlichen Jurisdiktionsgewalt wirklich konstituiert.

Also ist dieser Rechtsgrund schlechthin das
positive ius divinum.

1 S. Thomas: S. Th. I q. 16 a. 1 c: Judicium de re non su-
Tuitur secundum id quod inest ei per accidens, sed secundum id quod
inest ei per se.

Dasselbe Resultat ergibt sich auch aus dem sachlichen
Verhältnis des ius humanum zum ius divinum, wenn man
die Absicht des göttlichen Gesetzgebers berücksichtigt.

erselbe gebraucht nämlich in seiner Weltleitung das
menschliche Gesetz als Instrument zur Durchführung des

göttlichen und deshalb wirkt die Ausführung des positiv
kirchlichen Gesetzes in unserem Falle in Kraft des höheren
Gesetzgebers und macht hier das positive Rechtsinstitut
zu einem solchen des ius divinum.

Der gegebene Beweis setzt die theologischen Wahrheiten

über den Apostolischen Stuhl, welche oben angeführt

sind, voraus und argumentiert daraus mit Anwendung
metaphysischer Wahrheiten, also aus dem besonderen Locus
theologicus der natürlichen Vernunft, den Cano1 nachgewiesen

hat und der eine sichere Quelle der Theologie ist,
insofern die menschliche Vernunft unter Führung des
kirchlichen Lehramtes richtig folgert2. Wenn wir dabei die
philosophische3 Lehre von Materie und Form verwenden,
so folgen wir darin der von der Kirche anerkannten
Philosophie und benützen auch noch einen anderen theologischen
Locus, nämlich die Autorität der Philosophen und speziell
des hl. Thomas. Alle diese Loci ergeben aber zusammen für
die Konklusion volle theologische Gewißheit.



Der Apostolische Stuhl 469

1 Ca nus, De Locis Theologicis, lib. IX (p. 252). Cf. Gar de il,
La notion du Lieu théologique, Kain-Paris 190ö, p. 80, note 1. San-
severino, Philosophia Christiana, vol. III a. III—VI (p. 199—227).
Seraphin. Capponi, In Sum. Theol. D. Thomae I. P. q. 1 a. 1.

2 Cf. Pii IX. Syllabus nr. 18 (Denz. nr. 1718); Alloc. Singu-
lari quadam, 9 dec. 1854 (D. nr. 1644—46). G ardeil, 1. c. p. 47: La
démonstration philosophique, sous la contrôle de la Foi, est un
élément de la solution certaine.

3 Can us, 1. c. (p. 262 b): facile etiam intelligitur, cum Philo-
sophiae rationes a divina veritate sint sumptae atque petitae, qui illas
reiiciunt, hos Dei veritati, qua illae subsistunt, refragari.

3. Ein weiteres, ebenso theologisch-metaphysisches
Argument entnehmen wir von C ai et an, der dasselbe als
einziges aufstellte. Dasselbe ist mehrfach mißverstanden
worden. Es ist aber wohl zu beachten, daß Caietan sich
hier nur die Frage stellt, was der Grund dafür sei, daß der
römische Bischof Nachfolger des hl. Petrus ist. Er
behandelt also formal nur den Rechtsgrund der Nachfolge,
während unser Argument rein dogmatisch direkt die Frage
nach dem Rechtsgrund des Apostolischen Stuhles selbst
betrachtet. Deshalb müssen Caietans Gründe innerhalb
ihres Umfanges gewürdigt werden, der formell enger ist
als unser Argument. Endlich behandelt Caietan zugleich
die von uns ganz ausgeschiedene und für eine besondere
Untersuchung reservierte Frage nach der Glaubensgewißheit
jenes Rechtsgrundes und muß deshalb Beweisgründe
heranziehen, die wir absichtlich hier ausgeschlossen haben. Weil
aber der Grund für die Rechtsnachfolge auf dem römischen
Stuhl zusammenhängt mit der Frage nach dem Grund des

Apostolischen Stuhles, können wir Caietans Argument doch
zur Beleuchtung des unserigen verwenden.

Caietan geht aus von der unzweifelhaften Tatsache,
daß der erste Besitzer des ihm allein übertragenen einzigen
Apostolischen Stuhles denselben vor seinem Tode nach
Rom, wo es noch gar keinen bischöflichen Stuhl gab,
rechtskräftig durch seinen Willensentschluß übertrug und insofern
ein ius humanum schuf. Er sagt ferner, daß diese Aneignung
der römischen Kirche an die Person des hl. Petrus als ihren
Bischof durch den von der Vorsehung iure divino
bestimmten Tod desselben auf diesem Stuhl in bezug auf die
Rechtsnachfolge selbst von Gott tatsächlich konfirmiert
wurde. Denn als allgemeiner Bischof für die ganze Kirche
ist der hl. Petrus da, wo er diese universale Autorität
appliziert auf den Ort oder auf die Gemeinde, die als solche



470 Der Apostolische Stuhl

vorher noch nicht zum Bistum konstituiert war, vermöge
seiner universalen Jurisdiktionsgewalt, die in ihrer Kraft
jede mögliche partikulare einschließt, eo ipso der ordentliche

Bischof dieses Ortes durch den Willensakt der dauernden

Applikation auf diesen Ort: und dieser Willensakt
schafft das rechtliche Domizil seines Stuhles. Daher ist die
römische Kirche kein neues, vom universalen Episkopate
in Wirklichkeit verschiedenes Bistum geworden, sondern
sie ist jetzt das allgemeine oder päpstliche Episkopat,
das hier örtlich existiert, weil sein Träger hier und nicht
wo anders amtlich residiert. In der Person des
hl. Petrus kann man demnach eine distinctio rationis
zwischen dem Inhaber des Apostolischen Stuhles und dem
Inhaber des bischöflichen Stuhles von Rom machen; aber
dieser rein gedanklichen Unterscheidung entspricht keine
reale Unterscheidung. Deshalb sagt Caietan mit Recht:
„Cum autem dicimus Petrum et Romanum (seil, pontificem) et
PontificemEcclesiae catholicae, non duos intelligas pontifi-
catus; non enim sunt duo in actu, sed in potentia
tan tum, hoc est quia potuissent esse duo." Wenn nämlich
der hl. Petrus in Antiochien geblieben oder seinen Apostolischen

Stuhl anderwärts als in Rom aufgeschlagen hätte,
dann hätte in Rom ein besonderes Bistum actu eingerichtet
werden können. Daher ist der vom Apostolischen Stuhl
real verschiedene römische Bischofsstuhl, da er niemals
existiert hat, nur ein solcher der rein logischen Möglichkeit

nach. In Wirklichkeit dagegen ist der Apostolische
Stuhl durch die Applikation auf Rom tatsächlich absolut
spezifisch und numerisch identisch mit dem römischen
Bischofsstuhle. Diese Identität ist auch, wie oben gezeigt,
eine Glaubenswahrheit. Caietan erklärt sie noch deutlicher,
indem er hinzufügt: „Unde non se habent sicut duo episco-
patus uniti; non erat siquidem in Romana ecclesia episco-
patus ante Petrum, sed ipse Petrus Romanam ecclesiam
evexit in pontificatum non alium quam suum, quem
secum vehebat: itaque pontificatus Petri quem a Christo
habuit relatum ad Ecclesiam catholicam retulit ipse Petrus
ad Ecclesiam Romanam appropriando sibi illam."

Wie sehr der Gedankengang des großen Kardinals
sowohl von älteren Theologen wie von neueren Autoren
mißverstanden wurde, zeigen die Worte Hollwecks b der mit
Dominikus Soto Anstoß nimmt an der Berufung Caietans-



Der Apostolische Stuhl 471

auf die Tradition von der Erscheinung Christi, die dem
hl. Petrus zuteil wurde, als er dem Märtyrertode durch
Verlassen Roms ausweichen wollte. Diese Tradition ist an
sich historisch nicht unglaublich; sie ist schon durch den
hl. Ambrosius als Tradition genügend bezeugt und außerdem

durch die Monumente der römischen Kirche sowie
durch die Überzeugung der Päpste selbst als uralte lokale
Tradition bestätigt und bis jetzt durch keinen einzigen
stichhältigen Gegenbeweis entkräftet. Somit hätte sich
Caietan ihrer als eines Beweismittels schlechthin bedienen
können. Allein das hat er gar nicht getan. Sondern er
beruft sich für die Übertragung des Primates auf den
römischen Stuhl durch den Willensakt des hl. Petrus nur
auf die göttliche Vorsehung, die sich darin offenbarte,
daß Petrus den Märtyrertod auf seinem römischen Sitze
erlitt ; denn dadurch ist nach dem vom kirchlichen Rechte
— gemäß der von Christus gegebenen monarchisch-hierarchischen

Verfassung der Kirche — bestätigten Naturrecht,
die Rechtsnachfolge auf den Stuhl von Rom gesichert.
Dieses Rechtsfaktum wird durch jene Erscheinung des
Herrn nach Caietans Auffassung von jener Tradition historisch

bestätigt, außerdem aber — und das ist der Schwerpunkt

seiner Argumentation — auch kanonisch
bekräftigt, weil jene Tradition durch päpstliche Dekretalen
ein Bestandteil des kirchlichen Rechtes geworden ist und
damit den Glauben der Päpste und der Kirche an die
gottgewollte Übertragung des Primates auf den römischen Stuhl
bezeugt, formal aber die gottgewollte Rechtsnachfolge

des hl. Petrus auf dem Stuhle von Rom, was Caietan

allein formal beweisen wollte. Von einer Schwäche
seiner subtilen Argumente wie Dominikus Soto meint, oder
von einer „übermäßig subtilen Ausführung", wie Hollweck
sagt, ist wirklich in Caietans klarem und scharfsinnigem
Gedankengange nichts zu finden.

1 Holl weck: Der Apostol. Stuhl und Rom, p. 60 f.

In logischer Form lautet daher das Argument Caietans

so: „Der Apostolische Stuhl des hl. Petrus ist iure
divino identisch mit dem Bischofsstuhle des hl. Petrus. Die
Rechtsnachfolge auf dem Apostolischen Stuhl des hl. Petrus
ist daher iure divino die Rechtsnachfolge auf seinem bischöflichen

Stuhl. Die Rechtsnachfolge auf dem Bischofsstuhl



472 Der Apostolische Stuhl

des hl. Petrus ist aber iure divino die Rechtsnachfolge auf
dem römischen Stuhl des hl. Petrus. Also ist die
Rechtsnachfolge auf dem Apostolischen Stuhle des hl. Petrus iure
divino die Rechtsnachfolge auf dem römischen Bischofsstuhle

des hl. Petrus."
Es drängt sich jedoch von selbst die Frage auf,

warum Caietan seine Argumentation gerade auf die
Rechtsnachfolge gerichtet hat. Die Antwort ist leicht
zu finden, wenn man den Zweck und die Umstände seiner
Schrift berücksichtigt. Dieselbe ist vom 17. Februar 1521
datiert. Sowohl aus der vorausgeschickten Widmung an
Leo X. wie aus dem Eingang des ersten Kapitels geht
klar hervor, daß der Verfasser die Angriffe auf den päpstlichen

Primat über die ganze Kirche, die Luther und
seine ersten Anhänger durch eine neue Erklärung der
Stellen der Hl. Schrift gemacht hatten, widerlegen wollte.
Diese Angriffe gingen darauf hinaus, die dem Papste
schuldige Obedienz zu leugnen. Deshalb mußte Caietan,
nachdem er den Primat des hl. Petrus aus der Hl. Schrift
vindiziert hatte, auch die Rechtsfrage beleuchten und
deshalb behandelte er den Rechtsgrund des Apostolischen
Stuhles von Rom vornehmlich unter diesem juridischen
Gesichtspunkt der Rechtsnachfolge im 13. Kapitel mit der
Überschrift oder These : „Romanum Pontificem succedere
Petro in pontificatu totius ecclesiae." Sein Traktat ist
daher eine Widerlegung der von Luther aufgestellten
Thesen über den Primat, die Leo X. kurz vorher in der
Bulle Exurge Domine vom 15. Juni 1520 als Irrtümer
verurteilt hatte. Es ist sogar höchst wahrscheinlich, daß Caietan

bei Abfassung dieser Bulle konsultiert worden war.
Sein 13 Kapitel richtet sich daher direkt gegen den

26. Irrtum Luthers, welcher lautet: „Romanus Pontifex,
Petri successor, non est vicarius super omnes totius mundi
ecclesias ab ipso Christo in beato Petro institutus1." Ihr
kontradiktorischer Gegensatz heißt: „Romanus Pontifex,
Petri successor, est vicarius super omnes totius mundi
ecclesias ab ipso Christo in beato Petro institutus." Setzt man
die gleichwertigen kirchlichen termini für die Worte Luthers
ein, so erhält man die These Caietans als die kontradiktorische

der von Luther aufgestellten und vom Papst
verworfenen These. Denn die Bezeichnung Luthers „Petri
successor, vicarius super omnes totius mundi ecclesias, ab ipso



Der Apostolische Stuhl 473

Christo in beato Petro institutus" ist inhaltlich äquivalent
dem terminus Caietans „succedens Petro in pontificatu to-
tius ecclesiae." Der Ausdruck Luthers, womit er das Subjekt

seiner These bezeichnet, „Romanus Pontifex, successor
Petri", kann nur dahin exponiert werden: „Romanus
Pontifex, qui est successor Petri in Romano pontificatu" ; denn
das Prädikat des Satzes bedeutet „successor Petri in
pontificatu totius Ecclesiae". Demnach unterscheidet Luther
die Nachfolge auf dem römischen Bischofsstuhl des heiligen
Petrus von der Nachfolge auf dem Stuhle des hl. Petrus
über die ganze Kirche. Somit behauptet Luther : Romanus
Pontifex est successor Petri in Romano Pontificatu und
gibt damit die tatsächliche Gründung des römischen Bischofsstuhles

durch den hl. Petrus sowie auch die tatsächliche
Rechtsnachfolge auf dem römischen Stuhle zu. Dagegen
leugnet er, daß der Rechtsnachfolger auf dem römischen
Stuhl des hl. Petrus der von Christus über die ganze Kirche
eingesetzte Stellvertreter sei, leugnet also, daß der römische

Bischof der Nachfolger des hl. Petrus im Primate
sei, und daß er als solcher von Christus und demgemäß
ex iure divino eingesetzt sei. Luthers These drückt also
inhaltlich die Behauptung aus : Romanus Pontifex non suc-
cedit Petro in pontificatu totius ecclesiae. Und diesem Satze
stellt Caietan die kontradiktorische These gegenüber:
Romanus Pontifex succedit Petro in pontificatu totius
Ecclesiae. Luthers These enthielt zugleich die Leugnung des

ius divinum für die Nachfolge im Primat. Diese Leugnung

ist aber als Irrtum verworfen, also ist das
kontradiktorische Gegenteil wahr: „Die Nachfolge im Primate
ist iuris divini." Caietan hat aber bewiesen, daß die römische

Nachfolge die einzige Nachfolge im Primate ist: also
ist auch die römische Nachfolge iuris divini. Nun ist aber
die römische Nachfolge als Rechtsinstitut ursächlich nichts
anderes als die Verbindung des Apostolischen Stuhles mit
dem römischen Bischofsstuhle; also ist auch der Rechtsgrund

für diese Verbindung simpliciter ius divinum.
1 Denz. nr. 164.

Das ist der klare Sinn der Argumentation, die Caietan

ausgeführt hat. Diese Argumentation ist in ihrer
logischen Abfolge richtig und ihre Bestandteile sind von ihm
theologisch bewiesen, also hat auch die daraus gefundene



474 Der Apostolische Stuhl

theologische Konklusion objektive theologische
Gewißheit.

Caietan hat sich bei seiner Argumentation zunächst
die Widerlegung der These Luthers vorgenommen und diesen
Zweck erreicht. Als treuer Schüler des Aquinaten verfährt
er ähnlich wie sein Meister, der bei der Weite seines
genialen Blickes universelle Prinzipien für seine
Einzelfolgerung gebraucht, die weiter reichen, als diese nächste
Folgerung. Und so enthält auch jene Argumentation Caie-
tans noch weitere, sichere Konsequenzen, die wir später
zu betrachten haben.

Bei dieser Gelegenheit noch eine Bemerkung über
den Hauptgegner Caietans. Alfons Mendoza1 zitiert
Caietan unter denen, „qui licet non tarn aperte in hanc
déclinant sententiam (die Untrennbarkeit ex iure divino),
quamquam ob ingenitam styli obscuritatem vix satis se
explicat!" Sein Mißverständnis der Argumentation Caietans
ist aber ein deutliches Zeichen für die oberflächliche und
mangelhafte Begründung seiner eigenen Argumentation,
die sehr von der objektiven Darstellung abweicht, die er
sonst von den Argumenten seiner Gegner gibt. Seine eigene
Argumentation ist logisch und methodisch fehlerhaft.
Schwierigkeiten, die er lösen soll, verspricht er später zu
lösen, indem er aber den Leser hin und her verweist, ist
er doch nicht imstande, sie glatt zu lösen. Er verdient
daher keineswegs das Lob, das ihm von Hollweck gespendet
wurde, sondern vielmehr entschiedenen Tadel. Auch spricht
er nicht offen und klar. Er behandelt übrigens unsere Frage
nur einseitig in bezug auf die Möglichkeit der Uber-
tragung des Primates auf einen anderen Bischofsstuhl.
Während er diese Möglichkeit zu beweisen versucht,
protestiert er jedoch wiederholt, daß er sie eigentlich für
schädlich halte, und hofft, daß sie wohl niemals verwirklicht
werde. Auch muß er sich der Kühnheit und temeritas
seiner Ansicht bewußt gewesen sein, da er wieder und
wieder seine Unterwerfung unter das Urteil des römischen
Stuhles beteuert, um sich vor einer Zensurierung zu schützen.
Auffallend ist seine Exemplifizierung der möglichen Uber-
tragung auf spanische Bischofsstühle, besonders aber der

ganz unnötige und unsachliche Exkurs über den Namen
der Stadt Rom, den er mit Valentia zu identifizieren sucht.
Ebenso die Deutung prophetischer Stellen des Alten Testa-



Der Apostolische Stuhl 475

mentes auf Rom, womit er sich den Weg bahnt, die mögliche

Übertragung des Primates vom alten Rom auf das

neue, nämlich auf das spanische Yalentia zu begründen!
Es dürfte daher die Vermutung ausgesprochen werden, daß
Mendozas Schrift nur eine politische Flugschrift war, um
eine mögliche Verlegung des Apostolischen Stuhles nach
Spanien vorzubereiten, die bei der damaligen Lage des
Apostolischen Stuhles, der den Angriffen der protestantischen
Fürsten und der unsicheren Politik des Deutschen Kaisers
ausgesetzt schien, ein zweites Avignon hätte werden können.
Dadurch würde aber die spanische Politik — namentlich
Frankreich gegenüber — eine mächtige Stärkung erfahren
haben.

1 Alphonsus Mendoza: An Papatus esse extra Romam posait

(Bei Roccaberti, Bibl. M. P., T. III, p. 1 sqq.)

4. Um einem möglichen Einwand zuvorzukommen,
ist schließlich noch zu erwägen, daß das Objekt dieser
ersten Hauptfrage den geforderten Eigenschaften des i u s

divinum vollkommen entspricht. Das göttliche Recht
betrifft immer den Glauben. Denn, wie der hl. Thomas erklärt,
bezweckt das göttliche Recht in erster Linie den cultus
Dei, dessen Ausübung Sache der übernatürlichen
theologischen Tugend des Glaubens ist. Das formelle Objekt
dieser Tugend ist aber Gott selbst. Die Fixierung des

Apostolischen Stuhles ist nun das passende Mittel zur
Erhaltung der kirchlichen Einheit, die sich zuerst und
hauptsächlich in der Einheit des Glaubens offenbart. Dazu ist
aber das unfehlbare Lehramt der Kirche notwendig, welches
in dem leicht und sichtbar erkennbaren Nachfolger des
hl. Petrus sichtbar verkörpert ist. Daher betrifft der Rechtsgrund

des Apostolischen Stuhles offenbar das Glaubensgebiet

und gehört deshalb zum ius divinum.
5. Aus dem geführten Beweis, der aus dogmatischen

Wahrheiten und evidenten Tatsachen zusammengesetzt ist,
geht daher das ius divinum des Rechtsgrundes als
theologische Konklusion mit voller Gewißheit hervor.
Dieselbe ist auch durch die Autorität Leos XIII. garantiert,

welcher die Wahl der Stadt Rom direkt auf Christus
selbst zurückführt, indem er sagt: „Unam enim ex omnibus

Romanam Urbem ad munera excelsiora atque altiora
humanis d e 1 e g i t sibique sacravit Servator humani gene-



476 Die fides explicita und implicita

ris Christus. Hic domicilium imperii sui diuturna atque
arcana praeparatione constituit1." Endlich bezeugen auch
das vierte Laterankonzil2 und das zweite Konzil von
Lyon3 das ius divinum der Verbindung des Apostolischen
Stuhles mit der römischen Kirche. Zu den Beweisgründen
muß aber noch die Tradition als besonderer locus theo-
logicus gezählt werden, der unstreitig theologische Gewißheit

bewirkt. "Wir haben schon mehrfach auf diese Tradition A

verwiesen und werden sie noch ausführlich untersuchen,
wenn wir die zweite Hauptfrage nach der Art der Gewißheit
unseres Resultates behandeln. Ebenso werden wir dann die
Ansichten der Theologen besprechen, welche in ihrer
überwiegenden Mehrheit mindestens die theologische
Gewißheit des ius divinum bezeugen. Wenn wir jetzt
davon absehen, so geschieht es nur, um die sonst bei der
zweiten Frage unvermeidlichen Wiederholungen zu
vermeiden.

1 Leo XIII., Encycl. Properante ad exitum, 11 maii 1899
(Rundschreiben, 5. Sammlung, p. 158).

2 Denz. nr. 436.
3 Denz. nr. 466.
4 Anton Straub: De Ecclesia Christi, Thes. XVI, p. 442 sqq.

(Fortsetzung folgt.)

DIE FIDES EXPLICITA UND IMPLICITA
Die scholastische Lehre über fides explicita
und implicita als Grundlage der Dogmen¬

geschichte
Von P. Reginald M. Scbultes, 0. P.

Die scholastisch-dogmatische Lehre von der fides
implicita bildet besonders seit der Zeit der Reformation ein
wichtiges Kapitel. Die Protestanten richten dagegen bis auf
unsere Tage heftige Angriffe1. In der Dogmatik und Apologetik

wie Moraltheologie beschäftigen sich damit eine nicht
geringe Anzahl schwerwiegender Fragen. In unserer Zeit
hat diese Lehre neue Bedeutung gewonnen infolge ihrer
Beziehung zurDogmengeschichte. Die dogmatische

1 R i t s c h 1, Fides implicita 1890; A. H a r n a c k, DG, III4, 80 ;

I 10 etc.


	Der Apostolische Stuhl

