
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


382 Literarische Besprechungen

und Gewissensfragenu. — Das Buch vom Liberalismus. —
Das Siegel auf die Lebensarbeit. — Abschied von der
Lebensarbeit.

Als Nutzanwendung sei denn tief in Geist und
Herz die Überzeugung eingepflanzt, daß es Pflicht ist,
sich dem Übernatürlichen zu unterwerfen und nach dem
übernatürlichen Ziele zu streben, und zwar nicht bloß für
jeden Menschen persönlich, sondern für jede
Menschengemeinschaft und jede menschliche Leistung. Alles,
Mensch, Menschheit, Staat, Wissenschaft, Kultur, Kunst,
Erwerbsleben muß auf das eine letzte Ziel bezogen
werden und von diesem aus beurteilt werden. Darin liegt
die untrügliche Richtschnur für unser eigenes Leben und
für alle menschliche Tätigkeit auf Erden sowie der richtige
Maßstab zur Abschätzung der menschlichen Kulturaufgabe
und aller ihrer Ergebnisse. Und dann ist keine Gefahr, daß
uns die Geschichte mit ihren Verwicklungen verwirre, daß
die glänzenden Leistungen des menschlichen Geistes unseren
Glauben schwächen, daß uns die Macht der Welt blende
oder schrecke und so in unserem Denken und Handeln irre
oder schwankend mache. Vom Christentum darf man sich
nicht Annehmlichkeiten, Ehre, Stellung und Vergnügen
versprechen. Die Zeit verlangt Männer, ganze Männer,
starke Männer, Heldenseelen, Opferseelen. Der inzwischen
ausgebrochene Welt- und Völkerkrieg liefert dafür den
handgreiflichsten Beweis.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Matthias Meier: Die Lehre des Thomas von Aquino De
passionibns ailimae in quellenanalytischer Darstellung (Beiträge
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, herausgeg. von
Ol. Baumker, Bd. XI, Heft 2), Münster i. W. 1912, Asche l dor ff-
sche Verlagshandlung. XVI u. 160 S. Mk. 5.50.

M. Meier liefert in vorliegender Arbeit einen äußerst wertvollen
Beitrag nicht nur zur Geschichte der Psychologie des Mittelalters,
sondern auch zur Geschichte der scholastischen Methode. Der Autor
bietet eine umfassende Darstellung der thomistischen Lehre von den
passiones unter dem Gesichtspunkte der Quellenanalyse. Zu diesem
Zwecke hat er ein großes Material mit anerkennenswertem Forscherfleiß

zusammengetragen und verarbeitet. Letzteres verdient, betont
zu werden. Die Vergleichung der Lehre des Aquinaten mit der Lehre,
uicht bloß mit abgerissenen Zitaten seiner Gewährsmänner aus der
Vorzeit, besonders des Weisen von Stagira, bedeutet eine erkleckliche



Literarische Besprechungen 383

Arbeitsleistung, von der aber der Wert des Buches zum größten Teile
abhängig war. Nur so ist uns ein Einblick in den geschichtlichen
Werdegang der Theorie über die Passionen, die Arbeitsweise des Aqui-
naten und die Grundsätze seiner Methode ermöglicht. Was letzteren
Punkt betrifft, so hätte nach unserer Ansicht die Arbeit an Interesse
noch gewonnen, wenn die eigentlichen Resultate eines mühevollen
Forschens und Sammeins und einer breit angelegten Untersuchung
etwas besser herausgestellt worden wären. Eine abschließende Hervorhebung

des empirischen Elementes in der Passionenlehre des hl. Thomas
z. B. hätte sich um so besser in den Rahmen der Arbeit gefügt, als
der Empiriker Thomas schon in der Einleitung des Buches gefeiert
wird. Auch der Wert und Erfolg dessen, was Verfasser die dialektische
Behandlung des psychologischen Stoffes nennt, wäre einer mehr
grundsätzlichen Würdigung wert gewesen. Gelegentliche Hinweise auf
die Behandlungsweise und Resultate der modernen Psychologie,
etwa in Form von Anmerkungen, hätten außerordentlich dazu
beigetragen, das Eigenartige und Wertvolle der scholastischen Behandlung
erkennen zu lassen, hie und da auch eine überraschende
Ubereinstimmung ans Licht zu fördern, wo man schier unendliche Gegensätze
zu sehen gewohnt ist. Wie nahe berühren sich z. B. die grundsätzlichen

Methoden bei William James und Thomas in einem bei Thomas
so oft angegriffenen Punkte, wenn ersterer schreibt : „Als innere,
psychische Zustände sind die Gemütsbewegungen gänzlich unbeschreibbar.
Zudem wäre eine Beschreibung überflüssig, denn der Leser kennt sie
bereits aus eigener Erfahrung. Alles, was man über sie in einem
Buche niederlegen kann, sind ihre Beziehungen zu den Objekten, durch
die sie erregt werden, und zu den Reaktionen, die sie veranlassen"
(Psychologie, übers, von M. Dürr, Leipzig 1912, p. 374). Es hätte
einiger, für den Umfang des Werkes kaum in Betracht kommender
Erweiterung in genannter Richtung keineswegs die Tendenz zugrunde
gelegt werden müssen, die Scholastik zu rechtfertigen ; der rein
wissenschaftliche und historische Standpunkt hätte durch diese Beleuchtung
bedeutend gewonnen. Wer daran zweifelt, der lese desselben Verfassers
ausgezeichnete Studie : Descartes' Stellung zu den Alten in seinem
Traktat „Les passions de l'âme", in der philosophischen Festschrift zum
70. Geburtstage des Freiherrn v. Hertling (Freiburg 1913, p. 183—209).
Vergleiche, wie der Verfasser sie hier im großen anstellt, erzielen
eigentlich erst ein sichereres und abschließendes Urteil über Wert
und Unwert einer historischen Erscheinung.

Im folgenden möchten wir auf einige unserer mehr sachlichen
Bedenken hinweisen, die uns bei der Lesung des Werkes aufgefallen
sind. Dem Autor scheint (p. 32, Anm. 2) gegen Stöckl der Schluß von
den Passionen als gemeinsamen Tätigkeiten des Leibes und der Seele
auf die wesenhafte Einheit der beiden zu weit zu gehen. Die Lehre des
Aquinaten lasse ihn nicht zu. Bei der passio animae sei die Seele
beteiligt in quantum est corporis motor. „Das ist ein Verhältnis der
Seele zum Leibe, das nicht im Wesen, sondern in den Kräften der
Seele radiziert." Es ist hier nicht der Ort, auf das Stöckische Argument
näher einzugehen. Aber mit seiner Meinungsäußerung hat der
Verfasser einen Punkt der thomistischen Passionenlehre berührt, welcher
der Schwierigkeit nicht entbehrt. Er scheint an dieser Stelle die
Ansicht ausgesprochen zu haben, die seelische Kraft des sinnlichen



384 Literarische Besprechungen

Begehrens bewirke nachträglich die körperliche Bewegung, in
welcher die passio im eigentlichen Sinne besteht. Sinnliches Begehren
und körperliche Alteration wären also zwei Dinge für sich, von denen
das eine das andere als Folge nach sich zieht. Wirklich könnte dies
der Sinn des Aquinaten sein, wenn er sagt: „Huiusmodi (sc. ira,
timor, etc.) per apprehensionem et appetitum animae peraguntur,
ad quae sequitur corporis transmutatio" (De verit. q. 26 a. 2).
Anderswo (S. th. I, II q. 22 a. 2 ad 8) vergleicht er die körperliche
Veränderung als Folge des Sehens mit der körperlichen Veränderung
als Folge des sinnlichen Strebens. Den Unterschied findet er darin,
daß die körperliche Alteration bei der Erkenntnis nur per accidens
eintritt : „Puta, cum oculus fatigatur ex forti intuitu vel dissolvitur
ex vehementia visibilis" ; auf das sinnliche Streben hin aber ist eine
solche körperliche Alteration per se geordnet. Und deshalb wird in
der Definition der Bewegung des sinnlichen Strebevermögens als
Materie die naturalis transmutatio o r g a n i gesetzt. Aber gerade
letzterer Ausdruck macht die genannte Auffassung des Verhältnisses
von Streben und körperlicher Alteration bei Thomas schwer
verständlich. Das Herz ist Organ des sinnlichen Strebevermögens und
das Strebevermögen ist virtus alicuius organi (ib. a. 8 c.). Wenn dem
so ist, dann kann es keinen sinnlichen Strebeakt geben, welcher
unabhängig vom Organ vor sich ginge, und weil es keine Mitwirkung
eines Organes gibt ohne körperliche, natürliche Veränderung, so ist
mit jedem sinnlichen Strebeakt durchaus wesentlich eine organische,
körperliche, natürliche Veränderung verknüpft. Nur deswegen ist mit
dem Akt des appetitus intelleetivus keine körperliche Alteration
notwendig verbunden (requiritur), „quia huiusmodi appetitus non est virtus
alicuius organi". Nehmen wir also das „peraguntur14 in der obigen
Stelle im strengen Sinne von in sich abgeschlossenen psychischen
Tätigkeiten und verstehen wir das „sequitur 4 von einer Aufeinanderfolge

vermöge wirkursächlicher, dynamischer Abhängigkeit, indem die
Seelenkraft im Körper die Veränderung bewirkt, so müssen wir eine
doppelte organische, körperliche Alteration annehmen : die erste, welche
dem Strebeakt als organischem Akt wesentlich und absolut notwendig
ist, und die zweite, welche von dem in sich vollendeten Strebeakt im
Körper hervorgerufen würde, worin dann die passio bestünde. Der
dritte Artikel der genannten quaestio legt eher die andere Ansicht
nahe: Die passio (im Körper) selber ist eben jene organische
Veränderung, welche mit dem Strebeakt wesentlich und innerlich
verbunden ist; es gibt vor ihr keine andere organische Veränderung.
Das „peraguntur" ist nicht zu pressen und die „Nachfolge" der körperlichen

Alteration ist dahin zu deuten, daß der ganze Prozeß von
psychischen Vorgängen ausgeht: vom Erkennen, welches unmittelbar
das Strebevermögen als psychische Kraft beeinflußt, so jedoch, daß den
Strebeakt von Anfang an organische Vorgänge begleiten. Dann könnte
man das Argument Stöckls nicht mehr aus dem Grunde ablehnen,
weil die Seele bei der passio nicht als forma corporis, sondern als
motor corporis beteiligt sei. Denn auch motor wäre die Seele nur
in ihrer Eigenschaft als Körperform, nicht als „id quod", sondern als
„id quo" : nicht die Strebekraft regt das Organ an, sondern die Seele
ist Prinzip der gemeinsamen Tätigkeit, welche überdies von einem
psychischen Vorgange (dem Erkennen) veranlaßt wird. Eine nähere



Literarische Besprechungen 385

Untersuchung in dieser Beziehung hätte das in der Passionenlehre des
hl. Thomas liegende Problem des Verhältnisses von Leib und Seele
etwas näher beleuchten müssen, ein Problem, das an und für sich
und wieder als Grundlage der Passionenlehre auf das größte Interesse
Anspruch erheben darf.

Meier findet einen Gegensatz zwischen Thomas und Aristoteles
in der Frage, ob die Lust eine in der Zeit verlaufende
Bewegung sei. Aristoteles verneine es schlechthin, Thomas aber weiche
im Bemühen, den schroffen Gegensatz zwischen Aristoteles und Plato
in dieser Frage zu schwächen und in etwas auszugleichen, von der
streng aristotelischen Auffassung ab (p. 86 f.). Ich kann nicht diese
Überzeugung gewinnen. Die Erklärung, welche wir I, II q. 81 a. 2

zum Satze des Stagiriten lesen, macht nicht den Eindruck einer
versuchten Aussöhnung zwischen aristotelischer und platonischer
Auffassung. Es ist doch so offenbar, daß die menschliche Lust irgendwie
in der Zeit verläuft, daß Thomas notwendig die These, die Lust sei
keine in der Zeit verlaufende Bewegung, erklären mußte, und seine
Erklärung entspricht so sehr nicht nur seiner und der aristotelischen
Philosophie, sondern auch der Natur der Sache, daß Aristoteles
vernünftigerweise keine andere Ansicht haben konnte als Thomas. Thomas
unterscheidet: Die Lust wird nicht ausgemacht durch eine Aufeinanderfolge

von verschiedenen Momenten, sondern ist begrifflich oder dem
Wesen nach vollkommen in jedem Augenblick. Wohl aber ist sie
per accidens der Zeit unterworfen, sofern die Lust abhängig ist
vom Besitze eines Gutes, welch letzterer veränderlich sein kann. Liest
man die einschlägigen Stellen der Nikomachischen Ethik, so kann
man nirgends einen anderen Sinn finden, als den: Die Lust ist dem
Wesen nach nicht in der Zeit: daß sie auch per accidens nicht in
der Zeit sei, wird nirgends angedeutet, sondern das Gegenteil offenbar
als selbstverständlich vorausgesetzt. Die von Meier zitierte Stelle bei
Siebeck hebt ausdrücklich hervor, daß die Lust nach Aristoteles dem
Wesen nach keinen Zuwachs erhält. Auch bei Ritter, auf den gleichfalls

verwiesen wird, kann ich trotz allen Nachforschens nichts
Gegenteiliges finden. Thomas hat Aristoteles erklärt, er ist nicht von ihm
abgewichen.

Mit der Konstruktion dieses Gegensatzes zwischen den beiden
Koryphäen der Philosophie hängt es zusammen, daß Meier dem heiligen
Thomas ein eigentliches Mißverständnis in bezug auf die
Wesensbestimmung der geistigen und körperlichen Lust bei Aristoteles
vorwirft. Thomas würde in der Meinung, aristotelisch zu denken, „unvermerkt

trotz der einander ausschließenden Gegensätze der Ansichten in
rein platonisches Fahrwasser geraten" sein (p. 92). „Das sinnliche
Ergötzen, sagt er (Thomas, I, II q. 81 a. 5) in echt platonischer Weise,
ist Tätigkeit des an sich Unvollendeten und daher nie ein
Abgeschlossenes, nur die geistige Freude ist die eigentliche Lust,
die durch den Charakter des „ganz zugleich ausgezeichnet ist" (ib.).
Daß nur die geistige Freude die Lust im eigentlichen Sinne sei, hat
Thomas nirgends ausgesprochen, hätte es aber — dafür spricht mehr
als nur eine starke Präsumption — sicherlich ausgesprochen, wenn
es seine Ansicht gewesen wäre. Und es hätte seine Ansicht sein müssen,
wenn er die sinnliche Lust als schlechthin der Zeit unterworfen
betrachten würde, da er doch in Artikel 2 derselben quaestio ganz all-



386 Literarische Besprechungen

gemein von der Lust ausgeführt hatte, sie sei nicht per se in der Zeit,
sondern nur per accidens. Die Wahrheit ist, daß Thomas im fünften
Artikel anwendet, was er im zweiten grundsätzlich niedergelegt : „Sed
si illud bonum adeptum transmutationi subiacet, erit delectatio per
accidens in tempore: si autem sit omnino intransmutabile, delectatio
non erit in tempore, nec per se, nec per accidens." In Anwendung
dieses Grundsatzes auf die geistige und sinnliche Freude heißt es nun:
Die Vereinigung zwischen Sinn und sinnlichem Gegenstand (das bonum
adeptum als solches der sinnlichen Erkenntnis) ist nicht vollkommen,
sie ist infolge der Beschaffenheit des Sinnes und seines Objektes
beständiger Veränderung unterworfen, weswegen auch die sinnliche Lust,
sc. per accidens, in der Zeit ist. Im Gegensatz dazu ist die Vereinigung

zwischen geistigem Gegenstand und geistiger Erkenntniskraft
vollkommener, weil der geistige Gegenstand nicht der Bewegung
unterworfen ist. Deswegen gibt es hier eine Lust, die weder per se noch
per accidens in der Zeit ist. Daß Thomas seinen Philosophen mißverstanden

hat, kann ich nicht einsehen; auch für den Aquinaten ist die
Lust ein allgemeiner Begriff, welcher der sinnlichen wie der geistigen
Freude im wahren Sinne zukommt.

Der Verfasser konstruiert, wenn ich ihn recht verstanden habe,
noch einen weiteren Gegensatz zwischen Thomas und Aristoteles : Nach
Thomas bestehe das höchste Gut in einer Lust, für Aristoteles
dagegen sei das Höchste die vernunftgemäße Tätigkeit, aus welcher sich
die Lust bloß als Folge ergebe ; das sei der Sinn des Stagiriten, wenn
er einmal die Lust das Beste nenne (p. 102f.). Letzteies ist wahr,
aber vom Sinn des Aristoteles unterscheidet sich der seines Schülers
nicht. Wie dieser seinen Satz, das höchste Gut bestehe in der Lust,
versteht, deutet Thomas in seinem Passionentraktat unverkennbar an :

„Beatitudo est optimum, sed beatitudo non est sine delectatione"
(S. th. I, II q. 24 a. 3 c). Seine Erwägungen abschließend sagt er
wieder nicht einfach: Ultimus finis hominis est delectatio, sondern:
„Ultimus finis hominis dici potest... fruitio ipsius (sc. Dei), quae
importât delectationem quandam in ultimo fine." Anderwo sagt er
ganz deutlich, worin das Wesen jener Glückseligkeit, die er das Beste
genannt und die nicht ohne Lust ist, besteht: „.... cuiuslibet
intellectuals naturae creatae beatitudo consistit in intelligendo"
(S. th. I q. 26 a. 2 c. und ähnlich öfter). Auch nach Thomas ist das
Höchste und Beste die (geistige) Tätigkeit, welche alsdann die
Lust mit sich bringt.

Die Reihe der thomistischen Mißverständnisse ist noch nicht
abgeschlossen. Wie Aristoteles, so hat auch Thomas die Lust in die
sinnliche und geistige oder körperliche und seelische unterschieden.
Thomas begründet diese Unterscheidung durch den Hinweis auf
die doppelte Art von Begierde, die sinnliche und geistige, deren
Stillung die Freude zum Inhalt hat (S. th. I, II q. 31 a. 3). In dieser
Begründung der Unterscheidung hätte nun Thomas seinen Lehrer
nicht verstanden (p. 88). Dazu ist zweierlei zu bemerken : 1. Thomas
weist wohl auf die Unterscheidung der Lust und Begierde bei Aristoteles

hin, sagt aber nicht direkt, daß auch bei Aristoteles die eine
Unterscheidung die andere begründe. 2. Wenn Thomas jene Begründung

für aristotelisch hielte, so würde er sich von der Lehre des

Stagiriten trotzdem nicht entfernen. Das will nun Meier nicht gelten,



Literarische Besprechungen 38?

la-sen. Bei Aristoteles sei die geistige Freude niemals Stillung eines
Verlangens und könne somit nicht dem geistigen Verlangen entsprechen.
Leider wird zum Beweise nicht Aristoteles selber zitiert, sondern
Siebeck. Letzterer ist mir nicht zur Hand und ich kann deswegen im
Augenblick weder den Sinn der zitierten Stelle noch ihre Berechtigung
nachprüfen. Der Autor unseres Buches scheint einer Übertreibung
zum Opfer gefallen zu sein. Es ist ja richtig, Aristoteles betont Plato
gegenüber, daß den geistigen Freuden kein Schmerz, kein Bedürfnis,
aein Mangel vorausgeht (Eth. N. X, 3). Übertreibung aber ist es,
gleich auch alles Verlangen nach dem Objekt der geistigen Freude
in Abrede zu stellen, denn es gibt doch auch ein Verlangen, das nicht
in einem körperlichen Zuständen analogen Schmerz, Mangel, Bedürfnis
besteht. Es wäre doch wunderbar, wenn Aristoteles das nicht gewußt
hätte und nicht erfahren hätte, er, von dem die klassische Definition
des Guten stammt, des geistigen wie des körperlichen: „ov navP"
è(piezaiu (Eth. N. I., 1). Ist es nötig, Belege anzuführen, wie man nach
dem Objekt der geistigen Freude verlangen kann, so nennt Aristoteles
als Beispiel geistiger Lust gerade die .Ruhmsucht (Eth. N. III, 10)
und weiß dabei $ehr wohl, daß man qpdoxi/xog sein kann im guten und
schlimmen Sinne, d. h. in rechter und übertriebener Weise nach Ruhm
verlangen kann (Eth. N. IV, 4). P. 90 behandelt der Verfasser selber
die aristotelischen Gründe dafür, daß die körperlichen Lüste „mehr
begehrt und angestrebt-' werden als die geistigen. Daß aber das
Verlangen nach geistigen Genüssen ein anderes ist, als das Bedürfnis
und der Mangel, der uns nach körperlichen Lüsten trachten läßt, und
daß die geistige Freude nicht wie die sinnliche einen konträren Gegensatz

in einem Schmerz haben muß, führt auch der Aquinate aus (S.
th. I, II q. 35 a. 3—5).

Die Abhandlung über die Furcht deckt uns weitere „Schwächen"
des Aquinaten auf, die seine geistige Größe nicht eben im besten
Lichte erscheinen lassen. „Von Augustin benützt Thomas den Satz:
Wir fürchten nichts, außer daß wir verlieren, was wir lieben, als
Einwand (q. 42 a. 1 obi. 1) dagegen, daß das Übel Objekt der Furcht
sei, da nach Augustinus die Furcht das Gute, d. i. das, was wir
lieben, zum Gegenstande habe und in einem anderen Artikel (q. 43
a. 1 s. c.), der die Liebe als Ursache der Furcht behandelt, dient
dieselbe Stelle sogar als Hauptautorität für diese Thesis, wiewohl
Augustinus deutlich sagt und Thomas ebenso zitiert, daß wir das
Verlieren dessen, was wir lieben, also die Privation des Guten,
mit anderen Worten das Übel — freilich nur um des Guten willen
— fürchten" (p. 128). Das wird angeführt zum Beweise dafür, daß
Thomas sich bisweilen mit Unrecht eines Zitates bedient und die Zitate
nicht immer im Sinne seines Autors faßt. Letztere Behauptung in
ihrer Allgemeinheit will ich nicht antasten, noch viel weniger die
selbstverständliche Tatsache, daß der Aquinate öfter zum Zwecke
einer Objektion auf eine Autorität ein falsches, nicht im Sinne des
Autors gelegenes Argument aufbaut, um es nachher, oft im Sinne des
Autors, zu korrigieren. Hier aber soll, das will doch Meier allem
Anscheine nach sagen, das Versehen oder die bewußte Ungenauigkeit
unterlaufen sein, daß Thomas in einem Zitate das Verlieren des Guten
mit dem Guten selber verwechselt, aus einem Autor genau das Gegenteil

von dem herausliest, was er ganz deutlich sagt und sogar eine



388 Literarische Besprechungen

These beweist mit einem Satze, der genau ihr Gegenteil behauptet.
Das sind doch Dinge, für die man jeden Anfänger in der Interpretation
oder der Logik strafen müßte. Dem aufmerksamen Leser des ersten
Artikels der quaestio» 42 und 48 ist aber der Trost gewährt, daß es
mit Thomas noch nicht so weit gekommen ist. Aus dem augustinischen
Satze, wir fürchten zu verlieren, was wir lieben, kann man ohne alle
Verwechslung herauslesen, daß sich die Furcht irgendwie auf das,
was wir lieben, bezieht, daß also das Gute Objekt der Furcht ist.
Das ergibt sich aus der von Augustin ausgesprochenen Tatsache so
unwiderleglich, daß Thomas es nicht eint'achhin ablehnen, sondern im
corpus articuli nur näher bestimmen kann, wie das der Fall ist: Die
Furcht bezieht sich nach Augustin auf das Gute, sofern wir es bei
der Furcht vor dem gefürchteten Übel schließlich auf den Besitz des
Guten abgesehen haben. Vollends unfaßbar ist mir die Unrichtigkeit,
welche darin stecken soll, daß Thomas im ersten Artikel der quaestio 48
aus dem genannten Satze Augustins die Folgerung zieht: „Omnis
ergo timor causatur ex hoc, quod aliquid amamus; amor igitur est
causa timoris.w Wenn wir doch nach Augustin nur fürchten, das zu
verlieren, was wir lieben, so ist wahrlich damit unzweideutig gesagt,
die Liebe sei Voraussetzung und Ursache der Furcht. Im corpus articuli

wird wieder mit bewunderungswürdiger Klarheit ausgeführt, in
welchem Sinne die Liebe Ursache der Liebe ist: Per modum
disposition^ materialis.

Nach so vielen Unrichtigkeiten von Seiten des Fürsten der Schule
ist es psychologisch einigermaßen begreiflich, daß sein Kritiker ihn
allmählich leichter nimmt. Im vierten Artikel der 42. quaestio
behandelt Thomas die Frage, ob die Furcht selber auch wieder gefürchtet
werden könne. Die Objektionen entnimmt er aus Augustin (De divers,
quaest. 33), der behauptet, die Furcht werde nicht gefürchtet. Seine

eigene Antwort lautet: Die Furcht kann gefürchtet werden, sofern sie
uns von außen durch das Hereinbrechen eines Übels aufgedrängt wird,
verliert aber ihre Furchtbarkeit, sofern sie als passio dem Willen
unterworfen und so überwunden werden kann. Meier findet nun, daß diese
Unterscheidung Augustin nicht gerecht werde und wohl auch an sich
keinen Wert habe (p. 134). Er analysiert die Argumente bei Augustin
und deckt bei diesem zwei Trugschlüsse auf, veranlaßt durch die
verschiedene Supposition des Wortes „Furcht" im Antezedens und Kon-
sequens. Auch Thomas löst alle drei Objektionen aus Augustin durch
den Hinweis auf die doppelte Furcht, welche in jenen Objektionen
nicht auseinandergehalten wird, eine Lösung übrigens, die jeder
mittelmäßige Schüler nach einem Vierteljahr Logik finden könnte. Daß
Thomas und Meier die Lösung gefunden, ist nicht zu verwundern.
Frappierend aber ist der Kommentar, den letzterer zur Distinktion
des Aquinaten gibt: Daß Augustin „die Furcht vor dem Übel
alsogleich mit der Furcht vor der Furcht identifiziert, scheint der Aqui-
nate zu merken" (p. 135). Es sei eine kurze Untersuchung darüber
gestattet, welcher der beiden Autoren, Thomas oder Meier, tiefer und
richtiger in den augustinischen Text und die Sache selbst hineingeblickt.

Augustin argumentiert an der genannten Stelle: Wer die
Furchtlosigkeit (das non metuere) liebt und besitzt, der kann keine Furcht
haben, sie zu verlieren. Man kann wohl durch die Furcht manches
schützen, was man liebt, gewiß aber nicht die Furchtlosigkeit; denn



Literarische Besprechungen 389

eo ipso, daß einer fürchtet, hat er die Furchtlosigkeit preisgegeben.
Und ebensowenig darf (oportet), wer erst furchtlos zu werden wünscht,
sich fürchten, es könnte ihm dies nicht gelingen. Augustin fügt noch
bei: Der Fürchtende würde sich ja gerade vor der Furcht fürchten,
d. h. die Furcht würde vor der Furcht fliehen. Aber kein Ding flieht
vor sich selbst. Der Gedanke ist: Wenn einer doch sich fürchten will
(nämlich vor der Furcht), so braucht er nicht vor der Furcht Scheu
zu haben und zu fliehen. Um einem Einwand wegen der Personifizierung

der Furcht (die Furcht flieht vor sich selbst) zu entgehen,
führt Augustin den Gedanken seines Argumentes weiter aus: Wer
sich vor der Furcht fürchtet, ist wahrlich der Dümmste. Durch seine
Furcht, d. h. sein Fliehen, zeigt er an, daß er die Furcht als drohendes
Übel betrachtet; aber gerade durch sein Fürchten und Fliehen, ist er
in das Übel gefallen, das er flieht. Wer die Furcht fürchtet, umfaßt
gerade, was er verabscheut. Der hl. Lehrer will also keineswegs den
Tatsachen zum Trotz die metaphysische Unmöglichkeit beweisen, daß
sich jemand vor der Furcht fürchte. Sein Argument versucht er nicht
auf die metaphysische Unmöglichkeit zu gründen, daß ein individueller

Akt der Furcht vor sich selber fliehen kann, oder daß wir einen
und denselben Akt der Furcht mit Liebe umfassen und zugleich lieben
können. Seine Voraussetzung ist vom Anfang bis zum Ende die, daß
jemand das non metuere, die Furchtlosigkeit, liebe, d* h. alle Furcht
als Übel betrachte. Von diesem Standpunkte aus ist seine Argumentation

durchaus unanfechtbar. Wer die Furcht fürchtet, der tut, was
er nicht tun sollte (non eum oportet metuere), der ist der
Dümmste; Augustin deutet nicht an, er tue Unmögliches, denn das
kann auch der Dümmste nicht. Thomas faßt den Lehrer von Jtippo
vollständig richtig auf und geht durchaus auf seinen Grundgedanken
ein. Augustin stellt sich auf den Standpunkt dessen, der die
Furchtlosigkeit liebt, erstrebt und mit allen Mitteln verfolgt. Er macht
somit von vorneherein die Voraussetzung, daß die Furcht überwunden
werden kann. Wenn er dann weiter sagt, es sei ein absurdes Mittel
zu diesem Zwecke, die Furcht zu fürchten, so fußt er wieder auf jener
Voraussetzung, die Furcht könne überwunden werden. Es ist wahr,
sein Argument stützt sich nicht unmittelbar auf die Macht des Willens,
welche die Furchtbarkeit aufhebt, setzt jene Macht aber voraus; er
stellt eine Forderung an den Willen, welche die Macht des
Willens über die Furcht zur selbstverständlichen Grundlage hat. Thomas,
der die ganze Frage von Anfang an auf eine allgemeinere, grundsätzlichere

Basis stellt und sich fragt: Ist es überhaupt möglich, daß
einer sich vor der Furcht fürchtet, mußte notwendig, und das um
Augustin gerecht zu werden, jene Voraussetzung ausdrücklich
begründen: Der Mensch kann die Furcht überwinden, weil sie dem Willen
unterworfen ist; so verliert sie die ratio terribilis und hört auf, Gegenstand

der Furcht zu sein. Augustin sagt: Der ist der Dümmste, der
die Furcht fürchtet. Thomas sagt philosophischer und gelassener: Es
braucht niemand die Furcht zu fürchten, es liegt ja in seiner Hand,
sie zuzulassen oder nicht. Er begründet psychologisch die Erfüllbarkeit

jener Forderung, welche Augustin gestellt, um einem logischen
Absurdum zu entgehen, wobei ihre Erfüllbarkeit als selbstverständlich
vorausgesetzt wurde. Thomas fügt am Ende seiner Abhandlung und
Erklärung Augustins die Bemerkung hinzu, es möchte vielleicht jemand

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 26



390 Literarische Besprechungen

die von Augustin angeführten Gründe zum Nachweis benutzen wollen,
die Furcht könne in keiner Weise gefürchtet werden, und so sei auf
jene Gründe, d. h. auf die falsch aufgefaßten Argumente Augustins,
zu antworten. Diese falsche Auffassung besteht darin, daß man glaubt,
der hl. Augustin habe die metaphysische Unmöglichkeit der Furcht
vor der Furcht durch die Unmöglichkeit beweisen wollen, daß ein Ding
(in individuo) vor sich selber flieht oder von jemand zugleich geliebt
und verabscheut werde. Gerade diese Auffassung hat Meier. Er vermag
deshalb nicht einzusehen, daß Thomas seinem Autor gerecht geworden
ist, und das um so weniger, als er im fraglichen Artikel nur die
versuchte Erklärung der Stelle bei Augustin zu sehen scheint und zu
wenig den Standpunkt des Scholastikers betrachtet, der, von einer
Autorität ausgehend, die Sache selbst mit einer gewissen
Selbständigkeit spekulativ durchdringt Lessing hatte nicht ganz unrecht,
als er meinte, diejenigen, welche sich auf den Spruch des Horaz
verlassen : „Aliquando bonus dormitat et Homerus", schlafen gewöhnlich
selbst. Nur so ist mir verständlich, wie ein Mann, der mit solchem
Scharfsinn und so liebevoller Hingabe die scheinbar nicht ganz
korrekte Definition der Freude bei Aristoteles und Thomas zu untersuchen
verstand (p. 81 ff.), bei einem Augustin so unverzeihliche logische
Schnitzer findet, wo keine sind, und dem Fürsten der mittelalterlichen
Philosophie das zweifelhafte Lob spendet, er scheine jene handgreiflichen

Verstöße gemerkt zu haben.
Man nehme uns die Bemerkung nicht übel; aber wenn man die

Genialität des Aquinaten rühmt, so sollte man nicht leicht geneigt
sein, auftauchende Schwierigkeiten gleich mit einem Versehen oder
einer gewissen geistigen Beschränktheit des zu erklärenden Autors zu
lösen. Man könnte sonst leicht den an sich gewiß nicht
gerechtfertigten Argwohn erwecken, es sei mehr ein konventionelles als ein
überzeugtes Lob, das man dem Fürsten der Schule spendet. Er braucht
ersteres nicht. Man kann von einer eigentlichen Erfahrungswahrheit
reden, daß der Aquinate gewöhnlich später wieder recht bekommt,
wenn man einmal in gewissen Punkten von ihm abweichen zu müssen
glaubte.

Zum Schlüsse gestatte uns der Autor die Bitte, die zwar häufig
gebräuchliche Zitation: a. a. 0. nicht anzuwenden in Fällen, wo man
den angeführten Ort durch Rückwärtsblättern mühsam suchen muß,
zumal wenn einem Buche kein eigentliches Literaturverzeichnis
beigegeben ist. Die Zitation p. 128, Anm. 4, ist ungenügend und rein
unverständlich. Thomas verweist nicht auf die Schrift Mat. 1, 1, sondern
auf die Glossa interl. ad Mat. 1, 1. Im übrigen habe ich es mir nicht
zur Pflicht gemacht, die Zitationen nachzuprüfen.

Engelberg (Schweiz). Dr. P. Sigisbert Cavelti, O.S.B.

2. Dr. C. Schlunke: Heinrich Rickerts Lehre vom Bewußtsein.
Eine Kritik. Leipzig, Quelle und Meyer 1912. IV u. 122 p. 4 Mk.
Die Arbeit ist Professor Rehmke gewidmet und von der

philosophischen Fakultät der königlichen Universität Greifswald als Dissertation

angenommen. Schiunke übt an der „neuen" Erkenntnistheorie
Rickerts eine durchaus vernichtende, aber siegreiche Kritik, gegen die
in wesentlichen Punkten nicht aufzukommen sein wird. Die Taktik
des Verfassers geht darauf aus, den Gegner mit dessen eigenen Aus-



Literarische Besprechungen 391

Sprüchen zu schlagen, indem er deren inneren Widersprüche und
Haltlosigkeit aufdeckt. Sehen wir von der Klarlegung einiger weniger
Begriffe und der gelegentlichen Ablehnung des erkenntnistheoretischen
Realismus ab, so treten des Autors eigene positive Anschauungen
vollständig zurück. Umso wuchtiger treffen seine Schläge. Mit jedem
Worte des Gegners wird voller Ernst gemacht und auch da, wo eine
milde Beurteilung vielleicht nur Unklarheiten oder Ungenauigkeit
des Ausdrucks konstatiert hätte, stellt unser Kritiker unbarmherzig
den eigentlichen Sinn der Worte heraus, um daraus den unvermeidlichen
Widerspruch aufzuzeigen. Klarheit und Verstandesschärfe machen
einem die Lektüre der Schrift zum Gen ß.

Engelberg (Schweiz). Dr. P. Sigisbert Cavelti, 0. S. B.

3. Dr. Job. Ude: Ethik, Leitfaden der natürlich - vernünftigen
Sittenlehre. Freiburg, Herder 1912. XIX u. 164 p.
Das Büchlein gibt in knapper, scholastischer Form und in enger

Anlehnung an den hl. Thomas das Wesentliche der natürlichen Sittenlehre

in 61 Thesen wieder Zum Selbststudium wäre der Leitfaden zu
dürftig; er soll auch nach den Worten der Vorrede nur ein „Studienbehelf"

sein, der den Vortrag des Lehrers nicht ersetzen kann. In
diesem Sinne verdient er auch empfohlen zu werden. Der hochwürdige
Verfasser wird es wohl selbst empfunden haben, daß durch die Knappheit

der Darstellung eine große sachliche und sprachliche Genauigkeit
bedingt ist, die er nicht immer erreicht hat. Nach mancher

Hinsicht wären auch ergänzende Abschnitte wie z. B. über die passiones
animae unabweisbar notwendig, weil durch sie das Verständnis anderer
Lehrpunkte erst recht möglich wird. Fast in jedem größeren Abschnitte
findet man Wendungen, die nicht deutlich genug den Sinn, welchen
der Verfasser damit verbinden will, offenbaren. So kann z. B. den
Satz, p. 101: Das ausübende Subjekt dieser Zwangsbefugnis des Rechts-
gesetzes ist die Gesamtheit bzw. die rechtmäßige Obrigkeit, auch ein
Anhänger der Prinzipien von 1789 unterschreiben. Warum manchmal
(z. B. p. 26, wo von der Unwissenheit die Rede ist) die dem Theologen
so notwendigen lateinischen Termini fehlen, während sie sonst reichlich
beigegeben sind, ist nicht ersichtlich. Sprachlich ist vieles in dem
Buche härter und schwerfälliger, als es durch die Knappheit der
Darstellung geboten wäre. Man vergleiche z. B. die Fassung der 17. These,
oder auf der gleichen Seite (57) den Satz: „Denn sie (die Schlechtheit)
ist ein Mangel, der unter wesentlich verschiedenen Rücksichten mangelhaft

sein kann" ; oder die Definition des Rechtes p. 99, oder Wendungen
wie p. 138: „Im zweiten Falle, deren einleuchtendster die Unfruchtbarkeit

ist", Wörter wie „beinhaltet" p. 143. Darstellung, Beweis und
namentlich auch die kurzen Widerlegungen irrtümlicher Systeme leiden
sichtlich unter dem Mangel der zu wenig gefeilten Ausdrucksweise.

Bliesdahlheim (Pfalz). Dr. Ludwig Hugo.

4. Friedrich Jaskowsky: Philosophie des Vegetarismus. Eine
philosophische Grundlegung und eine philosophische Betrachtung
des Vegetarismus und seiner Probleme in Natur, Ethik, Religion
und Kunst. Berlin, Otto Salle.
Mit den tiefen Problemen, welchen die alte und ewige Philosophie

ihre Kräfte weiht, hat das Buch herzlich wenig zu tun, Der Verfasser

26«



392 Literarische Besprechungen

bemüht sich, mit viel Witz und Fleiß in möglichst umfangreicher
Weise die Vorteile des Vegetarismus nach seiner philosophischen und
hygienischen Seite hervorzuheben und das Ganze dann zu einer Art
von interkonfessioneller Ethik und Religion auszugestalten. „Der
ethische Vegetarismus ist Übergang zu feiner hoher Religion" (p. 282).
„Im ethischen Vegetarismus bahnt sich gleichsam die neue Johannes-
Stufe an" (p. 194). Es ist dem Verfasser nicht zum Bewußtsein
gekommen, in welch oberflächlicher Weise er Anklänge an philosophische
Axiome und an Worte sogar der Hl. Schrift benützt, um sie nach
Entleerung ihres Inhaltes für seine Zwecke auszubeuten. Natürlich
fallen alle diese „philosophischen" Kulturredereien so aus, daß sie
einem katholischen Leser verletzend und im höchsten Grade abstoßend
sein müssen. Seine Abhandlung über das Christentum in seinem
Verhältnis zum Vegetarismus ist eine Verballhornung dessen, was das
Christentum lehrt. Die katholische Kirche besitzt nach ihm die Religion
der naiven Stufe, sie hat kein Verhältnis zu den Tieren gefunden; in
ihr entspricht der Laie der „tierischen Persönlichkeit, der anima bruta"
(p. 179) u. dgl. Der hl. Paulus muß sich sagen lassen: „Was Paulus
angeht, so müssen seine zahlreichen, sich auf die Ernährung
beziehenden Aussprüche, die zum Teil einer sehr gewagten, wohl nur aus
der Einstellung eines Briefschreibers, der „jedermann allerlei" sein
wollte, erklärlichen Moral huldigen (z. B. Römer XIV, 15 und 22), aus
dem Geist der damaligen Zeit verstanden werden." Der religiöse Ernst
dieses Vegetarismus verflüchtigt sich zu einer Art rationalistisch-
pantheistischer Sentimentalität, die sich in Proben von modernen
Tischgebeten oder Bedenkungen vor Tisch nicht gerade in empfehlenswerter
Weise zeigt. Die Höhe dieser poetischen Neureligion kennzeichnet
z. B. eine solche Bedenkung, p. 271, schon in der rührenden Einleitung :

Hunger ist Unruh in Gedärm und Magen,
Ein langweilig Zittern, ein leis hoffend Zagen etc.

Dr. Ludwig Hugo.

5. Dr. Otto Braun: Grundriß einer Philosophie des Schaffens
als Kulturphilosophie, Einführung in die Philosophie als
Weltanschauungslehre. Leipzig, Göschen 1912. 262 p.

Das Buch enthält die Grundlinien einer Art „Weltanschauung",
wie sie sich im Geiste des Verfassers darstellt. Wenn Cartesius das
Prinzip aufstellte: cogito, ergo sum, so möchte man die Grundidee
(das Grunderlebnis, sagt Braun) des Verfassers in die Worte legen: ago,
ergo sum. Das Schaffen ist das Geheimnis und das Ziel des Lebens.
Es ist eine Art von Voluntarismus im Sinne Ed. v. Hartmanns, der
hier vorgelegt wird. Wenn auch der Verfasser nicht historisch, sondern
nach seiner Auffassung spekulativ auf induktiver Grundlage vorgeht,
so ist doch bezeichnend, daß von Heraklit und Epikur der geschichtliche

Ausblick auf Leibnitz, Schleiermacher, Ed. v. Hartmann und
andere neuzeitliche Philosophen überspringt. Von den modernen Franzosen

haben Boutroux und Bergson, „der bedeutendste französische
Philosoph der Gegenwart" am meisten das Vertrauen des Verfassers
gewonnen. Nicht nur die Scholastiker, die ja als Vertreter des
„mittelalterlichen Mönchtums" einer Kulturphilosophie des Schaffens nicht
günstig waren, sondern auch Aristoteles und manche bedeutenderen



Literarische Besprechungen 393

Philosophen des Altertums verdienen bei ihm kaum Erwähnung. Am
meisten verdammenswert ist an ihnen, daß sie eine Philosophie des
Seins und nicht eine Philosophie des Schaffens, der Tätigkeit
konstruierten und den Begriff der Entwicklung nicht erfaßten. „Kein
Dogma und keine Formel, sondern Leben und Bewegung" ist das
Programm Brauns. Was er aber sagt über die Lehre von der
Bewegung in der Philosophie des Aristoteles beweist nicht, daß er diese
Lehre erfaßt hat. Trotz allen Hinauswachsens über Kant steht er fest
gebannt im Kantschen Subjektivismus, erkennt an, daß die Grundlage
seiner Philosophie Hypothese ist, tröstet sich aber damit, daß „das
Suchen der Wahrheit besser ist als deren Besitz" und daß es sich
frägt, „ob überhaupt auf dem Wege der Beflexion Weltanschauung
entstehen kann", und verlegt dieses Entstehen in die Region des
Erlebens, ohne zu merken, daß damit die Philosophie als Wissenschaft
abgetan ist. Die ganze Philosophie ist beherrscht vom historischen
Relativismus, „die alte rationale Metaphysik mit dem Anspruch
absoluter Gültigkeit" wird abgelehnt, die Lehren von der Unsterblichkeit
der Seele und dem Abschluß der Welt tragen phantasiemäßiges
Gepräge, Gott lebt nur in der Welt, die aus ihm hervorgegangen ist
und in welcher er als der Schaffende oder das Schaffende tätig ist.
Manchmal, wenn von dem Schaffenden in uns die Rede ist, möchte
man meinen, es fehle nur wenig, um den ersten Beweis des hl. Thomas
für das Dasein Gottes zu haben, aber alles verflüchtigt sich wieder
im Pantheismus. In der Ethik herrscht dieselbe Begriffsverwirrung.
Mit dem Hauptaxiom : „Das Rechte an rechter Stelle getan", läßt sich
keine einzige der ethischen Fragen entwirren. Bei allem optimistischen
Klang der Worte gähnt hinter dieser Philosophie des Schaffens der
Abgrund der Vernichtung, dem keine pantheistische „Weltanschauung"
entgeht. „Der Ausgleich aller Gegensätze", dem die Kulturentwicklung
zustrebt, „bedeutet physischen und geistigen Tod". An anderer Stelle
freilich kommt es dem Verfasser zum Bewußtsein, daß das physische
Gesetz der Ausgleichung der Energie für das geistige Gebiet, er spricht
vom Gebiete des Wollens, nicht gilt (nicht Entropie, sondern Ektropie,
wie er sagt) ; aber diese Erkenntnis bleibt für ihn ohne Konsequenzen
für die höchsten Fragen. Überhaupt stehen oft so schneidende Gegensätze

nebeneinander, daß man darüber verblüffe ist, wie der Verfasser
nicht zu sehen scheint, was ein Blinder sehen müßte. Die Verirrungen
auf dem Gebiete der Theologie über Erlösung, Schuld, Sühne, Reue
sind haarsträubend, aber schließlich begreiflich. Wenn Gott nichts
ist als ein „absoluter, unbewußter Geist", dann kann man zu dem
horrenden Satz kommen, daß nicht Gott den Menschen erlöst, sondern
der Mensch diesen Gott erlösen muß. Die Geschichte ist dieser
Spekulation ebenbürtig: der traditionelle Kirchenglaube vom Protestantismus

zerstört, die Weltflucht der christlichen Religion durch Luther
überwunden, Napoleon I. als devoter Schildknappe der römischen Kurie,
Goethe und Richard Wagner als Propheten der höchsten
Weltanschauung usw. Genug. Es scheint hier der methodische Grundsatz
einer echten Philosophie, das Dunkle durch das Klare aufzuhellen, in
sein Gegenteil verkehrt zu sein: alle Klarheit zu verdunkeln; dann
kann man aus den Worten und Begriffen machen, was man will. Denn
„das Wollen unseres eigenen Selbst macht uns die Welt begreiflich".

Dr. Ludwig Hugo.



394 Literarische Besprechungen

6. La Vocaciön cieiitiüca de los Semiiiarios. Discurso inaugural
del ano académico de 1913—1914 en el Seminario de Granada,
por Alberto Gomez Izquierdo. Granada, tip. Guevara 1913.
12°. 132 p.

Gibt es einen Beruf zur Wissenschaft? Ist er mit dem Priesterberufe

vereinbar? Darf, soll, muß ein Seminarist nach der Wissenschaft

streben? Dies ist der passende und besonders für die
spanischen Seminaristen höchst wichtige Gegenstand vorliegender
akademischer Bede.

Der Verfasser, sich auf Plato, Aristoteles und den hl. Thomas
berufend, erklärt, was unter Beruf zur Wissenschaft zu verstehen sei
und schließt darin fast alle Pflichten eines Theologiestudierenden ein,
weist dann die Erhabenheit dieses Berufes über viele andere nach
und löst schließlich die drei vorgelegten Fragen im bejahenden Sinne,
indem er mit triftigen Gründen einerseits darlegt, daß der Wissensdrang

tief im Menschengeiste wurzelt und daß anderseits der
geistliche und wissenschaftliche Beruf, weit entfernt,
einander entgegengesetzt zu sein, sich gewissermaßen ergänzen und
folglich jeder Seminarist und jeder Priester, der dieses Namens würdig
sein will, namentlich in unseren Tagen, nach den ihm von Gott
verliehenen Kräften nach Wissenschaft — die Tugend selbstverständlich
vorausgesetzt — streben soll.

Wien. P. Vinzenz M. Caicedo, 0. P.

7. Erich Westermann: Kurze Skizze der Wahrheiten des
Menschen. Leipzig, Tobies 1911. VIII und 403 p.

„In schematischen Strichen" will der Verfasser ein Weltbild
darstellen, will zur klareren „Erfassung der Wahrheit beitragen und
der argen Verwirrung, die heute im Geistesleben vieler Menschen
herrscht, nach Möglichkeit steuern". Er setzt den Monismus als einzig
berechtigte Weltanschauung voraus; zwischen ihm und wahrster
Religion will er eine Versöhnung herstellen, wie er im Untertitel des Buches
sagt. „Zu eins können diese beiden ihrem Wesen nach nicht werden,
meint Westermann, doch wie zwei Freunde, die von Natur aus anders
denken und fühlen müssen, gut miteinander auskommen" (Vorwort VI).
Das mag der Verfasser mit seinem Buche wohl auch erreicht haben.
Der Monismus und seine wahrste Religion, die sich der Verfasser
zusammenkonstruiert, harmonieren großartig. Für ihn gibt es keinen
persönlichen Gott, keine unsterbliche substantielle Seele, keine
Willensfreiheit, keine Sünde, kein persönliches Fortleben nach dem
Tode, keine Übernatur, keine Offenbarung, keinen Gottmensch Jesus
Christus. Religion und Moral sind zwei vollständig zu trennende
Gebiete. Daß sich eine solche „wahrste Religion" sehr wohl mit dem
Monismus verträgt, ist leicht einzusehen. Ob aber der Verfasser durch
dieses sein Buch wirklich „der argen Verwirrung im heutigen Geistesleben"

gesteuert habe, darf wohl mit Recht bestritten werden; im
Gegenteil vermehrt er diese Verwirrung, da er die Begriffe Gott, Seele»

Erlöser, Freiheit, Sünde, Gnade usw. im pantheistisch-nationalistischen
Sinne anwendet. Dabei ist der Verfasser nicht klar und deutlich im
Entwickeln seiner Ideen. Man muß tatsächlich viel zwischen den
Zeilen lesen, um ihn zu verstehen. Er behandelt den Menschen nach



Literarische Besprechungen 395

drei Seiten (Dimensionen nennt er sie), im Naturzustande, unter dem
Sittengesetze und in jener Geistesverfassung, da der Mensch das
Metaphysische zu ahnen beginnt; der Leser muß sich aber durch einen
Wust unklarer Worte, Vorstellungen und Begriffe, Verwechslungen
und Mißverständnisse hindurcharbeiten, um endlich auf p. 869 ff. zu
erfahren, was der Verfasser mit seinen Dimensionen will. Speziell ist
es die dritte Dimension, d. h. jener Zustand, da der Mensch das
Metaphysische zu ahnen beginnt, eine Art Gnadenzustand (etwas so
Heiliges, das man, ohne es zu vermenschlichen, gar nicht aussprechen
darf, p. 811), die an krankhafter Unklarheit leidet, von der der
Verfasser mehr als 40 Seiten sprechen kann, ohne dem Leser zu sagen,
was sie ist.

Olmütz, P. Wilhelm, Schlössinger, 0. P.

8. Rosarius Jansen, O.P.: DieQuodlibeta des Iii.Thomas von Aquill.
Ein Beitrag zu ihrer Würdigung und eine Beurteilung ihrer
Ausgaben. Bonn, Haustein 1912. 111 p.

Angriffe gegen katholische Lehren, Angriffe gegen die Mendi-
kanten, namentlich gegen die Dominikaner, veranlaßten den hl. Thomas,
besonders bei den halbjährigen Schulübungen, den „disputationes quod-
libeticae", die gewöhnlich zu Weihnachten und Ostern stattfanden, auf
derartige Fragen einzugehen. So bieten uns dieselben manchen
erwünschten Einblick in „brennende Fragen" und in „wissenschaftliche
Fragen" jener Zeit; unter letzteren verdienen hervorgehoben zu werden
die damalige Stellung des Augustinismus und Averroismus. Das Studium
dieser klaren Schrift ist daher recht empfehlenswert und wird besonders
dazu beitragen, das Verständnis mancher philosophischer Fragen jener
Zeit zu erleichtern und wird auch als überaus nützliches Vorstudium
der Quodlibeta selbst dienen, von denen P. Jansen mit Hecht eine
Neuausgabe wünscht.

Abtei Marienstatt. Dr. P. Augustin Steiger, S. 0. Cist.

9. Dr. B. C. Kulilmann, 0. P.: Der Gesetzesbegriff beim hl. Thomas
von Aquin im Lichte des Rechtsstudiiims seiner Zeit. Bonn,
Haustein 1912. XI u. 185 p.

Ausgehend von der „großen, noch in den letzten Zeiten
anerkannten Bedeutung, welche die Lehre des hl. Thomas für die
verschiedenen Zweige der Rechtswissenschaft hat", zeigt uns der in seiner
Materie sehr belesene Verfasser zunächst die nötigen Grundlagen, auf
denen diese juridische Bedeutung steht und aus denen sie erwachsen
ist. So führt uns das erste Kapitel allgemein in das Rechtsstudium
im 12. und 13. Jahrhundert ein und zeigt uns das Verhältnis des
Klerus zu demselben; im zweiten Kapitel lernen wir das Rechtsstudium
im Dominikanerorden kennen und dann im dritten Kapitel wird uns
der hl. Thomas in rechtswissenschaftlicher Beleuchtung gezeigt. Das
alles ist eigentlich nur Vorarbeit, aber nötige Vorarbeit, um uns dann
im vierten Kapitel den eigentlichen Zweck dieser Arbeit vorzuführen:
den Gesetzesbegriff beim hl. Thomas. „Das ewige und das natürliche
Gesetz bestehen tatsächlich und sind für das menschliche Gesetz
richtunggebend." — Wir lernen in dieser klaren, eingehenden
Darstellung auch viel Geschichtliches, da sowohl zeitgenössische Rechts-



396 Literarische Besprechungen

gelehrte als auch neuere Juristen im Verhältnis zum hl. Thomas
berücksichtigt werden.

Abtei Marienstatt. Dr. P. Augustin Steiger, S. 0. Cist.

10. Dr. Karl Böckenhoff: Reformelie und christliche Ehe. Köln,
Bachem 1912, 124 p.

Mehr als je steht heute das Eheproblem im Vordergrund, nicht
zum wenigsten deshalb, weil gerade diese in sich so heilige und
unwandelbare Institution soviel angefeindet wird von der sogenannten
Ehereformbewegung. „Da es beliebte, menschliches Recht an die Stelle
des natürlichen und göttlichen zu setzen, fing die erhabene Idee der
Ehe allmählich an zu schwinden. Hier ist die Quelle, aus der so
vielfaches Unheil geflossen." Leo XIII. cf. p. 13. Über diese verderbliche
Ehereformbewegung und ihre Hauptvertreter sowohl im eigenen Vaterland

als auch im Ausland orientiert uns Böckenhoff in ausgezeichneter
Weise und zeigt uns die überaus traurigen Konsequenzen aus den
Ideen und Ratschlägen dieser Reformer. Meisterhaft versteht er es,
aus dem vielen vorliegenden Material der Anhänger der verschiedenen
Reformvereinigungen, wie „Mutterschutz", „Eherechtsreform",
„Umwertungsgesellschaft" und wie sie alle heißen, das uns vorzuführen,
was uns einen genügenden Einblick gewähren kann in die tiefe Geistes-
verirrung dieser Leute und die sich nur allzusehr geltendmachenden
praktischen Folgerungen aus diesen Lehren. Aber ebenso meisterhaft
ist auch seine positive Arbeit : himmelhoch über diesen von sinnlicher
Leidenschaft und Verkehrtheit hervorgebrachten Irrtümern in betreff
der Ehe erheben sich die herrlichen Lichtseiten der schönen, klaren
Ausführungen Böckenhofls über „Ursprung, Zweck, Wesen der
Ehe", Ausführungen, die sich auf den nie alternden Lehren des
Glaubens und der gesunden Sittlichkeit aufbauen. Mögen sie überall
beachtet werden und darum diese Schrift recht große Verbreitung
finden

Abtei Marienstatt. Dr. P. Augustin Steiger, S. 0. Cist.

11. Job. Dillinger: Kirchliche und staatliche Armenpflege. Mainz,
Kirchheim 1912. 48 p.

Dillinger will untersuchen, ob die Kirche oder der Staat in
erster Linie das Recht der Armenpflege hat. Deshalb bringt er im
ersten Abschnitt die Beweisgründe zugunsten der Kirche, im zweiten
diejenigen zugunsten des Staates und zieht im dritten Abschnitt die
Schlußfolgerung.

Bei den Beweisgründen zugunsten der Kirche wird zunächst
hervorgehoben, daß der tiefste Grund der Verarmung in den meisten
Fällen auf sittlichem Gebiete liegt; nun ist es aber die Kirche, welche
die zu dieser Heilung so nötigen Mittel gewähren kann und sie tut
es mit einer Liebe und einem Herabsteigen, die auf den Armen so
wohltuend und ersprießlich wirken.

Sie ist sodann Mutter und Förderin der Privatarmenpflege ge"
worden, sie schafft hierzu die besten Organe, sie hat sich hierin also
ein historisches Recht erworben, das der Einblick in das Altertum
und Mittelalter bestätigt.



Literarische Besprechungen 397

Ihrer Armenpflege haften so viele Fehler und Mängel der
staatlichen Armenpflege nicht an. Hier bezeichnet Dillinger besonders als
„wunden Punkt" der letzteren, daß ihr der einzelne Arme nur als
bloße Nummer gilt in der Liste der Armen, sowohl der verschuldete
wie der unverschuldete Arme, p. 19. — Die Zwangssteuer für die
Armen wird auch gestreift und darauf hingewiesen, daß dadurch der
Arme gleichsam ermächtigt werde, das Almosen mit Gewalt zu fordern
— ohne Dank — so wird der Trieb zur Arbeitsamkeit gemindert, der
Sinn für sittlich-wirtschaftliche Verantwortlichkeit geschwächt, cf. p. 24.
Hingegen spricht zugunsten des Staates das naturrechtliche Verhältnis

zwischen ihm und seinen Bürgern, seine Pflicht, für das soziale
Wohl tätig zu sein und der Nutzen, den er danu daraus zieht, z. B.
auch Erhöhung der Wehrkraft, je mehr die Armut schwindet. Der
Verfasser zieht die Schlußfolgerung: die staatliche Armenpflege soll
nur subsidiär sein, nur dann eingreifen, wenn die Privatwohltätigkeit
(kirchliche) nicht alles bewältigen kann. So wird sie aber immerhin
in weitem Umfang nötig sein. — Die Schrift ist insoferne empfehlenswert,

als sie unter reichlicher Benützung der einschlägigen Literatur
die Grundlinien aufstellt, auf denen eine sachgemäße Beurteilung der
Berechtigung der kirchlichen und staatlichen Armenpflege möglich ist.

Abtei Marienstatt. Dr. P. Augustin Steiger, S. 0. Cist.




	Literarische Besprechungen

