Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 2 (1915)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

382 Literarische Besprechungen

und Gewissensfragen“. — Das Buch vom Liberalismus. —
Das Siegel auf die Lebensarbeit. — Abschied von der
Lebensarbeit. .

Als Nutzanwendung sei denn tief in Geist und
Herz die Uberzeugung eingepflanzt, dafl es Pflicht ist,
sich dem Ubernatiirlichen zu unterwerfen und nach dem
iibernatiirlichen Ziele zu streben, und zwar nicht blofd fiir
jeden Menschen personlich, sondern fiir jede Menschen-
gemeinschaft und jede menschliche Leistung. Alles,
Mensch, Menschheit, Staat, Wissenschaft, Kultur, Kunst,
Erwerbsleben muf} auf das eine letzte Ziel bezogen
werden und von diesem aus beurteilt werden. Darin liegt
die untriigliche Richtschnur fiir unser eigenes Leben und
tiir alle menschliche Tatigkeit auf Erden sowie der richtige
Mafistab zur Abschétzung der menschlichen Kulturaufgabe
und aller ihrer Ergebnisse. Und dann ist keine Gefahr, dafl
uns die Geschichte mit ihren Verwicklungen verwirre, dafs
die glinzenden Leistungen des menschlichen Geistes unseren
(lauben schwiichen, dafl uns die Macht der Welt blende
oder schrecke und so in unserem Denken und Handeln irre
oder schwankend mache. Vom Christentum darf man sich
nicht Annehmlichkeiten, Ehre, Stellung und Vergniigen
versprechen, Die Zeit verlangt Ménner, ganze Minner,
starke Manner, Heldenseelen, Opferseelen. Der inzwischen
ausgebrochene Welt- und Vélkerkrieg liefert dafiir den
handgreiflichsten Beweis.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Dr. Matthias Meier: Die Lehre des Thomas von Aquino De
passionibus animae in quellenanalytischer Darstellung (Beitrige
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, herausgeg. von
Cl. Biumker, Bd. XI, Heft 2), Miinster i. W. 1912, Ascheudorff-
sche Verlagshandlung. XVI u. 160 S, Mk. 5.50.

M. Meier liefert in vorliegender Arbeit einen idiuflerst wertvollen
Beitrag nicht nur zur Geschichte der Psychologie des Mittelalters,
sondern auch zur Geschichte der scholastischen Methode. Der Autor
bietet eine umfassende Darstellung der thomistischen Lehre von den
passiones unter dem Gesichtspunkte der Quellenanalyse. Zu diesem
Zwecke hat er ein grofies Material mit anerkennenswertem Forscher-
fleifl zusammengetragen und verarbeitet. Letzteres verdient, betont
zu werden, Die Vergleichung der Lehre des Aquinaten mit der Liehre,
nicht blofl mit abgerissenen Zitaten seiner Gewihrsminner aus der
Vorzeit, besonders des Weisen von Stagira, bedeutet eine erkleckliche



Literarische Besprechungen 383

Arbeitsleistung, von der aber der Wert des Buches zum gréfiten Teile
abhiingig war, Nur so ist uns ein Einblick in den geschichtlichen
Werdegang der Theorie tiber die Passionen, die Arbeitsweise des Aqui-
naten und die Grundsidtze seiner Methode ermdglicht. Was letzteren
Punkt betrifft, so hiitte nach unserer Ansicht die Arbeit an Interesse
noch gewonnen, wenn die eigentlichen Resultate eines miihevollen
Forschens und Sammelns und einer breit angelegten Untersuchung
etwas besser herausgestellt worden wiren. Eine abschlieflende Hervor-
hebung des empirischen Elementes in der Passionenlehre des hl. Thomas
z. B. hitte sich um so besser in den Rahmen der Arbeit gefiigt, als
der Empiriker Thomas schon in der Einleitung des Buches gefeiert
wird. Auch der Wert und Erfolg dessen, was Verfasser die dialektische
Behandlung des psychologischen Stoffes nennt, wiire einer mehr grund-
sitzlichen Wiirdigung wert gewesen. Gelegentliche Hinweise auf
die Behandlungsweise und Resultate der modernen Psychologie,
etwa in Form von Anmerkungen, hiitten auflerordentlich dazu bei-
getragen, das Eigenartige und Wertvolle der scholastischen Behandlung
erkennen zu lassen, hie und da auch eine iiberraschende Uberein-
stimmung ans Licht zu fordern, wo man schier unendliche Gegensiitze
zu sehen gewohnt ist. Wie nahe beriihren sich z. B. die grundsitz-
lichen Methoden bei William James und Thomas in einem bei Thomas
so oft angegriffenen Punkte, wenn ersterer schreibt: ,Als innere, psy-
chische Zustiinde sind die Gemiitsbewegungen génzlich unbeschreibbar.
Zudem wiire eine Beschreibung iiberfliissig, denn der Leser kennt sie
bereits aus eigener Erfahrung. Alles, was man {iiber sie in einem
Buche niederlegen kann, sind ihre Beziehungen zu den Objekten, durch
die sie erregt werden, und zu den Reaktionen, die sie veranlassen*
(Psychologie, iibers. von M. Diirr, Leipzig 1912, p. 874). Es hitte
einiger, fir den Umfang des Werkes kaum in Betracht kommender
Erweiterung in genannter Richtung keineswegs die Tendenz zugrunde
gelegt werden milssen, die Scholastik zu rechtfertigen; der rein wissen-
schaftliche und historische Standpunkt hiitte durch diese Beleuchtung
bedeutend gewonnen. Wer daran zweifelt, der lese desselben Verfassers
ausgezeichnete Studie: Descartes’ Stellung zu den Alten in seinem
Traktat ,, Lies passions de I’ameY, in der philosophischen Festschrift zum
70. Geburtstage des Freiherrn v. Hertling (Freiburg 1913, p. 183—209).
Vergleiche, wie der Verfasser sie hier im grofien anstellt, erzielen
eigentlich erst ein sichereres und abschliefendes Urteil tiber Wert
und Unwert einer historischen Erscheinung.

Im folgenden mochten wir auf einige unserer mehr sachlichen
Bedenken hinweisen, die uns bei der Lesung des Werkes aufgefallen
sind, Dem Autor scheint (p. 32, Anm. 2) gegen Stockl der Schiuf} von
den Passionen als gemeinsamen Titigkeiten des Leibes und der Seele
auf die wesenhafte Einheit der beiden zu weit zu gehen, Die Lehre des
Aquinaten lasse ihn nicht zu, Bei der passio animae sei die Seele
beteiligt in quantum est corporis motor. ,Das ist ein Verhiiltnis der
Seele zum Leibe, das nicht im Wesen, sondern in den Kriften der
Seele radiziert.“ Es ist hier nicht der Ort, auf das Stocklsche Argument
niher einzugehen. Aber mit seiner Meinungséiufierung hat der Ver-
fasser einen Punkt der thomistischen Passionenlehre beriihrt, welcher
der Schwierigkeit nicht entbehrt, Er scheint an dieser Stelle die
Ansicht ausgesprochen zu haben, die seelische Kraft des sinnlichen



384 Literarische Besprechungen

Begehrens bewirke mnachtriiglich die korperliche Bewegung, in
welcher die passio im eigentlichen Sinne besteht. Sinnliches Begehren
und korperliche Alteration wiiren also zwei Dinge fiir sich, von denen
das eine das andere als Folge nach sich zieht. Wirklich kinnte dies
der Sinn des Aquinaten sein, wenn er sagt: n,Huiusmodi (sc. ira,
timor, etc.) per apprehensionem et appetitum animae peraguntur,
ad quae sequitur corporis transmutatio* (De verit. q. 26 a. 2),
Anderswo (S. th. I, IT q. 22 a. 2 ad 8) vergleicht er die korperliche
Veriinderung als Folge des Sehens mit der korperlichen Verinderung
als Folge des sinnlichen Strebens. Den Unterschied findet er darin,
daf} die korperliche Alteration bei der Erkenntnis nur per accidens
eintritt: ,Puta, cum oculus fatigatur ex forti intuitu vel dissolvitur
ex vehementia visibilis*; auf das sinnliche Streben hin aber ist eine
solche korperliche Alteration per se geordnet. Und deshalb wird in
der Definition der Bewegung des sinnlichen Strebevermigens als
Materie die naturalis transmutatio organi gesetzt. Aber gerade
letzterer Ausdruck macht die genannte Auffassung des Verhiiltnisses
von Streben und korperlicher Alteration bei Thomas schwer ver-
stindlich. Das Herz ist Organ des sinnlichen Strebevermdgens und
das Strebevermdgen ist virtus alicuius organi (ib. a. 3 ¢.). Wenn dem
so ist, dann kann es keinen sinnlichen Strebeakt geben, welcher un-
abhiingig vom Organ vor sich ginge, und weil es keine Mitwirkung
eines Organes gibt ohne korperliche, natiirliche Verinderung, so ist
mit jedem sinnlichen Strebeakt durchaus wesentlich eine organische,
kérperliche, natiirliche Veriinderung verkniipft. Nur deswegen ist mit
dem Akt des appetitus intellectivus keine korperliche Alteration not-
wendig verbunden (requiritur), ,quia huiusmodi appetitus non est virtus
alicuius organi“. Nehmen wir also das ,peraguntur® in der obigen
Stelle im strengen Sinne von in sich abgeschlossenen psychischen
Titigkeiten und verstehen wir das ,sequitur* von einer Auteinander-
folge vermdge wirkursiichlicher, dynamischer Abhéngigkeit, indem die
Seelenkraft im Korper die Verinderung bewirkt, so miissen wir eine
doppelte organische, korperliche Alteration annehmen: die erste, welche
dem Strebeakt als organischem Akt wesentlich und absolut notwendi

ist, und die zweite, welche von dem in sich vollendeten Strebeakt im
Korper hervorgerufen wiirde, worin dann die passio bestiinde. Der
dritte Artikel der genannten quaestio legt eher die andere Ansicht
nahe: Die passio (im Korper) selber ist eben jene organische Ver-
inderung, welche mit dem Strebeakt wesentlich und innerlich ver-
bunden ist; es gibt vor ihr keine andere organische Verinderung.
Das ,peraguntur® ist nicht zu pressen und die ,Nachfolge* der korper-
lichen Alteration ist dahin zu deuten, dafl der ganze Prozefl von
psychischen Vorgiingen ausgeht: vom Erkennen, welches unmittelbar
das Strebevermdogen als psychische Kraft beeinflufit, so jedoch, daf} den
Strebeakt von Anfang an organische Vorginge begleiten. Dann kénnte
man das Argument Stockls nicht mehr aus d em Grunde ablehnen,
weil die Seele bei der passio nicht als forma corporis, sondern als
motor corporis beteiligt sei. Denn auch motor wire die Seele nur
in ihrer Eigenschatt als Koérperform, nicht als ,id quod“, sondern als
»id quo“: nicht die Strebekraft regt das Organ an, sondern die Seele
ist Prinzip der gemeinsamen Titigkeit, welche iiberdies von einem
psychischen Vorgange (dem Erkennen) veranlafit wird. Eine nihere-



Literarische Besprechungen 385

Untersuchung in dieser Beziehung hitte das in der Passionenlehre des
hl. Thomas liegende Problem des Verhiiltnisses von Leib und Seele
etwas nidher beleuchten miissen, ein Problem, das an und fiir sich
und wieder als Grundlage der Passionenlebre auf das grofite Interesse
Anspruch erheben darf.

Meier findet einen Gegensatz zwischen Thomas und Aristoteles
in der Frage, ob die Lust eine in der Zeit verlaufende Be-
wegung sei. Aristoteles verneine es schlechthin, Thomas aber weiche
im Bemiihen, den schroffen Gegensatz zwischen Aristoteles und Plato
in dieser Frage zu schwichen und in etwas auszugleichen, von der
streng aristotelischen Auffassung ab (p. 86 f.). Ich kann nicht diese
Uberzeugung gewinnen, Die Erklirung, welche wir I, II q. 31 a. 2
zum Satze des Stagiriten lesen, macht nicht den Eindruck einer ver-
suchten Ausséhnung zwischeu aristotelischer und platonischer Auf-
fassung. Es ist doch so offenbar, daf} die menschliche Lust irgendwie
in der Zeit verlduft, dafl Thomas notwendig die These, die Lust sei
keine in der Zeit verlautende Bewegung, erkliren mufdte, und seine
Erklirang entspricht so sehr nicht nur seiner und der aristotelischen
Philosophie, sondern auch der Natur der Sache, dafl Aristoteles ver-
niinftigerweise keine andere Ansicht haben konnte als Thomas., Thomas
unterscheidet: Die Lust wird nicht ausgemacht durch eine Aufeinander-
folge von verschiedenen Momenten, sondern ist begrifflich oder dem
Wesen nach vollkommen in jedem Augenblick. Wohl aber ist sie
per accidens der Zeit unterworfen, sofern die Lust abhidngig ist
vom Besitze eines Gutes, welch letzterer verdnderlich sein kann. Liest
man die einschliigigen Stellen der Nikomachischen Ethik, so kann
man nirgends einen anderen Sinn finden, als den: Die Lust ist dem
Wesen nach nicht in der Zeit; daf} sie auch per accidens nicht in
der Zeit sei, wird nirgends angedeutet, sondern das Gegenteil offenbar
als selbstverstindlich vorausgesetzt. Die von Meier zitierte Stelle bei
Siebeck hebt ausdriicklich hervor, daf3 die Lust nach Aristoteles dem
Wesen nach keinen Zuwachs erhiilt, Auch bei Ritter, auf den gleich-
falls verwiesen wird, kann ich trotz allen Nachforschens nichts Gegen-
teiliges finden. Thomas hat Aristoteles erklirt, er ist nicht von ihm
abgewichen.

Mit der Konstruktion dieses Gegensatzes zwischen den beiden
Koryphiien der Philosophie hiingt es zusammen, dafd Meier dem heiligen
Thomas ein eigentliches Mifiverstindnis in bezug auf die Wesens-
bestimmung der geistigen und korperlichen Lust bei Aristoteles vor-
wirft, Thomas wiirde in der Meinung, aristotelisch zu denken, Lunver-
merkt trotz der einander ausschlieflenden Gegensiitze der Ansichten in
rein platonisches Fahrwasser geraten sein (p. 92). ,Das sinnliche Er-
goétzen, sagt er (Thomas, I, IT ¢. 81 a. 5} in echt platonischer Weise,
ist Tétigkeit des an sich Unvollendeten und daher nie ein
Abgeschlossenes, nur die geistige Freude ist die eigentliche Lust,
die durch den Charakter des ,ganz zugleich ausgezeichnet ist% (ib.).
Daf} nur die geistige Freude die Lust im eigentlichen Sinne sei, hat
Thomas nirgends ausgesprochen, hiitte es aber — datiir spricht mehr
als nur eine starke Prisumption — sicherlich ausgesprochen, wenn
es seine Ansicht gewesen wire. Und es hiitte seine Ansicht sein miiss en,
wenn er die sinnliche Lust als schlechthin der Zeit unterworfen be-
trachten wiirde, da er doch in Artikel 2 derselben quaestio ganz all-



286 Literarische Besprechungen

gemein von der Lust ausgefiihrt hatte, sie sei nicht per se in der Zeit,
sondern nur per accidens. Die Wahrheit ist, dafl Thomas im fiinften
Artikel anwendet, was er im zweiten grundsitzlich niedergelegt: ,Sed
si illud bonum adeptum transmutationi subiacet, erit delectatio per
accidens in tempore: si autem sit omnino intransmutabile, delectatio
non erit in tempore, nec per se, nec per accidens. In Anwendung
dieses Grundsatzes auf die geistige und sinnliche Freude heifit es nun:
Die Vereinigung zwischen Sinn und sinnlichem Gegenstand (das bonum
adeptum als solches der sinnlichen Erkenntnis) ist nicht vollkommen,
sie ist infolge der Beschaffenheit des Sinnes und seines Objektes be-
stindiger Verinderung unterworfen, weswegen auch die sinnliche Lust,
sc. per accidens, in der Zeit ist. Im Gegensatz dazu ist die Vereini-
gung zwischen geistigem Gegenstand und geistiger Erkenntniskraft
vollkommener, weil der geistige Gegenstand nicht der Bewegung unter-
worfen ist. Deswegen gibt es hier eine Lust, die weder per se noch
per accidens in der Zeit ist. Dafd Thomas seinen Philosophen mifiver-
standen hat, kann ich nicht einsehen; auch fiir den Aquinaten ist die
Lust ein allgemeiner Begriff, welcher der sinnlichen wie der geistigen
Freude im wahren Sinne zukommt.

Der Verfasser konstruiert, wenn ich ihn recht verstanden habe,
noch einen weiteren Gegensatz zwischen Thomas und Aristoteles: Nach
Thomas bestehe das héchste Gut in einer Lust, fiir Aristoteles da-
gegen sei das Hochste die vernunftgemifle Titigkeit, aus welcher sich
die Lust blof} als Folge ergebe; das sei der Sinn des Stagiriten, wenn
er einmal die Lust das Beste nenne (p. 102f.). Letateres ist wahr,
aber vom Sinn des Aristoteles unterscheidet sich der seines Schiilers
nicht. Wie dieser seinen Satz, das hochste Gut bestehe in der Lust,
versteht, deutet Thomas in seinem Passionentraktat unverkennbar an:
,Beatitudo est optimum, sed beatitudo non est sine delectatione®
(S. th. I, II q. 24 a. 8 c¢). Seine Erwigungen abschlieffend sagt er
wieder nicht einfach: Ultimus finis hominis est delectatio, sondern:
,Ultimus finis hominis dici potest... fruitio ipsius (sc. Dei), quae
importat delectationem quandam in ultimo fine.* Anderwo sagt er
ganz deutlich, worin das Wesen jener Gliickseligkeit, die er das Beste
genannt und die nicht ohne Lust ist, besteht: ,.... cuiuslibet intel-
lectualis naturae creatae beatitudo consistit in intelligendo
(S. th. I q. 26 a. 2 ¢. und #hnlich &fter). Auch nach Thomas ist das
Hochste und Beste die (geistige) Tatigkeit, welche alsdann die
Lust mit sich bringt,

Die Reihe der thomistischen Mifverstiindnisse ist noch nicht
abgeschlossen. Wie Aristoteles, so hat auch Thomas die Lust in die
sinnliche und geistige oder kérperliche und seelische unterschieden.
Thomas begriindet diese Unterscheidung durch den Hinweis auf
die doppelte Art von Begierde, die sinnliche und geistige, deren
Stillung die Freude zum Inhalt hat (S, th, I, II q. 381 a. 8). In dieser
Begriindung der Unterscheidung hitte nun Thomas seinen Lehrer
nicht verstanden (p. 88). Dazu ist zweierlei zu bemerken: 1. _Thqmas
weist wohl auf die Unterscheidung der Lust und Begierde bei Aristo-
teles hin, sagt aber nicht direkt, dafl auch bei Aristoteles die eine
Unterscheidung die andere begriinde. 2. Wenn Thomas jene Begriin-
dung fiir aristotelisch hielte, so wiirde er sich von der Lehre des
Stagiriten trotzdem nicht entfernen. Das will nun Meier nicht gelten



Literarische Besprechungen 387

lassen. Bei Aristoteles sei die geistige Freude niemals Stillung eines
Verlangens und kénne somit nicht dem geistigen Verlangen entsprechen.
Leider wird zum Beweise nicht Aristoteles selber zitiert, sondern
Siebeck. Letzterer ist mir nicht zur Hand und ich kann deswegen im
Augenblick weder den Sinn der zitierten Stelle noch ihre Berechtigung
nachpriifen. Der Autor unseres Buches scheint eirer Ubertreibung
zum Opfer gefallen zu sein. Es ist ja richtig, Aristoteles betont Plato.
gegeniiber, dafy den geistigen Freuden kein Schmerz, kein Bediirfnis,
kein Mangel vorausgeht (Eth. N. X, 3). Ubertreibung aber ist es,
gleich auch alles Verlangen nach dem Objekt der geistigen Freude
in Abrede zu stellen, aenn es gibt doch auch ein Verlangen, das nicht
in einem korperlichen Zustinden analogen Schmerz, Mangel, Bediirfnis
besteht. Es wire doch wunderbar, wenn Aristoteles das nicht gewuf3t
hédtte und nicht erfahren hiitte, er, von dem die klassische Definition
des Guten stammt, des geistigen wie des korperlichen: jof mdrt”
éplerar” (Eth. N. 1., 1). Ist es notig, Belege anzufiihren, wie man nach
dem Objekt der geistigen Freude verlangen kann, so nennt Aristoteles
als Beispiel geistiger Lust gerade die Ruhmsucht (Eth. N. I1I, 10)
und weify dabei gehr wohl, dafl man ¢uidriuos sein kann im guten und
schlimmen Sinne, d. h. in rechter und iibertriebener Weise nach Ruhm
verlangen kann (Eth. N. IV, 4). P, 90 behandelt der Verfasser selber
die aristotelischen Griinde dafiir, daf3 die korperlichen Liiste ,mehr
begehrt und angestrebt* werden als die geistigen. Daf} aber das Ver-
langen nach geistigen Geniissen ein anderes ist, als das Bediirfnis
und der Mangel, der uns nach korperlichen Liisten trachten ldf3t, und
daf} die geistige Freude nicht wie die sinnliche einen kontriren Gegen-
satz in einem Schmerz haben mufi, fiihrt auch der Aquinate aus (S.
th. I, II q. 35 a. 3—5).

Die Abhandlung iiber die Furcht deckt uns weitere ,Schwichen*
des Aquinaten auf, die seine geistige Grofle nicht eben im besten
Lichte erscheinen lassen. ,Von Augustin beniitzt Thomas den Satz:
Wir firchten nichts, aufler dafl wir verlieren, was wir lieben, als
Einwand (q. 42 a. 1 obi. 1) dagegen, dafi das Ubel Objekt der Furcht
sei, da nach Augustinus die Furcht das Gute, d. i. das, was wir
lieben, zum Gegenstande habe und in einem anderen Artikel (q. 43
a. 1l s.¢c), der die Liebe als Ursache der Furcht behandelt, dient
dieselbe Stelle sogar als Hauptautoritit fiir diese Thesis, wiewohl
Augustinus deutlich sagt und Thomas ebenso zitiert, dafl wir das
Verlieren dessen, was wir lieben, also die Privation des Guten,
mit anderen Worten das Ubel — freilich nur um des Guten willen
— fiirchten® (p. 128). Das wird angefiihrt zum Beweise dafiir, dafl
Thomas sich bisweilen mit Unrecht eines Zitates bedient und die Zitate
nicht immer im Sinne seines Autors fafit. Letztere Behauptung in
ihrer Allgemeinheit will ich nicht antasten, noch viel weniger die
selbstverstindliche Tatsache, dafl der Aquinate ofter zum Zwecke
einer Objektion auf eine Autoritit ein falsches, nicht im Sinne des
Autors gelegenes Argument aufbaut, um es nachher, oft im Sinne des
Autors, zu korrigieren. Hier aber soll, das will doch Meier allem An-
scheine nach sagen, das Versehen oder die bewuf3te Ungenauigkeit
unterlaufen sein, dafl Thomas in einem Zitate das Verlieren des Guten
mit dem Guten selber verwechselt, aus einem Autor genau das Gegen-
teil von dem herausliest, was er ganz deutlich sagt und sogar eine



388 : Literarische Besprechungen

These beweist mit einem Satze, der genau ihr Gegenteil behauptet.
Das sind doch Dinge, fiir die man jeden Anfinger in der Interpretation
oder der Logik strafen miifite. Dem aufmerksamen Leser des ersten
Artikels der quaesti® 42 und 438 ist aber der Trost gewiihrt, daf} es
mit Thomas noch nicht so weit gekommen ist. Aus dem augustinischen
Satze, wir fiirchten zu verlieren, was wir lieben, kann man ohne alle
Verwechslung herauslesen, dafl sich die Furcht irgendwie auf das,
was wir lieben, bezieht, daf} also das Gute Objekt der Furcht ist.
Das ergibt sich aus der von Augustin ausgesprochenen Tatsache so
unwiderleglich, daf Thomas es nicht einfachhin ablehnen, sondern im
corpus articuli nur néher bestimmen kann, wie das der Fall ist: Die
Furcht bezieht sich nach Augustin auf das Gute, sofern wir es bei
der Furcht vor dem gefiirchteten Ubel schlie3lich auf den Besitz des
Guten abgesehen haben. Vollends unfaf3bar ist mir die Unrichtigkeit,
welche darin stecken soll, daf} Thomas im ersten Artikel der quaestio 43
aus dem genannten Satze Augustins die Folgerung =zieht: ,Omnis
ergo timor causatur ex hoc, quod aliquid amamus; amor igitur est
causa timoris.¥ Wenn wir doch nach Augustin nur fiirchten, das zu
verlieren, was wir lieben, so ist wahrlich damit unzweideutig gesagt,
die Liebe sei Voraussetzung und Ursache der Furcht. Im corpus arti-
culi wird wieder mit bewunderungswiirdiger Klarheit ausgefiihrt, in
welchem Sinne die Liebe Ursache der Liebe-ist: Per modum dispo-
sitionis materialis. Tl

r

Nach so vielen Unrichtigkeiten von seiten des Fiirsten der Schule
ist es psychologisch einigermafien begreiflich, dafl sein Kritiker ihn
allmihlich leichter nimmt. lm vierten Artikel der 42. quaestio be-
handelt Thomas die Frage, ob die Furcht selber auch wieder gefiirchtet
werden konne, Die Objektionen entnimmt er aus Augustin (De divers.
quaest, 83), der behauptet, die Furcht werde nicht gefiirchtet, Seine
eigene Antwort lautet: Die Furcht kann gefiirchtet werden, sofern sie
uns von auflen durch das Hereinbrechen eines Ubels aufgedringt wird,
verliert aber ihre Furchtbarkeit, sofern sie als passio dem Willen unter-
worfen und so iiberwunden werden kann. Meier findet nun, dafy diese
Unterscheidung Augustin nicht gerecht werde und wohl auch an sich
keinen Wert habe (p. 134). Er analysiert die Argumente bei Augustin
und deckt bei diesem zwei Trugschliisse auf, veranlafit durch die ver-
schiedene Supposition des Wortes ,Fuarcht* im Antezedens und Kon-
sequens. Auch Thomas l6st alle drei Objektionen aus Augustin durch
den Hinweis auf die doppelte Furcht, welche in jenen Objektionen
nicht auseinandergehalten wird, eine Losung iibrigens, die jeder mittel-
miiflige Schiiler nach einem Vierteljahr Logik finden konnte. Dafd
Thomas und Meier die Losung gefunden, ist micht zu verwundern.
Frappierend aber ist der Kommentar, den letzterer zur Distinktion
des Aquinaten gibt: Dafy Augustin ,die Furcht vor dem Ubel ... also-
gleich mit der Furcht vor der Furcht identifiziert, scheint der Aqui-
nate zu merken* (p. 135), Es sei eine kurze Untersuchung dariiber
gestattet, welcher der beiden Autoren, Thomas oder Meier, tiefer und
richtiger in den augustinischen Text und die Sache selbst hineinge-
blickt, Augustin argumentiert an der genannten Stelle: Wer die Furcht-
losigkeit (das non metuere) liebt und besitzt, der kann keine Furcht
haben, sie zu verlieren. Man kann wohl durch die Furcht manches
schiitzen, was man liebt, gewif aber nicht die Furchtlosigkeit; denn



Literarische Besprechungen 389

eo ipso, daf} einer fiirchtet, hat er die Furchtlosigkeit preisgegeben.
Und ebensowenig darf (oportet), wer erst furchtlos zu werden wiinscht,
sich flirchten, es konnte ihm dies nicht gelingen. Augustin fiigt noch
bei: Der Fiirchtende wiirde sich ja gerade vor der Iurcht fiirchten,
d. h, die Furcht wiirde vor der Furcht flichen. Aber kein Ding flieht
vor sich selbst. Der Gedanke ist: Wenn einer doch sich fiirchten will
(ndmlich vor der Furcht), so braucht er nicht vor der Furcht Scheu
zu haben und zu fliehen. Um einem Einwand wegen der Personifi-
zierung der Furcht (die Furcht flieht vor sich selbst) zu entgehen,
fihrt Augustin den Gedanken seines Argumentes weiter aus: Wer
sich vor der Furcht fiirchtet, ist wahrlich der Diimmste. Durch seine
Furcht, d. h. sein Fliehen, zeigt er an, daf} er die Furcht als drohendes
Ubel betrachtet; aber gerade durch sein Fiirchten und Fliehen, ist er
in das Ubel gefallen, das er flieht. Wer die Furcht fiirchtet, umfafit
gerade, was er verabscheut. Der hl. Lehrer will also keineswegs den
Tatsachen zum Trotz die metaphysische Unméglichkeit beweisen, dafl
sich jemand vor der Furcht fiirchte. Sein Argument versucht er nicht
auf die metaphysische Unmdéglichkeit zu griinden, daf} ein individu-
eller Akt der Furcht vor sich selber fliechen kann, oder da3 wir einen
und denselben Akt der Furcht mit Liebe umfassen und zugleich lieben
konnen. Seine Voraussetzung ist vom Anfang bis zum Ende die, daf
jemand das non metuere, die Furchtlosigkeit, liebe, d. h. alle Furcht
als Ubel betrachte. Von diesem Standpunkte aus ist seine Argumen-
tation durchaus unanfechtbar., Wer die Furcht fiurchtet, der tut, was
er nicht tun sollte (non eum oportet metuere), der ist der
Dimmste; Augustin deutet nicht an, er tue Unmdégliches, denn das
kann auch der Diimmste nicht. Thomas fafit den Lehrer von Hippo
vollstindig richtig auf und geht durchaus auf seinen Grundgedanken
ein. Augustin stellt sich auf den Standpunkt dessen, der die Furcht-
losigkeit liebt, erstrebt und mit allen Mitteln verfolgt. Er macht so-
mit von vorneherein die Voraussetzung, dafl die Furcht iiberwunden
werden kann. Wenn er dann weiter sagt, es sei ein absurdes Mittel
zu diesem Zwecke, die Furcht zu fiirchten, so fuf3t er wieder auf jener
Voraussetzung, die Furcht konne {iberwunden werden, Es ist wahr,
sein Argument stiitzt sich nicht unmittelbar auf die Macht des Willens,
welche die Furchtbarkeit aufhebt, setzt jene Macht aber voraus; er
stellt eine Forderung an den Willen, we!che die Macht des
Willens tiber die Furcht zur selbstverstindlichen Grundlage hat. Thomas,
der die ganze Frage von Anfang an auf eine allgemeinere, grundsitz-
lichere Basis stellt und sich fragt: Ist es iiberhaupt méglich, daf}
einer sich vor der Furcht fiirchtet, mufite notwendig, und das um
Augustin gerecht zu werden, jene Voraussetzung ausdriicklich be-
griinden: Der Mensch kann die Furcht tiberwinden, weil sie dem Willen
unterworfen ist; so verliert sie die ratio terribilis und hoért aut, Gegen-
stand der Furcht zu sein. Augustin sagt: Der ist der Diimmste, der
die Furcht fiirchtet. Thomas sagt philosophischer und gelassener: Es
braucht niemand die Furcht zu fiirchten, es liegt ja in seiner Hand,
sie zuzulassen oder nicht. Er begriindet psychologisch die Erfiillbar-
keit jener Forderung, welche Augustin gestellt, um einem logischen
Absurdum zu entgehen, wobei ihre Ertiillbarkeit als selbstverstindlich
vorausgesetzt wurde, Thomas fiigt am Ende seiner Abhandlung und
Erklarung Augustins die Bemerkung hinzu, es machte vielleicht jemand

Divus Thomas 11. (Jahrbuch fiir Philosophie etc, XXIX.) 26



390 Literarische Besprechungen

die von Augustin angefiihrten Griinde zum Nachweis benutzen wollen,
die Furcht konne in keiner Weise gefiirchtet werden, und so sei auf
jene Griinde, d. h. auf die falsch aufgefafiten Argumente Augustins,
zu antworten. Diese falsche Auffassung besteht darin, daf} man glaubt,
der hl. Augustin habe die metaphysische Unméglichkeit der Furcht
vor der Furcht durch die Unméglichkeit beweisen wollen, daf3 ein Ding
(in individuo) vor sich selber flieht oder von jemand zugleich geliebt
und verabscheut werde. Gerade diese Auffassung hat Meier. Er vermag
deshalb nicht einzusehen, daf Thomas seinem Autor gerecht geworden
ist, und das um so weniger, als er im fraglichen Artikel nur die ver-
suchte Erklirung der Stelle bei Augustin zu sehen scheint und zu
wenig den Standpunkt des Scholastikers betrachtet, der, von einer
Anutoritit ausgehend, die Sache selbst mit einer gewissen Selb-
stiindigkeit spekulativ durchdringt. Lessing hatte nicht ganz unrecht,
als er meinte, diejenigen, welche sich auf den Spruch des Horaz ver-
lassen: ,Aliquando bonus dormitat et Homerus“, schlafen gewd&hnlich
selbst. Nur so ist mir verstindlich, wie ein Mann, der mit solchem
Scharfsinn und so liebevoller Hingabe die scheinbar nicht ganz kor-
rekte Definition der Freude bei Aristoteles und Thomas zu untersuchen
verstand (p. 81ff.), bei einem Augustin so unverzeihliche logische
Schnitzer findet, wo keine sind, und dem Fiirsten der mittelalterlichen
Plilosophie das zweifelhafte L.ob spendet, er scheine jene handgreif-
lichen Verstéfle gemerkt zu haben.

Man nehme uns die Bemerkung nicht iibel; aber wenn man die
Genialitit des Aquinaten rithmt, so sollte man nicht leicht geneigt
sein, auftauchende Schwierigkeiten gleich mit einem Versehen oder
einer gewissen geistigen Beschriinktheit des zu erklirenden Autors zu
lésen. Man konnte sonst leicht den an sich gewify nicht gerecht-
fertigten Argwohn erwecken, es sei mehr ein konventionelles als ein
iiberzeugtes Lob, das man dem Fiirsten der Schule spendet. Er braucht
ersteres nicht. Man kann von einer eigentlichen Erfahrungswahrheit
reden, dafl der Aquinate gewdohnlich spiiter wieder recht bekommt,
wenn man einmal in gewissen Punkten von ihm abweichen zu miissen

laubte.

= Zum Schlusse gestatte uns der Autor die Bitte, die zwar hiufig
gebriuchliche Zitation: a. a. O. nicht anzuwenden in Fillen, wo man
den angefithrten Ort durch Riickwirtsblittern miihsam suchen muf},
zumal wenn einem Buche kein eigentliches Literaturverzeichnis bei-
gegeben ist, Die Zitation p. 123, Anm. 4, ist ungeniigend und rein un-
verstiindlich, Thomas verweist nicht auf die Schrift Mat. 1, 1, sondern
auf die Glossa interl. ad Mat. 1, 1. Im iibrigen habe ich es mir nicht
zur Pflicht gemacht, die Zitationen nachzupriifen,

Engelberg (Schweiz). Dr. P. Sigisbert Cavelti, O.S. B.

2. Dr. C. Schlunke: Heinrich Rickerts Lehre vom BewuBtsein.
Eine Kritik. Leipzig, Quelle und Meyer 1912, IV u. 122 p. 4 Mk.

Die Arbeit ist Professor Rehmke gewidmet und von der philo-
sophischen Fakultiit der koniglichen Universitit Greifswald als Disser-
tation angenommen. Schlunke ibt an der ,neuen” Erkenntnistheorie
Rickerts eine durchaus vernichtende, aber siegreiche Kritik, gegen die
in wesentlicken Punkten nicht aufzukommen sein wird. Die Taktik
des Verfassers geht daraut aus, den Gegner mit dessen eigenen Aus-



Literarische Besprechungen 391

spriichen zu schlagen, indem er deren inneren Widerspriiche und Halt-
losigkeit aufdeckt. Sehen wir von der Klarlegung einiger weniger Be-
griffe und der gelegentlichen Ablehnung des erkenntnistheoretischen
Realismus ab, so treten des Autors eigene positive Anschauungen
vollstiindig zurick. Um so wuchtiger treffen seine Schlige. Mit jedem
‘Worte des Gegners wird voller Ernst gemacht und auch da, wo eine
milde Beurteilung vielleicht nur Unklarheiten oder Ungenauigkeit
des Ausdrucks konstatiert hiitte, stellt unser Kritiker unbarmherzig
den eigentlichen Sinn der Worte heraus, um daraus den unvermeidlichen
Widerspruch aufzuzeigen. Klarheit und Verstandesschirfe machen
einem die Lektiire der Schrift zum Gen..f3,

Engelberg (Schweiz). Dr. P. Sigisbert Cavelti, O. S. B.

3. Dr. Joh. Ude: Ethik, Leitfaden der natiirlich - verniinftigen
Sittenlehre. Freiburg, Herder 1912, XIX u. 164 p.

Das Biichlein gibt in knapper, scholastischer Form und in enger
Anlehnung an den hl. Thomas das Wesentliche der natiirlichen Sitten-
lehre in 61 Thesen wieder Zum Selbststudium wiire der Leitfaden zu
diirftig; er soll auch nach den Worten der Vorrede nur ein ,Studien-
behelf* sein, der den Vortrag des Lehrers nicht ersetzen kann. In
diesem Sinne verdient er auch empfohlen zu werden. Der hochwiirdige
Verfasser wird es wohl selbst emptunden haben, daf} durch die Knapp-
heit der Darstellung eine grofie sachliche und sprachliche Genauig-
keit bedingt ist, die er nicht immer erreicht hat, Nach mancher Hin-
sicht wiren auch erginzende Abschnitte wie z. B. tiber die passiones
animae unabweisbar notwendig, weil durch sie das Verstindnis anderer
Lehrpunkte erst recht moglich wird, Fast in jedem gréfieren Abschnitte
findet man Wendungen, die nicht deutlich genug den Sinn, welchen
der Verfasser damit verbinden will, offenbaren, So kann z. B. den
Satz, p. 101: Das ausiibende Subjekt dieser Zwangsbefugnis des Rechts-
gesetzes ist ‘die Gesamtheit bzw. die rechtmiflige Obrigkeit, auch ein
Anhiénger der Prinzipien von 1789 unterschreiben. Warum manchmal
(z. B, p. 26, wo von der Unwissenheit die Rede ist) die dem Theologen
so notwendigen lateinischen Termini fehlen, wihrend sie sonst reichlich
beigegeben sind, ist nicht ersichtlich. Sprachlich ist vieles in dem
Buche hiirter und schwerfilliger, als es durch die Knappheit der Dar-
stellung geboten wiire. Man vergleiche z, B. die fassung der 17, These,
oder auf der gleichen Seite (57) den Satz: ,,Denn sie (die Schlechtheit)
ist ein Mangel, der unter wesentlich verschiedenen Riicksichten mangel-
haft sein kann“; oder die Definition des Rechtes p. 99, oder Wendungen
wie p. 138: ,Im zweiten Falle, deren einleuchtendster die Unfrucht-
barkeit ist%, Worter wie ,beinhaltet® p. 143. Darstellung, Beweis und
namentlich auch die kurzen Widerlegungen irrtiimlicher Systeme leiden
sichtlich unter dem Mangel der zu wenig gefeilten Ausdrucksweise.

Bliesdahlheim (Pfalz). Dr. Ludwig Hugo.

4. Friedrich Jaskowsky: Philosophie des Vegetarismus. Eine
philosophische Grundlegung und eine philosophische Betrachtung
des Vegetarismus und seiner Probleme in Natur, Ethik, Religion
und Kunst. Berlin, Otto Salle,

) Mit den tiefen Problemen, welchen die alte und ewige Philosophie
ihre Kyiifte weiht, hat das Buch herzlich wenig zu tun, Der Verfasser

26*



392 Literarische Besprechungen

bemiiht sich, mit viel Witz und Fleif in moglichst umfangreicher
Weise die Vorteile des Vegetarismus nach seiner philosophischen und
hygienischen Seite hervorzuheben und das Ganze dann zu einer Art
von interkonfessioneller Ethik und Religion auszugestalten. ,Der
ethische Vegetarismus ist Ubergang zu feiner hoher Religion* (p. 282).
»,Im ethischen Vegetarismus bahnt sich gleichsam die neue Johannes-
Stufe an“ (p. 194). Es ist dem Verfasser nicht zum Bewufitsein ge-
kommen, in welch oberflichlicher Weise er Ankléinge an philosophische
Axiome und an Worte sogar der HI. Schrift beniitzt, um sie nach
Entleerung ihres Inhaltes fiir seine Zwecke auszubeuten. Natiirlich
fallen alle diese ,philosophischen“ Kulturredereien so aus, daf} sie
einem katholischen Leser verletzend und im héchsten Grade abstofiend
sein miissen. Seine Abhandlung iiber das Christentum in seinem Ver-
hiiltnis zum Vegetarismus ist eine Verballhornung dessen, was das
Christentum lehrt. Die katholische Kirche besitzt nach ihm die Religion
der naiven Stufe, sie hat kein Verhidltnis zu den Tieren gefunden; in
ihr entspricht der Laie der ,tierischen Personlichkeit, der anima bruta*
(p. 179) u. dgl. Der hl. Paulus muf§ sich sagen lassen: ,Was Paulus
angeht, so miissen seine zahlreichen, sich auf die Ernéhrung bezie-
henden Ausspriiche, die zum Teil einer sehr gewagten, wohl nur aus
der Einstellung eines Briefschreibers, der ,jedermann allerlei“ sein
wollte, erklirlichen Moral huldigen (z. B. Romer X1V, 15 und 22), aus
dem Geist der damaligen Zeit verstanden werden,“ Der religitse Ernst
dieses Vegetarismus verfliichtigt sich zu einer Art rationalistisch-
pantheistischer Sentimentalitéit, die sich in Proben von modernen Tisch-
gebeten oder Bedenkungen vor Tisch nicht gerade in empfehlenswerter
Weise zeigt. Die Hohe dieser poetischen Neureligion kennzeichnet
z. B. eine solche Bedenkung, p. 271, schon in der rithrenden Einleitung :

Hunger ist Unruh in Gedédrm und Magen,
Ein langweilig Zittern, ein leis hoflend Zagen ete.

Dr, Ludwig Hugo.

5. Dr. Otto Braun: Grundri einer Philosophie des Schaffens
als Kulturphilosophie, Einfithrung in die Philosophie als Welt-
anschauungslehre, Leipzig, Goschen 1912, 262 p,

Das Buch enthiilt die Grundlinien einer Art ,Weltanschauung®,
wie sie sich im Geiste des Verfassers darstellt. Wenn Cartesius das
Prinzip aufstellte: cogito, ergo sum, so mdchte man die Grundidee
(das Grunderlebnis, sagt Braun) des Verfassers in die Worte legen: ago,
ergo sum. Das Schaffen ist das Geheimnis und das Ziel des Lebens.
Es ist eine Art von Voluntarismus im Sinne Ed. v. Hartmanns, der
hier vorgelegt wird, Wenn auch der Verfasser nicht historisch, sondern
nach seiner Auffassung spekulativ auf induktiver Grundlage vorgeht,
so ist doch bezeichnend, dafl von Heraklit und Epikur der geschicht-
liche Ausblick auf Leibnitz, Schleiermacher, Ed. v. Hartmann und
andere neuzeitliche Philosophen iiberspringt. Von den modernen Fran-
zosen haben Boutroux und Bergson, ,der bedeutendste franzisische
Philosoph der Gegenwart® am meisten das Vertrauen des Verfassers
gewonnen. Nicht nur die Scholastiker, die ja als Vertreter des ,,mit_tel-
alterlichen Monchtums“ einer Kulturphilosophie des Schaffens nicht
glinstig waren, sondern auch Aristoteles und manche bedeutenderen



Literarische Besprechungen 393

Philosophen des Altertums verdienen bei ihm kaum Erwiéhnung. Am
meisten verdammenswert ist an ihnen, daf3 sie eine Philosophie des
Seins und nicht eine Philosophie des Schaffens, der Titigkeit kon-
struierten und den Begriff der Entwicklung nicht ertaf3ten. ,Kein
Dogma und keine Formel, sondern Leben und Bewegung® ist das
Programm Brauns. Was er aber sagt iiber die Lehre von der Be-
wegung in der Philosophie des Aristoteles beweist nicht, dafl er diese
Lehre erfafit hat, Trotz allen Hinauswachsens tiber Kant steht er fest
gebannt im Kantschen Subjektivismus, erkennt an, daf} die Grundlage
seiner Philosophie Hypothese ist, trostet sich aber damit, daf} ,das
Suchen der Wahrheit besser ist als deren Besitz* und dafl es sich
frigt, ,ob {iberhaupt auf dem Wege der Reflexion Weltanschauung ent-
stehen kann“, und verlegt dieses Entstehen in die Region des Er-
lebens, ohne zu merken, daf3 damit die Philosophie als Wissenschatt
abgetan ist. Die ganze Philosophie ist beherrscht vom historischen
Relativismus, ,die alte rationale Metaphysik mit dem Anspruch ab-
soluter Giiltigkeit® wird abgelehnt, die Lehren von der Unsterblichkeit
der Seele und dem Abschlufy der Welt tragen phantasiemifiiges Ge-
prige, Gott lebt nur in der Welt, die aus ihm hervorgegangen ist
und in welcher er als der Schaffende oder das Schaffende titig ist.
Manchmal, wenn von dem Schaffenden in uns die Rede ist, méchte
man meinen, es fehle nur wenig, um den ersten Beweis des hl, Thomas
fiir das Dasein Gottes zu haben, aber alles verfliichtigt sich wieder
im Pantheismus. In der Ethik herrscht dieselbe Begriffsverwirrung.
Mit dem Hauptaxiom: ,Das Rechte an rechter Stelle getan®, 1lif3t sich
keine einzige der ethischen Fragen entwirren. Bei allem optimistischen
Klang der Worte giihnt hinter dieser Philosophie des Schaffens der
Abgrund der Vernichtung, dem keine pantheistische ,, Weltanschauung*
entgeht, ,Der Ausgleich aller Gegensiitze*, dem die Kulturentwicklung
zustrebt, ,bedeutet physischen und geistigen Tod“, An anderer Stelle
freilich kommt es dem Verfasser zum Bewufitsein, dafl das physische
Gesetz der Ausgleichung der Energie fiir das geistige Gebiet, er spricht
vom Gebiete des Wollens, nicht gilt (nicht Entropie, sondern Ektropie,
wie er sagt); aber diese Erkenntnis bleibt fiir ihn ohne Konsequenzen
fiir die hochsten Fragen. Uberhaupt stehen oft so schneidende Gegen-
siitze nebeneinander, dafl man dariiber verbliiffc ist, wie der Verfasser
nicht zu sehen scheint, was ein Blinder sehen miifite. Die Verirrungen
auf dem Gebiete der Theologie iiber Erlésung, Schuld, Siihne, Reue
sind haarstriubend, aber schliefilich begreiflich. Wenn Gott nichts
ist als ein ,absoluter, unbewufiter Geist*, dann kann man zu dem
horrenden Satz kommen, daf} nicht Gott den Menschen erldst, sondern
der Mensch diesen Gott erlosen mufl. Die Geschichte ist dieser Spe-
kulation ebenbiirtig: der traditionelle Kirchenglaube vom Protestan-
tismus zerstort, die Weltflucht der christlichen Religion durch Luther
iiberwunden, Napoleon I. als devoter Schildknappe der rémischen Kurie,
Goethe und Richard Wagner als Propheten der h&chsten Welt-
anschauung usw. Genug. Es scheint hier der methodische Grundsatz
einer echten Philosophie, das Dunkle durch das Klare aufzuhellen, in
sein Gegenteil verkehrt zu sein: alle Klarheit zu verdunkeln; dann
kann man aus den Worten und Begriffen machen, was man will. Denn
wdas Wollen unseres eigenen Selbst macht uns die Welt begreiflich*,

Dr, Ludwig Hugo.



394 Literarische Besprechungen

6. La Voecacion cientifica de los Seminarios. Discurso inaugural
del afio académico de 1913—1914 en el Seminario de Granada,
por Alberto Gomez Izquierdo. Granada, tip. Guevara 1913,
12° 132 p.

Gibt es einen Beruf zur Wissenschaft? Ist er mit dem Priester-
berufe vereinbar? Darf, soll, muf} ein Seminarist nach der Wissen-
schaft streben? Dies ist der passende und besonders fiir die spa-
nischen Seminaristen hichst wichtige Gegenstand vorliegender aka-
demischer Rede. '

Der Verfasser, sich auf Plato, Aristoteles und den hl, Thomas
berufend, erklirt, was unter Beruf zur Wissenschaft zu verstehen sei
und schlief3t darin fast alle Pflichten eines Theologiestudierenden ein,
weist dann die Erhabenheit dieses Berufes iiber viele andere nach
und 16st schliefilich die drei vorgelegten Fragen im bejahenden Sinne,
indem er mit triftigen Griinden einerseits darlegt, dafl der Wissens-
drang tief im Menschengeiste wurzelt und dafl anderseits der
geistlicheund wissenschaftliche Beruf, weit entfernt,
einander entgegengesetzt zu sein, sich gewissermaflen erginzen und
folglich jeder Seminarist und jeder Priester, der dieses Namens wiirdig
sein will, namentlich in unseren Tagen, nach den ihm von Gott ver-
liehenen Kriften nach Wissenschaft — die Tugend selbstverstiindlich
vorausgesetzt — streben soll,

Wien. " P. Vinzenz M. Caicedo, O. P.

7. Erich Westermann: Kurze Skizze der Wahrheiten des
Menschen. Leipzig, Tobies 1911. VIII und 403 p.

»In schematischen Strichen® will der Verfasser ein Weltbild
darstellen, will zur klareren ,Erfassung der Wahrheit beitragen und
der argen Verwirrung, die heute im Geistesleben vieler Menschen
herrscht, nach Moglichkeit steuern“. Er setzt den Monismus als einzig
berechtigte Weltanschauung voraus; zwischen ihm und wahrster Re-
ligion will er eine Verséhnung herstellen, wie er im Untertitel des Buches
sagt. ,Zu eins konnen diese beiden ihrem Wesen nach nicht werden,
meint Westermann, doch wie zwei Freunde, die von Natur aus anders
denken und fiihlen miissen, gut miteinander auskommen® (Vorwort VI).
Das mag der Verfasser mit seinem Buche wohl auch erreicht haben.
Der Monismus und seine wahrste Religion, die sich der Verfasser
zusammenkonstruiert, harmonieren grofdartig. I'iir ihn gibt es keinen
personlichen Gott, keine unsterbliche substantielle Seele, keine
Willensfreiheit, keine Siinde, kein persénliches Fortleben nach dem
Tode, keine Ubernatur, keine Offenbarung, keinen Gottmensch Jesus
Christus. Religion und Moral sind zwei vollstindig zu trennende Ge-
biete. Daf} sich eine solche ,wahrste Religion“ sehr wohl mit dem
Monismus vertriigt, ist leicht einzusehen. Ob aber der Verfasser durch
dieses sein Buch wirklich ,der argen Verwirrung im heutigen Geistes-
leben“ gesteuert habe, darf wohl mit Recht bestritten werden; im
Gegenteil vermehrt er diese Verwirrung, da er die Begriffe Gott, Seele,
Erlsser, Freiheit, Stinde, Gnade usw. im pantheistisch-nationalistischen
Sinne anwendet. Dabei ist der Verfasser nicht klar und deutlich 1m
Entwickeln seiner Ideen. Man muf} tatsichlich viel zwischen den
Zeilen lesen, um ihn zu verstehen. Er behandelt den Menschen nach



Literarische Besprechungen 396

drei Seiten (Dimensionen nennt er sie), im Naturzustande, unter dem
Sittengesetze und in jener Geistesverfassung, da der Mensch das
Metaphysische zu ahnen beginnt; der Leser mufj sich aber durch einen
Wust unklarer Worte, Vorstellungen und Begriffe, Verwechslungen
und Mif3verstindnisse hindurcharbeiten, um endlich auf p. 869 ff, zu
erfahren, was der Verfasser mit seinen Dimensionen will. Speziell ist
es die dritte Dimension, d. h. jener Zustand, da der Mensch das
Metaphysische zu ahnen beginnt, eine Art Gnadenzustand (etwas so
Heiliges, das man, ohne es zu vermenschlichen, gar nicht aussprechen
darf, p. 811), die an krankhafter Unklarheit leidet, von der der Ver-
fasser mehr als 40 Seiten sprechen kann, ohne dem Leser zu sagen,
was sie ist.

Olmiitz, P, Wilkelm Schilossinger, O. P.

8. RosariusJansen, 0. P.: Die Quodlibeta des hl. Thomas von Aquin.
Ein Beitrag zu ihrer Wiirdigung und eine Beurteilung ihrer
Ausgaben, Bonn, Haustein 1912, 111 p.

Angriffe gegen katholische Lehren, Angriffe gegen die Mendi-
kanten, namentlich gegen die Dominikaner, veranlaf3ten den hl. Thomas,
besonders bei den halbjahrigen Schultibungen, den ,disputationes quod-
libeticae®, die gewﬁhnfich zu Weihnachten und Ostern stattfanden, auf
derartige Fragen einzugehen. So bieten uns dieselben manchen er-
wilnschten Einblick in ,brennende Fragen* und in ,wissenschaftliche
Fragen* jener Zeit; unter letzteren verdienen hervorgehoben zu werden
die damalige Stellung des Augustinismus und Averroismus, Das Studium
dieser klaren Schrift ist daher recht empfehlenswert und wird besonders
dazu beitragen, das Verstiindnis mancher philosophischer Fragen jener
Zeit zu erleichtern und wird auch als iiberaus niitzliches Vorstudium
der Quodlibeta selbst dienen, von denen P. Jansen mit Recht eine
Neuausgabe wiinscht.

Abtei Marienstatt. Dir. P. Augustin Steiger, S. O. Cist.

9. Dr. B. C. Kuhlmann, 0. P.: Der Gesetzesbegriff beim hl. Thomas
von Aquin im Lichte des Rechtsstudiums seiner Zeit. Bonn,
Haustein 1912. XI u. 18bp.

Ausgehend von der ,grofien, noch in den letzten Zeiten an-
erkannten Bedeutung, welche die Lehre des hl. Thomas fiir die ver-
schiedenen Zweige der Rechtswissenschaft bat®, zeigt uns der in seiner
Materie sehr belesene Verfasser zuniichst die notigen Grundlagen, auf
denen diese juridische Bedeutung steht und aus denen sie erwachsen
ist. So fiihrt uns das erste Kapitel allgemein in das Rechtsstudium
im 12. und 18. Jahrhundert ein und zeigt uns das Verhiltnis des
Klerus zu demselben; im zweiten Kapitel lernen wir das Rechtsstudium
im Dominikanerorden kennen und dann im dritten Kapitel wird uns
der hl. Thomas in rechtswissenschaftlicher Beleuchtung gezeigt. Das
alles ist eigentlich nur Vorarbeit, aber ndtige Vorarbeit, um uns dann
im vierten Kapitel den eigentlichen Zweck dieser Arbeit vorzufiihren:
den Gesetzesbegriff beim hl, Thomas. ,Das ewige und das natiirliche
Gesetz bestehen tatsiichlich und sind fir das menschliche Gesetz
richtunggebend.* — Wir lernen in dieser klaren, eingehenden Dar-
stellung auch viel Geschichtliches, da sowohl zeitgenossische Rechts-



396 Literarische Besprechungen

gelehrte als auch neuere Juristen im Verhiiltnis zum hl. Thomas be-
riicksichtigt werden.

Abtei Marienstatt. Dr. P. Augustin Steiger, S. O. Cist.

10. Dr. Karl Bockenhoff: Reformehe und christliche Ehe. Kéln,
Bachem 1912, 124 p.

Mehr als je steht heute das Eheproblem im Vordergrund, nicht
zum wenigsten deshalb, weil gerade diese in sich so heilige und un-
wandelbare Institution soviel angefeindet wird von der sogenannten
Ehereformbewegung. ,,Da es beliebte, menschliches Recht an die Stelle
des natiirlichen und goéttlichen zu setzen, fing die erhabene Idee der
Ehe allmihlich an zu schwinden. Hier ist die Quelle, aus der so viel-
faches Unheil geflossen.“ Leo XIIIL. cf. p. 18. Uber diese verderbliche
Ehereformbewegung und ihre Hauptvertreter sowohl im eigenen Vater-
land als auch im Ausland orientiert uns Béckenhoff in ausgezeichneter
Weise und zeigt uns die iiberaus traurigen Konsequenzen aus den
Ideen und Ratschligen dieser Reformer. Meisterhaft versteht er es,
aus dem vielen vorliegenden Material der Anhinger der verschiedenen
Reformvereinigungen, wie ,Mutterschutz“, ,Eherechtsreform*, , Um-
wertungsgesellschaft* und wie sie alle heiflfen, das uns vorzufiihren,
was uns einen geniigenden Einblick gewihren kann in die tiefe Geistes-
verirrung dieser Leute und die sich nur allzusehr geltendmachenden
praktischen Folgerungen aus diesen Lehren. Aber ebenso meisterhaft
ist auch seine positive Arbeit: himmelhoch tiber diesen von sinnlicher
Leidenschaft und Verkehrtheit hervorgebrachten Irrtiimern in betreft
der Ehe erheben sich die herrlichen Lichtseiten der schonen, klaren
Ausfihrungen Bockenhofls tiber ,Ursprung, Zweck, Wesen der
Ehe“, Ausfiihrungen, die sich auf den nie alternden Lehren des
Glaubens und der gesunden Sittlichkeit autbauen. Mogen sie iiberall
beachtet werden und darum diese Schrift recht grofie Verbreitung
finden!

Abtei Marienstatt. Dr. P. Augustin Steiger, S. O. Cist.

11. Joh. Dillinger: Kirchliche und staatliche Armenpflege. Mainz,
Kirchheim 1912. 48 p.

Dillinger will untersuchen, ob die Kirche oder der Staat in
erster Linie das Recht der Armenpflege hat. Deshalb bringt er im
ersten Abschnitt die Beweisgriinde zugunsten der Kirche, im zweiten
diejenigen zugunsten des Staates und zieht im dritten Abschnitt die
Schlufdfolgerung.

Bei den Beweisgriinden zugunsten der Kirche wird zunichst
hervorgehoben, daf} der tiefste Grund der Verarmung in den meisten
Fillen auf sittlichem Gebiete liegt; nun ist es aber die Kirche, welche
die zu dieser Heilung so nitigen Mittel gewiihren kann und sie tut
es mit einer Liebe und einem Herabsteigen, die auf den Armen so
wohltuend und erspriefilich wirken.

Sie ist sodann Mutter und Férderin der Privatarmenpflege 8&€-
worden, sie schafft hierzu die besten Organe, sie hat sich hierin also
ein historisches Recht erworben, das der Einblick in das Altertum
und Mittelalter bestiitigt.



Literarische Besprechungen 397

Ihrer Armenpflege haften so viele Fehler und Mingel der staat-
lichen Armenpflege nicht an. Hier bezeichnet Dillinger besonders als
swunden Punkt“ der letzteren, dafl ihr der einzelne Arme nur als
blofle Nummer gilt in der Liste der Armen, sowohl der verschuldete
wie der unverschuldete Arme, p. 19, — Die Zwangssteuer fiir die
Armen wird auch gestreift und darauf hingewiesen, daf} dadurch der
Arme gleichsam ermiichtigt werde, das Almosen mit Gewalt zu fordern
— obne Dank — so wird der Trieb zur Arbeitsamkeit gemindert, der
Sinn fiir sittlich-wirtschaftliche Verantwortlichkeit geschwicht, cf. p.24.
Hingegen spricht zugunsten des Staates das naturrechtliche Verhilt-
nis zwischen ihm und seinen Biirgern, seine Pflicht, fiir das soziale
Wohl tiitig zu sein und der Nutzen, den er dann daraus zieht, z, B.
auch Erhohung der Wehrkraft, je mehr die Armut schwindet. Der
Verfasser zieht die Schlufdfolgerung: die staatliche Armenpflege soll
nur subsididr sein, nur dann eingreifen, wenn die Privatwohltitigkeit
(kirchliche) nicht alles bewiltigen kann. So wird sie aber immerhin
in weitem Umfang notig sein, — Die Schrift ist insoferne empfehlens-
wert, als sie unter reichlicher Benititzung der einschligigen Literatur
die Grundlinien aufstellt, auf denen eine sachgemifle Beurteilung der
Berechtigung der kirchlichen und staatlichen Armenpflege méglich ist.

Abtei Marienstatt. Dr. P. Augustin Steiger, S. O. Cist,

SOl






	Literarische Besprechungen

