
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Kann ein System der Tugenden sub specie psychologica errichtet
werden?

Autor: Holtum, Gregor v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


354 Kann ein System der Tugenden

stituta. Ne autem confusio oriatur ab expositione notionis
causae principalis et instrumentalis mixta cum inspirationis
natura, separatim has duas quaestiones tractabimus: itaque
in altera parte declarabimus vim causae principalis instru-
mentalisque; in tertia vero illam ad inspirationis naturam
referemus1. /CY «

(Sequitur).

KANN EIN SYSTEM DER TUGENDEN SUB SPECIE
PSYCHOLOGICA ERRICHTET WERDEN ?2

Von Dr. GREGOR v. HOLTUM, 0. S. B.

„Der Reiz, welcher in der Anwendung der
psychologischen Methode auf Glauben und Theorie liegt, ist so
groß, daß er mehr als einen verleitet hat, sie um des
Prädikates der Wissenschaftlichkeit willen in Psychologie
aufzulösen So wird die Theologie eine psychologische
Erfahrungswissenschaft." — A. Rademacher in „Theol. Revue"
Nr. 1/2, Sp. 26, Jahrg. 1915.

Auch die Verfasserin des unten zitierten Werkes hat,
beeinflußt von diesem Reize, ein besonderes theologisches
Kapitel, die Tugendlehre, in neuer, psychologischer Methode
zu behandeln unternommen. Sie sagt darüber: „Der
Versuch, die überaus große Zahl der natürlichen sittlichen
Einzeltugenden dergestalt in ein System einzureihen, daß
dieselben in ihren Zusammenhängen untereinander sofort
erkennbar und verständlich sind, kann nur3 unter An-

1 Propositura investigandi inspirationis naturam, duce D. Thoma,
a P. Brandi, S. I. declaratur hoc pacto: „Basterà qui citare le parole
dell' Angelico Dottore, il quale, compendiando nei suoi aurei volumi
tutta quanta la dottrina tradizionale cattolica, ci assicura che, se-
condo quella, l'ispirazione de' sacri Libri richiede che di tutti e di
ciascuno, come di tutte e singole le loro parti, si verifichi la formola
theologica: Spiritus Sanctus est auctor, homo vero instrumentum (Quodlib. 7,
quest. 6, art. 16). Postea etiam: „Dalla formola di S. Tommaso citata
nel paragrafo precedente, non e malagevole cosa intendere in che
senso Dio dicasi Autore de' sacri Libri, e quindi illustrare, secondo
l'insegnamento contenuto nell' Enciclica, la natura e la estensione
délia loro divina ispirazione," loc. com. p. 17—19.

3 Vgl. die Schrift: Die christliche Persönlichkeit im Idealbild.
Eine Beschreibung sub specie psychologica. Von Dr. Gabriele Gräfin
Wartensleben. Kempten und München, Kösel, 1914.

3 Die im Druck hervorgehobenen Stellen hat die Verfasserin,
selbst hervorgehoben.



sub specie psychologica errichtet werden? 355

wendung einer durchaus psychologischen Betrachtungsweise
gelingen. Mit Hilfe der von uns dargelegten Gestalttheorie
ergibt sich ein einheitliches und, wie uns scheint, in wesentlichen

Bezügen durchaus adäquates Bild" (p. 15). Daraus
ergibt sich zweifellos ein — vielleicht der Verfasserin nicht
zum Bewußtsein gekommener — Vorwurf gegen die
altübliche Tugendsystematik, die der hl. Thomas in der I. II
und II., II. vollendet ausgebaut hat ; nach der Verfasserin
ist diese Synthese kein System, das „die Einzeltugenden
in ihren Zusammenhängen sofort verständlich und erkennbar
macht", kein System, aus dem sich ein „einheitliches und trotz
aller Farbenmannigfaltigkeit geschlossenes und in wesentlichen

Bezügen adäquates Bild" ergibt. Tatsächlich hat es die
Verfasserin erreicht, durch ihr System dasjenige des Aquinaten
vollständig zu sprengen; die Tugenden werden aus dem
straffen Gefüge, das er ihnen gegeben hat, gänzlich
herausgerissen und in der verschiedenartigsten Weise ganz neu
gruppiert, wie sich später zeigen wird ; ganz neue Begriffe
werden zur Gewinnung von einzelnen Tugenden sowie von
Tugendgruppen eingeführt, wie z. B. „sich einfühlen1 in
die Gestalten von Situationen in Verbindung mit einem
gefühlsbetonten Grenz- oder Distanzbewußtsein"
(p. 17), das „Beherrschen der intellektuellen, volitionalen
und emotionalen Möglichkeiten des Seelenlebens" (p. 16),
das „Erfassenkönnen des Zentriertseins anderer Menschen,
Situationen usw. in Verbindung mit dem Willen, genannte
beide Fähigkeiten zu aktualisieren (?)" — so wird p. 17 das

„Gerechtsein" neu definiert. Das sind sicher ebenso
neuartige wie umgestaltende Begriffsbildungen und wir können
sie nur hinnehmen, wenn ihre Richtigkeit einleuchtend von
dem dargetan wird, der sie wagt. Ist das geschehen? Wir
werden es sehen.

Die Verfasserin geht bei ihrem Versuche von dem
Begriffe „Zentrierung" aus (p. 5 u. ö.). Der Mensch muß,
soll er sittlicher Charakter sein, soll sein Leben unter dem
Gesichtspunkt der Tugend einheitlich geordnet sein, in
sich „einen Hauptpunkt tragen, zu dem sich als zu ihrer
einheitlichen Wurzel alle anderen Teile oder Gegebenheiten
sich zuwenden, und zwar im Verhältnisse der Über- und

1 Das im Druck Hervorgehobene rührt, wenn nichts Besonderes
bemerkt ist, von der Verfasserin her.



356 Kann ein System der Tugenden

Unterordnung" (p. 3), „daraus ergibt sich als unabweisliches
Postulat einer vollständigen seelischen Geschlossenheit,
daß das Verhalten des Menschen einem Ideale zugerichtet
sein muß, denn dadurch wird in der Tat der obige
Sachverhalt begründet und die Konstanz seiner „Zentrierungen"
hervorgerufen und erhalten, es werden die Bewegungs-
richtungen seiner inneren Fähigkeiten einheitlich (vgl. p. 5).
Von diesem fraglos ganz richtigen Grundprinzip ausgehend,
bezeichnet die Verfasserin ganz in Ubereinstimmung mit
allen Theologen als diesen zur „Zentrierung" einzig
verwendbaren Hauptpunkt die „vollkommene Gottesliebe" ; „sie
bedingt das Grundgesetz der inneren Zentrierung: Gott über
alles und alles in Gott (p. 8). Auch die Natur der
theologischen Liebe, insoferne Gott deren Urheber, Beweggrund
und Zweckursache ist, bestimmt die Verfasserin p. 11 ganz
richtig und in sehr schöner Art. Die zu erhebenden Bedenken
beginnen erst, wo dieVerfasserin eineAbleitung aller Tugenden
aus der Gottesliebe versucht (p. 15—32). Diese Ableitung
kann, wie sofort einleuchtet, eine Ableitung rein kausaler
Art sein ; unter dem Einfluß der in das Herz eingepflanzten
Gottesliebe entschließt sich der Mensch zur Übung aller
Tugenden ; deren Natur ist damit durchaus noch nicht
bestimmt ; wir haben hier eine rein psychologische
Betrachtungsweise, die uns aber offenbar gar nichts nützt, zu scharfen,
genauen Bestimmungen des Wesens der Tugenden, zu einer
unanfechtbaren Abgrenzung der einen Tugend von der
anderen. Gewissermaßen kausal ist die Ableitung aller
Tugenden von der Gottesliebe auch dann, wenn man daran
denkt, daß in der übernatürlichen Ordnung von Gott, als
der äußeren Ursache, einem Menschen zugleich mit der
Gottesliebe alle Tugenden eingegossen werden können, was
tatsächlich der Fall ist bei der Rechtfertigung des die
Taufgnade erhaltenden unmündigen Kindes1. Die Verfasserin
sucht aber die Ableitung der Tugenden in der Weise, daß
diese Ableitung für die Tugenden ein System schafft, und
deshalb kann die erwähnte kausale Ableitung für sie nichts
bedeuten — ebensowenig wie für jeden Thomisten — und
sie muß deshalb nach Momenten suchen, die fest und un-

1 Diese Ableitung ist nur in beschränktem Sinne kausal unter
Rücksicht auf die Gottesliebe, weil diese ja nicht ursächlich sich
betätigt.



sub specie psychologica errichtet werden? 357

wandelbar die Ableitung der Tugenden aus der Gottesliebe
verursachen. Diese Elemente findet sie nun teils in rein
psychischen Verhaltungsweisen, teils in Objektivem in
Verknüpfung mit Psychischem. Es ist nun sofort ersichtlich,
daß, wenn das Gesagte zutrifft — und es soll nachher
gezeigt werden, daß es zutriflt —, kein einheitliches System
der Tugenden resultiert, sondern zwei Systeme die Folge
sind ; das eine fußt auf der rein psychischen Betrachtungsweise,

das andere folgt aus dem, was die Verfasserin der
Objektivität entlehnt h

Es läßt also die Verfasserin rein psychische Elemente
zur Verwendung gelangen! Sie tut das, wenn sie schreibt:
„Aus der Fähigkeit, von einem genügend stark und konstant
wirkenden Zentrum aus sowohl die Vorstellungen und
Gefühle, als die motorischen Impulse und Entladungen (durch
kräftige ausdrückliche Zielsetzung, von der starke
determinierende Tendenzen und eine Reihe latenter Einstellungen,
Bahnungen, Hemmungen usw. ausgehen müssen) zu
regulieren (bzw. auch dadurch zu transformieren oder — im
Sinne der Abstraktion von sich sogar bis zur Selbstentäußerung

— zu annullieren), und zwar so zu regulieren,
daß eben der zugrunde liegende Gesamtstatus sich als
Einzelhabitus auch in solchen Lebensalternativen und
Situationen behauptet, die eine Gefahr an den Menschen
heranbringen, einen seinem Gesamtstatus feindlichen Habitus
anzunehmen, geht ein Beherrschen der in Frage
kommenden intellektuellen volitionalen und emotionalen Mög-
keiten des Seelenlebens hervor, das wir zusammenfassend
als (j(D(fpn(jùv7j bezeichnen wollen. (Tugend der
Selbstbeherrschung, wobei das rSelbst*1 in so weitem Sinne
gemeint ist, daß darunter die Beherrschung des „Selbst" nach
allen psychologisch in Betracht kommenden Richtungen
inbegriffen ist) (p. 16). Ebenda: „Die der Konstanz eines

1 Daß die Verfasserin das Objektive nicht als rein Objektives
zur Verwertung anwendet, sondern es mit dem Psychischen verknüpft,
ist offenbar ein großer Verstoß gegen die Gesetze der Logik. Wie
können zwei disparate Ursachen in genere causae formalis ein
einheitliches Gebilde zuwege bringen! Wie kann Objektives in
Verknüpfung mit Psychischem, wenn auch nur bezüglich eines
Teiles der Tugenden, eine scharf bestimmende Gesamtansicht
begründen? Ist das Psychische als solches irrelevant, weshalb es dann
anwenden! Wenn nicht, wie kommt es dann zur Einheit zwischen ihm
und dem Objektiven?

Divus Thomas 11. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 24



358 Kann ein System der Tugenden

zentral wirksamen Gesamtstatus entsprechende Konstanz
der einzelnen Momenthabitus, der Einstellungen usw. bewirkt
im Verhältnis zu den Personen, Gegebenheiten und
Situationen der Außenwelt das Konstant- oder T r e u s e i n (Tugend
der Treue)." Auch das ist eine rein psychologische
Bestimmung, da die Personen und Gegebenheiten nur i m
allgemeinen eine Funktion ausüben und so rein äußerlich

die Materie eingeben, bezüglich derer sich die seelische
Konstanz betätigt. Dasselbe gilt bezüglich der Tugend,
die die Verfasserin gleich folgen läßt: „Die der Stärke
(Intensität oder Eindringlichkeit) der zentralen Wirksamkeit
eines Gesamtstatus entsprechende Kraft der Einzelhabitus
und Einstellungen usw. bedingt insgesamt ein sich nach
außen zur Geltung bringendes seelisches Starksein (Tugend
der Seelenstärke oder des Starkmutes)" (p. 16).

Das sind die Tugenden, die die Verfasserin in rein
psychologischer Betrachtungsweise als eine zusammenhängende

Gruppe uns vorführt. Es ist nun bezüglich dieser
Gruppe folgendes zu bemerken :

1. Die differenzierenden Merkmale schließen einander
nicht aus, was doch nach den Regeln einer logisch
zulässigen Divisio unumgänglich ist. Ist das „Treusein" denkbar

ohne Selbstbeherrschung? Ist das Treusein in dem
sittlicher Schwäche und Gefährdung ausgesetzten Menschen
nicht dem Begriffe nach Selbstbeherrschung? Ferner:
Sind Treusein und Starksein wesentlich verschiedene
Momente? Und besagt die Selbstbeherrschung aus dem vorhin
angegebenen Grunde nicht dem Begriffe nach Stärke? Und
ist Stärke nicht etwa Selbstbeherrschung bei dem in
sittlichen Gefahren sich behauptenden Menschen ?1 — Es ist
also nichts mit der von der Verfasserin in rein
psychologischer Betrachtung konstruierten ersten Tugendgruppe.
Wohin diese Betrachtungsweise führt, zeigt schlagend die
Definition von der Tugend der Gerechtigkeit, die uns die
Verfasserin p. 17 schenkt. Sie gibt zunächst den
psychologischen Boden an, aus dem die Gerechtigkeit erzeugt

1 Streng begrifflich faßbar wären Konstanz und Treue nur mit
Beziehung auf ein scharf umschriebenes Objekt; wird das nicht
gegeben, so erübrigt nur zu sagen, daß Konstanz und Treue allen
Tugenden transzendentaliter zukommen. Man kann ja schließlich die
verschiedenartigsten Elemente unter einem Namen einen, aber was
hat man damit wissenschaftlich gewonnen? Nichts!



sub specie psychologica errichtet werden? 359

wird. „Mit einem zentral und stark wirksamen Gesamtstatus

von der Modalität, daß das Verhalten des Menschen
einem Ideal zugerichtet ist, verbindet sich naturgemäß die
Möglichkeit der Selbstabstraktion" (p. 16 f.).
„Kommt zu dieser eine intellektuelle Zentrierung in
aktivem Sinne hinzu, d. h. nicht das Zentriert s ein, sondern
das Erfassenkönnen des Zentriertseins anderer Menschen,
Situationen (sie!) usw. in Verbindung mit dem Willen,
genannte beide Fähigkeiten zu aktualisieren, so ergibt sich
im Verhältnis zu inneren sowohl als zu äußeren Gegebenheiten

das, was schlechthin mit Gerechtsein (,objektiv1
sein) bezeichnet zu werden pflegt" (p. 17). — Von allem
anderen abgesehen, ist es ganz unerfindlich, wie aus dem
Willen, einerseits Selbstabstraktion zu üben und anderseits
das Zentriertsein anderer Menschen der objektiven Lage
gemäß zu erfassen, notwendig eine Tugend soll entstehen?
Kann dies Streben nicht auch rein intellektuellem
Trieb entstammen1?

Wenden wir uns nun zu der anderen Gruppe von
Tugenden, bei deren Gewinnung die Verfasserin Objektives
herbeizieht, wenigstens mitherbeizieht neben psychischen
Momenten. Sie schreibt: „Die Fähigkeit, vom Bewußtsein
des eigenen Status aus in die Status oder Habitus anderer
Menschen, besonders (aber nicht ausschließlich) mit Rücksicht

auf ihren religiösen Status, oder in die Gestalten oder

Eigentümlichkeiten von Situationen sich einzufühlen,
in Verbindung mit einem gefühlsbetonten Grenz- oder

Distanzbewußtsein, vermag dem Verhältnis des
Menschen sowohl gegenüber seinem Ideal als auch seinen
Mitmenschen gegenüber eine Charakteristik zu geben, die sich
aus Momenten zusammensetzt, die dem Staunen (admiratio),
der Furcht oder Scheu (verecundia) und der Pietät gemeinsam

sind und die deshalb als Ehrfürchten zu bezeichnen
ist" (Tugend und Ehrfurcht) (p. 17).

1 Zum wenigsten hätte hier die Verfasserin die Verbindung mit
der Gottesliebe als dem ausschlaggebenden Element bewerkstelligen
müssen. Aber diese Tugend kann allerdings nicht zu einer besonderen

Tugend machen, was an und für sich dem tugendlichen Gebiet
nicht angehört. Es wird ganz und gar der Sphäre der Gottesliebe
anheimfallend; nur was an sich Tugend ist, bleibt auch Tugend
besonderer Art unter dem Einfluß der Gottesliebe als von dieser
herrührender actus imperatus.

24*



360 Kann ein System der Tugenden

Es sei gleich hier eine Bemerkung gemacht, die noch
öfters am Platze ist und deshalb hier, wo sie auch am
Platze ist, vorweg genommen werde! Die Verfasserin ist
von der Tendenz beherrscht, Seelenereignisse und Seelen-
zustände guter Art als „Tugenden" zu bezeichnen. Aber
das dient nicht zur Abgrenzung der Inhalte, sondern zu
deren Verwischung, zur Grenzverkennung und zur Durch-
einanderwürflung der Inhalte. Der Wissenschaft ist mit
einem solchen Vorgehen keineswegs gedient.

Aber sehen wir uns die Definition der Tugend der
„Ehrfurcht" an, die die Verfasserin eben gegeben hat. Sie
soll dem Menschen nach der Verfasserin die richtige Stellung
vor allem gegenüber seinem Ideal verschaffen. Aber ist
nicht diese Stellung durch die Gottesliebe gewonnen?
Wir hörten ja selber die Verfasserin dies aussprechen auf
p. 8 ff. Das Gefühl der Ehrfurcht kann also höchstens
Begleitgefühl sein! Aber mit noch mehr Recht wird man
sagen, daß es der Gottesliebe vorausgeht und einfach
zur adoratio gehört, die, allgemein genommen, definiert wird:
„Honor exhibitus alteri propter superiorem ejus excellentiam
in protestationem nostrae erga eum submissionis" (vgl.
Dr. Prümmer 0. P. : „Manuale theologiae moralis secundum
principia s. Thomae. t. II nr. 983) und der notwendig der
Affekt der Ehrfurcht sowie der des Staunens und der Furcht
beigesellt ist, ja selbst auch der Affekt der Pietät, insoferne
diese, in etwas weiterem Sinne genommen, nicht allein dem
übernatürlichen Menschen zukommt. Dann sagt die
Verfasserin, die Ehrfurcht sei eine Fähigkeit, die es dem
Menschen ermögliche, sich in die Status oder Habitus
anderer Menschen „einzufühlen", und spricht wiederum mit
Emphase von einem gefühlsbetonten Grenz- oder
Distanzbewußtsein ; ich meine, man solle in der Philosophie,
die Anschluß an die Kirche sucht, doch nicht mehr von
einem Gefühlsvermögen reden, das Gefühl von Grenzen,
dem von Grenzen Umschlossenen oder nicht Umschlossenen,
von eigenen Situationen und denen anderer Personen reden;
was wir allein kennen, sind Fähigkeiten des Erkennens und
Wollens. In der Tugendlehre ist es wahrhaftig auch
notwendig, so zu verfahren ; wir geraten sonst ins Subjektive,
betreten einen schwankenden Boden; dem einen wird es

gegeben sein, sich einzufühlen, dem anderen ist es

versagt. Über all dies Bedenkliche kommen wir nur hinaus,



sub specie psychologica errichtet werden? 361

wenn wir durchaus der psychologischen Klassifizierung
der Tugenden Valet sagen. Es wird uns dann nicht
einfallen, eine Tugend aus verschiedenen Momenten sich
zusammensetzen zu lassen, aus „Staunen", „Furcht", „Pietät",
wie es hier geschieht. Zur Bestimmung der Tugend der
Weisheit, auf die die Verfasserin nunmehr zu sprechen
kommt, verwendet sie sogar sechs Elemente: die Tugend
des „Gutseins1", die Tugend der „Treue", die der „Starkmut",

die der „Selbstbeherrschung", die der „Gerechtigkeit",
die der „Ehrfurcht". „Eine Kooperation aller von 1 bis 6
genannten seelischen Fähigkeiten und Möglichkeiten in
qualitativ und intensiv optimaler Reinheit ergibt nach
unserer Meinung denjenigen psychischen Tatbestand aus
dem, als dem hiefür gegebenen Anknüpfungspunkt für die
göttliche Gnade das Weises ein aktualisiert wird (Tugend
der Weisheit)", p. 17. Es muß die Verfasserin gleich im
folgenden zugeben, daß bei ihrem psychologischen Aufbauversuch

von den verschiedensten Enden her Elemente
verwendet werden müssen und gar mannigfaltige Kombinationen
möglich sind. „Zwischen diesen Prinzipaltugenden sind natürlich

im einzelnen psychologische Bezüge mannigfacher Art
vorhanden, und zwar so, daß z. B. psychologische Bestandteile

einzelner Prinzipaltugenden sich auf Folgen von
Kombinationen anderer Prinzipaltugenden zurückführen lassen
könnten." — Und wiederum: „In diese Siebenzahl der
Prinzipalverhaltungsweisen scheinen sich bei genauer
Betrachtung alle anderen denkbaren und realisierbaren
sittlichen Tugenden als Unterbegriffe einordnen zu lassen,
bzw. stellen sich letztere dar als Modifikationen oder
Kombinationen dieser sieben Prinzipaltugenden." Aber ist ein
solches Verfahren zur Gewinnung von Tugenden nicht ebenso

kompliziert, wie ein Verstoß gegen die wissenschaftliche
Forderung einer festen Bestimmungsnorm für alles, was in
ein System sich eingliedern soll? Die Verfasserin verwendet
alle möglichen psychischen Akte, denen eine scharfe Definition

nicht zuteil wird, zur Konstruierung von Tugenden,
wie sich gleich wieder zeigen wird.

1 „Diejenige Qualität des Spezialhabitus, die aus einem
zugrundeliegenden, zentral wirksamen Gesamtstatus des Verhältnisses
der Persönlichkeit zu ihrem Ideal (also zu Gott als ihrem höchsten
Gute) im Verhalten zu Personen und Dingen der Außenwelt gesetzmäßig

folgt, nennen wir das G ut sein (Tugend des Guts eins)", p. 15 f.



862 Kann ein System der Tugenden

P. 19 heißt es : „Von der Dankbarkeit sind wesentliche

Bestandstücke in den Prinzipaltugenden der Gerechtigkeit,
des Gutseins und der Treue enthalten.41 — Da man

doch annehmen muß, daß die Verfasserin die Dankbarkeit
adäquat bestimmen, also definieren will, so will der
angeführte Satz besagen, daß alle wesentlichen Bestandteile
der Dankbarkeit sich auf Gerechtigkeit, Gutsein und Treue
verteilen. Aber kann man nicht mit ebensoviel Recht
sagen, daß das „Gutsein44 aus Dankbarkeit, Gerechtigkeit
und Treue sich zusammensetzt, als sagen, daß Dankbarkeit,
Treue (vgl. p. 16, nr. 2 der Schrift), Gerechtigkeit (vgl.
p. 17) auf „Gut se in" zurückzuführen seien? Die rein
psychologische Betrachtungsweise macht eben, daß für das
Gleiche sich verschiedene Gesichtspunkte geltend machen
lassen, was unmöglich ist — zum großen Vorteil für eine
streng wissenschaftliche Betrachtung unmöglich ist —, wenn
die Systematik der Tugenden ex parte objectorum
genommen wird. Dabei ist es dann auch angängig, eine Tugend
an eine andere anzunähern, insoferne ihr Objekt nicht voll
an das Objekt der anderen heranreicht; dann haben wir
die sogenannten partes potentiales (vgl. Thom. S. II.
II. qu. 48 a. 1); bei ihnen finden wir also ein viel
tiefergehendes Verhältnis zu anderen Tugenden als bei der
Verfasserin ; es ist scharf bestimmt, folglich ganz und gar
eindeutig und nicht umtauschbar, nicht transzendental für
mehrere Tugenden, wie das für „Konstanz44 und „Stärke44
zutrifft, die bei jeder Kardinaltugend wie bei jeder
theologischen Tugend anzutreffen sind. Wenn man also streng
begrifflich die Dankbarkeit fassen will, so erübrigt nur, sie
mit Thomas (II. II. qu. 80) als pars potentialis der iustitia zu
fassen und ihr die Konstanz und Treue nur als notwendige
psychologische Begleiterscheinungen zuzuweisen, wenigstens
für den Vollkommenheitsgrad dieser Tugend.

Dann bestimmt die Verfasserin die Opferwilligkeit
als „gründend in psychologischen Gegebenheiten der

an vierter und erster Stelle angeführten Prinzipaltugenden44,
d. h. der „Selbstbeherrschung44 und der Tugend des
„Gutseins44. Aber ist „Opferwilligkeit0 nicht eine psychologische
Gegebenheit, die jeder Tugend zukommen muß und die
sich auch aus dem Begriff jeder Tugend ohne weiteres
ergibt, insoferne ja jede Tugend in dem gefallenen Menschen
gegen Gefahren und Schwierigkeiten anzukämpfen hat und



sub specie psychologica errichtet werden? 363

ihm somit Verzicht und Mühe auflegt? Aber, wird man
sagen, dann ist es auch nicht angängig, die Starkmut mit
dem Aquinaten als eine spezielle Tugend zu bezeichnen,
da es ja ebenfalls keiner Tugend erspart werden kann
selbst gegen große Beschwerden sich zu wenden Wird
nicht jede Tugend im Zustande der Vollkommenheit
wenigstens aus sich so ausgereift sein, daß sie das erfüllen
kann, was Thomas der Stärke zuschreibt: retinere volun-
tatem in bono rationis contra maxima mala? (2. 2. qu. 123a.
4 c.) Weshalb also eine eigene Kardinaltugend mit Thomas
postulieren? Die Antwort darauf ist, daß die „ratio ardui"
mit Bezug auf die pars irascibilis mit Hecht als objectum
formale betrachtet werden kann, während bei der prudentia,
der iustitia und der temperantia eben bloß begrifflich die
besondere „honestas" des Objektes bezeichnet erscheint, so
daß sie in diesem Betracht mit der ratio ardui begrifflich
nichts zu tun haben. Die alltägliche oder gewöhnliche
Opferwilligkeit liegt also in jeder Tugend ohne weiteres indirekt
ausgesprochen, weil Tugend nichts anderes ist als eine Kraft
zur Regulierung dessen, was der Regulierung sich zu
entziehen strebt ; aber die außerordentliche und zu Heroischem
befähigende Kraft liegt nicht von selbst in dem Begriff der
Tugend vor, auch nicht einmal in dem Begriff der Tugend
im Vollkommenheitszustand, weil eben das Heroische
über das gewöhnliche Maß des Menschlichen hinausgeht,

mit dem es die Tugend zu tun hat.
Und hat die Verfasserin recht, wenn sie die

Opferwilligkeit mit der Selbstbeherrschung in innere Beziehung
bringt? Sind Selbstbeherrschung und Opferwilligkeit nicht
bloß verschiedene Namen für dasselbe? Die Verfasserin hat
ja selbst der Selbstbeherrschung das zugeschrieben, daß
der Gesamtstatus als Einzelhabitus sich auch in solchen
Lebensalternativen und Situationen behaupten könne, die
eine Gefahr an den Menschen heranbringen, einen seinem
Gesamtstatus feindlichen Habitus anzunehmen. Eine solche
Gefahr kann doch nur durch Opferwilligkeit beschworen
werden.

Bezüglich der „Demut® dann ist nicht einzusehen, wie
diese, wie die Verfasserin will, eine Modifikation der Tugend
des „Gutseins" sein soll; diese bezieht sich doch nach der
Verfasserin selber (p. 15 f.) auf „Personen und Dinge der
Außenwelt", während die Demut begrifflich unmittelbar auf



364 Kann ein System der Tagenden

Gott geht, „humilitas secundum quod est specialis virtus,
praecipue respicit subjectionem hominis ad Deum, propter
quem etiam aliis humiliando se subjicit" (2. 2. qu. 161 a.
1 ad 5), so daß einer demütig sein kann, ganz abgesehen
von Erniedrigung vor Menschen. Auch ist es nicht richtig,
daß die Demut, wie die Verfasserin (p. 20) will, „Erkenntnis
des eigenen sittlichen Unwertes sei" ; sie ist das nur unter
der Voraussetzung der Sünde; hatte aber die Mutter des
Herrn keine Demut? Auch ist es nicht richtig, daß die
Demut begrifflich Erkenntnis sei; sie hat es begrifflich
mit dem Strebevermögen zu tun, wie Thomas ausdrücklich
(2. 2. qu. 161 a. 1 c.) lehrt. P. 23 dann faßt die Verfasserin
die Demut als Herzenshingabe auf; aber das ist doch ein sehr
zweideutiger Ausdruck, es zeigt dies alles, wie verkehrt es
ist, Erkenntnisse und Strebungen im Innenleben, mögen sie
auch bloß Begleiterscheinungen zu einem anderen sein, als
Tugenden zu fassen ; die psychologische Betrachtungsweise
verfällt leicht dem Fehler, das, was sie antrifft, übermäßig
zu werten.

Von der prudentia schreibt die Verfasserin p. 20, sie
„gründe als Einsicht des Verstandes bezüglich des zu Tuenden
oder zu Unterlassenden in 5 und in 4", also in der
„Möglichkeit der Selbstabstraktion" und in der
„Tugend des Gutseins", insoferne letztere es ermöglicht,

im Verhalten zu den Personen und Dingen der Außenwelt

recht zu handeln. Aber hat die prudentia denn
notwendig mit der Außenwelt zu tun? Kann sie nicht auch
das Innenleben regulieren, z. B. den rechten Gebrauch der
Phantasie, das Studium usw.? Und was soll die
„Selbstabstraktion" der Klugheit vermitteln Sie ist höchstens
da verständlich, wo die Klugheit es nicht mit dem Individuum
als Individuum, sondern in seinen Beziehungen zu anderen
zu tun hat, die eine solche fordern könnten — und wäre
da nicht vielmehr die Tugend der Gerechtigkeit mitbeteiligt
Und das gleiche dürfte bezüglich der Tugend des
„Gutseins" gelten!

Die continentia „als das innere Zusammengehaltsein
besonders (aber nicht ausschließlich) mit Hinblick auf das

ganze Gebiet sinnlicher Regungen wurzelt in 4 und in 6% also
in der aa)(pponùv7] Selbstbeherrschung, und in der
Tugend der Ehrfurcht. Aber ist der Ausdruck: „das
innere Zusammengeschlossensein" nicht ein recht unklarer



sub specie psychologica errichtet werden? 365

und vieldeutiger Ausdruck, so ungefähr wie das die moderne
Denksphäre beherrschende Wort „Kultur" Wie kann es
also für eine Definition verwendbar sein, die doch so scharf,
so eindeutig als nur möglich sein soll? Gibt nicht jede
Tugend ein partielles inneres Zusammengeschlossensein?
Soll nun der Komplex von all dem eine besondere
Tugend ausmachen? Unmöglich! Und wird nicht das „innere
Zusammengehaltseinu nicht unmittelbar schön durch die
<j(D<ppoGüVTj importiert, da diese nach der Verfasserin eine
von einem genügend stark und wirksam sich betätigenden
Zentrum ausgehende Macht besagt, den Gesamtstatus als
Einzelhabitus auch in allen Lebensalternativen und
Situationen sich behaupten zu lassen, die für das sittliche Leben
eine Gefährdung enthalten können Es ist da wirklich nicht
abzusehen, wie da noch Raum für die continentia auch nur
insoferne sein soll, als diese nicht allein aus der aaxppooovTj
entsteht, sondern auch noch einer anderen Tugend, nämlich

der Ehrfurcht, benötigt. Und ist diese nicht Voraussetzung

oder Begleiterscheinung bei allen Tugenden als
Gefühl der Ehrfurcht vor Gott?

Der Continentia läßt dann die Verfasserin die castitas
als eine habituell begierdefreie Seelenverfassung entspringen,
die den Leib heiligen will. Aber es ist doch irrig, das
habituelle Freisein von Begierden als zum Wesen der
Castitas zu bezeichnen! Das widerspricht doch jeder
Erfahrung, auch dem, was wir von vielen Heiligen wissen;
was zum Wesen einer Tugend gehört, kann jedoch nicht
fehlen; aber wir wissen von genug Heiligen, daß sie lange
und schwere Kämpfe gegen sinnliche Begierden zu führen
hatten, nicht bloß zeitweilige Versuchungen zu bestehen
hatten, was die Verfasserin für allein (in der Anm.) mit
der Castitas für vereinbar hält. Die Kirche betrachtet es
als eine außerordentliche Gnadengabe, wenn Heilige
habituell von solchen Dingen frei waren. Nach der
Verfasserin entspringt die Castitas „vor allem der Ehrfurcht
und erst in zweiter Linie der owcppoauvT}'1 (p. 30) und für
diese Meinung beruft sie sich auf die Worte Augustins
(Conf. X, 29): sPer continentiam colligimur et redigimur
in unum, a quo in multa defluximus." Aber wer wird denn
nach einer Wirkung, welche eine Tugend hat, sofort die
Definition der Tugend geben? Man kann das doch nur,
wenn die primäre Wirkung der Tugend ins Auge gefaßt



366 Kann ein System der Tugenden

wird; aber um diese zu finden, muß man, wenn von den
Kardinaltugenden die Rede ist, vorher schon gefunden haben,
was sie im Menschen in Ordnung zu halten haben; dann
erst kann man die Wirkung genau bestimmen ; wenn man
weiß, daß die Castitas circa delectationes venereorum ist
(2. 2. qu. 161 a. 3), dann weiß man auch sofort, was ihre
spezifische Wirkung bei diesem und jenem ist, bei den
Verheirateten und bei den Unverheirateten, ferner daß die
allgemeine Wirkung der Tugend ist: uti rationabiliter his
delectationibus, si uti licet1. Übrigens widerspricht dem
auch Augustinus a. a. 0. nicht; er will ja nur eine
entferntere Wirkung der castitas angeben und das ist die
von ihm bezeichnete unstreitig, da sie vor allem den Menschen
zu vergeistigen und so in Richtung auf den ungeschaffenen
Geist zu versetzen vermag, wie denn auch Thomas sagt:
„in delectationibus, circa quas est intemperantia, minus
apparet de lumine rationisu (2. 2. q. 162 a. 4).

„Der Gehorsam als eine durch den Gesamtstatus
gebotene Unterwerfung des eigenen Willens unter den
göttlichen Willen oder auch unter einen menschlichen Willen,
dessen Autorität auf Gottes Willen zurückführt,
wurzelt in 4 und in 1 und in 6U (p. 21), also in den Tugenden
des „Gutseinsu, der aioippooovr] und der Ehrfurcht. Näher
äußert sich die Verfasserin über den Gehorsam p. 24 f. also:
„Einer besonderen Motivierung bedarf die Auffassung des

Gehorsams als Modifikation der acoypoouvT] sowohl als
des Gutseins; es erschien fürs erste fraglich, ob derselbe
nicht als selbständige Prinzipaltugend anzusehen und die
ihm zugrundeliegende psychische Fähigkeit der absoluten
Hingabe bis zur Selbstentäußerung als eine achte psychische
Hauptmodalität aufzufassen wäre. Aber schließlich mußte
letzterer Standpunkt in Anbetracht folgender Sachlage
aufgegeben werden :

a) In den meisten Fällen ist die Selbstentäußerung
beim Gehorsam nur eine partielle.

b) In vielen Fällen ist selbst diese partielle
Selbstentäußerung nur transitorisch, d. h. der Habitus oder die
Einstellung des Gehorsams überdauert das Phänomen der
Selbstentäußerung.

1 Thomas sagt: régula temperantiae sumenda est secundum
necessitatem praesentis vitae (2. 2. q. 141 a. 6).



sub specie psychologica errichtet werden? 367

c) Selbst im seltenen Falle völliger und andauernder
Selbstentäußerung ist diese gleichfalls als Modifikation der
mit Gutsein vereinigten <7a)(ppooùv7] auffaßbar, sobald man
sich darüber klar wird, daß jeder Habitus freiwilliger
Willensentspannung als psychischer Tatbestand
Produkt der Regulierfähigkeit der Seele ist.

Halten wir zunächst fest, daß nach Thomas der
Gehorsam zur iustitia als pars potentialis gehört (2. 2. qu. 80
a. un.). Ist es nun nicht eine viel schärfere Fassung, zu
sagen, Gehorsam üben sei eine Art von Gerechtigkeit gegenüber

dem, der eine Herrschaft über den Willen eines anderen
hat, als ihn vom „Gutsein" gegenüber anderen abzuleiten?

Ist die „Ehrfurcht" etwas anderes als Voraussetzung
gegenüber dem Gehorsam? Und ist die Ehrfurcht formell
auf den, dem sie gebührt, nach der Rücksicht des

anerkennungswerten Machtbereiches über den Willen
bezogen? Ist nicht auch der erwachsene und selbständig
gewordene Sohn noch zur Ehrfurcht gegenüber seinen Eitern
verpflichtet? Aus dem aber, was bloße Voraussetzung für ein
anderes ist, kann dies andere sicher nicht unmittelbar
abgeleitet werden, und was nicht zu einer bestimmten
Leistung für alle verpflichtet, kann nich't als Quelle für
diese Leistung schlechthin angesprochen werden.

Dann sagt die Verfasserin (p. 25), dem Gehorsam liege
die „psychische Fähigkeit der absoluten Hingabe bis zur
Selbstentäußerung zugrunde". Aber das trifft doch bezüglich
des den Menschen zu leistenden Gehorsams nicht notwendig
zu; es erkennt das dann einige Zeilen später die Verfasserin
selber auch an, wenn sie schreibt: „In den meisten Fällen
ist die Selbstentäußerung beim Gehorsam nur eine partielle"

beschränkte); aber weshalb dann den übertriebenen
Ausdruck „Selbstentäußerung" wählen? Und wenn die Selbst-
beschränkung nur in sensu diminuto Quelle des Gehorsams
ist, nun so ist es unerlaubt, dieselbe ohne beschränkenden

Zusatz als Quelle des Gehorsams zu bezeichnen,
wie das die Verfasserin tat. Aber gar „das Phänomen
der Selbstentäußerung", also den Akt, als Prinzip des Gehorsams

auch nur zur ernsten Diskussion stellen, wie das die
Verfasserin bei der Begründung für ihre endgültige Stellungnahme

auf p. 24 f. mit dem Satze tut : „In vielen Fällen
ist selbst diese partielle Selbstentäußerung nur transitorisch,
d. h. der Habitus oder die Einstellung des Gehorsams über-



368 Kann ein System der Tugenden

dauert das Phänomen der Selbstentäußerung" — das ist
doch wahrhaftig ein Standpunkt, von dem aus man die
Tugenden nicht als feste Habitus gewinnen kann. Aber zu
solchen Irrungen führt wie von selbst ein psychologischer
Versuch, der nicht unverrückbar an der unverrückbaren
Objektivität orientiert ist.

Von der "Wahrhaftigkeit schreibt die Verfasserin
folgendes: „Die Wahrhaftigkeit, ein Geschlossensein

in der Erfülltheit vom Zentrum her, bedingt, daß
nicht Handlungen und Überzeugungen, bzw. Meinungen
widerspruchsvoll einander gegenüberstehen, ebenso wie die
Reinheit auch Reinheit im Verhältnis von Denken, Wollen
und Handeln derart verlangt, daß jede Heuchelei ihrem
Wesen widersprechen würde." Dieses Fehlen des
Widerspruches zwischen Handlungen und Überzeugungen ist sicher
etwas ganz Transzendentales, das allen Tugenden
zukommt. Enger faßt sie die Wahrhaftigkeit, wenn sie
schreiht: „Sie ist die Einstimmigkeit von Worten, Gebärden
und Taten mit der inneren Überzeugung." Gewiß! Aber
wie soll diese im „ Gutsein" und in der „Selbstabstraktion"
wurzeln, wie die Verfasserin auf p. 23 will?

„Die Diskretion, eine Feinheit und Sicherheit des
Gefühles und der Einfühlung in Sachlagen, die sowohl das
innere wie das äußere Leben betreffen können, ist eine
Modifikation von 6 in Verbindung mit 1 und 5" (p. 21),
also von „Gutsein" und der „Selbstabstraktion". Ich meine,
a) daß die Diskretion nicht notwendig eine Tugend sein
muß; sie kann auch bloße angeborene und ausgebildete
Fähigkeit intellektueller Natur sein; im Grunde genommen,
ist die von der Verfasserin gewollte Diskretion nichts anderes
als tiefere Menschenkenntnis, gestellt in den Dienst der Liebe;,
aber das läßt sie doch nicht schon eine eigene Tugend sein!
Es hat bezeichnenderweise Thomas auch nichts über diese
sogenannte Tugend geschrieben. — Endlich schließt die
Verfasserin ihr Tugendsystem mit der Anreihung der Weisheit.

Sie ist ihr (p. 25 f.) eine „Potenz und Tugend, die
die Krone aller Tugenden darstellt" ; aber dann kann sie
auch nicht bloß „eine Kooperation der sämtlichen qualitativ
und quantitativ eminent gesteigerten seelischen
Hauptmodalitäten" sein (ebd). Auch zum Glauben kooperieren
Verstand und Wille; aber wer wird deshalb den Glauben
als aus dieser Kooperation hervorgehend definieren?



sub specie psychologica errichtet werden? 369

Und wenn auch die Weisheit auf das gesamte Tugendleben
Einfluß nimmt, so ist es doch logisch nicht angängig, sie
in diesem begrifflich bestehen zu lassen.

Nun mögen die theologischen Tugenden, die die
Verfasserin gleichfalls einbezieht, in ihrer Behandlung noch
einer Prüfung nach dieser Behandlung unterworfen werden.

Den Glauben nennt die Verfasserin auf p. 40 deshalb
ein Sehen, weil er die „Hingabe der menschlichen
Erkenntnis an die ewige Wahrheit und Liebe" sei. Aber diese
Leistung des Menschen ist nur Voraussetzung für das,
was Gott bei solcher Eingabe dem Geiste vermittelt1 ; das

ist, daß er den Menschen unmittelbar — natürlich nicht
nach der vom Ontologismus gewollten Art — an seiner
Erkenntnis teilnehmen läßt, die ein Schauen ist; das lumen
fidei, das nur Gott geben kann, nennt der hl. Thomas eine
„imperfecta participatio luminis divinitus infusi", die sich,
dem status viae entsprechend, von der perfecta participatio
im lumen gloriae nur dadurch unterscheide, daß sie nicht
wie diese „ducit in visionem horum, ad quorum cognitionem
datur" (Qu. disp. de Verit. qu. 14 a. 1 ad 2). Also nur in
beschränktem Sinne kann die Glaubenserkenntnis ein
Sehen genannt werden, insoferne als sie unmittelbar
und nicht mit Hilfe des Geschöpflichen den menschlichen
Geist der göttlichen Erkenntnis eint, die ein Schauen ist,
ist auch sie ein Schauen, Sehen.

Später verbreitet sich dann die Verfasserin über das

„Glaubenserlebnis", das, sagt sie, „als solches in greifbarerer
und besser beschreibbarer Form beim Übergang vom Zweifel
oder Unglauben zum Glauben vorliegt als später, nachdem
das Glaubenserlebnis sich konsilidiert und stabile Gestalt
angenommen hat". Schon hiezu kann nicht geschwiegen
werden. Zunächst sei bemerkt, daß das Glaubenserlebnis
nur im Empfang des Habitus des Glaubens sich
konsolidieren und stabile Gestalt annehmen kann, und ihn gibt
allein Gott; nach der Verfasserin möchte man fast meinen,
daß der erste Akt des Glaubens — und er ist ja auch
selbst wieder ein reines Gnadengeschenk Gottes — durch
öftere Wiederholung allein zu einem Habitus des Glaubens
führen könnte. Das wäre sehr gefehlt; es könnte so nur

1 1. 2 qu. 55 a. 4 ad 6: Virtus infusa causatur in nobis a Deo,
sine nobis agentibus, non tarnen sine nobis consentientibus.



370 Kann ein System der Tugenden

eine quasi-dispositio ad habitum fidei entstehen. Ferner
ist das Glanbenserlebnis nicht besser erfaßbar bei dem
Übergang vom Unglauben zum Glauben, sondern allein
bei ihm greifbar und beschreibbar; sonst bedeutet den
Glauben erleben die Früchte und Segnungen des Glaubens
in sich erfahren oder auch in sich erfahren, wie der
eingegossene Glaube immer tiefer "Wurzel schlägt; da aber
davon die Verfasserin nicht sprechen will, bleibt nur das
andere übrig, nämlich das Erleben der erstmaligen Gewinnung
des Glaubens.

Von diesem Glaubenserlebnis schreibt dann die
Verfasserin (p. 46 f.): „Es findet bisweilen blitzartig, bisweilen
allmählicher vorbereitet, eine totale Um Wandlung, d. h.
Umzentrierung der bisher erkenntnismäßig gegebenen
religiösen Begriffswelt statt. Alle Einzelbestandteile
dieser Welt bleiben zwar die gleichen — aber derSinn
des Ganzen verändert sich plötzlich total, wobei es individuell

verschieden sein mag, wie weit der neue Sinn des
Totalbildes sich gleichzeitig den Einzelheiten mitteilt und
deren Beziehung zum Ganzen scharf in Ausprägung bringt.44
Das ist sicher irrig, wenn bei diesem Erlebnis der Glaubensakt

einbezogen erscheint ; es ist dann einfach widerspruchsvoll,
daß alle Einzelbestandteile der früheren Welt

die gleichen sollen bleiben können, der Sinn des Ganzen
aber sich total verändern ; gewiß braucht die bewußte
Umwertung aller früheren Erkenntnisse, Anschauungen,
Meinungen bis ins Einzelne noch nicht vorzuliegen, aber
daß alle Einzelbestandteile der früheren, dem Glauben
feindselig oder in Abneigung gegenüberstehenden
Geistesrichtung sollen trotz des Glaubensaktes fortbestehen können,
leuchtet nicht ein. Zwar beruft sich die Verfasserin auf ein
Erlebnis des bekannten französischen Dichters Claudel, der
beide Momente bezüglich seiner als Tatsachen behauptet.
„In einem Augenblick war mein Herz bewegt und ich
glaubte Die katholische Religion erschien mir immer
als dieselbe Sammlung abgeschmackter Legenden, ihre Priester
und Gläubigen flößten mir dieselbe Abneigung ein, die bis
zum Haß und Abscheu gingen. Das Gebäude meiner
Meinungen und Überzeugungen blieb bestehen und ich sah
keinen Fehler an ihm.44 Aber ich bin der Ansicht, daß wir
in diesen Äußerungen Claudels viel mehr Phantastereien vor
uns haben, als jene Erkenntnisinhalte, die er bei jenem



sub specie psychologica errichtet werden? 371

Erlebnis in sich zu gleicher Zeit zu tragen glaubte. Dafür
spricht ein offenbarer Widerspruch bei Claudel. Nachdem
er nämlich geschrieben, seine Uberzeugungen seien dieselben
geblieben wie vordem und dabei das Bild eines Gebäudes
gebraucht hat, das Bestand

^

behalten habe, sagt er gleich
darauf: „Es war nur die Änderung eingetreten, daß ich
das Gebäude verlassen hatte." Aber dann waren doch auch
die Überzeugungen nicht dieselben geblieben! Wie kann
man also mit solchen Worten etwas anfangen und sie zur
Stütze eines wissenschaftlichen Satzes verwerten?

P. 48, Anm. 2, wird gesagt, die theologische Hoffnung
stelle, „psychologisch gesehen, eine Modifikation der
Tugend des Glaubens in bestimmten konkreten Situationen
des christlichen Innenlebens dar". Aber was ist das: Eine
„Modifikation" des Glaubens? Gewiß wirkt der Glaube
psychologisch zur Erweckung von Akten der Hoffnung;
aber das ist doch noch sehr verschieden von dem, was die
Verfasserin behauptet.

Zu p. 49: Es ist falsch, zu meinen, daß Glaube und
göttliche Liebe sich zurückziehe, sobald die Gnade sich
zurückzieht.

Schauen wir nun auf das Bisherige zurück, so muß
leider festgestellt werden, daß der Versuch der Verfasserin,
psychologisch ein Tugendsystem zu konstruieren,
mißglückt ist und mißglücken mußte; denn auch alles
Psychologische muß als Psychisches, als Erkenntnisse und dem
Erkennen nachfolgende und von ihm abhängige Strebungen,
auf 0 b j e k t i v e s im normalen Leben, zu dem doch sicher
das Tugendleben gehört, gehen. Dies Objektive muß also
zuvörderst scharf bestimmt werden. Dann allerdings
ist noch Raum genug für eine psychologische Betrachtungsweise

übrig, indem z, B. untersucht wird, wie die einzelnen
Tugenden sich verschlingen oder wie bei den Tugenden die
Passiones beteiligt sind oder sein können. Wir scheiden
deshalb mit Bedauern von der Schrift, die so viel edles
Streben offenbart und auch manches Schöne und sehr Richtige
enthält.


	Kann ein System der Tugenden sub specie psychologica errichtet werden?

