Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Kann ein System der Tugenden sub specie psychologica errichtet
werden?

Autor: Holtum, Gregor v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762470

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

364 Kann ein System der Tugenden

stituta, Ne autem confusio oriatur ab expositione notionis
causae principalis et instrumentalis mixta cum inspirationis
natura, separatim has duas quaestiones tractabimus: itaque
in altera parte declarabimus vim causae principalis instru-
mentalisque; in tertia vero illam ad inspirationis naturam

1
referemus 1. (Sequitur).

KANN EIN SYSTEM DER TUGENDEN SUB SPECIE.
PSYCHOLOGICA ERRICHTET WERDEN ? :
Von Dr. GREGOR v. HOLTUM, O. S. B.

nDer Reiz, welcher in der Anwendung der psycho-
logischen Methode auf Glauben und Theorie liegt, ist so
grof3, dafl er mehr als einen verleitet hat, sie um des Pri-
dikates der Wissenschaftlichkeit willen in Psychologie auf-
zulosen . . . So wird die Theologie eine psychologische Er-
fahrungswissenschaft.“ — A. Rademacher in ,Theol. Revue*
Nr. 1/2, Sp. 26, Jahrg. 1915.

Auch die Verfasserin des unten zitierten Werkes hat,
beeinflult von diesem Reize, ein besonderes theologisches
Kapitel, die Tugendlehre, in neuer, psychologischer Methode
zu behandeln unternommen. Sie sagt dariiber: ,Der Ver-
such, die iiberaus grofle Zahl der natiirlichen sittlichen
Einzeltugenden dergestalt in ein System einzureihen, daf
dieselben in ihren Zusammenhingen untereinander sofort
erkennbar und verstédndlich sind, kann nur® unter An-

! Propositum investigandi inspirationis naturam, duce D. Thoma,
a P. Brandi, S, I. declaratur hoc pacto: ,Bastera qui citare le parole
dell” Angelico Dottore, il quale, compendiando nei suoi aurei volumi
tutta quanta la dottrina tradizionale cattolica, ci assicura che, se-
condo quella, l'ispirazione de’sacri Libri richiede che di tutti e di
ciascuno, come di tutte e singole le loro parti, si verifichi la formola
theologica: Spiritus Sanctus est auctor, homo vero instrumentum (Quodlib. 7,
quest. 6, art. 16), Postea etiam: ,Dalla formola di S. Tommaso citata
nel paragrafo precedente, non e malagevole cosa intendere in che
senso Dio dicasi Awutore de’ sacri Libri, e quindi illustrare, secondo
I’ insegnamento contenuto nell’ Enciclica, la natura e la estensione
della loro divina ispirazione,* loc. com. p. 17—19.

* Vgl. die Schrift: Die christliche Personlichkeit im Idealbild,
Eine Beschreibung sub specie psychologica. Von Dr, Gabriele Griifin
Wartensleben. Kempten und Miinchen, Késel, 1914. :

* Die im Druck hervorgehobenen Stellen hat die Verfasserin
selbst hervorgehoben.



sub specie psychologica errichtet werden? 3b6H

wendung einer durchaus psychologischen Betrachtungsweise
gelingen. Mit Hilfe der von uns dargelegten Gestalttheorie
ergibt sich ein einheitliches und, wie uns scheint, in wesent-
lichen Beziigen durchaus adéquates Bild“ (p. 15). Daraus
ergibt sich zweifellos ein — vielleicht der Verfasserin nicht
zum Bewufitsein gekommener — Vorwurf gegen die alt-
iibliche Tugendsystematik, die der hl. Thomas in der I II
und II., II. vollendet ausgebaut hat; nach der Verfasserin
ist diese Synthese kein System, das ,die Einzeltugenden
in ihren Zusammenh#éngen sofort verstindlich und erkennbar
macht¥, kein System, aus dem sich ein ,einheitliches und trotz
aller Farbenmannigfaltigkeit geschlossenes und in wesent-
lichen Beziigen adéquates Bild“ ergibt. Tatséchlich hat es die
Verfasserin erreicht, durch ihr System dasjenige des Aquinaten
vollstindig zu sprengen; die Tugenden werden aus dem
straffen Gefiige, das er ihnen gegeben hat, génzlich heraus-
gerissen und in der verschiedenartigsten Weise ganz neu
gruppiert, wie sich spéter zeigen wird; ganz neue Begriffe
werden zur Gewinnung von einzelnen Tugenden sowie von
Tugendgruppen eingefiihrt, wie z, B. ,sich einfiihlen? in
die Gestalten von Situationen i1n Verbindung mit einem
gefiithlsbetonten Grenz- oder Distanzbewufitsein“
(p. 17), das ;Beherrschen der intellektuellen, volitionalen
und emotionalen Moglichkeiten des Seelenlebens“ (p. 16),
das ,Erfassenkénnen des Zentriertseins anderer Menschen,
Situationen usw, in Verbindung mit dem Willen, genannte
beide Fiahigkeiten zu aktualisieren (?)4 — so wird p. 17 das
»,CGrerechtsein“ neu definiert. Das sind sicher ebenso neu-
artige wie umgestaltende Begriffsbildungen und wir kénnen
sie nur hinnehmen, wenn ihre Richtigkeit einleuchtend von
dem dargetan wird, der sie wagt. Ist das geschehen? Wir
werden es sehen.,

Die Verfasserin geht bei ihrem Versuche von dem
Begriffe ,Zentrierung“ aus (p. 5 u. 6.). Der Mensch mug,
soll er sittlicher Charakter sein, soll sein Leben unter dem
Gesichtspunkt der Tugend einheitlich geordnet sein, in
sich ,einen Hauptpunkt tragen, zu dem sich als zu ihrer
einheitlichen Wurzel alle anderen Teile oder Gegebenheiten
sich zuwenden, und zwar im Verhiltnisse der Uber- und

' Das im Druck Hervorgehobene riihrt, wenn nichts Besonderes
bemerkt ist, von der Verfasserin her.



3b6 Kann ein System der Tugenden

Unterordnung® (p. 3), ,daraus ergibt sich als unabweisliches
Postulat einer vollstindigen seelischen Geschlossenheit,
dafl das Verhalten des Menschen einem Ideale zugerichtet
sein muf}, denn dadurch wird in der Tat der obige Sach-
verhalt begriindet und die Konstanz seiner ,Zentrierungen*
hervorgerufen und erhalten, es werden die Bewegungs-
richtungen seiner inneren F#ahigkeiten einheitlich (vgl. p. b).
Von diesem fraglos ganz richtigen Grundprinzip ausgehend,
bezeichnet die Verfasserin ganz in Ubereinstimmung mit
allen Theologen als diesen zur ,Zentrierung“ einzig ver-
wendbaren Hauptpunkt die ,,vollkommene Grottesliebe* ; , sie
bedingt das Grundgesetz der inneren Zentrierung: Gott iiber
alles und alles in Gott (p. 8). Auch die Natur der theo-
logischen Liebe, insoferne Gott deren Urheber, Beweggrund
und Zweckursache ist, bestimmt die Verfasserin p. 11 ganz
richtig und in sehr schéner Art. Die zu erhebenden Bedenken
beginnen erst, wo die Verfasserin eineAbleitung aller Tugenden
aus der Gottesliebe versucht (p. 16—32). Diese Ableitung
kann, wie sofort einleuchtet, eine Ableitung rein kausaler
Art sein; unter dem Einflufl der in das Herz eingepflanzten
Gotteshebe entschliet sich der Mensch zur Ubung aller
Tugenden; deren Natur ist damit durchaus noch nicht
bestimmt ; wir haben hier eine rein psychologische Betrach-
tungsweise, die uns aber offenbar gar nichts niitzt, zu scharfen,
genauen Bestimmungen des Wesens der Tugenden, zu siner
unanfechtbaren Abgrenzung der einen Tugend von der an-
deren. Gewissermafien kausal ist die Ableitung aller
Tugenden von der Gottesliebe auch dann, wenn man daran
denkt, dafl in der iibernatiirlichen Ordnung von Gott, als
der #ufleren Ursache, einem Menschen zugleich mit der
Gottesliebe alle Tugenden eingegossen werden konnen, was
tatsidchlich der Fall ist bei der Rechtfertigung des die Tauf-
gnade erhaltenden unmiindigen Kindes!. Die Verfasserin
sucht aber die Ableitung der Tugenden in der Weise, dal
diese Ableitung fiir die Tugenden ein System schafft, und
deshalb kann die erwidhnte kausale Ableitung fiir sie nichts
bedeuten — ebensowenig wie fiir jeden Thomisten — und
sie mufl deshalb nach Momenten suchen, die fest und un-

' Diese Ableitung ist nur in beschrinktem Sinne kausal unter
Ricksicht auf die Gottesliebe, weil diese ja mnicht urséichlich sich
betitigt,



sub specie psychologica errichtet werden? 357

wandelbar die Ableitung der Tugenden aus der Gottesliebe
verursachen., Diese Elemente findet sie nun teils in rein
psychischen Verhaltungsweisen, teils in Objektivem in Ver-
kniipfung mit Psychischem. Es ist nun sofort ersichtlich,
dafl, wenn das Gesagte zutrifft — und es soll nachher
gezeigt werden, dafd es zutrifft —, kein einheitliches System
der Tugenden resultiert, sondern zwei Systeme die Folge
sind; das eine fuf3t auf der rein psychischen Betrachtungs-
weise, das andere folgt aus dem, was die Verfasserin der
Objektivitit entlehnt 2,

Es lalt also die Verfasserin rein psychische Elemente
zur Verwendung gelangen! Sie tut das, wenn sie schreibt:
»,Aus der Fahigkeit, von einem geniigend stark und konstant
wirkenden Zentrum aus sowohl die Vorstellungen und Ge-
fithle, als die motorischen Impulse und Entladungen (durch
kriftige ausdriickliche Zielsetzung, von der starke determi-
nierende Tendenzen und eine Reihe latenter Einstellungen,
Bahnungen, Hemmungen usw. ausgehen miissen) zu reg u-
lieren (bzw. auch dadurch zu transformieren oder — im
Sinne der Abstraktion von sich sogar bis zur Selbstent-
duflerung — zu annullieren), und zwar so zu regulieren,
dafl eben der zugrunde liegende Gesamtstatus sich als
Einzelhabitus auch in solchen Lebensalternativen und Situa-
tionen behauptet, die eine Gefahr an den Menschen heran-
bringen, einen seinem Gesamtstatus feindlichen Habitus
anzunehmen, geht ein Beherrschen der in Frage kom-
menden intellektuellen volitionalen und emotionalen Mog-
keiten des Seelenlebens hervor, das wir zusammenfassend
als gwypoaivy bezeichnen wollen. (Tugend der Selbst-
beherrschung, wobei das ,Selbst* in so weitem Sinne
gemeint ist, dal darunter die Beherrschung des ,Selbst“ nach
allen psychologisch in Betracht kommenden Richtungen in-
begriffen ist) (p. 16). Ebenda: ,Die der Konstanz eines

' Daid die Verfasserin das Objektive nicht als rein Objektives
zur Verwertung anwendet, sondern es mit dem Psychischen verkniipft,
ist offenbar ein grofier Verstof gegen die Gesetze der Logik., Wie
konnen zwei disparate Ursachen in genere causae formalis ein ein-
heitliches Gebilde zuwege bringen! Wie kann Objektives in Ver-
kniipfung mit Psychischem, wenn auch nur beziiglich eines
Teiles der Tugenden, eine scharf bestimmende Gesamtansicht be-
griilnden? Ist das Psychische als solches irrelevant, weshalb es dann
anwenden! Wenn nicht, wie kommt es dann zur Einheit zwischen ihm
und dem Objektiven?

Divus Thomas II. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. X XIX.,) 24



358 Kann ein System der Tugenden

zentral wirksamen Gesamtstatus entsprechende Konstanz
der einzelnen Momenthabitus, der Einstellungen usw. bewirkt
im Verhiltnis zu den Personen, Gtegebenheiten und Situa-
tionen der Auflenwelt das Konstant- oder Treusein(Tugend
der Treue).“ Auch das ist eine rein psychologische Be-
stimmung, da die Personen und Gegebenheiten nur im
allgemeinen eine Funktion ausiiben und so rein dufler-
lich die Materie eingeben, beziiglich derer sich die seelische
Konstanz betatigt. Dasselbe gilt beziiglich der Tugend,
die die Verfasserin gleich folgen lafit: ,Die der Stéirke
(Intensitét oder Eindringlichkeit) der zentralen Wirksamkeit
eines (Gesamtstatus entsprechende Kraft der Einzelhabitus
und Einstellungen usw. bedingt insgesamt ein sich nach
auflen zur Geltung bringendes seelisches Stark sein (Tugend
der Seelenstirke oder des Starkmutes)“ (p. 16).

Das sind die Tugenden, die die Verfasserin in rein
psychologischer Betrachtungsweise als eine zusammen-
hiangende Gruppe uns vorfithrt. Es ist nun beziiglich dieser
Gruppe folgendes zu bemerken :

1. Die differenzierenden Merkmale schlieflen einander
nicht aus, was doch nach den Regeln einer logisch zu-
lassigen Divisio unumgiinglich ist, Ist das ,Treusein“ denk-
bar ohne Selbstbeherrschung? Ist das Treusein in dem
sittlicher Schwiche und Gefihrdung ausgesetzten Menschen
nicht dem Begriffe nach Selbstbeherrschung? Ferner:
Sind Treusein und Starksein wesentlich verschiedene Mo-
mente? Und besagt die Selbstbeherrschung aus dem vorhin
angegebenen Grunde nicht dem Begriffe nach Stirke? Und
ist Stéarke nicht etwa Selbstbeherrschung bei dem in sitt-
lichen Gefahren sich behauptenden Menschen?! — Ks ist
also nichts mit der von der Verfasserin in rein psycho-
logischer Betrachtung konstruierten ersten Tugendgruppe.
Wohin diese Betrachtungsweise fithrt, zeigt schlagend die
Definition von der Tugend der Gerechtigkeit, die uns die
Verfasserin p. 17 schenkt. Sie gibt zunéchst den psycho-
logischen Boden an, aus dem die Gerechtigkeit erzeugt

' Streng begrifflich faflbar wiiren Konstanz und Treue nur mit
Beziehung aut ein scharf umschriebenes Objekt; wird das nicht ge-
geben, so eriibrigt nur zu sagen, dafl Konstanz und Treue allen
Tugenden transzendentaliter zukommen. Man kann ja schliefSlich die
verschiedenartigsten Elemente unter einem Namen einen, aber was
hat man damit wissenschaftlich gewonnen? Nichts!



sub specie psychologica errichtet werden? 3569

wird., ,Mit einem zentral und stark wirksamen Gesamt-
status von der Modalitdt, dafl das Verhalten des Menschen
einem Ideal zugerichtet ist, verbindet sich naturgem#fl die
Méglichkkeit der Selbstabstraktion“ (p. 16f.).
,Kommt zu dieser eine intellektuelle Zentrierung in
aktivem Sinne hinzu, d. h, nicht das Zentriert sein, sondern
das Erfassenkénnen des Zentriertseins anderer Menschen,
Situationen (sic!) usw. in Verbindung mit dem Willen, ge-
nannte beide Fahigkeiten zu aktualisieren, so ergibt sich
im Verhiéltnis zu inneren sowohl als zu #dufleren Gegeben-
heiten das, was schlechthin mit Gerechtsein (,objektiv*
sein) bezeichnet zu werden pflegt* (p. 17). — Von allem
anderen abgesehen, ist es ganz unerfindlich, wie aus dem
Willen, einerseits Selbstabstraktion zu iiben und anderseits
das Zentriertsein anderer Menschen der objektiven Lage
gemifl zu erfassen, notwendig eine Tugend soll entstehen?
Kann dies Streben nicht auch rein intellektuellem
Trieb entstammen??

Wenden wir uns nun zu der anderen Gruppe von
Tugenden, bei deren Gewinnung die Verfasserin Objektives
herbeizieht, wenigstens mitherbeizieht neben psychischen
Momenten. Sie schreibt: ,Die Féhigkeit, vom Bewufdtsein
des eigenen Status aus in die Status oder Habitus anderer
Menschen, besonders (aber nicht ausschliefilich) mit Riick-
sicht auf ihren religiosen Status, oder in die Gestalten oder
Eigentiimlichkeiten von Situationen sich einzufiihlen,
in Verbindung mit einem gefiihlsbetonten Grenz- oder
Distanzbewufitsein, vermag dem Verhéltnis des Men-
schen sowohl gegeniiber seinem Ideal als auch seinen Mit-
menschen gegeniiber eine Charakteristik zu geben, die sich
aus Momenten zusammensetzt, die dem Staunen (admiratio),
der Furcht oder Scheu (verecundia) und der Pietit gemein-
sam sind und die deshalb als Ehrfiirchten zu bezeichnen
ist4 (Tugend und Ehrfurcht) (p. 17).

! Zum wenigsten hitte hier die Verfasserin die Verbindung mit
der Gottesliebe als dem ausschlaggebenden Element bewerkstelligen
miissen. Aber diese Tugend kann allerdings nicht zu einer beson-
deren Tugend machen, was an und fiir sich dem tugendlichen Gebiet
nicht angehort. Es wird ganz und gar der Sphire der Gottesliebe
anheimfallend; nur was an sich Tugend ist, bleibt auch Tugend
besonderer Art unter dem Einflufl der Gottesliebe als von dieser her-
rithrender actus imperatus.

24*



360 Kann ein System der Tugenden

Es sei gleich hier eine Bemerkung gemacht, die noch
Ofters am Platze ist und deshalb hier, wo sie auch am
Platze ist, vorweg genommen werde! Die Verfasserin ist
von der Tendenz beherrscht, Seelenereignisse und Seelen-
zustinde guter Art als ,Tugenden“ zu bezeichnen. Aber
das dient nicht zur Abgrenzung der Inhalte, sondern zu
deren Verwischung, zur Grenzverkennung und zur Durch-
einanderwiirflung der Inhalte. Der Wissenschaft ist mit
einem solchen Vorgehen keineswegs gedient.

Aber sehen wir uns die Definition der Tugend der
.Ehrfurcht“ an, die die Verfasserin eben gegeben hat. Sie
soll dem Menschen nach der Verfasserin die richtige Stellung
vor allem gegeniiber seinem Ideal verschaffen. Aber ist
nicht diese Stellung durch die Gottesliebe gewonnen?
Wir horten ja selber die Verfasserin dies aussprechen auf
p. 8 ff. Das Gefiihl der Ehrfurcht kann also hochstens
Begleitgefiihl sein! Aber mit noch mehr Recht wird man
sagen, dall es der Gottesliebe vorausgeht und einfach
zur adoratio gehort, die, allgemein genommen, definiert wird:
»Honor exhibitus alteri propter superiorem ejus excellentiam
in protestationem nostrae erga eum submissionis®* (vgl.
Dr. Pritmmer O. P.: ,Manuale theologiae moralis secundum

rincipia 8. Thomae. t. II nr. 983) und der notwendig der
Affekt der Ehrfurcht sowie der des Staunens und der Furcht
beigesellt ist, ja selbst auch der Affekt der Pietiit, insoferne
diese, in etwas weiterem Sinne genommen, nicht allein dem
tibernatiirlichen Menschen zukommt. Dann sagt die Ver-
fasserin, die Ehrfurcht sei eine Fiahigkeit, die es dem
Menschen ermdogliche, sich in die Status oder Habitus
anderer Menschen ,einzufiithlen“, und spricht wiederum mit
Emphase von einem gefiithlsbetonten Grenz- oder
Distanzbewuf3tsein ; ich meine, man solle in der Philosophie,
die Anschluff an die Kirche sucht, doch nicht mehr von
einem Gefithlsvermdgen reden, das Gefiihl von Grenzen,
dem von Grenzen Umschlossenen oder nicht Umschlossenen,
von eigenen Situationen und denen anderer Personen reden;
was wir allein kennen, sind Féhigkeiten des Erkennens und
Wollens. In der Tugendlehre ist es wahrhaftig auch not-
wendig, so zu verfahren; wir geraten sonst ins Subjektive,
betreten einen schwankenden Boden; dem einen wird es
gegeben sein, sich einzufiithlen, dem anderen ist es
versagt. Uber all dies Bedenkliche kommen wir nur hinaus,



sub specie psychologica errichtet werden? 361

wenn wir durchaus der psychologischen Klassifizierung
der Tugenden Valet sagen, Es wird uns dann nicht ein-
fallen, eine Tugend aus verschiedenen Momenten sich zu-
sammensetzen zu lassen, aus ,Staunen*,  Furcht“, , Pietét*,
wie es hier geschieht. Zur Bestimmung der Tugend der
Weisheit, auf die die Verfasserin nunmehr zu sprechen
kommt, verwendet sie sogar sechs Elemente: die Tugend
des ,Gutseins1%, die Tugend der ,Treue“, die der ,Stark-
mut“, die der ,Selbstbeherrschung, die der ,Gerechtigkeit,
die der ,Ehrfurcht“. ,Eine Kooperation aller von 1 bis 6
genannten seelischen Fiahigkeiten und Moéglichkeiten 1n
qualitativ und intensiv optimaler Reinheit ergibt mnach
unserer Meinung denjenigen psychischen Tatbestand aus
dem, als dem hiefiir gegebenen Ankniipfungspunkt fiir die
gottliche Gnade das Weisesein aktualisiert wird (Tugend
der Weisheit), p. 17. Es mufl die Verfasserin gleich im
folgenden zugeben, dafl bei ihrem psychologischen Aufbau-
versuch von den verschiedensten Enden her Elemente ver-
wendet werden miissen und gar mannigfaltige Kombinationen
moglich sind. ,Zwischen diesen Prinzipaltugenden sind natiir-
lich im einzelnen psychologische Beziige mannigfacher Art
vorhanden, und zwar so, daf} z. B. psychologische Bestand-
teile einzelner Prinzipaltugenden sich auf Folgen von Kombi-
nationen anderer Prinzipaltugenden zuriickfiihren lassen
kénnten.* — Und wiederum: ,In diese Siebenzahl der
Prinzipalverhaltungsweisen scheinen sich bei genauer Be-
trachtung alle anderen denkbaren und realisierbaren sitt-
lichen Tugenden als Unterbegriffe einordnen zu lassen,
bzw. stellen sich letztere dar als Modifikationen oder Kombi-
nationen dieser sieben Prinzipaltugenden.“ Aber 1ist ein
solches Verfahren zur Gewinnung von Tugenden nicht ebenso
kompliziert, wie ein Verstofd gegen die wissenschaftliche
Forderung einer festen Bestimmungsnorm fiir alles, was in
ein System sich eingliedern soll? Die Verfasserin verwendet
alle moglichen psychischen Akte, denen eine scharfe Defini-
tion nicht zuteil wird, zur Konstruierung von Tugenden,
wie sich gleich wieder zeigen wird.

* Diejenige Qualitit des Spezialhabitus, die aus einem zu-
grundeliegenden, zentral wirksamen Gesamtstatus des Verhiltnisses
der Personlichkeit zu ihrem Ideal (also zu Gott als ihrem h&chsten
Gute) im Verhalten zu Personen und Dingen der Auflenwelt gesetz-
miflig folgt, nennen wir das Gutsein (Tugend des Gutseins)“, p. 15 £,



362 Kann ein System der Tugenden

P. 19 heif3t es: ,Von der Dankbarkeit sind wesent-
liche Bestandstiicke in den Prinzipaltugenden der Gerechtig-
keit, des Gutseins und der Treue enthalten.* — Da man
doch annehmen muf}, dafl die Verfasserin die Dankbarkeit
addquat bestimmen, also definieren will, so will der ange-
fithrte Satz besagen, dafl alle wesentlichen Bestandteile
der Dankbarkeit sich auf Gerechtigkeit, Gutsein und Treue
verteilen. Aber kann man nicht mit ebensoviel Recht
sagen, dafl das ,Gutsein“ aus Dankbarkeit, Gerechtigkeit
und Treue sich zusammensetzt, als sagen, dafl Dankbarkeit,
Treue (vgl. p. 16, nr. 2 der Schrift), Gerechtigkeit (vgl.
p. 17) auf ,Gutsein“ zuriickzufithren seien? Die rein
psychologische Betrachtungsweise macht eben, daf’ fiir das
Gleiche sich verschiedene Gesichtspunkte geltend machen
lassen, was unmdglich ist — zum groflen Vorteil fiir eine
streng wissenschaftliche Betrachtung unmdoglich ist —, wenn
die Systematik der Tugenden ex parte objectorum ge-
nommen wird. Dabei ist es dann auch angéngig, eine Tugend
an eine andere anzundhern, insoferne ihr Objekt nicht voll
an das Objekt der anderen heranreicht; dann haben wir
die sogenannten partes potentiales (vgl. Thom. S. IL
II. qu. 48 a.1); bei ihnen finden wir also ein viel tiefer-
gehendes Verhiiltnis zu anderen Tugenden als bei der Ver-
fasserin; es ist scharf bestimmt, folglich ganz und gar ein-
deutig und nicht umtauschbar, nicht transzendental fiir
mehrere Tugenden, wie das fiir ,Konstanz“ und ,Stirke“
zutrifft, die bei jeder Kardinaltugend wie bei jeder theo-
logischen Tugend anzutreffen sind. Wenn man also streng
begrifflich die Dankbarkeit fassen will, so eriibrigt nur, sie
mit Thomas (II. II. qu. 80) als pars potentialis der iustitia zu
fassen und ihr die Konstanz und Treue nur als notwendige
psychologische Begleiterscheinungen zuzuweisen, wenigstens
fiir den Vollkommenheitsgrad dieser Tugend.

Dann bestimmt die Verfasserin die Opferwillig-
keit als ,griindend in psychologischen Gegebenheiten der
an vierter und erster Stelle angefiithrten Prinzipaltugenden®,
d. h. der ,Selbstbeherrschung“ und der Tugend des ,Gut-
seins“, Aber ist ,Opferwilligkeit® nicht eine psychologische
Gegebenheit, die jeder Tugend zukommen mufy und die
sich auch aus dem Begriff jeder Tugend ohne weiteres
ergibt, insoferne ja jede Tugend in dem gefallenen Menschen
gegen Gefahren und Schwierigkeiten anzukimpfen hat und



sub specie psychologica errichtet werden? 363

ihm somit Verzicht und Miithe auflegt? Aber, wird man
sagen, dann ist es auch nicht angingig, die Starkmut mit
-dem Aquinaten als eine spezielle Tugend zu bezeichnen,
da es ja ebenfalls keiner Tugend erspart werden kann
selbst gegen grof3e Beschwerden sich zu wenden? Wird
mnicht jede Tugend im Zustande der Vollkommenheit
wenigstens aus sich so ausgereift sein, daf sie das erfiillen
kann, was Thomas der Stirke zuschreibt: retinere volun-
tatem in bono rationis contra maxima mala? (2. 2. qu. 123a.,
4 c.) Weshalb also eine eig ene Kardinaltugend mit Thomas
postulieren? Die Antwort darauf ist, dafl die ,ratio ardui“
mit Bezug auf die pars irascibilis mit Recht als objectum
formale betrachtet werden kann, wéhrend bei der prudentia,
der iustitia und der temperantia eben blofy begrifflich die
besondere ,honestas® des Objektes bezeichnet erscheint, so
daf} sie in diesem Betracht mit der ratio ardui begrifflich
nichts zu tun haben. Die alltdgliche oder gewdhnliche Opfer-
willigkeit liegt also in jed er Tugend ohne weiteres indirekt
ausgesprochen, weil Tugend nichts anderes ist als eine Kraft
zur Regulierung dessen, was der Regulierung sich zu ent-
ziehen strebt; aber die aufierordentliche und zu Heroischem
befihigende Kraft liegt nicht von selbst in dem Begriff der
Tugend vor, auch nicht einmal in dem Begriff der Tugend
im Vollkommenheitszustand, weil eben das Heroische
fiber das gewohnliche Mafd des Menschlichen hinaus-
geht, mit dem es die Tugend zu tun hat.

Und hat die Verfasserin recht, wenn sie die Opfer-
willigkeit mit der Selbstbeherrschung in innere Beziehung
bringt? Sind Selbstbeherrschung und Opferwilligkeit nicht
blof3 verschiedene Namen fiir dasselbe? Die Verfasserin hat
ja selbst der Selbstbeherrschung das zugeschrieben, daf}
der Gesamtstatus als Einzelhabitus sich auch in solchen
Lebensalternativen und Situationen behaupten kénne, die
eine (Fefahr an den Menschen heranbringen, einen seinem
Gesamtstatus feindlichen Habitus anzunehmen. Eine solche
Gefahr kann doch nur durch Opferwilligkeit beschworen
werden,

Beziiglich der ,Demut* dann ist nicht einzusehen, wie
diese, wie die Verfasserin will, eine Modifikation der Tugend
des , Gutseins“ sein soll; diese bezieht sich doch nach der
Verfasserin selber (p. 16 f) auf ,Personen und Dinge der

Auflenwelt“, withrend die Demut begrifflich unmittelbar auf



364 Kann ein System der Tugenden

Gott geht,  humilitas secundum quod est specialis virtus,
praecipue respicit subjectionem hominis ad Deum, propter
quem etiam aliis humiliando se subjicit® (2. 2. qu. 161 a.
1 ad B), so dafd einer demiitig sein kann, ganz abgesehen
von Erniedrigung vor Menschen. Auch ist es nicht richtig,
dafd die Demut, wie die Verfasserin (p 20) will, ,Erkenntnis
des eigenen sittlichen Unwertes sei® ; sie 1st das nur unter
der Voraussetzung der Siinde; hatte aber die Mutter des
Herrn keine Demut? Auch ist es nicht richtig, dafd die
Demut begrifflich Erkenntnis sei; sie hat es begrifflich
mit dem Strebevermdgen zu tun, wie Thomas ausdriicklich
(2. 2. qu. 161 a. 1c.) lehrt. P. 23 dann fal3t die Verfasserin
die Demut als Herzenshingabe auf; aber das ist doch ein sehr
zweideutiger Ausdruck, es zeigt dies alles, wie verkehrt es
ist, Erkenntnisse und Strebungen im Innenleben, mégen sie
auch blofl Begleiterscheinungen zu einem anderen sein, als
Tugenden zu fassen; die psychologische Betrachtungsweise
verfallt leicht dem Fehler, das, was sie antrifft, fibermifdig
zu werten,

Von der prudentia schreibt die Verfasserin p. 20, sie
»griinde als Einsicht desVerstandes beziiglich des zu Tuenden
oder zu Unterlassenden in 6 und in 4%, also in der ;M&g-
lichkeit der Selbstabstraktion“ wund in der

yTugend des Gutseins“, insoferne letztere es ermig-

hcht im Verhalten zu den Personen und Dingen der Aufien-
welt recht zu handeln, Aber hat die prudentia denn not-
wendig mit der Auflenwelt zu tun? Kann sie nicht auch
das Innenleben regulieren, z. B. den rechten Gebrauch der
Phantasie, das Studium usw.? Und was soll die ,Selbst-
abstraktion® der Klugheit vermitteln? Sie ist hochstens
da versténdlich, wo die Klugheit es nicht mit dem Individuum
als Individuum, sondern in seinen Beziehungen zu anderen
zu tun hat, die eine solche fordern koénnten — und wire
da nicht vielmehr die Tugend der Gerechtigkeit mitbeteiligt ?
Und das gleiche diirfte beziiglich der Tugend des ,Gut-
seins“ gelten!

Die continentia ,als das innere Zusammengehalt-
sein besonders (aber nicht ausschlieflich) mit Hinblick auf das
ganze Gebiet sinnlicher Regungen wurzelt in 4 und in 6, also
in der swgpostyy = Selbstbeherrschung, und in der
Tugend der Ehrfurcht. Aber ist der Ausdruck: ,das
innere Zusammengeschlossensein“ nicht ein recht unklarer



sub specie psychologica errichtet werden? 365

und vieldeutiger Ausdruck, so ungeféihr wie das die moderne
Denksphére beherrschende Wort ,Kultur“? Wie kann es
also fir eine Definition verwendbar sein, die doch so scharf,
so eindeutig als nur moglich sein soll? Gibt nicht jede
Tugend ein partielles inneres Zusammengeschlossensein ?
Soll nun der Komplex von all dem eine besondere
Tugend ausmachen? Unméglich! Und wird nicht das ,innere
Zusammengehaltsein nicht unmittelbar schén durch die
ocwgpoatvy importiert, da diese nach der Verfasserin eine
von einem geniigend stark und wirksam sich betidtigenden
Zentrum ausgehende Macht besagt, den Gesamtstatus als
Einzelhabitus auch in allen Lebensalternativen und Situa-
tionen sich behaupten zu lassen, die fir das sittliche Leben
eine Gefihrdung enthalten kénnen! KEs ist da wirklich nicht
abzusehen, wie da noch Raum fiir die continentia auch nur
insoferne sein soll, als diese nicht allein aus der cwgposivy
entsteht, sondern auch noch einer anderen Tugend, ném-
lich der Ehrfurcht, benotigt. Und ist diese nicht Voraus-
setzung oder Begleiterscheinung bei allen Tugenden als
Getithl der Ehrfurcht vor Gott?

Der Continentia léf3t dann die Verfasserin die castitas
als eine habituell begierdefreie Seelenverfassung entspringen,
die den Leib heiligen will. Aber es ist doch irrig, das
habituelle Freisein von Begierden als zum Wesen der
Castitas zu bezeichnen! Das widerspricht doch jeder Er-
fahrung, auch dem, was wir von vielen Heiligen wissen;
was zum W esen einer Tugend gehért, kann jedoch nicht
fehlen; aber wir wissen von genug Heiligen, daf} sie lange
und schwere Kimpfe gegen sinnliche Begierden zu fiithren
hatten, nicht blo} zeit weilige Versuchungen zu bestehen
hatten, was die Verfasserin fiir allein (in der Anm.) mit
der Castitas fiir vereinbar hilt. Die Kirche betrachtet es
als eine aulerordentliche Gnadengabe, wenn Heilige
habituell von solchen Dingen frei waren. Nach der Ver-
fasserin entspringt die Castitas ,vor allem der Ehrfurcht
und erst in zweiter Linie der swgposivy® (p. 30) und fiir
diese Meinung beruft sie sich auf die Worte Augustins
(Conf. X, 29): ,Per continentiam colligimur et redigimur
in unum, a quo in multa defluximus.“ Aber wer wird denn
nach einer Wirkung, welche eine Tugend hat, sofort die
Definition der Tugend geben? Man kann das doch nur,
wenn die priméare Wirkung der Tugend ins Auge gefafit



366 Kann ein System der Tugenden

wird; aber um diese zu finden, mufl man, wenn von den
Kardinaltugenden die Rede ist, vorher schon gefunden haben,
was sie im Menschen in Ordnung zu halten haben; dann
erst kann man die Wirkung genau bestimmen; wenn man
weif}, dal} die Castitas circa delectationes venereorum ist
(2. 2. qu. 161 a. 3), dann weill man auch sofort, was ihre
spezifische Wirkung bei diesem und jenem ist, bei den Ver-
heirateten und bei den Unverheirateten, ferner dafl die all-
gemeine Wirkung der Tugend ist: uti rationabiliter his
delectationibus, si uti licet1. Ubrigens widerspricht dem
auch Augustinus a. a. O, nicht; er will ja nur eine ent-
ferntere Wirkung der castitas angeben und das ist die
von thm bezeichnete unstreitig, da sie vor allem den Menschen
zu vergeistigen und so in Richtung auf den ungeschaffenen
Geist zu versetzen vermag, wie denn auch Thomas sagt:
»in delectationibus, circa quas est intemperantia, minus
apparet de lumine rationis® (2. 2. q. 162 a. 4).

sDer Gehorsam als eine durch den Gesamtstatus
gebotene Unterwerfung des eigenen Willens unter den gott-
lichen Willen oder auch unter einen menschlichen Willen,
dessen Autoritdt . . . . .. auf Gottes Willen zuriickfiihrt,
wurzelt in 4 und in 1 und in 6% (p. 21), also in den Tugenden
des ,Gutseins“, der cwgposivy und der Ehrfurcht. Niher
duflert sich die Verfasserin iiber den Gehorsam p. 24 f. also:
,Einer besonderen Motivierung bedart die Auffassung des
Gehorsams als Modifikation der swgposivy sowohl als
des Gutseins; es erschien fiirs erste fraglich, ob derselbe
nicht als selbstdndige Prinzipaltugend anzusehen und die
ihm zugrundeliegende psychische Féhigkeit der absoluten
Hingabe bis zur Selbstentdufierung als eine achte psychische
Hauptmodalitit aufzufassen wiire. Aber schliefilich muflte
letzterer Standpunkt in Anbetracht folgender Sachlage auf-
gegeben werden :

a) In den meisten Fillen ist die Selbstentéuflerung
beim Gehorsam nur eine partielle.

b) In vielen Fillen ist selbst diese partielle Selbst-
entiuflerung nur transitorisch, d. h. der Habitus oder die

Einstellung des Gehorsams iiberdauert das Phénomen der
Selbstentéduflerung.

! Thomas sagt: regula temperantiae sumenda est secundum
necessitatem praesentis vitae (2. 2. q. 141 a. 6).



—

sub specie psychologica errichtet werden? 367

¢) Selbst im seltenen Falle vélliger und andauernder
Selbstentdullerung ist diese gleichfalls als Modifikation der
mit Gutsein vereinigten ocwgpogivy auffallbar, sobald man
sich dariiber klar wird, daf} jeder Habitus freiwilliger
Willensentspannung als psychischer Tatbestand Pro-
dukt der Regulierfihigkeit der Seele ist.

Halten wir zuniichst fest, dafl nach Thomas der Ge-
horsam zur iustitia als pars potentialis gehoért (2. 2. qu. 80
a. un.). Ist es nun nicht eine viel schirfere Fassung, zu
sagen, Grehorsam tiben sei eine Art von Gerechtigkeit gegen-
iiber dem, der eine Herrschaft iiber den Willen eines anderen
hat, als ihn vom ,Gutsein“ gegeniiber anderen abzuleiten?

Ist die, Ehrfurcht“ etwas anderes als Voraussetzung
gegeniiber dem Gehorsam? Und ist die Ehrfurcht formell
auf den, dem sie gebiihrt, nach der Riicksicht des aner-
kennungswerten Machtbereiches iber den Willen
bezogen? Ist nicht auch der erwachsene und selbstéindig
gewordene Sohn noch zur Ehrfurcht gegeniiber seinen Eltern
verpflichtet? Aus dem aber, was blofe Voraussetzung fiir ein
anderes ist, kann dies andere sicher nicht unmittelbar
abgeleitet werden, und was nicht zu einer bestimmten
Leistung fiir alle verpflichtet, kann nicht als Quelle fiir
diese Leistung schlechthin angesprochen werden.

Dann sagt die Verfasserin (p. 26), dem Gehorsam liege
die ,psychische Fihigkeit der absoluten Hingabe bis zur
Selbstentiuflerung zugrunde“. Aber das trifft doch beziiglich
des den Menschen zu leistenden Gehorsams nicht notwendig
zu; es erkennt das dann einige Zeilen spiter die.Verfasserin
selber auch an, wenn sie schreibt: ,In den mglsten Fillen
ist die Selbstentéuflerung beim Gehorsam nur eine partielle
(= beschriinkte); aber weshalb dann den ﬁbertrlebgnen Aus-
druck ,Selbstentiuflerung* wihlen? Und wenn die Selbst-
beschriankung nur in sensu diminuto Quelle des Gehorsams
ist, nun so ist es unerlaubt, dieselbe ohne beschrian-
kenden Zusatz als Quelle des Gehorsams zu bezeichnen,
wie das die Verfasserin tat. Aber gar ,das Phénomen
der Selbstentéuflerung*, also den Akt, als Prinzip des Gehor-
sams auch nur zur ernsten Diskussion stellen, wie das die
Verfasserin bei der Begriindung fiir ihre endgiiltige Stellung-
nahme auf p. 24 f. mit dem Satze tut: »In vielen Fillen
ist selbst diese partielle Selbstentéuflerung nur transitorisch,
d. h., der Habitus oder die Einstellung des Gehorsams iiber-



368 Kann ein System der Tugenden

dauert das Phinomen der Selbstentduflerung“ — das ist
doch wahrhaftig ein Standpunkt, von dem aus man die
Tugenden nicht als feste Habitus gewinnen kann. Aber zu
solchen Irrungen fithrt wie von selbst ein psychologischer
Versuch, der nicht unverriickbar an der unverriickbaren
Objektivitit orientiert ist.

Von der Wahrhaftigkeit schreibt die Verfasserin
folgendes: ,Die Wahrhaftigkeit, ein Geschlossen-
sein in der Erfiilltheit vom Zentrum her, bedingt, daf}
nicht Handlungen und Uberzeugungen, bzw. Meinungen
widerspruchsvoll einander gegeniiberstehen, ebenso wie die
Reinheit auch Reinheit im Verhiltnis von Denken, Wollen
und Handeln derart verlangt dafd jede Heuchelei ihrem
Wesen widersprechen wiirde. Dieses Fehlen des Wider-
spruches zwischen Handlungen und Uberzeugungen ist sicher
etwas ganz Transzendentales, das allen Tugenden zu-
kommt. Enger fafit sie die Wahrhaftigkeit, wenn sie
schreiht: ,Sie ist die Einstimmigkeit von Worten, Gebérden
und’ Taten mit der inneren Uberzeugung Gevnfs' Aber
wie soll diese im ,Gutsein“ und in der ,Selbstabstraktion
wurzeln, wie die Verfasserin auf p. 23 Will?

»Die Diskretion, eine Feinheit und Sicherheit des
(xefiithles und der Einfithlung in Sachlagen, die sowohl das
innere wie das #uflere Leben betreffen konnen, ist eine
Modifikation von 6 in Verbindung mit 1 und 5% (p. 21),
also von ,Gutsein“ und der ,,Selbsta.bstra.ktlon Ich meine,
a) dafl dle Diskretion nicht notwendig eine Tugend sein
mufd; sie kann auch blofle angeborene und ausgebildete
Féhigkeit intellektueller Natur sein; im Grunde genommen,
ist die von der Verfasserin gewollte Diskretion nichts anderes
als tiefere Menschenkenntnis, gestellt in den Dienst der Liebe;
aber das laf3t sie doch nicht schon eine eigene Tugend sein!
Es hat bezeichnenderweise Thomas auch nichts tber diese
sogenannte Tugend geschrieben. — Endlich schlief3t die
Verfasserin ihr Tugendsystem mit der Anreihung der Weis-
heit. Sie ist ihr (p. 26 f.) eine ,Potenz und Tugend, die
die Krone aller Tugenden darstellt“; aber dann kann sie
auch nicht blofl ,eine Kooperation der simtlichen qualitativ
und quantltatlv eminent gesteigerten seelischen Haupt-
modalititen* sein (ebd). Auch zum Glauben kooperieren
Verstand und Wille; aber wer wird deshalb den Glauben
als aus dieser Kooperation hervorgehend definieren?



sub specie psychologica errichtet werden? 369

Und wenn auch die Weisheit auf das gesamte Tugendleben
Einflul nimmt, so ist es doch logisch nicht angingig, sie
in diesem begrifflich bestehen zu lassen. '
Nun mogen die theologischen Tugenden, die die Ver-
fasserin gleichfalls einbezieht, in ihrer Behandlung noch
einer Priifung nach dieser Behandlung unterworfen werden.

Den Glauben nennt die Verfasserin auf p. 40 deshalb
ein Sehen, weil er die ,Hingabe der menschlichen Kr-
kenntnis an die ewige Wahrheit und Liebe“ sei. Aber diese
Leistung des Menschen ist nur Voraussetzung fir das,
was Gott bei solcher Eingabe dem Geiste vermittelt!; das
ist, dafl er den Menschen unmittelbar — natiirlich nicht
nach der vom Ontologismus gewollten Art — an seiner Er-
kenntnis teilnehmen 1&ft, die ein Schauen ist; das lumen
fidei, das nur Gott geben kann, nennt der hl. Thomas eine
oimperfecta participatio luminis divinitus infusi®, die sich,
dem status viae entsprechend, von der perfecta participatio
im lumen gloriae nur dadurch unterscheide, daf} sie nicht
wie diese ,ducit in visionem horum, ad quorum cognitionem
datur“ (Qu. disp. de Verit. qu. 14 a. 1 ad 2). Also nur in
beschrinktem Sinne kann die Glaubenserkenntnis ein
Sehen genannt werden, insoferne als sie unmittelbar
und nicht mit Hilfe des Geschopflichen den menschlichen
Geist der gottlichen Erkenntnis eint, die ein Schauen ist,
ist auch sie ein Schauen, Sehen.,

Spiiter verbreitet sich dann die Verfasserin iiber das
,Glaubenserlebnis“, das, sagt sie, ,als solches in greifbarerer
und besser beschreibbarer Form beim Ubergang vom Zweifel
oder Unglauben zum Glauben vorliegt als spiter, nachdem
das Glaubenserlebnis sich konsilidiert und stabile Gestalt
angenommen hat“. Schon hiezu kann nicht geschwiegen
werden., Zunichst sei bemerkt, dafl das Glaubenserlebnis
nur im Empfang des Habitus des Glaubens sich kon-
solidieren und stabile Gestalt annehmen kann, und ihn gibt
allein Gott; nach der Verfasserin méchte man fast meinen,
daf’ der erste Akt des Glaubens — und er ist ja auch
selbst wieder ein reines Gnadengeschenk (Grottes — durch
oftere Wiederholung allein zu einem Habitus des Glaubens
fithren konnte. Das wire sehr gefehlt; es koénnte so nur

11.2 qu. 55 a. 4 ad 6: Virtus infusa causatur in nobis a Deo,
sine nobis agentibus, non tamen sine nobis consentientibus.



370 Kann ein System der Tugenden

eine quasi-dispositio ad habitum fidei entstehen. Ferner
ist das Glaubenserlebnis nicht besser erfaflbar bei dem
Ubergang vom Unglauben zum Glauben, sondern allein
bei ihm greifbar und beschreibbar; sonst bedeutet den
(Glauben erleben die Friichte und Segnungen des Glaubens
in sich erfahren oder auch in sich erfahren, wie der ein-
gegossene (Glaube immer tiefer Wurzel schligt; da aber
davon die Verfasserin nicht sprechen will, bleibt nur das
andere iibrig, némlich das Erleben der erstmaligen Gewinnung
des Glaubens.

Von diesem Glaubenserlebnis schreibt dann die Ver-
fasserin (p. 46 t.): ,Es findet bisweilen blitzartig, bisweilen
allméhlicher vorbereitet, eine totale Umwandlung, d. h.
Umzentrierung der bisher erkenntnismiflig gegebenen
religiosen Begriffswelt stait. Alle Einzelbestandteile
dieser Welt bleiben zwar die gleichen — aber der Sinn
des Ganzen veridndert sich plotzlich total, wobei es indivi-
duell verschieden sein mag, wie weit der neue Sinn des
Totalbildes sich gleichzeitig den Kinzelheiten mitteilt und
deren Beziehung zum Ganzen scharf in Auspriigung bringt.“
Das ist sicher irrig, wenn bei diesem Krlebnis der Glaubens-
akt einbezogen erscheint; es ist dann einfach widerspruchs-
voll, dafl alle Einzelbestandteile der fritheren Welt
die gleichen sollen bleiben konnen, der Sinn des Ganzen
aber sich total verindern; gewifl braucht die bewufite Um-
wertung aller fritheren Erkenntnisse, Anschauungen, Mei-
nungen bis ins Einzelne noch nicht vorzuliegen, aber
dall alle Einzelbestandteile der fritheren, dem Glauben
feindselig oder in Abneigung gegeniiberstehenden Geistes-
richtung sollen trotz des Glaubensaktes fortbestehen konnen,
leuchtet nicht ein. Zwar beruft sich die Verfasserin auf ein
Erlebnis des bekannten franzosischen Dichters Claudel, der
beide Momente beziiglich seiner als Tatsachen behauptet.
.,In einem Augenblick war mein Herz bewegt und ich
glaubte . . . Die katholische Religion erschien mir immer
als dieselbe Sammlung abgeschmackter L.egenden, ihre Priester
und Glaubigen floiten mir dieselbe Abneigung ein, die bis
zum Hafl und Abscheu gingen. Das Gebédude meiner Mei-
nungen und Uberzeugungen blieb bestehen und ich sah
keinen Fehler an ihm.% Aber ich bin der Ansicht, dafl wir
in diesen Aufferungen Claudels viel mehr Phantastereien vor
uns haben, als jene Erkenntnisinhalte, die er bel jenem



sub specie psychologica errichtet werden? 371

Erlebnis in sich zu gleicher Zeit zu tragen glaubte. Dafiir
spricht ein offenbarer Widerspruch bei Claudel. Nachdem
er nimlich geschrieben, seine Uberzeugungen seien dieselben
geblieben wie vordem und dabei das Bild eines Geb#udes
gebraucht hat, das Bestand behalten habe, sagt er gleich
darauf: ,Es war nur die Anderung eingetreten, dafl ich
das Geb#ude verlassen hatte. Aber dann waren doch auch
die Uberzeugungen nicht dieselben geblieben! Wie kann
man also mit solchen Worten etwas anfangen und sie zur
Stiitze eines wissenschaftlichen Satzes verwerten?

P. 48, Anm. 2, wird gesagt, die theologische Hoffnung
stelle, ,psychologisch gesehen, eine Modifikation der
Tugend des Glaubens in bestimmten konkreten Situationen
des christlichen Innenlebens dar“. Aber was ist das: Eine
»Modifikation“* des Glaubens? Gewill wirkt der Glaube
psychologisch zur Erweckung von Akten der Hoffaung;
aber das ist doch noch sehr verschieden von dem, was die
Verfasserin behauptet.

Zu p. 49: Es ist falsch, zu meinen, dafl Glaube und
gottliche Liebe sich zuriickziehe, sobald die Gmnade sich
zuriickzieht. |

Schauen wir nun auf das Bisherige zuriick, so mufl
leider festgestellt werden, dafl der Versuch der Verfasserin,
psychologisch ein Tugendsystem zu konstruieren, mif3-
gliickt ist und mifigliicken mufite; denn auch alles Psycho-
logische muf} als Psychisches, als Erkenntnisse und dem
Erkennen nachfolgende und von ihm abhiingige Strebungen,
auf Objektives im normalen Leben, zu dem doch sicher
das Tugendleben gehort, gehen. Dies Objektive mufd also
zuvorderst scharf bestimmt werden. Dann allerdings
ist noch Raum genug fiir eine psychologische Betrachtungs-
weise iibrig, indem z. B. untersucht wird, wie die einzelnen
Tugenden sich verschlingen oder wie bei den Tugenden die
Passiones beteiligt sind oder sein kénnen. Wir scheiden
deshalb mit Bedauern von der Schrift, die so viel edles
Streben offenbart und auch manches Schéne und sehr Richtige

enthilt.



	Kann ein System der Tugenden sub specie psychologica errichtet werden?

