
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: De natura inspirationis S. Scripturae

Autor: Iácome, Innocentius M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


808 De natura inspirations S. Scripturae

auch die Metaphysik dementsprechend, den hl. Thomas aber
lasse man nicht solche Lehren verteidigen, die in seinem
System Widersprüche und logische Unmöglichkeiten
bedeuten

$ $
*

Die Thesen der Studienkongregation stellen wahrhaftig
die Grundfesten des Thomismus dar. Im einzelnen betrachtet
mögen sie bloß für diesen oder jenen Teil der Philosophie
Bedeutung haben, aber im Zusammenhange repräsentieren
sie das Skelett eines großartigen Systems und wir können
keine einzige These ohne beträchtlichen Schaden, ja ohne
den Ruin des Systems aufgeben. Nehmen wir eine einzige
hinweg, so entsteht eine Lücke, die nicht einen bloßen
Schönheitsfehler, sondern auch für unsere gesamte
Weltanschauung einen unersetzlichen Schaden bedeutet.

Das vereinigende Element aller Thesen ist die Lehre
von Potenz und Akt, die in einer konkreten Gestalt als
Forderung oder Ausschluß einer realen Zusammensetzung
aus Wesenheit und Dasein die ganze metaphysische
Forschung beherrscht, ihr eine Einheitlichkeit verleiht, in
weiteren näher bestimmten Formen aber für die einzelnen Teile
und Unterabteilungen der Philosophie synthetische Gesichtspunkte

bietet. Philosophieren können wir vielleicht auch
ohne diese Lehre — wie dies die Versuche der modernen
Philosophie bekunden —, aber eine widerspruchslose, solide
und einheitliche Weltanschauung, namentlich eine thomis-
tische zu geben, vermögen wir ohne sie in keiner Weise.

DE NATURA INSPIRATIONS S. SCRIPTURAE

Scripsit FR. INNOCENTIUS M. JÄCOME, 0. P.

PROOEMIUM
De inspiratione Sacrarum Litterarum non catholici

modo, sed protestantes quoque copiose disseruerunt, Quorum
variis opinionibus praetermissis, in catholicorum solummodo
regione consistere nobis est in animo ; apud quos quidem
mos lere viguit huius modi disquisitionem bifariam dividendi,
priorem quaestionem existentiam inspirationis vocant, alteram
autem essen tiam seu naturam. Sed nos Scripturarum in-



De natura inspirationis S. Scripturae 309

spirationem existere ultro admittimus, tanquam stabile et
fixum fidei catholicae dogma; quod quidem est funda-
mentum, quo tota nostra disputatio nitetur de inspirationis
natura, quam unam excutere volumus.

Iam vero in tota Sacrarum Litterarum scientia quaestio
haec omnium est proculdubio praestantissima, cum prae-
cipuus sit et Hermeneuticae et Exegesis fons ; quandoquidem
inspiratio, ut ait P. Lagrange, commune est dogma, totam
prorsus complectens ScripturamL Fatendum nihilominus
hanc rem nequaquam ante Concilium Tridentinum exquisite

explanatam fuisse. Unde merito de quaestionibus circa
S. Scripturam P. Zanecchia ait eas minime esse omnes novas,
et adiungit: „una tarnen invenitur, ipsaque fundamentalis,
cuius nullum fere vestigium ante saeculum XVI occurrit,
et quae parurn agitari cepit anno 1585, magis post concilium

Vaticanum, et maxime post encyclicas Litteras Provi-
dentissimas Deus Leonis Papae XIII, quaestio nempe de di-
vina inspiratione sacrarum Scripturarum2."

Etsi catholici, uno ore necessitatem divini supernatura-
lisque influxus omnes fatentur, alii tarnen aliis finibus vim
inspirationis circumdant. Hinc proseminatae sunt familiae inter
se dissentientes, quarum altera sententiae favet D. Thomae,
altera vero Lessii et Franzelini. Nos quidem certe de re
theologica magni momenti, de inspirationis nimiram natura,
quoad facultas feret, sciscitaturi, theologorum omni laude
cumulatum principem ducemque praestantissimum D. Thomam
ultro sequemur ; quandoquidem persuasum habemus Angelici
Doctoris sententiam in re tarn abdita esse contraria multo
tutiorem, imo unicam, quae in hominis maxime secretos
motus, qui sunt e supernaturali Dei afflatu, nos introducere
queat; nec ullam aliam adeo apte ea omnia conglutinare
ad artemque redigere, quae circa inspirationis naturam
traditio catholica docet.

Ducimus autem universam materiam esse in partes
tribuendam très, quas disputatio de inspirationis nominibus
antecedat oportet. Primo igitur doctrinam, quae ex fontibus
fluit, hauriemus ; deinde vim exponemus causae principalis
et instrumentalis, quia S. Thomas omnia quae ex fontibus

1 La Méthode historique, p. 72.
2 Divina inspiratio S. Scripturarum. Prolog, p. VI et VII.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 21



310 De natura inspirationis S. Scripturae

sumuntur, principio uno complectente doctrinam omnem?
causae principalis instrumentalisque constringit ; denique
quomodo inspirationi congruat ratio agentis principalis et
instrumenti explicabimus.

De inspirationis nomine
1. Ab inspiratione spiritus furoris eius:

ISN nil D'ûVjI'û (II Sam. XXII, 16). — Inspirationis vox in
Sanctis Libris reperitur eaque utuntur SS. Patres et
Theologi. Sed quid huic voci subiicitur? Quae quidem
quaestio cum commentationi nostrae aliquid afferre luminis
videatur, de ilia aliquantum disserere, proposuimus. A Sancta
Scriptura autem capiamus exordium, in qua nomen
inspirationis quater invenitur, ter quidem in Yeteri Testamento,
semel in Novo; verbum autem inspirare ter in Veteri et
bis in Novo legitur.

Primum igitur de carmine in II Sam. XXII scripto,
quod est idem Psalmus XVII (Hebr. XVIII) agamus. In
eo Psalmista, angore acerbo excruciatus, opem a Iahve petit.
A versu autem 8 usque ad 16 splendida quaedam, ut graeco
vocabulo utamur, theophania, describitur, qua in extrema
legitur : iEN Hin npt^D. Sed in II Sam. instruitur pro-
nomine 1, cum tarnen in Psalmo legatur. Hunc modum
censet P. Dhorme esse proprium et exclamationem designare
quandam1; attamen ille forte est magis ad verborum am-
bitum accommodatus : est enim de Iahve, non vero cum eo
sermo in tota oratione. Iam nunc quid verba proposita
significent videamus. HöEfa in II Sam. XXII, 16 (Ps. XVII)
solum voce inspirationis redditur, aliis vero in locis
nominibus spiraculi2, flatus8, halitus4, flantis *, spiritus 6,

animae7, spiramenti8; ter, etsi vocabulo omnino proprio

non convertatur, in sententia tarnen includitur
1 Confer P. Dhorme 0. P.: Les Livres de Samuel, 1. c.
2 Gen. II, 7; VII, 22; Prov. XX, 27; lob XXXIII, 4.
3 Is. XXX, 88; XLII, 5; LVII, 16; lob XXVII, 8.
4 I Reg. XVII, 17. Dan. X, 17; lob XXVII, 3.
s lob IV, 9; XXXVII, 10.
8 Is. II, 22; Ps. CL, 6.
7 I Reg. XV, 29.
9 lob XXVI, 4.
• Deut. XX, 16; los. X, 40; XI, 11.



De natura inspirationis S. Scripturae 311

semel denique omittitur in Vulgata1. Significat autem
nvm in II Sam. XXII, 16 (Ps. XVII), in libro lob IV, 9

et apnd Isaiam XXX, 33 iram, quae Iudaeorum opi-
nione, ardor sive aestus est quidam; unde irae nomina: HÖH,

aestus, praecipue irae aestus (a ÜPP, caluit); TV (a TJJ fer-

vere, aestuare), aestus irae; iratus est (quod a spumando

vel a flagrando ducitur2); Hin, arsit, exarsit, iratus est;
ira etiam foras erumpit, quam ob rem effusio irae

(a "DJJ, transiit); atque ex anhelitu seu narium flatu cognosci-

tur, hac de causa ^ désignât nasum, iram; ITH, spiritum,
flatum, narium spiritum, iram ; notjfa, halitum, spiritum,
iram. Saepe autem Scriptura de ira Dei loquitur8, imo haec
est ira hominum acerbior, propterea cum igne comparatur4 ;

sed in II Sam. XXII, 16 (Ps. XVII), quamquam ira satis
solis vocabulis ß, aut HT6, aut aut etiam Î9N iTH®

declararetur ; tarnen coniunctione omnium illorum, quod in
tota Scriptura evenit semel, ira Dei concinne amplificatur :

„ab inspiratione spiritus furoris eius", qua „et apparuerunt
effusiones maris, et revelata sunt fundamenta orbis". Nec
vero cuique ira Dei, de qua Sancti disserunt Libri, admi-
rationem moveat ; haec enim non perturbationem animi
significat, sed poenam, opinione D. Thomae, qua Deus

impium mulctat9.

2. „Et inspiravit in faciem eius spiraculum
vitae: 0"G nûttô VDîO ngPl" (Gen. II, 7). — Hoc pacto

vita homini tradita more Iudaeorum pulchre describitur.
Nam vita secundum Iudaeos narium significatur flatu, ut

1 los. XI, 44.
2 Cf. Guil. Gesenius, Lexicon Hebraicum.
3 Cf. Deut. XXXII, 21, 22; II Beg. XXII, 8, 9; lob XXXVI, 13;

Thren. II, 4 etc.
4 Cf. Deut. XXXII, 22; 1er. IV, 4; XV, 14; Ezech. XXII, 21.
5 Cf. lob IV, 9.
« Cf. Is. XXX, 28.
7 Cf. Deut. XXXII, 22; lob XXXVI, 13.
8 Cf. lob IV, 9.
9 Sum. Theol. I. q. 3, a. 2, ad 3.

21*



312 De natura inspirationis S. Scripturae

apud Isaiam II, 22: „Quiescite ergo ab homine, cuius
Spiritus in naribus eius est1." Ex quo efficitur animam
appellari non solum nomine ttfpquod halitum etiam ali-

quando désignât, verum etiam vocibus HD2, HOlW«, quae

imprimis et spiritum et flatum significant. Yerbum autem
mDj primum actionem hominis ignem accendentis indicat4,
deinde vero translatione alia5. Cum igitur scriptor sacer
primi hominis vitam describit, utitur verbis

id est, „in naribus eius halitum vitae", quod quidem a Deo
est emanatum Ex quo ortus est modus vitam de-

signandi, qui apud lob XXVII, 13 reperitur: „spiritus seu
Dei halitus in naso meo, ''EXS ni^.N nniu.

In Sap. XV, 11 exstat etiam verbum inspirare: „quo-
niam ignoravit qui se finxit et qui inspiravit illi animam" ;

quod ad Gen. II, 7 refertur.

3. „Inspiratio Omnipotentis dat intelligent
am" (lob XXXII, 8). — Versus autem totus est sic:

X^rrnn CX „Sed ut video, spiritus est in hominibus,

ornn "HtP nçtiôl et inspiratio Omnipotentis dat intelli¬
gentem."

Primum stichon mendosum accepimus ; quid enim vox
fron sonat? Bickell putat non Xnn sed b# legendum. Budde

autem XVI cum HMH superioris versus dicit cohaerere, et

intelligi arbitratur, ac si spiritus Dei esset in homine sa-

pientia. Duhm vero sic emendat : t^DX TXn vel potius
ut in Ps. CXVIII (Hebr. CXIX), v. 130, quod nihil aliud
esset nisi Dei spiritum homines illuminare®. Sententiae
tarnen Bickell assentiendum videtur, nam parallelismus verbi

1 Cf. etiam Gen. VII, 2 hebraice; lob XXVII, 3 hebraice.
2 Cf. lob XXVII, 3; Eccl. Ill, 19; XII, 7.
3 Cf. lob XXVII, 3. — Vivens, Cf. Deut. XX, 16; los. XI, 11, 14;

I Reg. XV, 29.
4 Cf. Is. LIV, 16; Malach. I, 13.
5 Cf. Ezech. XXXVII, 9.
6 Cf. Bernh. Duhm: Das Buch Job.



De natura inspirations S. Scripturae 313

sive ni^N cum est in libro lob frequens1, imo in

XXIII, 4 legitur idem parallelismus, ni") et

Symmachus quoque, cum graece interpretatur, a Bickell
non dissentit. Sic igitur huius distichi parallelismus est
syntheticus, in quo alterum membrum primum complet8, in
utroque enim sticho ostenditur Dei spiritum hominibus dare
sapientiam ; sed in uno id sine terminis traditur, in altero
autem circumscribitur certis finibus. Praeterea spiritus in-
telligentiae de quo Eliu disserit, tamquam singulare donum
est putandus.

4. „Sapientia filiis suis vitam inspirât:
7/ a o cp c a o 1 ob ç è a dt y dv ù ip o a s v (Eccli. IV, 12). —
Hebraice vero: TT?? m'DDn8. Cum hebraice tum graece

sapientia filios suos instituit, docet atque sana imbuit
disciplina; idemque sed quodam poetico modo in Vulgata
legitur; sapientia enim rebus hominum, poetarum licentia
ornata, discipulis suis semen sapientis honestaeque vitae
largitur.

5. Verba inspiratio e t inspirare in Novo Testa-
mento. — Voce inspirationis, quae in Novo Testamento
est anaÇ Xeyopevov, S. Paulus, cum verba Athenis in medio
Areopagi fecit, usus est ad divinam ostendendam maiesta-
tem : „duzoç âiâobç näot Çcoyv xai tzvotjv xai zd ndvza: Cum
ipse det omnibus vitam et inspirationem et omnia" (Act.
XVII, 25). Verbum autem tivoyj, quod hoc loco inspiratione
exprimitur, non reperitur in Novo Testamento nisi in
Act. II, 2, ac ventum significat, sed in Veteri significat
vitam (Cf. I Reg. XV, 29; Ps. CL, 6), quod etiam in loco
nunc disputato accidere videtur. Nam Çœrj xai nvoi} more
Hebraeorum vitam ostendunt: C^n HEtÊO (Gen. II, 7),

c^n nn (Gen. VII, 15), Q*n nn nötfj (Gen. VII, 22); in

1 parall. cum vrjttf, lob XV, 25; XXII, 17; XXIII, 16;

XXVII, 2, 11, IB; XXXIII, 4; XXXIV, 10, 12; XXXV, 13. —
rrffo parall. cum V, 15; XXXI, 2. — parall. cum

XXXIII, 3. — i-W parall. cum XXII, 26; XXVII, 10.

2 Cf. V. Zapletal O. P. : De Poesie Hebraeorum. Friburgi, Helv.,
1909; p. 26.

3 Norbertus Peters: Liber Iesu filii Sirach sive Ecclesiasticus
hebraice. Friburgi, Brisg, 1905; 1. c.



814 De natura inspirations S. Scripturae

LXX 7z\<07] Çwrjç (Gen. II, 7; VII, 22); cum vero in Actibus
Apostolorum tot sint ad Hebraeorum consuetudinem dicta,
quorum E. Iacquier, praeter ea quae ex Veteri Testamento
afferuntur, dicit 140 exstare1, iure existimari potest Çcor] xài
nvoT] secundum consuetudinem loquendi Hebraeorum vitam
solam exprimere. Cui quoque sententiae A. Camerlynck
assentitur: xat tzxotjv: hendiadis pro nvoijv Çwijç,
spiritum vitalem, i. e. simpliciter vitam2."

Verbum autem inspirare bis in Novo Testamento re-
peritur, in locis, qui quaestionem de inspiratione Scriptu-
rarum Divinarum plurimum illustrant: „Omnis scriptura
divinitus inspirata utilis est ad docendum..." (II Tim. Ill, 16).
„Spiritu Sancto inspirati locuti sunt sancti Dei homines"
(II Pet. II, 21). Sed de his copiose alias.

6. Conclusio ex inquisitione nominis
inspiration^ in S. Scriptura. — Cum verbum inspi-
ratio turn inspirare in Vulgata actiones Dei, quae a Theo-
logis ad extra dicuntur désignant, illas scilicet quibus poena
sceleratus a Deo mulctatur (II Sam. XXII, 16; Ps. XVII),
et Deus homini tradit sive corporum vitam (Gen. II, 7 ;

Sap. XV, 11; Act. XVII, 25), sive morum (Eccl. IV, 12),
ac prudentibus sapientiam impertit (lob XXXVII, 8), inspirât

denique Sanctas Scripturas (II Tim. Ill, 16; II Pet. II, 21).

7. Inspirationis nomen apud SS. Patres. —
Pulcherrimis ac paene innumerabilibus nominibus SS. Patres
et Scriptores ecclesiastici actionem, qua Deus in scriptores
influit sacros, nuncupant. Sed ne longi simus, pauca tan-
tum placet specimina proferre. Psalmistae ex divini Spiritus

operatione (èvepyeiaç) conscripserunt3 ; gratia Spiritus
Sancti movet (xcxouaa) animas Evangelistarum ; divino Spi-
ritu afflati (evy/ou/xexoc) prophetae locuti sunt4; omnis pro-
pheticus sermo ex divini Spiritus instinctu est profectus5;

1 E. Jacquier: Hist, des Liv. du N. Test. Paris, 1912; Tom. Ill, p. IB.
2 A. Camerlynck: Comm. in Act. Apostolorum, Edit. 6a. Bru-

gis, 1910; 1. c.
3 Theodoretus Cyrensis, M. G. 80, set. -* Loci SS. Patrum

sunt secundum Patrologiam a Migne édita allati; utemurque littera
M (Migne) et G cum sermo erit de aliquo Patre graeco; si vero de

Latino, L littera; primus numerus volumen indicat, alter vero co-
lumnam.

4 S. loan. Chrysost., M. G. 51, 53; 53, 175.
5 S. Hilarius Pictav., M. L. 9, 792.



De natura inspirationis S. Scripturae 315

Spiritus Sanctus impulit (èip&éyyezo ex /Iveôjiazoç âycoo) veros
prophetas ad nuntiandum1 ; verus propheta iüuminatus a

Spiritu (<pû)7tÇ()fjievov dnb too Ilveopazoç) ordinate loquitur2;
Spiritus Sanctus prophetis suggerit (onrjxwv) omnem pro-
phetiam sermonemquem3 ; salutares autem fontes appellamus
sanctos prophetas, evangelistas et apostolos : hi enim salu-
tari coelitusque hausta doctrina mundum hunc irrigant,
Spiritu Sancto imbuti {^oprjyobvzoç abzocç zoo dyioo Ilveô-
pazoç)'; evangelistae divino Spiritu ubertatem dictorum
rerumque omnium ministrante sine ullo molimine comple-
runt5; Spiritus Sanctus scripsit qui scribenda dictavil*] omnis
Scriptura est a Spiritu Sancto conscripta (auffpatpeïoa zapà
zoo Ihebpazoç)'1. Eadem nomina, sive illis paria, a poste-
rioribus Ecclesiae scriptoribus usurpantur ; sic exempli gratia

Beda de S. Luca dicit: „Spiritu Sancto instigante sibi
quoque visum significat"8 ; de S. Ioanne, „instructus reve-
latione coelesti ac Spiritus Sancti gratia inebriatusu 9; de

prophetis, „quae Spiritu Mustrati didicerant ea sola dice-
bant"10. Rabanus Maurus quoque dicit: „Ipse (Spiritus
Sanctus) scripsit, qui per prophetas suos scribenda dictavit11."
Atque Hugo a S. Victore, Scriptura divina „per Spiritum
Sanctum aspirata estu ; scriptores sacri „Spiritu Dei locuti
sunt"12. In Concilio Tridentino quoque legitur : „in libris
scriptis... Spiritu Sancto dictante1S." Nostris quoque tempo-
ribus hi dicendi modi sunt adhuc in usu quotidiano collo-
cati; sie, in Encyclica „Providentissimus Deus" dicitur
„(Libri sacri) Spiritu Sancto dictante conscripti sunt" ;

„libros divino aeque esse afflatu, Deumque ipsum per sacros
auetores elocutum"14. „Conscripta divino Spiritu afflante
Volumina"15. — Verbum autem inspiratio non est alienum
a SS. Patrum scriptis. Inspirationis enim vox, graece
èninvota, etsi raro adhibeatur primis saeculis, aliquando ta-

1 S. Epiphanius, M. G.41, seo. — 2 S. loan. Damascen., M. G. 95,664.
— 3 Gregorius Thaumaturgus, M. G. 10, 1093. — 4 S. Cyrill. Alexandr.,
M. G. 76, 1338. — 5 S. Ambrosius, M. L. 15, ieu. — 6 S. Gregorius M.,
M. L. 75, 517. — 7 S. Basilius M., M. G. 93, 73. — 8 M. L. 92, 3os. —
8 M. L. 92, 637. — 10 M. L. 93, 73. — 11 M. L. 107, 367. — ,a M. L. 175, 10.

— 13 Sess. IV, 8 aprilis 1546.
14 Cf. A. Camerlynck: Comp. Jntroduct. general, in S. Script.

Pars prior. Brugis, 1911; p. 23 et 24. — nr. 31 et 33.
15 Epistola Leonis XIII ad Ministr. Gen. 0. Min. (25 nov. 1898).

Ibid. p. 49.



316 De natura inspirationis S. Scripturae

inen invenitur1 ; sed inde a saeculo III Patres, scholae
praesertim Alexandrinae iïeÔTrveuozoç Pauli saepe affermit2,
quod latine nomine „divinitus inspirata" fuit expressum,
deinceps autem vocabula inspirator, inspiratus, inspiratio
Patribus Latinis occurrebant. Sic iudicio S. Gregorii M.
Deus est inspirator: „Ipse scripsit, qui in illius opere
inspirator extitit" s. S. Augustinus autem scriptorem sacrum
dicit esse inspiratum, de Ioanne enim „et quidem inspiratus
a Deo, ait, sed tarnen homo. Quia inspiratus dixit aliquid :

si non inspiratus esset dixisset nihil"4. Hieronymus vera
Scripturam esse censet inspiratam : „Non adeo me hebetis
fuisse cordis... ut aliquid de dominicis verbis aut
corrigendum putaverit aut non divinitus inspiratumu 5. Neque
ipsamet vox inspirationis est Patribus ignota, ita S. Augustinus

contra illos qui veritatis narratoribus leges imponere
superbe volebant, „dignetur ergo, ait, consilio Marci evan-
gelistae superari consilium suum, qui eo loco id ponendum
iudicavit, quo loco divina inspirations suggestum estUfi.

8. Quid sonet vox inspirationis? — Multa
alia, praeter ea quae iam vidimus, voci inspirationis subii-
ciuntur. Imprimis divinum quendam poetarum afflatum ipsa
ostendit7; universe autem „inspiratio significat quamdam
motionem ab exteriori"8. Sed haec motio, ut in nomine ipso
continetur, crassitudine vacat, ac spiritui ad similitudinem
propius accedit. Quia vero Deus mirabili quodam modo et
nullo interveniente in naturam intimam hominis pervenit
et mentem arbitrio suo movet, idcirco iure inspiratio
motionem praecipue Dei hominem divinitus impellentem, notât.

1 Cf. Vigouroux: Manuel Biblique. Paris, 1899. Tom. I, p. 58.
Specimina autem quae soient afferri sunt: Ioseph. contr. Apionem,
Lib. I, 7. Cohort, ad Graecos, nr. 12. Cf. Chauvin: L'inspiration, des
div. Ecritures, p. 2, quem Calmes affert in opere „Qu'est-ce l'Ecrit.
Sainte*4, p. 7.

2 Cf. Clemens Alexandr., M. G. 8, 200. Origenes, M. G. 12, îosi.
S. Basilius M., M. G. 29, 209. S. Gregor. Nyssen. 45, 741. S. Cyrill.
Alexandr., M. G. 70, 656. S. Ambrosius, M. L. 16, 837. S. Ioann. Chrysost.,
M. G. 55, 57 etc.

3 M. L. 75, si?. — 4 M. L. 85, 1379. — 5 M. L. 22, 431. — 6 M.
L. 34, ii87.

7 Virgilius de Sybilla sic ait, Aeneidos, Lib. VI, versibus 11 et 12::

„magnam cui mentem animumque
Delius inspirât vates, operitque futura".

8 Sum. Theol. I, II, q. 68, a. 1.



De natura inspirations S. Scripturae 317

Hac ratione loquuntur de inspiratione Concilia, Theologi
et Canonistae. Nostra autem aetate sie consuetudo de-
signandi voce inspirationis Scripturarum inspirationem viguit,
ut per se solum nomen inspirationis menti offerat impulsum
divinum, quo Libri Sancti conscripti sunt

9. Notio, quae ex inspirationis nomine
defluit. — Iam ex dictis colligi licet Sacrarum Scripturarum

inspirationem esse Dei motionem longe excedentem
naturam, quaeque in hominem reeipitur atque eo spectat>
ut Divini Libri scribantur.

PAES PRIMA

De Fontibus
1. Yarii fontes. — Loci ex quibus argumenta du-

cuntur ad naturam inspirationis declarandam sunt : primum
bipartita causa efficiens, Deus scilicet qui scriptorem afflat
sacrum atque ipse scriptor; dein effectus actionis Dei et
hominis, sacrum nempe volumen.

Primus Fons Deus
2. Loci quibus primus exstat fons. — Inspi-

ratio sive actionem Dei significat, ac tunc nomen inspirationis

activae obtinet ; sive ab homine reeipitur, et sie
passiva dicitur. Si vero acies ingenii hominum tarn acris
esset, ut actionem Dei plane cerneret, inspiratio activa
nobis cognita omnino esset. At in terris divinam penitus
dispicere actionem, quae re ipsa idem est atque divina
essentia, mens hominis non valet; sed huic tarnen in Patria
per beatificam visionem cum essentia Dei turn eius actio
patefiet ; ibi Scripturarum inspiratio, pulsa caligine, erit
sane palam. Quo vero homo, duce ratione, non pervenit,
illuc accedit divina revelatione illustratus, quae nonnulla
de inspirationis natura menti déclarât humanae. Quam
ob rem ex revelationis fontibus doctrinam licet inspirationis
haurire. Primo quidem ex Iudaeorum commentariis, quippe
qui Sacrorum Librorum iam inde ab initio sunt possesores
ac divinae revelationis testes putantur fideles. Deinde ex
Sacra Scriptura, quatenus est Dei verbum. Postremo ex
divina Traditione, quae in Patrum scriptis Ecclesiaeque
monumentis exstat.



318 De natura inspirationis S. Scripturae

I. De inspiratione secundum Iudaeos
3. Prologus. — Non est in praesentia opus inspirationis

contexere historiam : sufficit doctrinam ex historia
fluentem undique colligere. Iudaeorum quidem sententia ex
Veteri et Novo Testamento, ex libris talmudicis atque ex
Philonis Flaviique Iosephi libris petenda est1. Summatim
igitur proponamus collecta.

4. Scriptor hu manu s. — In Mischna, libro 4°,
tractatu 3°. Baba bathra argumentum talmudicum non
mediocre reperitur, in quo nonnulli enumerantur scriptores :

Moyses scilicet, Iosue, Samuel, David, Ieremias, Ezechias,
viri magnae synagogae Esdras et Nehemias2. Philo etiam
eenset Sacrorum scriptores Librorum fuisse prophetas3. Ac
losepho ex 22 libris esse 5 a Moyse exarati et 13 ab aliis
prophetis videntur, 4 autem reliquos nemini assignat4.

B. Actio divin a. — A Spiritu Sancto, Talmudista-
rum opinione, profectae sunt Litterae Sacrae6. Philo quoque
dicit oracula, per os prophetarum, Patrem omnium edidisse;
atque Ieremiam valde inspiratum, ex Dei persona loquentem,
oraculum dixisse. Historiam vero scribendi facultatem tri-
buit Iosephus solum prophetis: „qui remotissima et anti-
quissima ex divina inspiratione didicerunt". Quod si ex eis
cognitio quaeratur subtilior, inter se reperiuntur dissen-
tientes; ita, inspirationis gradus talmudistae secundum prae-
stantiam in ÏTïin (Thoram), (Nebiim) et DWD (Che-

tubim) dispertiunt; Philo autem quatuor gradus extasium
prophetiaeque undecim Maimonides (1135—1204) instituit6.
Alia de Iudaeorum consilio in IV libro Esdrae, cap. XIV,
legere licet.

6. Liber Sacer. — Multa sunt et clara argumenta,
quae Iudaeos suscepisse ut a coelo libros Veteris Testa-
menti emanatos ostendunt. Etenim ad latus arcae iacuerunt
Divini Libri7 ; Israelis rex a Sacerdote legis exemplar acci-

1 Caetera (historiae) cf. apud Dausch: Die SchriftinspiratioD,
p. 19—27; et apud P. Pesch: De inspiratione S. Script., nr. 10—33.

2 Cf. Cornely: Introductio. Parisiis, 1894. Vol. I, p. 47.
* Hoc et alia Philonis inveniri possunt apud P. Pesch, nr. 12 — 18.
4 Verba Iosephi in omnibus fere studentium libris sunt tran-

scripta.
5 De talmudistarum doctrina cf. P. Pesch, nr. 10.
• Cf. Ibid. nr. 27.
7 Cf. Deut. XXXI, 26 et I Sam. X, 25.



De natura inspirationis S. Scripturae 319

pere idque studiose evolvere debuit1; Iudaeique libro Legis
invento magno opere sunt commoti2, pugnaturi vero prius
lectione Sacrorum Librorum concitabantur, quam in aciem
irruerent8, cum denique aegritudinibus cruciabantur, se ipsos
per Sanctos consolabantur Libros*. Milites autem Antiochi
acerbius in Iudaeos invehentes „libros legis combusserunt
igni, scindentes eos, et apud quemcumque inveniebantur
libri testamenti Domini... secundum edictum regis trucida-
bant eumu 5. Omnibus vero tarn nota erat auctoritas Sacra-
rum Litterarum, ut non Iudaei modo, sed Iesus ipse
argumenta tamquam e fonte sancto et divino saepe ex Scriptura
sumpserunt0; item in Evangelii praedicatione, ut docerent
Iudaeos ac moverent, ad Scripturarum locos confugiunt
Apostoli7. Talmudistae autem contactu sacri codicis
tamquam rei divinae manus inquinari existimarunt ; sicut et
omnis doctrinae initium et normam a Sacris Litteris repe-
tendam esse volunt variisque illas sensibus abundare. Neque
Philonem illa sensuum copia fugit, eumque Scripturam ve-
nerari apparet ex nominibus, quibus Sanctos Libros appellat.
Card. Franzelin „Philo in usu continuo, ait, et amplissimo
sacrorum librorum qui est in eius operibus, indiscriminatim
sive ad omnes sive ad singulos appellat ut ad Scripturas
sacras, libros sacros, sacrum sermonem, sacratissimam litteram,
propheticum sermonem, prophetica dicta, oracutum, dicta sanctius
édita, doquium Dei iepaç ypacpaç, iepaç ßißlooz, lepov Xoyov,

tepajrarov ypappa, TipotpTjTixov Xopov, Tzpotpr^Ttxa prépara, XP7}0'
pov, to xpyofteV) ra ispoipavTTja&evza, Xoycov too iïsouu. De
Iosepho quoque dicit: „Eodem modo Iosephus appellat
sacros libros, illos sacrarum Scripturarum libros, sacras litteras
iepaç ßtßXooT, raç tcov cepcov ypaipcov ßtßXooz, iepa ypappaTas.u
Sed huius egregia et nemini inaudita ilia est vox: „Cum enim
tot saecula iam praeterierint, nemo ausus est quidquam eis
addere neque demere neque mutare, sed omnibus Iudaeis inde
a prima pueritia statim innatum est credere ea Dei praecepta
esse, et iis adhaerere et si opus est, pro iis libenter mori."

7. Conclusio ex Iudaeorum doctrinae in-
vestigatione. — Litteras igitur sanctas auctore Deo ab

1 Deut. XVII, 18. - 2 II Reg. XXII, 8, seq. — 3 I Mach. III,
48 et II Mach. VIII, 23. — 4 I Mach. XII, 9. — 3 I Mach. I, 59, 60.

- 8 Cf. Mt. XXII, 41; loan. V, 39; VI; X, 31. — 7 Cf. Act. II, 16;
III, 18. Saepe apud Mt. et in Epist. ad Hebraeos. — 8 Tract, de Div.
Tradit. et Scriptura, p. 327.



320 De natura inspirationis S. Scripturae

hoinine fuisse conscriptas eoque esse divinas, Iudaei certe
docent; itaque vel firmissimum inspirationis naturae hoc
pacto iecerunt fundainentum.

II. De inspirationis natura ex S. Scriptura
8. Quid hoc in loco Scriptura comprehen-

d a t. — Res, quae in Sacris Libris continentur, cum sint
Dei instinctu ab hominibus inspiratis, scriptae, participes
sunt divinae auctoritatis. Sic igitur hoc loco res Scriptu-
rarum accepimus. Sed, quia orationes ab Apostolis Dei
afflatu habitae, parem cum Scripturis habent dignitatem,
ad hanc argumentorum sedem una cum verbis Christi re-
ferendas censemus. Nunc vero omnia paene sunt a Novo
dumtaxat Testamento mutuanda, a Veteri autem iure est
initium repetendumL Ea vero quae ex quovis loco Scriptu-
rarum sumuntur, etsi de certa parte tantum dicantur, ut-
de universa Scriptura dicta, sunt hoc in loco intelligenda,
eo quod nunc vim et naturam inspirationis tractamus.

9. Deus est Sacrae Scripturae auctor. —
Deum enim loquentem verbis Scripturarum Sancti Libri
inducunt2, imo ipsa voce Scripturae Deus nuncupatur3.
Deinde totum Novum Testamentum est verborum ac sen-
tentiarum Yeteris plenum, sic Dauschi opinione, „Scriptura
dixit", „scriptum est" quinquagies et centies fere in Novo
Testamento reperiuntur1 ; et semper profecto tantam habent
auctoritatem, quantam argumentum ex divino fonte ductum.
Item Dominus noster et Apostoli res Librorum Sacrorum
testificantur esse implendas5, et omnia quidem nec res
minutas praetermittendas6. Quae omnia satis superque osten-
dunt Deum re vera esse Divinae Scripturae auctorem.

1 Id Dausch sie declarat: „Einen bestimmt formulierten Begriff
von Schriftinspiration können wir aus dem Alten Testamente nicht
herauslesen ; wohl aber finden sich daselbst, wie sub Nr. 12 angedeutet,,
feste Grundelemente, welche zur Bildung eines Begriffes formuliert
werden können." Die Schriftinspiration, p. 16.

2 Cf. Hebr. I, B, seq.; IV, 4, 7; X, 15.
3 Gal. III, 8.
4 Eodem loc. p. 28. Non est opus hac de re plura afferre, cum

tot sint apud omnes scriptores; praeeipue Cf. Ubaldi, Introduct. in
S. Scripturam, vol. II, p. 56 et seq. Romae, 1886.

3 Cf. Mt. XXIV, 15; XXVI, 24, 54; Luc. IV, 21; XVIII, 81;
XXIV, 25, 26; loan. XIII, 18.

6 Cf. Mt. V, 18; XXVI, 54, 56; Le. XVI, 17; XXIV, 44; loan..
X, 35; Act. I, 16; III, 18; XVII, 2, 3.



De natura inspirationis S. Scripturae 321

10. Scriptores inspirati sunt Dei instrumenta.

— Etenim non suo arbitratu homines, sed mandato
Dei Libros Sanctos scripserunt1. Quod vero illi sint tan tum
ministri, quibus utitur Deus, ad mandandam scriptis volun-
tatem suam, ex modo quo sententiae Scripturarum afferun-
tur, constat: „dictum est a Domino per Prophetam2."
Spiritus Sanctus dicit et praedicit per os David3. Deus prae-
nuntiat ac loquitur in Scripturis per os Sanctorum seu
Prophetarum4.

11. De inspirationis termini s. — lam in S.

Scriptura videre possumus illius, quam extensionem
inspirationis vocant, quamdam adumbrationem. Non enim modo
universi Canonici Libri et quivis locus cuiusque Libri, omni
discrimine remoto, sunt tamquam domicilia divinorum ar-
gumentorum; verum etiam talia argumenta non magis ex
sententiis Scripturae ducuntur, quam ex singulis verbis6,
et ex iis quidem, quae ad grammatices, ut est verborum
numerus, elementa pertinent6.

12. Locus S. Pauli II Tim. III, 15, 16. — Nulla
auctoritas Divinis in Litteris est praestantior ilia S. Pauli
clarissima, cum admonet Timotheum: „xac ozt anb ßpeyouz
cepà ypappaza oïdaç) va duva/ievà <je aocpioat eiç ocozrjpiav dta
niarEwç zrjç ev Xptazq) näaa fpa<p7] &eÔ7tveu<tzoç xaî

tbipéXipoç xpbç ètdaoxaXiav... et quia ab infantia sacras
litteras nosti, quae te possunt instruere ad salutem, per
fidem, quae est in Christo Iesu. Omnis scriptura divinitus
inspirata utilis est ad docendum" etc. Latine autem paulo
ab hoc differt, quod graece legitur. Et sane vocabulum
inspirata, ut exstat in Vulgata, est appellatio nominis Scripturae,

quae affirmatur esse „utilis ad docendum" ; at graece
et iïeÔTrvsiHJzoç et (btpéXcpoç, ut convinctio xai ostendit,
nominis ypoupvj sunt appellationes. Quam ob rem verbum sazi,
quod suggerere oportet post ypafpy est collocandumT. Probe

1 Cf. Ex. XVII, 14; Is. VIII, 1; 1er. XXXVI, 1, seq.; Ez.
XXIV, 2; Dan. XII, 4; Hab. II, 2; Apoc. I, 11, 19; XIX, 9.

» Cf. Mt. II, 15.
3 Act. IV, 25; I, 16; Hebr. IV, 7.
4 Act. III, 18; Rom. I, 2; Le. I, 70; Act. III, 21.
5 Mt. XXII, 82; Act. XIII, 34; I Cor. IX, 9; I Tim. V, 18;

Hebr. VII, 2, 3; VIII, 8, 13; XII, 26, 27.
6 Gal. Ill, 16.
7 Cf. P. Th. Calmes: Qu'est-ce que l'Ecrit. Sainte, p. 6 et seq.

Ubi optime iste S. Pauli locus explicatur.



322 De natura inspirations S. Scripturae

ergo legeretur: „omnis scriptura est divinitus inspirata et
utilis ad docendum.44 Quod nemo fere inficiatur1; sed in
huius loci interpretatione est de minimis rebus quaedam
controversia. Yideamus igitur primum quibus finibus itdaa
ypacprj contineatur. Deinde quid iïsÔ7t\j£uoroç significet.

Et itdaa yponpij quidem aliis placet universe de tota
Scriptura, quasi de corpore quodam, seu collective, ut di-
cunt, interpretari ; aliis autem de singulis partibus quam-
quam exiguis, quod distributive vocant. Qui primam tenent
sententiam, his rationibus earn confirmant: a) itdaa ypcuprj
et ispà ypdppara versus 15 re unum sonant; sed ispa ypappara,
ut apparet ex verborum signification contextuque orationis,
totam Scripturam generatim complectitur ; ergo ndiaa ypa<py
quoque. ß) Item „Scriptura est utilis ad docendum, ad ar-
guendum, ad corripiendum, ad erudiendum in iustitia" ;

atqui muneribus huiusmodi membra Scripturarum singula
fungi non possunt; agitur igitur non de partibus sin-
gillatim, sed de toto Scripturae corpore2. Alii autem in
alteram sententiam has rationes afferunt: a) Yocabulum
itdaa si ij caret, exprimit cuiusque totius partes nominatim.
ß) Atque ypoaprj non Libri Sacri generatim solum, sed
unumquodque etiam appellatur membrorum, quod plures
loci declarant: Me. X, 10; XV, 28; loan. XIII, 18; XVII, 12;
XIX, 36, 37; Act. I, 16; Rom. XI, 2; Iacob II, 232. Quae
tarnen P. Calmes conatur refellere eo quod a) voce itdç
summi auctores graeci et Litterarum Sacrarum scriptores

1 Grotius, e. g. qui in verbis „scriptura divinitus inspirata"
tautologiam tantum videt. Grotius, Votum pro pace Ecclesiae. Cf. Calmes

eodem loc.
* Cf. Calmes eod. loc.
3 Sic sentiunt: Franciscus Schmid: De insp. Bibl. vi et ratione,

p. 22, seq. — Dausch, loco commemorato, p. 30. — Crets : De div.
Biblior. inspiratione, p. 78. — Chauvin, eodem loco, p. 118. — P. Brucker
S. J.: Questioni d'oggi sulla Sta. Scrittura, p. 8; ubi sententiam E. Reuss
affert. — Lamy: Introd. in S. Script., Mechliniae, 1901, p 22. —
Ubaldo Ubaldi, loc. com., p. 67. — Card. Billot affert locum S. Pauli
contra illos qui „plures seu libros seu librorum textus, dicunt esse
canonicos per approbationem Ecclesiae". De,Insp. S. Script., p. 19 et 20.
— H. Merkelbach: L'inspirât, des Div. Ecritures; ubi ex sententio
S. Pauli eruit: „II est donc désormais certain que les moindres parties
de la Bible, de simples détails comme ceux qui concernent le chien
de Tobie, furent inspirés", p. 14. — P. Pesch dicit : yjxäaa ygarp?] potest
absolute sumi collective Magis obvius est sensus distributivus",
loc. com. nr. 385.



De natura inspirations S. Scripturae 323

utuntur, sicut et okoç, ad significandum totum non divisum.
ß) Et fpoupr] etiamsi in omnibus locis, praeter loan. XIX, 37
et II Petr. I, 20 cum rj iungatur, tarnen ypacprj sine rj sin-
gulas quoque sententias désignât; ij igitur adsit vel non,
nullum est argumentum. Sed probe Ubaldo Ubaldi : „Verum
in huiusmodi, ait, grammatica subtilitate non est nimis in-
sistendum ut Rieh. Simonius observât." Franzelin item:
„Parvi etiam refert, ait, ad rem praesentem utrum subiectum"
omnis Scriptura „sumatur collective pro tota Scriptum, an
distributive Priori enim modo immediate tota collectio et
proinde omnia in collectione comprehensa dicerentur inspi-
rata, altero modo immediate affirmatur inspiratio (termina-
tive nempe inspiratum esse) de omnibus et singulis quae lia-
bent nomen excellentiae Scriptura"1. Si velimus autem scire
quae sit vera S. Pauli sententia, dicendum videtur illum
sie de omni Scriptura cogitasse, ut de quodam corpore,
utitur enim 7iäaa ypa<p7/ eadem significatione ac cepa ypdppaza
v. 15, cui certe Scriptura subiieitur universa; sed neque
membra singillatim reiieit, cum tot Scripturae officia enume-
ret, quae ne intelligi quidem possunt, nisi de partibus dicantur.

De verbo autem fteonveôazoç haec habemus dicere.
1. De iïsôTivetjGToç quidem notione. Quae nec ex LXX, in
quo nusquam reperitur, nee ex Novo Testamento, ubi est
aiza£ leyôpevov, duci potest; sed est a verbi origine usuque
aliorum scriptorum petenda ûsôtzvsihjtoç igitur ex duorum
coniunctione verborum est factum, iïeôç, Deus ac tivsoj flo,
respiro, ex quo efficitur inflatum instinetumque divinum
significare. Idque auetores graeci confirmant, quamquam ii
raro et sero ïïeÔTivevozoç utantur. Quorum exempla quatuor
Dausch profert2, sed nunc eorum duo tantum cum P. Pesch
et Chauvin tradimus. „ rHpo<pdoç, robç ôvstpooç zobç iïeo-

nveijfjzovç xaz9 avdyxyv yév£<riïct.cu. Ilerophilus de somniorum
causa interrogatus, somnia, divinitus afflata, respondet,
secundum necessitatem esse orta. nTijç de deonveuazou ooipirjç
Xôyoç èazev apiozoç", id est, verbum sapientiae, quae afflatu
funditur divino, est optimum3. — 2. Qua vero ratione adductus

1 De divina Tradit. et Script., p. 342.
2 Loc. com. Exempla ab eo allata sunt: Pseudo Phocyl. 121;

Plutarch. De placit phil. 5, 2; Porphyr. De antr., p. 116; Nonnus Pa-
raphr. ev. loh. 1, 27.

3 Sunt loci Plutarchi ac Phokylidis (Cf. Nota 8). P. Pesch loc.
com. nr. 4; Chauvin loc. com. p. 3.



324 De natura inspirationis S. Scripturae

verbo ^eônveuaroç S. Paulus est usus? Videtur prophetas,
qui in Yeteri Testamento describuntur, aliquantum valuisse
in S. Pauli sententiam, verbique electionem. Ad hoc effi-
ciendum F ranzelin et Crets illud afïerunt Os. IX, 7 HDH

avftpconoz ô Trveuparoyôpoç1, propheta videlicet est vir
Spiritus, seu habens spiritum propheticum. Possunt autem hic
etiam haec afferri: QVVfyK nil vb]JT TtFrï (Num. XXIV, 2;
I Sam. XIX, 20, 23), HJJT nn nn^1: (I Sam. X. 6, 10)«

spiritus Dei irruit in prophetas, et est in eis ut fundant
prophetiam. Haec coniectura verisimilis fit, si perspiciatur
in Sacris Litteris uspiam tradi actionem Dei inspirationis
instar3; nominique prophetae ipse S. Paulus uti ad hagio-
graphos nominandos (Pom I, 2) ; atque SS. Patres promiscue
de prophetis ac sacris scriptoribus loqui. — 3. An verbo
ûeÔTcveuozoç notio subiieiatur Scripturae, ut id quod est di-
vino instinctu factum, vel potius actionis Dei singularis,
qua scriptores impelluntur sacri; seu, ut dicunt, num sit
passive vel active interpretandum? Cremero videtur de
instinctu Dei esse sermonem; Dausch vero translationem de
una ad alteram notionem significat esse non difficilem4. Sed
omnes fere censent iïeô7tv£u<ttoç Scripturam indicare5. Haec
sunt eorum argumenta. Primum, vocabula, quorum ultima
syllaba cum roç terminatur non actionem dénotant, sed
factum. Deinde SS. Patres cum Graeci tum Latini in Pauli
scripto Scripturam intelligunt. Vulgata, etiam, dum verbum
graecum latine „divinitus inspirata" vertit, Scripturam di-
cere inspiratam videtur. S. Petrus quoque, cum de inspi-

1 Cf. Franzelin et Crets locis commemoratis. Sed Hitzig, Maurer,

Schmoller, Knabenbauer, Hagbebaert et alii existimant verba
nnn dici de falsis prophetis. Tarnen Van Hoonacker censet illa

verba veros significare prophetas. S tat igitur argumentum. Cf. Van
Hoonacker. Les douze petits prophètes ; in loc.

2 „Le soufle de Jahvé est la cause de l'état prophétique. C'est
une force surnaturelle qui transforme l'homme, en s'emparant de lui",
ita P. Dhorme O. P. Les livres de Samuel, in loc.

3 Cf. nr. 7.
4 Cf. Dausch, loc. com. p. 30. Allata Cremeri opinione dicit:

„Doch ist der Übergang vom neutralen zum passiven Sinne
(gotthauchend — gottgehaucht) sehr leicht, weil das, was Gottes Geist
atmet, auch auf Gottes Kausalität zurückweist."

% Cf. Pesch loc. com. nr. 4. — Bainvel, loc. com. p. 110 et 111.
— Brucker, loc. com. p. 8.



De natura inspirationis S. Scripturae 325

ration© loquitur, non commémorât actionem divinam, sed
huius effectum. Quamquam vero proprie Hbôt:vsuaroç Scrip-
turam significet, quia tarnen in libro inspirato inest, ut
quaedam causa antecedens, divinus instinctus, qui hominem
facit conscribere divinitus, recte potest dici sententiam
S. Pauli actionem quoque Dei continere. — 4. Scrutantur
autem Theologi subtiliter Scripturarum recondita 1y atque ex
S. Pauli oratione quaedam eruunt. Liceat exempli causa
sententiam P. Zanecchia afferre: „Patet autem hunc divinum

afflatum vel impulsum non afficere extrinsecus
hominem, sed intimas eius facultates, praecipue intellectum
ac voluntatem: quod quidem recte significatur per verbum
inspirare, quod idem sonat ac intus spirare. Est ergo inspi-
ratio biblica vera ac proprie dicta actio supernaturalis di-
vina non moralis, sed physica, qua homo ad scribendum
movetur, seu, ut se exprimit Theodoretus, est Spiritus
Sancti efficacia, too Szoo flveôpaToç èvép-feia*."

13. S. Petri ratio in Ep. II, cap. I, 19, seq. —
Par est S. Pauli orationi ilia S. Petri, qua veritatem doctri-
nae ab ipso traditae ostendere vult. De hac nonnulla ex-
ponamus. 1. In primis quidem quod nunc agatur de S. Scrip-
tura. Etenim primo S. Petrus, pro argumento ponit Patris
testimonium de nube loquentis; deinde rationem ducit ex
prophetia, quae prima specie quavis exita ex ore prophe-
tarum esse videtur, etiamsi in Scripturis non sit litteris
expressa, legitur enim: npOiprjTtxbv Xôyov (v. 19), npoipTjzeia
èXàXeoav ànb iteoo avüpwTcoi (v. 21) ; sed revera argumentum
illud est ex S. Scriptura, quatenus in ea sunt relictae pro-
phetiae. Quod pluribus ex rationibus apparet. Nam pro-
pheticus sermo, de quo S. Petrus dissent, est praesens, et
quem hic et nunc christiani et habent e%opev, et attendunt
7tpoffé^ovreç] quod recte de prophetiis in Scriptura relictis,
non vero de iis, quae aliquando sunt prolatae, sed non
memoriae traditae, intelligi potest. Sed neque id contra pugnat
quod dicatur prophetias, de quibus S. Petrus loquitur, esse

1 Rationem theologorum P. Hugon sic ostendit. „L'Écriture,
sans doute, n'a pas pour object de nous enseigner la métaphysique
des causes, mais les mots eux-mêmes ont leur philosophie et il suffit
d'analyser certains expressions pour y découvrir les doctrines les plus
profondes." P. Ed. Hugon 0. P. La causalité instrumentale, p. 121.

2 P. Zanecchia O.P.: Divina inspirât. S. Scripturarum, p. 19.

Divas Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 22



326 De natura inspirationis S. Scripturae

pronuntiatas, èkàlecrav, et non scriptas, quia prophetias
Scripturarum quoque solitum est afferre ut dictas 1t et ipse
S. Petrus tali faciens modo inducitur2. Valde denique rem
praesentem confirmât illud izcLaa -poiprjZEia ypa^Tjç (v. 20),.
quod idem significat ac Tzpoyrjzixôv Xôyov (v. 19) et ?cpo-

<f7]T£ta (v. 21). S. Petrus igitur, sine dubio, se ad prophetias

Scripturarum refert8. — 2. Sed aliqui censent hoc loco
non solum de prophetiis Scripturae, verum etiam de libris,
quos vocant propheticos, historicos et morales, agi; imo
etiam de singulis sententiis. Iam sermonem de libris esse
universis sie ostendunt. In libris propheticis, historicis ac
moralibus multae exstant prophetiae, vel libri omnes aut
in sensu litterali, aut spirituali, aut quovis modo, ad Mes-
siam spectant. Cum ergo de prophetia disseritur, omnes
Libri comprehenduntur. Item in Sacris Litteris, nominibus
prophetae et prophetiae, non solum prophetae prophetiaeque,
sed cum omnes sacri scriptores, tum Libri cuncti appellan-
tur. Similiter v. 21 dicitur „locuti sunt saneti Dei homines",
universe scilicet, non de solis prophetis. Sermo autem
S. Petri singulas complecti Scripturarum sententias idcirco
vult Crets, quod nàaa 7j vacet4. — 3. Sed ad explanationem
v. 20 veniamus. S. Petrus tribus membris suam aperit sen-
tentiam, quorum primus in versu 20 exstat: „zoùzo izpibzov
yivœaxovzEç, ore izdaa Ttpanp7)Z£ia ypauprjç ïâcaç £7reXù<T£OJç où

fivEzat : Hoc primum intelligentes quod omnis prophetia
Scripturae propria interpretatione non fit." Quod dupliciter
exponi potest : vel S. Petrus interpretationis tradit regulam,
quod nonnulli docent5; vel ut alii, verbi causa J. Y. Bainvel,
existimant, originem ipsam explicat prophetiae seu inspirationis.

En Bainveli sententia: „Hic vero locus ex II Petri
videtur omnino ita debere intelligi ut v. 20 agatur non de
régula interpretandi, quod quidam faciunt, sed de ipsa
origine sermonis prophetici" etc.6 Quod etiam videri video
Patri Pesch7. Sancti vero Patres nihil fere de S. Petri

1 Cf. Le. I, 70; Act. IV, 25: Rom. I, 2.
2 Act. III, 18, 21; I, 16.
3 Cf. Ubaldo Ubaldi, loc. com. p. 62, seq. — Crets, loc. com.

p. 72, seq. — Dausch, loc. com. p. 31, 32. — Chauvin, loc. com. p. 120, seq.
4 Cf. Ubaldo Ubaldi, Crets, Chauvin, lociscom.; Pesch nr. 386.
5 Cf. Ubaldo Ubaldi, loc. com. p. 64 et 65. — Calmes, loc. com. p. 10t

— Chauvin, loc. com. p. 121.
* Loc. com. p. 110 et 111 in Nota.
T Loc. com. nr. 386.



De natura inspirationis S. Scripturae 327

sententia loquuntur. Cassianus autem aliqua de II Petri
tractat at non locum praesentem. Sed Beda, quamquam
censet S. Petrum de prophetiae origine disserere, tarnen a
consilio S. Petri non putat esse legentium interpretationem
sepositam: „Sicut ergo prophetae non sua propria sed Dei
verba scribebant, ita et lector eorum non sua propria in-
terpretatione potest uti, ne a sensu veritatis exorbitet, sed
hoc omnimodis debet attendere quomodo sua verba voluerit
intelligi ipse qui scripsit1." Huic Walfridus Strab. Fuld.
assentitur2. Atque eodem modo in Cursu Scripturae Migue
locus iste explanatur3. At si recte velimus intelligere, di-
cendum videtur S. Petrum normam dare interpretationis.
Idque notio vocis èmXùoeœç ostendit. Illud tarnen nomen
in Septuaginta non exstat, et in Novo Testamento est ana.%

Xeyopevov, qua re ad verbi originem moremque graecorum
confugere debemus. Nomen igitur emX&oiç ab èni-Xùo) est
ductum. Quod iterum in Septuaginta non invenitur, nisi
in quodam loco controverso. In Gen. enim cap. XLI, ex-
tremus versus 12, in Septuaginta et in Vulgata omissus,
nn0.ilD'?ra a quibusdam interpretibus completur hoc

modo: àvdpi xazà to èvônvcov aôrou £7rcXu(7evf unicuique som-
nium suum interpretatus est ; ubi id est, interpretatus
est, graece verbo èxéXutrev redditur4. Sed in Novo
Testamento bis reperitur, apud Me. IY, 34, quo in loco parabolam
interpretari significat; sed in Act. XIX, 39 dirimere litem.
Apud auctores graecos autem verbo endue» subiieitur notio
solvendi (canem, leonem etc.), hinc ea diluere quae sunt
objecta, sive explanare aliquid, sive refutare. Ex quo effi-
citur veram et propriam significationem verbi èizdiju) esse

interpretari. Yocabulo igitur èmXùoiç concedenda est haec

quoque significatio; et scriptores quidem graeci cum de
actione solvendi seu laxandi vincula, vel de enodatione
obiectorum, vel refutatione loqui volunt, vocabulo èndoaiç
utuntur. Ergo iure tueri possumus S. Petrum disserere de

interpretatione Scripturarum et non de origine prophetiae.
Quod sane orationis ex contextu confirmare licet. Nam in
v. 19 S. Petrus argumentum proponit, admonet autem ali-

1 M. L. 93, 73.
2 M. L. 114, 69i.
3 Migne, Scripturae S. cursus completus, in loc.
4 Cf. Abrahami Trommi Concordantiae graecae in Septuginta, 1718.

22*



328 De natura inspirationis S. Scripturae

quid in v. 20: „hoc primum intelligentes". Quod si haec
admonitio referretur ad prophetiae originem, v. 20 non
differret a 21, cum tarnen coniunctio yap satis versum 20
esse rationem versus 21 significet, eoque hos versus inter
se differre. Sin detur in v. 20 S. Petrum tractare inter-
pretationem et in 21 prophetiae originem, tum res perspi-
cua est. Atque idem apparet ex epistolae argumento, in qua
gravissimis verbis eos S. Petrus reprehendit, qui, vitiis im-
plicatis, suo marte interpretantur Scripturas, eosque no-
minat „magistros mendaces" (II, 1); in III, 2 iterum pro-
phetas commendat, atque condemnat in reliquis versiculis
fraudulentos, qui de coelo, de terra, de aqua disserebant;
denique cum de epistolis Pauli loquitur, aperte dicit: „quae
indocti et instabiles dépravant, sicut et caeteras Scripturas"

(III, 16). Ex quibus probe sumi potest S. Petrum in
I, 20, etiam illorum hominum interpretationem improbare.
- 4. Explicato versu 20 ad 21 transeamus, in quo duo alia

membra orationis S. Petri continentur: „ou yap r^BArjuart
àviïptbnoo Yjvéytlrj Tcpoiprjzeta tcotb, âÀXa uîtc) nveuuazoç âytoa
(pepôpevot èlàXeaav arco iïeoiï âviïpconot: Non enim voluntate
humana allata est aliquando prophetia: sed Spiritu sancto
inspirati, locuti sunt sancti Dei homines." Hic certe ex-
ponitur prophetiae origo, alteram quidem membrum unde
non sit prophetia ostendit, alteram vero unde sit. In utroque
autem S. Petras verbo (pépa) utitur, quod quamdam profecto
postulat motionem. Secundum igitur S. Petri sententiam
voluntas hominum non est causa prophetiae, sed Deus, et
causa quidem principalis, sub qua homo, ductus a Spiritu
Sancto, movetur. Iam ergo in verbis S. Petri, quasi in se-
mine, vis tota rationis et doctrinae causae principalis et
instrumentalis inest.

14. Conclusio quae ex Sacris Litteris con-
ficitur. — Ex loco igitur Scripturarum eruitur, primum
Deum esse Litterarum Sacrarum vere auctorem ; scriptores
autem sacros, propterea quod sub manu Dei agitantur et
eorum ex voluntate non pendet prophetia, esse Dei mi-
nistros, seu, ut vocant, instrumenta; deinde sanctos scrip-
tores, ut verba fteonvbvotoç ac (pepôpevot significant,
singulari quodam et mirabili modo Spiritu Sancto
afflari; postremo universis regionibus Librorum Sacrorum
divinam inspirationem, ut docet praecipue S. Paulus, circum-
scribi.



De natura inspirationis S. Scripturae 329

III. De inspirationis natura apud SS. Patres
15. Quaedam universim de inspiratione. —

Perdifficile certe est SS. Patrum sententiam breviter ex-
ponere, cum tot sint Patres, eorumque scripta non magis
doctrina quam verbis Divinarum sint referta Litterarum.
Quod vero ad notionem inspirationis attinet, haec apud
SS. Patres non est omni in genere ab initio perfecta, sed
magis perpolitur in dies. Etenim et a Deo et ab homine
esse Canonicas Scripturas ortas significant Patres apostolici;
Apologetae autem ac subséquentes scriptores pressius de-
finiunt vim inspirationis; earn vero multo magis illustrant
scholae Alexandriae et Antiochiae; inspirationis denique
summas S. Hieronymus et S. Augustinus cumulate tradunt.
Errorum autem, qui primis saeculis in Ecclesia serpserunt,
unus fuit Montanismus, qui inspirationem attigit. At valde
a sententia Montanistarum, quibus videbatur prophetas
fuisse expertes rationis, abhorrent Patres, hominesque divi-
nitus inspiratos mentis compotes fuisse, vehementer tutantur1.
Quid vero Patres, quo in numéro sunt etiam scriptores,
qui ecclesiastici appelantur, senserint aliqui perquisiverunt:
de Originis* quidem, de S. loannis Chrysostomi8, de S.
Hieronymi4 sententia alii alios libros scripserunt ; de omnium
autem Patrum ratione disputarit Dausch *, uberius vero P.
Pesch4, nonnihil etiam I. V. Bainvel7. Ponamus igitur
capita, ad quae universa Patrum refertur doctrina eamque
verbis ipsorum declaremus.

16. Actio Dei. — Sanctae Scripturae instinctu sunt
divino conscriptae. Quamquam vero id satis superque ea
ostendunt, quae No. dicta sunt, tarnen hoc loco S. Cle-
mentis Romani auctoritate supersedendum non est:
„Ministri, inquit, divinae gratiae per Spiritum Sanctum de
paenitentia sunt locuti8."

17. Deus est confection is Divinor um Libro-
rum auctor. — En vox Patrum. Clemens Alexan-

1 Apud Patres idem dicitur et de prophetia et inspiratione,
quia inspirationem ad prophetiam referunt.

2 Aug. Zöllig: Die Inspirationslehre des Origenes, Freiburg, 1902.
3 S. Haidacher: Die Lehre des hl. Ioannes Chrysostomus über

die Schriftinspiration, Salzburg, 1897.
4 Ludwig Schade: Die Inspirationslehre des hl. Hieronymus,

Freiburg im Breisgau, 1910.
5 loc. com. pag 45—85. — 6 loc. com. nr. 36 — 184. — 7 loc. com.

pag. 82—94. — 6 M. G. 1. 22.



330 De natura inspirationis S. Scripturae

drinus, „Ipse Dominus in Isaia loquitur, ipse in Elia,
ipse in ore prophetarum1." Theodoretus Cyrensis de
Psalmorum scriptore plures dicit disputare, tarnen hoc ipse
aspernatur „cum constet divini Spiritus afflatu universos
esse conscriptos2." S. Cyrillus Hierosolymitanus:
„Unus est enim, ait, utrinsque Testamenti Deus, qui Christum

in Novo conspicuum factum, praenuntiat in Veteri" 3.

S. Hieronymus affirmât Iesum solvisse signacula omnium
Scripturarum, „quae uno scriptae sunt Spiritu Sancto, et
propterea unus liber appellantur 4.u S. Augustini tandem
haec sunt verba, „Deus etiam Scripturam condidit, quae
canonica nominatur, eminentissimae auctoritatis 5". Eo quod
Scriptura est a Deo édita, Patres earn epistolam esse Dei
ad homines missam existimant; eiusque verba, Spiritus
Sancti verba; in ea Deum loqui; vocari sanctam, divinam;
perfectam esse augusteque venerandam ; nihil perversum
aut iniustum continere ; ex eis quidquid addere, aut mutare
aut detrahere licere nemini; non solum litteralem, verum
etiam allegoricum habere sensum, immensum esse pelagus
atque fidei regulam. Praeterea Scripturam fuisse ut divinam
habitam facile intelligitur ex priscorum Christianorum
moribus, qui incredibili Divinarum Litterarum studio
flagrabant, et Evangeliorum Libros ferebant in pectore,
morteque, quod tradere Sanctos Libros recusabant, mulcta-
bantur ; denique multis amplissimorum honorum signis
Sacras Litteras decorarunt.

18. S crip tor sacer est instrumentum. —
Egregia est vox SS. Patrum istud affirmans. In Cohor-
tatione ad Graecos legitur prophetis opus fuisse „puros
seipsos divini Spiritus operationi praebere ut divinum illud
delapsum e coelis plectrum, velut quodam citharae aut
lyrae instrumento, ita iustis hominibus utens, divinarum
nobis et coelestium rerum cognitionem recludereteU. At he-
nag or as dicit prophetis Spiritum uti „velut si tibiam
inflet tibicen7". Hippolytus de prophetis ait: „Spiritu
prophetiae aptati, digneque ab ipso Verbo honorati, quo
nimirum velut organa in seipsis semper unitum Verbum
tamquam plectrum haberent ; cuius nutu atque afflatu, quae
Deus vellet haec prophetae annuntiabant8.u Origenes

1 M. G. 8, 63. — 2 M. G. 80, 862. — 3 M. G. 83, 495. — 4 M.
L. 24, 343. — 8 M. L. 41, 318. — 6 M. G. 6, 257, 258. — 7 M. G. 6, 907.

— 8 M. G. 10, 727, 730.



De natura inspirations S. Scripturae 331

macros scriptores appellat ministros: „Exquisitissima cura et
studio Spiritus Sanctus per ministros verbi ista subiecit1."
Theodoretus Cyrensis prophetas tanquam Spiritus
Sancti instrumenta désignât: „omnes novimus esse divini
Spiritus instrumenta (opyava) 2." Hieronymus scribit:
„Debeo ergo et linguam meam quasi stilum et calamum
praeparare, ut per illam in corde et auribus audientium
scribat Spiritus Sanctus. Meum enim est quasi Organum
praebere linguam: illius quasi per Organum sonare quae
sua sunt3." S. Augustinus item: „Omnibus autem dis-
cipulis suis per hominem, quem assumpsit, tamquam
membris sui corporis caput est. Itaque cum illi scripserunt,
quae ill© ostendit et dixit, nequaquam dicendum est quod
ipse non scripserit, quandoquidem membra eius id operata
sunt, quod dictante capite cognoverunt 4.a Montanistarum
autem perniciosum errorem aspernantur ac respuunt Patres;
sie Origenes asserit: „Sancti angeli et ipse Deus inope-
ratus est in prophetis, suggestionibus sanetis ad meliora
provocans et cohortans, ita sane ut maueret in arbitrio
hominis ac iudicio, si sequi velit aut nolit ad coelestia et
divina provocantem 6." S. Ioannes Chrysostomus:
„Hinc etiam, ait aliquid aliud diseimus, nempe prophetas
non fuisse sicut vates Sed non ita facit Sanctus Spiritus,

sed permittit ut cor cognoscat quae dicuntur.
Spiritus autem Sanctus, ut qui nostri curam gerat, et
beneficio afficiat, id agit ut qui eum suseipiunt, sint sensus
participes, et illis intelligentibus, revelat quae dicuntur6."
Hieronymus quoque: „Neque vero inquit, ut Montanus
cum insanis feminis somniat, prophetae in exstasi sunt
locuti, ut nescierint quid loquerentur quomodo sapien-
tes prophetae instar brutorum animantium, quid dicerent,
ignorabant7?" Crebro tarnen aliqui Patres ita de excellenti
Dei praestantia loquuntur, ut sacer scriptor videatur quasi
non esse rationis partieeps; sed tunc eorum opinionem non
oportet nimis premere.

19. Mens p rophetae, ut per spiciat veritates,
aDeo illustratur. — Hac in re hos Patres nominemus.
Hippolytus de prophetis ait: „Primum Verbi numine

1 M. G. 12, 1082. — 2 M. G. 81, 1258, 1259. — 3 M. L. 22, 627. —
4 M.L. 34, 1070. —

5 M G. 11, 3i7. — 6 M. G. 55, is3, i84. — 7 M.
L 24, id.



332 De natura inspirationis S. Scripturae

rite sapientia imbuti; exinde per visa, quae essent futura
probe praedocebantur 1.u S. Hilarius Pictaviensis
prophetas loqui affirmât „cognitione noil sua 2.u Origenes,
„Per Sancti Spiritus contactum inquit, ut ita loquar, meutern

eorum (prophetarum scilicet) perspicaciorem animam-
que splendidiorem factam fuisse 3." S. Ioannes Damas-
cenus dicit: „prophetam Spiritus lumine perfusum
(<poTiÇô/jLSvov) ordine docere4.u S. Augustinus explicat
diversos prophetiae modos, tertium vero visionis gradum
sie declarat: „est secundum mentis intuitum, quo intellecta
conspiciuntur Veritas atque sapientia5"; item: „Cur autem
Spiritus Sanctus dividens propria unieuique prout vult, et
ideo mentes quoque sanctorum propter Libros in tanto
auetoritatis culmine collocandos, in recolendo quae scriberent,
sine dubio gubernans et regens6."

20. Nullus prörsus error S. Scripturae ad-
miscetur. — Provörbium tritum et pervulgatum est apud
Patres nullum errorem in Scriptura inveniri, ob eamque
causam aliquid contra illud dicere, est opinione ipsorum,
impium, diabolicum, haereticum. En quid ipsi Patres di-
cant: Origenes, „Proinde consequens est nullus ex
Evangelistis vel fallente vel mentiente" etc. 7 S. Ioannes
Chrysostomus contra eos qui apud Evangelistas esse
pugnantia arbitrati sunt „reprehendunt omnes evangelistas,
ait, tamquam inter se pugnantes et dissonantes. Atqui non
ita res se habet, absit8." S. Hieronymus, „Primum te
scire volumus omnem sanetam Scripturam non posse sibi
esse contrariam, et maxime unum adversum se non discre-
pare librum: et ut plus adiieiamus, eumdem eiusdemque
libri locum9"... „Scriptura mentitur, quod dicere nefas
est10." S. Augustini testimonium est praeclarum, „Mihi
videtur exitiosissime credi aliquod in Libris sanetis haberi
mendacium11." „Solis eis Scripturarum libris qui iam canonici
appellantur, didici hunc timorem honoremque deferre, ut
nullum eorum auetorem scribendo aliquid errasse firmissime
credam1*."

•21. Nihil, nec litterae, nec apices actionem
divinam inspirationis effugit. — Quemadmodum

1 M. G. 10, 730. — 2 M. L. 9, 756. — 3 M. G. 11, 1426. — 4 M.
G. 95, G64. — 5 M. L. 42, ni. — 6 Ai. L. 34, 1102. — 1 M. G. 14, 258.
— 8 M. G. 51, 53. — » M. L. 22, 486, 487. — 10 M. L. 26, 1238. — 11 M.
L. 33, H2. - ia M. L. 33, 277.



De natura inspirationis S. Scripturae 333

id Patres exponant videamus. Origenes, „Non possumus
hoc dicere de Sancti Spiritus litteris, quod aliquid in eis
otiosum sit aut superfluum 1.u S. Gregorius Nazian-
zenus, „At nos qui Spiritus diligentiam vel usque ad
levem apicem et lineam trahimus" etc.2 S. Ioannes
Chrysostomus hoc saepe atque dilucide docet: „Non
enim verba qualiacumque sunt, sed Spiritus Sancti verba,
et propterea magnum ibi thesaurum invenire licet, etiam
in una syllaba3." Item: „Neque enim vel syllaba vel
apiculus est in sacris Litteris, in cuius profundo non sit
grandis quispiam thesaurus4." Similiter: „In sacris Scrip-
turis nihil supervacaneum esse intellegatis et non neces-
sarium, sive unum iota sit, sive apex unus. Saepe vel
litterae unius accessio integrum agmen sententiarum invexit6."
S. Hieronymus, „Sed quia ita habetur in graeco, et sin-
guli sermones, syllabae, apices, puncta, in divinis Scripturis
plena sunt sensibus : propterea magis volumus in composi-
tione structuraque verborum quam intelligentia periclitari6."

22. Oonclusio ex S S. Patrum doctrina. —Ex
iis quae hactenus diximus perspicuum est SS. Patres dilucide

divinam inspirationis actionem exponere, et ab eo quod
illam consequitur, Deum videlicet esse Sacrarum auctorem
Litterarum, disiungere. Scriptorem autem humanum, iam
primis saeculis, docent esse Dei ministrum illumque citha-
rae, lyrae, tibiae comparant ; cum vero Montanistae
voluerunt homines Dei esse insanos, tum Patres eorum
refellerunt argumenta. De hoc vero, quod ad mentem attinet,
earn dicunt Patres esse singulari modo a Deo illustratam;
hanc tarnen illustrationem non distinguunt adhuc ab illa
prophetarum propria. Insuper mentem scriptorum sie ampli-
ficatam, sicut et Divinos Libros accuratissime, nullo prorsus
depravari errore tutantur. Inspirationem denique minime
censent teneri augustiis; sed tan tarn esse, ut, quiequid
pertinet ad Scripturam, inspiratum ea divinumque efficiat.

IY. De inspirationis natura in Ecclesiae monu-
mentis

23. Ante Concilium Florentinum. — Pauca
tantum huius temporis exstant monumenta. In Symbolo

1 M. G. 12, 782. — 3 M. G. 35, sos. - 3 M. G. 53, ii9. — 4 M.
G. 53, 175. b M. G. 51, 187. — 6 M. L. 26, 512.



334 De natura inspirationis S. Scripturae

Nicaeno-Constantinopolitano legitur: „Et in Spiritum
Sanctum qui locutus est per sanctos Propbetas (per
Propbetas)1." Postea vero „Unum Deum esse auctorem Veteris
et Novi Testamenti" interdum reperitur in Symbolis et
Fidei Professionibus2 ; atque de bac quoque re Episcopi
consecrandi iam illis temporibus interrogabantur3. Ex
quibus efficitur Deum, secundum prisca Ecclesiae monu-
menta, esse totius Scripturae Sacrae auctorem, bominem
vero ministrum, cuius voce Spiritus Sanctus loquitur.

24. A Concilio Florentico usque ad
Vaticanum. — Hoc quidem longo intervallo tria Concilia
praestantissima inspirationis rationem illustrarunt:

Concil.
Florentinum

„Unum atque eum-
dem Deum Veteris et
Novi Testamenti, hoc
est Legis et Prophe-
tarum atque Evangelii
(Sacrosancta ßornana
Ecclesia) profitetur
auctorem: quoniam
eodem Spiritu Sancto
inspirante utriusque
testamenti Sancti locuti
sunt4."

Concil.
Tridentinum

(Sacrosancta Triden-
tina Synodus) „omnes
libros tarnVeteris quam
Novi Testamenti, cum
utriusque unus Deus
sit auctor suscipit
ac veneratur

„Si quis autem libros
ipsos integros cum
omnibus suis partibus
pro sacris et canonicis
non susceperit AS.5."

Concil. Vaticanum

„Qui quidem Veteris et
Novi Testamenti libri
integri cum omnibus
suis partibus, prout in
eiusdem Concilii (Tri-
dentini) decreto recen-
sentur pro sacris et
canonicis recipiendi
sunt. Eos vero Ecclesia
pro sacris et canonicis
habet, non ideo, quod
sola humana industria
concinnati, sua deinde
auctoritate sint appro-
bati ; nec ideo dumtaxat,
quod revelationem sine
errore contineant; sed
propterea quod Spiritu
Sancto inspirante con-
scripti Deum habent
auctorem, atque ut
tales ipsi Ecclesiae tra-
diti sunt V

In Concilio Florentino igitur id docetur iterum,
quod iam erat in Symbolis et Fidei Professionibus traditum,
Deum videlicet universae esse Scripturae auctorem. Ad quod
etiam boc additur, bominem scriptorem non motu suo locu-
tum fuisse, sed inspirante Spiritu Sancto, quod est ministri

1 Cf. Denzinger, Euchiridion, 1908, nr. 86. — 2 Ibid. nr. 28, 348,

42t, 464. — 3 Cf. P. Pesch, loc. com. nr. 188 et 208. — 4 Denzinger loc.
<x>m. nr. 706. — 5 Ibid. nr. 788 et 784. — 5 Ibid. nr. 1787.



De natura inspirationis S. Scripturae 335

mnnus. In quo quidem nihil novatur; in Symbolo enim Nicaeno
Constantinopolitano idipsum affirmatur ; etsi hoc différant
inter se quod loqui Symbolum adscribat Spiritui Sancto,
Concilium autem sancto scriptori. At animo intento est
ultimum membrum scrutandum: „quoniam eodem Spiritu Sancto
inspirante utriusque testamenti Sancti locuti sunt" ; nam in
eo non modo Spiritus Sancti inspiratio et motus instrumental^

scriptoris plane cernitur, verum etiam continetur pri-
mum in ecclesiasticis commentariis Deum idcirco esse
auctorem, quod inspiravit Spiritus Sanctus sanctos viros.

In Concilio quoque Tridentino idem urgetur,
Deum nempe Sacrarum esse auctorem Litterarum ; actiones
vero Spiritus Sancti hominumque scriptorum, de quibus
Florentinum loquitur, etiam Tridentinum tangere, etsi id
non exprimatur omnino verbis, censet P. Pesch : „Etsi, ait,
in decreto solae traditiones dicuntur a Spiritu Sancto di-
ctatae, hoc tarnen ex mente Concilii aeque refertur ad litteras
sacras, quia hac locutione docere voluit pari pietatis affectu
ac reverentia suscipiendas esse traditiones atque Scripturam,
id quod verum non esset, si aut traditiones aut Scripturae
non essent a Spiritu Sancto dictatae1." Sed inspirationis
de terminis primum Concilium praecipit Tridentinum, cuius
sententia libri integri cum omnibus suis partibus sunt sacri
et canonici, ob eamque rem inspirati quoque, cum ratio
sanctitatis atque canonicitatis sit inspiratio.

In Concil. Vaticano autem primum inspirationis
fines, iam in Tridentino descripti, commemorantur ; deinde

duplex excluditur error ; ac postremo sanctitatis et canonicitatis

ratio, iam in Florentino reddita, affertur, nempe Deum
esse auctorem propterea quod Spiritus Sanctus ad loquen-
dum, vel, quod idem est, ad conscribendum inspiravit. Concilium

igitur Vaticanum ea confirmavit quae Florentinum et
Tridentinum statuerant, erroresque exortos post Tridentinum
improbavit. Quorum alter a Sixto Senensi (1566) fuit in-
ductus2. Universitas autem Lovaniensis, inter alia quae
P. Lessius S. I., professor Lovanii (1586) docuerat, tria de
inspiratione vituperavit. En tertium: „Liber aliquis (qualis
forte est 2 Machabaeorum) humana industria sine assistentia

1 loc. com. nr. 274.
2 Cf. lean — Michel — Alfred Vacant: Etudes theologiques sur

les constitutions du Concile du Vaticain. 1895. Tom. I, p. 461.



336 De natura inspirationis S. Scripturae

Spiritus Sancti scriptus, si Spiritus Sanctus postea testetmy
ibi nihil esse falsum, efficitur Scriptura Sacra1". Est difficile

discernere an Lessii sententia sit vel non a Concilio
repudiata2; aliqui consent révéra fuisse reiectam, plerique
vero contra, ut Gasser8 et Kleutgen existimant : „Nequaquam
haec fuit mens Concilii Lessii opinionem reprobare4." Bonfrerii
autem opinionem Vacant non putat esse blanda dignam
interpretation, ut Lessi doctrinam6; Card. Billot tarnen Bon-
frerium excusat*. Sed Danieli Haneberg profecto placet
relations, ut ait, empirico-historicas esse inspiratas sola
subséquente approbatione, cum vero postea iterum opus
edebatur, doctrina secundum normas Concilii fuit emendata7.
Atque alterum errorem Concilium respuit eorum nempe
qui, ut liber sit inspiratus, sufficere dicebant in eo aut
Ecclesiae doctrinam esse traditam, aut aliam quamcumque,
dummodo non sit falsa ilia doctrina. Idque videtur Iahn8
atque Holden docuisse9.

25. Inde a Concilio Vaticano. — Post
Concilium autem Vaticanum perdifficilis ac maxim?», quaestio
in controversia et contentione versabatur: num res solas
fidei et morum inspiratio complectatur errorisque privatio>
aut num universam prorsus Scripturam? P. Pesch quatuor
scriptores, ut specimina huius disputationis affert10. Sen-
tentiam vero Salvatoris di Bartolo breviter ad hunc modum
describit: „Tota quidem Scriptura est inspirata, sed praeter
res fidei et morum et res cum his essentialiter nexas
Scriptura non est infallibilis, sed potest continere errores."
In extrema autem expositione opinionis Cardinalis Newman
dicit: „Itaque quoad res, quae nullum nexum habent cum

1 Iospphus Kleutgen S. I., R. P. Lessii S. I.: De divina inspira-
tione doctrina. (In libro Controversiarum de divinae gratiae etc. con-
cordia. Gerardus Scheemann S. I. : Friburgi. Brisg. 1881.) p. 466.

2 Certe tarnen a Theologis reiicitur. P. Schiftini S. I. dicit:
Quod vero spectat inspirationem subséquente m, plures viri docti
S I. in Belgio, Lessius, Hamelius, Bonfrerius, Platellius, docuerunt,
loquendo de possibili librum aliquem humana industria conscriptum
eft'ectum iri Scripturam sacram, si Spiritus Sanctus publico testimonio,
Prophetae exempli gratia, ant Apostoli, postea testetur nihil falsi in
illo contineri. Hoc quoque merito reiicitur e communi sententia theolo-
gorum". Divinitas Scripturarum, p. 223 et 224.

3 Cf. Vacant, loc. com. p. 665. — 4 Kleutgen, loc. com. p. 490.
— 5 loc. com. p. 462. — * De inspirât. S. Script., p. 19. — 7 Cf. P. Pesch,
nr. 326. — 8 Cf. Vacant, loc. com. p. 463. — * Cf. P. Pesch, nr. 316..
— 10 Ibid. nr. 333-342.



De natura inspirationis S. Scripturae 337

fide et moribus, Cardinalis Newman admittit in Scriptura
„obiter dicta" quibus non necessario ut verbis infallibilibus
fides habenda sit, idque ob earn rationem, quod ad finem
Sacrae Scripturae hoc non requiratur." Similiter Franciscus
Lenormant et Rssimus d'Hulst censent quoque inspirationem
integram comprehendere Scripturam, quamquam non omnia
necessario sint vera. Sed ne opiniones istae serperent lon-
gius Summus Pontifex Leo XIII edidit praeclaram et
magnificam Encyclicam „Providentissimus", quae naturae
inspirationis clarissimum praetulit lumen. Exponamus igitur
nunc breviter viam, quam in rei explicatione Summus
Pontifex persequitur. Qui postquam de Physicis disseruerat
ad historiam venit, in qua sunt magnae difficultates ; eas
autem, sententia Pontificis, oportet aut sapienti codicum
emendatione exsorbere, aut optimis et recte adhibitis inter-
pretandi regulis. Deinde duos errores, quos modo diximus,
confutat: „at nefas omnino fuerit aut inspirationem ad
aliquas tantum sacrae Scripturae partes coangustare, aut
concedere sacrum ipsum errasse auctorem'." Atque illico
eorum fundamentum, qui has inserebant opiniones funditus
labefactat; volebant enim illi veritatem Scripturarum fine,
ad quem omnia Librorum Sacrorum referuntur, id est, res
fidei et morum, metiri ; ex quo concludebatur ea falsa esse

posse quae ad fidem moresque non pertinerent. Atqui
idipsum profecto Leo XIII explodit ostenditque argumenta-
tione hac Sacras Litteras nullo prorsus implicari errore :

sunt enim Spiritu Sancto dictante conscriptae; unde
principalis auctor Deus est ; igitur error, si quis in his Libris
reperiatur, necessario esset Deo attribuendus. Quod certe
maximum est nefas. Deum autem esse auctorem Librorum
Sacrorum comprobat confirmatque ipse Pontifex nixus totius
auctoritate Ecclesiae et praeceptis Conciliorum Florentini,
Tridentini et Yaticani. At dicere forsan quis potest Deum
sane non errare, sed utique hominem scriptorem. Iam vero
Romanus Pontifex ideo hoc respuit, quod error scriptoris
sacri auctori principali est attribuendus. Et insuper scriptorem,

qui instinctu cietur divino, non posse falsum docere,
exquisita ratione, ex intima hominis natura ducta,
confirmât, et auctoritate quoque SS. Patrum. Praeterea eadem
auctoritate neque in ipsis Divinis Litteris esse errorem

1 Camerlynck, loc. com. p. 23 et 24.



388 De natura inspirationis S. Scripturae

omnino statuit. Itaque in Litteris Leonis XIII, omnia quidem
continentur, quae in superioribus Ecclesiae monumentis ;

sed quoad inspirationem non solum significatur, ut in Con-
cilio Tridentino, ipsam per libros integros cum omnibus suis
partibus pervadere, sed in res etiam singulas, nulla excepta,
penetrare; ac magna quidem res et nova, errorem videlicet
nullum divinas in Litteras irrepere, proponitur et verbis
explicatur amplissimis1.

Leoni igitur XIII propositum erat ostendere a Sacris
longe abesse errorem Libris ; ad hoc autem tot et tanta a
natura inspirationis sunt repetita, ut iure hie fons uberri-
mus censeatur ad inspirationem illustrandam. Breviter ergo
de hoc fonte dicamus: 1. In Encyclica aperte Deum esse
auetorem principalem, hominemque munus exsequi instrument

affirmatur; itemque inspirationem normis subiiei ra-
tionis causarum prineipalium et instrumentalium. Etenim
Deus „auetor primarius" appellatur. Et cum Romanus Pon-
tifex dicit: „Libri omnes atque integri, quos Ecclesia tam-
quam sacros et canonicos reeipit, cum omnibus suis partibus,

Spiritu Sancto dictante, conscripti sunt", verba „Spiritu
Sancto dictante" in sententiae contextu significant Deum
esse principalem auetorem ; sin minus id quod Pontifex
concludere vult non efficeretur ex propositis. Scriptor vero
humanus instrumento comparatur: „Spiritum Sanctum
assumpsisse homines tamquam instrumenta." Effectus de-
nique harum causarum, secundum legem notionis causae
principalis et instrumentalis et agenti principali attribuitur,
et instrumentali : „Quare nihil admodum refert, Spiritum
Sanctum assumpsisse homines tamquam instrumenta ad scri-
bendum, quasi, non quidem primario auetori, sed scriptori-
bus inspiratis quidquam falsi elabi potuerit." — 2. Sed
maiori commendatione digna est oratio Pontificis, quae
actionem divinam inspirationis tractat: „Supernaturali ipse
virtute ita eos ad scribendum excitavit et movit, ita scri-
bentibus adstitit, ut ea omnia eaque sola quae ipse iuberet^

1 Auctoritatem autem Encyclicae sic exponit I. V. Bainvel:
„Encyclica haec magnae est auetoritatis, ut quae sit instruetio totius
Ecclesiae per summum Pastorem: non tarnen est definitio fidei. Num
vero hic l'apa aliquid proprie definiat non omnino liquet; sed certum
est ex verbis Encyclicae esse in fide Ecclesiae duo de quibus quidam
dubitaverant : inspirationem totius Scripturae, inerrantiam (ut cum
inspiratione connexam)." loc. com. p. B8, Nota 1.



De natura inspirationis S. Scripturae 83»

et recte mente conciperent, et fideliter conscribere vellent,
et apte infallibili veritate exprimèrent." Quam orationem
ex partibus constare duabus facile apparet ex verbo „ita",
quod bis in prima parte adhibetur, et ex „ut", quo secunda
exorditur pars; primumque membrum munus divinae actionis
exponit, alterum vero quid haec actio efficit in scriptore.
Haec autem sunt perquirenda sedulo. a) In primo igitur
membro ante oculos ponitur Spiritus Sancti virtus, cuius
est excitare, movere, adstare. Haec ergo virtus, quae supra
naturam est, excitât et movet; movere autem et excitare
non multum videntur differre; nam excitare virtutem di-
vinam exprimit, momento quo moturus tangit, ac movere
effectum virtutis excitantis, seu motionem moti. Adstare
tarnen scribentibus virtutem significat divinam a moto non
recedere, sed remanere tantum temporis, quantum necesse
est ut liber conscribatur. Idque eo magis patet quod no-
minibus „ad scribendum", „scribentibus" omnes omnino
processus confectionis libri designantur, nec ultimus quidem
omittitur, ipsa scriptio. — ß) Atque in secundo membro id
ponitur, in quo inspiratio versatur: „ea omnia eaque sola

quae ipse iuberet" ; ac describitur continuo mirabilis
facultas, quam virtus Spiritus Sancti gignit in sacro scriptore.
Haec enim mentem facit ea quae Deus iubet recte conci-
pere, voluntatem autem eadem velle fideliter conscribere,
alia vero quibus homo ad exponendum res quas sentit, uti-
tur, facit apte infallibili veritate ea exprimere, quae divi-
nitus concepit ac voluit. — y) Ad illa autem adiungitur:
„secus non ipse esset auctor sacrae Scripturae universae."
Qua re si Deus divina virtute non excitaret, non moveret,
non adstaret, si non conciperet mens, si voluntas nollet, si
alia subsidia ad res exponendas necessaria non exprimèrent,
breviter, haec omnia si motione carerent Dei, Deus non
esset auctor universae Scripturae. Itaque si daretur virtutem

supernaturalem excitare et movere mentem, voluntatem
et alia, quibus sententiae et res exprimuntur, atque eisdem,
praeter mentem, adstare etiam, Deus profecto non esset
auctor totius, quia deest continuatio virtutis divinae in ra-
tione. Aeque accideret si eadem Dei virtus, quae excitât,
movet, adstat, mentem faciendo concipere voluntatemque
velle, nec excitaret, nec moveret, nec adstaret scriptori
sensa exprimenti; tunc virtus Spiritus Sancti prius sane
scinderetur, quam ad finem perveniret; ac Deus esset vi-



340 De natura inspirationis S. Scripturae

sionis veri conciliique voluntatis, at non „auctor sacrae
Scripturae universae". — 3. Summus Pontifex doctrinam
quam ipse exposuit dicit esse catholicam: „Consequitur ut
qui in locis authenticis Librorum sacrorum quidpiam falsi
contineri posse existiment, ii profecto aut catholicam di-
vinae inspirationis notionem pervertant, aut Deum ipsum
erroris faciant auctorem." Ergo si velimus tandem recte de
natura inspirationis iudicare, debemus Encyclicae doctrinam
vehementer etiam atque etiam evolvere.

Exstant quoque alia commentaria, quae post Ency-
clicam „Providentissimus" sunt édita. Nam opinio eorum
qui dicebant cum inspirationem Veteris Testamenti in modo
ignoto consistere religiosas tradendi doctrinas, tum eamdem
inspirationem, quae ab omni errore praemunit, non com-
plecti omnes et singulas partes, fuit in Decreto „Lamenta-
bili reiecta"1; et in Encyclica „Pascendi", sententia mo-
dernistarum de inspiratione *.

26. Conclusio ex Ecclesiae monumentis. —
Patet igitur antiquissimas litteras Ecclesiae docere Deum
esse Sacrorum auctorem Librorum; idque commémorât
Concilium quoque Florentinum; sed illud insuper affirmât
inspirationem esse causam, cur Deus probe auctor appelletur.
Concilium autem Tridentinum fines inspirationis certos
describit, et Vaticanum duplices respuit depravatas opi-
niones. Sed Encyclica „Providentissimus" et scriptorem
humanuni et Scripturam diligentissime exponit in nullo ver-
sari errore, inspirationemque accuratiori modo terminis
définit, ac luce clarissima naturam inspirationis illustrât. Re-
liqua commentaria denique adhuc improbant inanitates
quasdam.

Alter Fons, Scriptor Sacer
27. Evangelii S. Lucae prologus. — Pauca ex

isto fonte manant. Etenim sacri scriptores erant inspirationis

ignari; et si forte divinitus sese a Deo esse afflati
sciebant, inspirationis tarnen naturam ne suspicari quidem
poterant, cum Deus in iis quae sunt secundum vel supra
naturam, res creatas modo tarn naturali moveat, ut vix
homo ipse sciât se a Deo moveri. At duobus saltern Scripturae

locis videre licet quomodo scriptor se sub inspiratione
1 Denzinger, loc. com. nr. 2010, 2011.
* Ibid. nr. 2090.



Be natura inspirationis S. Scripturae 341

gerat. Quos breviter exponamus ; primo quidem prooemium
S. Lucae. De quo P. Y. Rose ait primum esse gradum
quo Theologos quaerentes qualis et quanta sit inspiratio
ascendere oportet1. Hoc igitur in prologo (I, 1—4), eorum
more qui graecam scripserunt historiam, S. Lucas operis
rationem reddit2. Et quidem versibus 1 et 2 causam descri-
bit, quae eum ad conscribendum movit, in versu autem 3
viam aperit sequendam : „ex ordine tibi scribere" ; et cum dicit
napvjxoloüflrjXÖTi ävcoftev izaaiv dxpfiôjç, satis quam curiosus
fuerit in rerum investigatione declarat ; omnia enim erat ab
initio scrutatus, in commentariis profecto, et in his quae
christiani memoriter conservabant. In versu denique 4 finem
declarat ad quem narratio spectat, nempe Theophilum veri-
tatem eorum docere, quae iam acceperat.

28. Testimonium scriptoris II libri Macha-
baeorum. — Scriptor genus sui libri significat hoc pacto :

„itemque ab Iasone Cyrenaeo quinque libris comprehensa,
tentavimus nos uno volumine breviare" (II, 24). Ratio autem
qua motus fuerat ad scribendum erat librorum multitudo
et difficultas, quam rerum copia legentibus afferebat (v. 25).
En vero propositum suum: „curavimus volentibus quidem
legere, ut esset animi oblectatio; studiosis vero, ut facilius
possint memoriae commendare; omnibus autem legentibus
utilitas conferatur" (v. 26). Sed ad hoc plurimum est ei
adlaborandum: „et nobis quidem ipsis, qui hoc opus bre-
viandi causa suscepimus, non facilem laborem, immo vero
negotium plenum vigiliarum et sudoris assumpsimus" (v. 27).
Ac veniam a legentibus eorum petendo, quae minus digne
in opere inveniri poterint, finem facit libri.

29. Conclusio ex hoc fonte. — Ex hoc igitur
duplici loco eruere licet scriptores sacros causis naturalibus,
ut Lucas aliorum narratione et scriptor II Machabaeorum
librorum mole incommodoque legentium ad scribendum esse
motos; finemque naturalem etiam sibi proposuisse, cuius-
modi est Theophili firmitudo in fide delectatioque legentium
historiam Iudaeorum. Sed ad propositum assequendum
scriptoribus sacris summe quandoque est elaborandum, ita
Lucas sedulo fontes inquisivit et scriptor II libri
Machabaeorum lucubrationibus multoque labore opus confecit.

1 Cf. Evangile selon S. Luc. Paris, 1909, in loc.
2 Cf. E. Iacquier, loc. com. vol. II, p. 471.

Diviis Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 23



342 De natura inspirationis S. Scripturae

Nec uti fontibus est scriptorum Sacrarum Litterarum alienumr
in iis enim Lucas versabatur; sicut nec epitomen exarare,
cuius generis est II liber Machabaeorum. In libro denique
divinitus inspirato, quaedam minus perfecta reperiri possunt,
ob eamque causam a legentibus veniam scriptor II
Machabaeorum petit.

Tertius Fons, Liber inspiratus
30. Ex Sacra Scriptura potest inspirationis

natura cognosci. — S. Scriptura est divinae fons
revelationis, ac de hoc quidem iam ante locuti sumus, cum
de revelationis fontibus agebamus1; restât autem nunc de
Scriptura disputare, ut de certo effectu propriam habente
causam, quae ex effectu cognosci potest. Iam nunc omne
agens agit sibi simile, inde est eflfectus cum causa simili-
tudo, id etiam quod eflfectus cognitio cognitionem causae
facit. Iam autem et Deus agens principalis hominem inspi-
rans ad scribendum et homo instrumenti instar scribens
sunt Sanctae Scripturae causae efficientes. Deus ergo et
homo scriptor Scripturas sibi conficiunt similes, ob eamque
causam Sacrae Litterae habent Dei hominisque similitu-
dinem, et quod magnopere nunc refert, Scripturarum cognitio
cognitionem facit suae causae efficientis. Ratio porro qua
Deus est Sacrorum Librorum auctor principalis instru-
mentalisque homo nihil est aliud nisi inspiratio. Cognitio
igitur Divinarum Litterarum cognitionem inspirationis certe
facit.

31. De cognitionis viis a priori et a posteriori

appellatis. — Cuiusque rei cognitio vel ab eius
causa vel ab effectu accipi licet, hic vero modus cognitionis
a posteriori dicitur, ille autem a priori. Cum autem de
inspiratione disseritur, via a priori ilia nominatur, quae ad
inspirationis cognitionem fontibus revelationis perducit ;

natura enim divina, quae est causa divinae inspirationis ex
revelationis fontibus cognoscitur2. A posteriori autem illa

» Nr. 18 et seq.
2 Cf. nr. 12. Fons autem scriptoris sacri viae a priori subiicitur,

quia homo inspiratus est causa instrumentalis ; at cum ea pauca quae
de scriptoribus exstant magis ad investigationem Scripturarum per-
tineant, fons scriptoris apte in via a posteriori est reponenda.



De natura inspirations S. Scripturae 343

via est quae natura, vi et reliquis conditionibus Librorum
Sacrorum ad istorum causam, inspirationem perducit1.

32, Ad perfectam inspirationis cognitio-
nem non sufficit via a posteriori. — Nonnulli ve-
lint dumtaxat uti via a posteriori. Eorum argumentatio a
M. Dick per cuiusdam exegetae personam sic exprimitur:
„Quemadmodum libitum Deo est Litteras Sanctas inspirare?
Profecto id variis potuit modis facere. Iam autem quomodo
fecit? A priori sane nihil potest dici; oportet autem ca-
nonicos Libros evolvere, omnibus omnino rebus illos con-
siderare, ac prius quomodo et quid illi sint sciendum est,
quam eorum inspirationem" etc.2 Haec tarnen via sola certe
ad inspirationis notionem omni genere perfectam perducere
non potest. Etenim primum intégra natura causae ex effectu
non plene cognoscitur. Idque maxime evenit cum est de
his effectibus sermo, quos Deus foras facit; Deus enim
eorum non est causa univoca. Via igitur a posteriori, etiamsi
ad aliquam inspirationis cognitionem ducat, non tarnen ad
perfectam atque absolutam. Deinde investigatione naturae
Divinorum Librorum inveniri possunt communes conditiones
humanorum librorum, quod si in Sacris Litteris quid aliis
praestans reperiretur, id sane huius erunt generis, quo
abutentes protestantes inspirationem esse conantur efficere,
quae sunt aut doctrina summa et divina naturali dicendi
genere illuminata, aut cohaerentia totius Scripturae maxima,
aut miracula prophetiaeque in Divinis Litteris descripta,
aut illa vis Scripturarum propria, qua ad supera atque
coelestia legentes traducit. Haec quidem, postquam sit
inspirationem existere aliunde stabilitum, illud profecto
confirmant; sed ipsa sola id non valent penitus ostendere : hoc
enim unius est revelationis. Eo minus ergo huiusmodi res
poterunt inspirationis naturam absconditam declarare plane.
Postremo Ecclesia ipsa rationem respuit quae omne illud
praetermittit, quod superat naturam, ac via a posteriori
tantum utitur. In Decreto enim „Lamentabili" hic error
reiicitur: „Exegeta si velit utiliter studiis biblicis incum-
bere, imprimis quamlibet praeconceptam opinionem de su-
pernaturali origine Scripturae sacrae seponere debet, eamque

1 Cf. I. V. de Groot, 0. P., etsi apud eum nomina a priori et
a posteriori non idem valeant: Summa Apologetica, Ratisbonae,
1906, p. 651.

2 Rev. Bibliq. 1896, p. 488.

23*



344 De natura inspirationis S. Scripturae

non aliter interpretari quam cetera documenta mere hu-
mana1." Item in iureiurando Motus proprii „Sacrorum
Antistitum" reprobatur diiudicandi atque interpretandi ratio,
quae criticem textus velut unicam supremamque regulam,
haud minus licenter quam temere amplectitur." Quod etsi
de interpretatione dicatur, videtur tarnen ad inspirationis
indagationem probe referre2.

33. Officium viae a posteriori. — Sunt qui,
contenti argumentis quae ex fontibus hauriuntur divinae.
revelationis, demonstrationes spernunt, quas viri disqui-
sitioni naturae Librorum Sacrorum dediti, collegerunt. Id
quidem immerito. Nam revelatio primum, dein natura
Sacrorum Librorum, sine ulla conflictatione, una ad inspirationis

notionem declarandam confluere debent. Revelatio
quidem quod unum est omnium maximum affert, nempe
Deum esse auctorem principem hominemque instrumentum.
Id facile patet universam continere doctrinam, quae non
solum omnes Scripturas, a verbo „In principio" (G-en. I, 1)

usque ad „Amen" (Apoc. XXII, 21) complectitur, verum
est etiam quasi mensura omnium quae de inspiratione
disputantur, qua re quicquid ei adversetur est obruendum.
Non tarnen haec doctrina ea omnia tradit, quae ad singulas
Scripturarum res pertinent, sed de iis iudicare est munus
viae a posteriori. Quae, exempli causa, docet inspirationem
non esse Apostolorum praerogativam, Lucas enim duos con-
scripsit libros inspiratos; item fuisse in scriptorum sacrorum

potestate fontibus uti, atque his révéra saepe numéro
usi sunt, ut ex librorum quasi structura apparet, et in ipsis
libris aliquando etiam fontes commemorantur, ut in I Pa-
ralip. XXIX, 29; similiter inspirationem non versari modo
in veritates, quibus possunt aut non usus vitae conformari,

1 Denzinger, loc. com. nr. 2012.
2 P. Schiffini S I., de quo dicit P. Méchineau S. I. „... que dire

du P. P. Schiffini Chez lui — aucun de ceux qui le connaisent ne
me démentira — la sensibilité doctrinale est constamment en acte,
je devrais dire en ébullition. Pas n'est besoin pour l'exciter des petits
livres rouges; il suffit d'un petit bleu de la collection Blond (Science
et religion), soixante pages in — 12, en opposition avec ses chères
doctrines, pour le faire sortir de ses gonds." (L'idée du Livre inspiré,
par le P. Lucien Méchineau S. J. Rome, 1908, p. 9.) P. igitur Schiffini
de sententia modo disputata dicit: „Haec postrema opinio figmentum
est" Manifeste praeterea ducit ad intolerabilem fanatismum." Di-
vinitas Scripturarum, p. 26 et 27.



De natura inspirations S. Scripturae 345

idque vel sint secundum vel extra naturam, sed in res
quoque gestas et omnia ex quibus constat historia ; atque
argumentandi genus, quod ad hominem vocant, non ab-
horrere ab inspirato scriptore, plerique enim in S. Pauli
epistolis huiusmodi existimant inveniri; et „scriptores sacros
res ipsas (naturae) aliquando describere et tractare aut
quodam translationis modo, aut sicut communis sermo per
ea ferebat tempora1", et alia huius generis sexcenta, quae
omnia colligit ac tractat via a posteriori. Haec ergo uberri-
mus est fons, ex quo natura hauritur inspirationis; haec
erit, ut verbis philosophorum utamur, materia, forma vero
revelatio; si igitur non conglutinantur hi duo fontes, notio
inspirationis numquam erit, quantum res fert, absoluta.
Si Theologi quidem unice via a priori freti, sola autem via
a posteriori exegetae, velint inspirationis naturam invenire,
facile in errorem rapientur, ac venient in vituperationem,
et de illis id posset affirmari, quod dicit Cicero contra Her-
magoram qui iuxta amplitudinem suae scientiae oratoris
materiam distribuit: „Hermagoras videretur fretus sua
scientia, falsum quiddam constituisse de oratoris officio, et
non quid ars, sed quid ipse posset, exposuisse2." Hac de re,
sive qui magis theologicis, sive qui magi s Scrip turarum
studiis obsequuntur, mire consentiunt; quorum liceat unum
exemplum proferre. P. I. Brucker S. I. „non modo, ait,
utile, verum est etiam necessarium, ut quis integram
inspirationis notionem cognoscere possit, scrutare libros, qui
hac inspiratione fuerunt exarati3". P. Lagrange rerum
Scripturarum spectatus scriptor „et ratio, ait, et usus Sa-

crorum Librorum sunt coniungendi; cum vero de natura
agatur inspirationis, videtur, ut conditio rerum postulat, esse

primas rationi dandas, sed cum sermo sit de modo atque ma-
teriae inspirationis, quod, nisi Sacras Litteras lectitando perci-
pere potest nemo, usus Scripturarum tenet principatum4".

1 Encyclic. „Providentissimus". Camerlynck, loc. com. p. 21.
2 Cicero: De Inventione rhetorica. Lib. I.
3 Études des Pères de la Compagnie de Jésus. Tom. 106, p. 855.
4 P. Lagrange, O. P. La Méthode historique. Paris, 1908, p. 80.

— H. Merkelbach autem aäert Patrem Lagrange et Zanecchia, ut
duces cuiusdam scholae, quae naturam inspirationis quaerit via a
posteriori: „Telle est la formule, dont il usent de préférence: il serait
inutile d'étudier la Bible a priori, il faut l'étudier dans la Bible
même." Continuo iure quidem reiicit hanc viam. Nobis autem longe
ea quae Merkelbach dicit de Pâtre Lagrange et Zanecchia abesse ab



346 De natura inspirationis S. Scripturae

P. Alfredus Durand S. I. etiam optime de hac quaestione
disserit1.

Primae partis conclusio
34. Epilogusfontium. — Nemini ea considérant!,

quae ex fontibus accepimus, non occurret inspirationis no-
tionem sensim ac pedetentim progredi, ac magis in dies
perpoliri. 1. Nam in initio apud Iudaeos, inspirationis ratio
est universa, in ea enim origo solum divina humanaque

eorum consilio videtur. P. Lagrange enim quamquam insistât in via
a posteriori, id tarnen non facit nisi cum loquitur de terminis, quibus
naturam, prope dicam metaphysicam inspirationis, oporteat circum-
scribere, et etiam cum de modo disputât, quo ilia natura ad singulos
libros locosque librorum singulos conveniat. In disputatione autem de
inspirationis natura via utitur a priori, quod ex iis, quae supra dixi-
mus plane liquet. Id clariori quoque apparet luce in .Revue Biblique,
1896, p. 199 et seq. ubi diserte rem propositam tractat. En eius via
et ratio: „Comment se pose pour les chrétiens le problème de l'origine

divine des Ecritures?•* p. 200. Ad haue quaestionem respondet
p. 201—204. Altera disquisitio est: „Comment l'entend l'Eglise?44 Cum
vero de hoc disputât p. 204—206 notionem explicat inspirationis in
Conciliis Florentino, Tridentino et Vaticano. Deinceps, duce D. Thoma
subtilius scrutatur naturam inspirationis; neque Encyclicam „Provi-
dentissimus" negligit, sed earn ad suam sententiam confirmandam
profert (p. 212). Ergo ipse via a priori naturam inspirationis déclarât,
eamque confirmât, définit, perficit via a posteriori. Minus autem ea
Patri Zanecchia attribui pos>sunt, quae H. Merkelbach dicit; quia etsi
via a posteriori P. Zanecchia perficit naturam metaphysicam inspirationis,

ut in libro „Scriptor Sacra" p. 88 et seq.; tarnen in ipso
opusculo, et in opere „Divina inspiration tractat quaestionem quam
maxime a priori; duce enim D. Thoma ac firmis et philosophicis et
theologicis argumentis sufiultus, tam subliliter rem exponit, ut nemo
sic ante eum fecerit; quod certe adipisci nullo pacto potuisset sola
via a posteriori.

1 En quomodo de duplici via disserit: ..Par l'emploi exclusif de
l'un ou l'autre des deux procédés (ce que du reste personne ne
propose de faire) on n'arrivera qu' à une analyse incomplète, et peut-être
erronée, de l'inspiration. La spéculation pure aboutit facilement à une
théorie rigide, incapable de se plier à l'état concret des textes. D'autre
part, l'analyse littéraire et historique de ces mêmes textes ne révèle
pas leur origine divine; elle peut bien donner à connaître ce que n'est
pas l'inspiration, mais, réduite à ses ressources propres, elle ne nous
apprend pas en quoi elle consiste." De officio vero theologiae et
exegesis: „C'est à la théologie positive qu'il appartient de fournir le
point de départ. En cours de route, dans les passages encore mal
explorés, la scolastique fera de la lumière et du large, mais à la
condition de prêter une attention constante aux indications de l'exégèse
et de la critique." Dictionnaire Apologétique de la Foi etc. 1.
Methode à suivre, a.



De natura inspirationis S. Scripturae 347

Scripturarum continetur. — 2. Ab ista vero notione primum
Deum esse Divinorum auotorem Librorum manat, et aucto-
rem quidem principalem ; id enim una significant voce et
Scripturarum fontes et priscorum Ecclesiae monumentorum
et SS. Patrum. — 3. Sed apud Patres ab auctoris notione
actio seu Dei inspiratio disgregatur, aperteque patet ideo
Deum esse auctorem, quia ipse inspiravit. Hoc ex Scripturis
Sacris quoque erui poterat; sed huic doctrinae Concilium
Florentinum imposuit fastigium : „profitetur auctorem : quo-
niam eodem Spiritu Sancto inspirante" etc. — 4. Inspiratio
autem menti maxime prodest, et ab illa omnino repellit
errorem. Sic esse a SS. Patribus accepimus, atque illorum
sententia Encyclica „Providentissimus" vehementer confir-
matur. Ita enim una eademque virtus divina tarn diu
excitât, movet sacros scriptores et ita eis adstat, quam diu
illi res et sententias concipiunt, eas aliis tradere volunt,
ac litteris mandant, ut nullus possit elabi error. Nec scriptores

ergo nec Sacrae Litterae falsis depravantur opinioni-
bus. — 5. De munere quoque scriptoris sancti fontes lo-
quuntur. Etenim eum esse Dei ministrum seu instrumentum
in litteris ipsorum Iudaeorum iam reperitur; magis autem
in Scripturis apparet; apud Patres vero illud est luce cla-
rius ; at Leo XIII in Encyclia „Providentissimus" magno
opere hanc doctrinam illustrât atque explanat. — 6. Nec
termini inspirationis sunt a fontibus praetermissi. Scripturae
enim docent inspirationem singulas res et sententias com-
plecti; SS. Patres vero omne illud, quod quavis ratione,
ad Litteras pertineat Sacras. Haec universa doctrina, a
Patribus peranguste et breviter coarctata, in Conciliis Tri-
dentino et Vaticano atque in Encyclica „Providentissimus"
dilatatur et explicatur. Nostris autem temporibus de bipar-
tita disputamus extensione, ut appellant, inspirationis, qua-
rum altera ex libris, ex librorum variis partibus et ex rebus
in illis traditis constat, altera vero ex verbis Scripturae,
unde nomen obtinuit inspirationis verbalis. De prima sermo
est in Conciliis Tridentino et Yaticano, ubi affirmatur Libros
Canonicos cum omnibus suis partibus esse inspirât os, et in
Encyclica „Providentissimus", quae omnium rerum
Scripturarum tuetur inspirationem. Altera autem, inspiratio
scilicet verborum, in eadem Encyclica plane et aperte tradi-
tur. Non enim dicitur Deum excitare, movere, adstare ut
sacri scriptores et conciperent et vellent tantum, sed illud



348 De natura inspirationis S. Scripturae

etiam quod magni refert ut „apte infallibili veritate
exprimèrent". Atque adiungitur „secus non ipse esset auctor
sacrae Scripturae universae". Quam ob rem si virtus divina
non movet scriptores ut verbis res conceptas ac volitas
„apte infallibili veritate" exprimant profecto, Deus non
„esset auctor sacrae Scripturae universae". Ergo inspiratio
non modo in res et sententias permanat, sed in verba etiam.
Hactenus de conclusionibus ex fontibus revelationis, seu ex
via a priori, diximus, quae quidem diligentissime sunt cu-
stodiendae. Ea vero quae ex fontibus hauriuntur revelationis
et notionem inspirationis universe exhibent, via a posteriori,
seu locis sancti scriptoris Librorumque sacrorum absolvuntur
ac perficiuntur. Sic, ex S. Luca et ex scriptore II libri
Machabaeorum apparet scriptorem inspiratum, naturalibus
rationibus, modo quo apud alios viget scriptores, fuisse ad
librum exarandum impulsum, atque aliquid non quidem
supra vires hominum positum, consequi voluisse; cum vero
operam libri dant confectioni, evolvunt studiose fontes, ac
sacri scriptores, sicut et alii, multum operae laborisque con-
sumunt ; sed neque inspiratio ab aliquo in opere non penitus
perfecto, nec ab epitomes confectione abhorret. Exegesis
autem Scripturarum multa alia affert ad inspirationis ex-
planationem.

Notio tarnen inspirationis qualis superioribus ex
fontibus manat, non est adhuc omni genere absoluta, nec cen-
seinus fontes fuisse prorsus exhaustos. Sed praeter id quod
ex acriori fontium studio assequi potest, aliud idque magnum
restât subsidium, theologia, ad quam confugere, a qua
opem petere debemus. Theologia enim et in traditionis ec-
clesiasticae locum successit haeres, et eiusdem traditionis
est verax ac légitima explicatrix. Itaque ardens studium
inspirationis fontium, Iudaeorum videlicet, Scripturarum,
SS. Patrum, scriptorum sacrorum et exegesis Lit.terarum
Divinarum, auxilio roboratum Theologiae, ad ecclesiastica
praeparabit décréta, quibus tandem inspirationis natura
modo firmo et stabili explicabitur.

35. De S. Thomae prinoipatu in quaestione
de inspiratione. — Scriptores qui post SS. Patres in
Ecclesia fioruerunt sunt Patrum secuti doctrinam; parum
tarnen disputationem auxerunt de inspiratione ; sed nec
scholastici hac in re, ante D. Thomam longius progressi
sunt. Princeps vero Theologorum inspirationis notionem tarn



De natura inspirationis S. Scripturae 349

ample exornavit, ut deinceps merito ei, tamquam clarissimo
in re adeo ardua duci, omnes fere assentirentur. Iure
P. Pesch: „S. Thomas Aquinas, ait, doctrinam de inspira-
tione S. Scripturae ita expolivit, ut per multa saecula vix
quidquam alicuius momenti ad earn additum sit1." S. Thomas
illud hac in quaestione, quod in caeteris fecit, perpaucis
nimirum verbis est universam doctrinam catholicam com-
plexus, atque explanavit haue doctrinam, locupletavitque.
Nam ab ineunabulis revelationis in Iudaeorum diseiplinis
ex3tat Deum esse Litterarum Sacrarum auetorem princi-
palem, hominem vero scriptorem instrumentalem, quod magis
in dies evolvitur in S. Scriptura, apud SS. Patres, in eccle-
siaticis monumentis, in his quae a sacris scriptoribus acce-
pimus et ab studio Sacrorum Librorum2. Porro S. Thomas
vocem universae Ecclesiae catholicae hoc pacto quasi formula
quadam redegit: „Deus, ait, est auetor principalis, homo
vero auetor instrumentais." Verum est S. Doctorem pecu-
liarem inspirationis tractationem sibi non assumpsisse ; sed
tarnen earn simul tractat cum prophetia ; iam vero secundum
S. Thomae sententiam in prophetia Deus est auetor principalis,

propheta vero instrumentum. Ergo in inspiratione
quoque. Esse autem prophetam instrumentum est perspieuum
ex lumine prophetico, quod est virtus instrumentalis 3, ob

eamque causam prophetarum mentem sublevat4; et non
remanet habitus instar constanter, sed solum transeunter5.
Nec vero non reperiuntur loci quidam ubi S. Thomas de
Scripturis Sanctis disserens, ad efficiendum plures in eis
esse sensus, hac ratione utitur: „Spiritus Sanctus est
principalis auetor divinae Scripturae 6." Nusquam autem
tarn accurate tamque clare locutus est ut in Quodlibet.
VII, a. 14, ad 5: „Auetor principalis sacrae Scripturae est
Spiritus Sanctus homo fuit actor instrumentalis
sacrae Scripturae." Et quod magni refert est S. Thomam
ea quae in universis fontibus, de quibus supra diximus,
erant dispersa et dissipata, omnia conglutinavisse, ratione-
que auctoris principalis et instrumentalis constrinxisse ; ex

1 loc. com. nr. 169. — 2 Cf. nr. 45, i, 2, 5. — 8 II, II, Q. 173,
a. 8, ad 3. — 4 Q D. De Veritate. Q. 12, a. 6, ad 4.

4 II, II, Q 171, a. 2; 174, a. 8, ad 2; 178, a. 1, ad 1. — De
Verit. Q. i2, a. 1 ; a. 13, ad 3.

6 Q D. De Potentia, Q. 4, a. 1. — Cf. I, Q. 1, a. 10; II, II,
Q. 173, a. 4.



350 De natura inspirationis S. Scripturae

qua illae late diffusae doctrinae catholicae arte quadam
mirabili, tamquam ex fonte uberrimo, manant. Nullo enim
errore nec scriptorem sacrum adfici, nec Scripturam, inspi-
rationem etiam comprehendere sive libros omnes, sive sin-
gulas singulorum librorum partes, sive res et sententias,
sive ipsa verba, quae quidem ex inspirationis fontibus co-
gnoscimus, praeclare rationi causae principalis et instrumental^

conveniunt, imo ea esse tali modo eadem ratio petit.
Quid'quid autem de inspirationis notione est in fontibus
obscurum, ex doctrina agentis principalis et instrumentalis
facile ducitur, cuiusmodi est quaestio de commotionibus
animi scriptoris ac de cogitatione seu phantasia, ut graeco
vocabulo utamur. Reliquae etiam res Divinarum Litterarum
propriae, ut Scripturas esse divinas, canonicas, maximam
habere auctoritatem, ab eadem sunt ratione repetendae.
Normarum denique et praescriptionum hermeneuticae funda-
mentum aliud non est nisi ratio causae principalis et
instrumentalis 1. Laus igitur D. Thomae in hoc est praecipue
posita, quod universam doctrinam ecclesiasticam formula
quadam constrinxit; ex qua omnia quae ad inspirationem
pertinent incredibili manant arte. Sicque iure Doctor Angeli-
cus rationis ac doctrinae inspirationis auctor est censendus.
At parum formula, de qua diximus, valeret, si S. Thomas
non doceret ipse notionem totam, causae principalis et
instrumentalis ; sed ex eius libris quid de hac re senserit pos-
sumus copiose colligere, atque ad inspirationem omnia referre.
Ipse insuper Doctor illam rationem ad scriptoris mentem,
quae sane est pars praecipua in inspiratione, iam retulit,
cum de prophetia disputavit, sive in Summa Theologica2,
sive in Quaestionibus Disputatis3 ; ad reliqua vero referre
studii nostri est ac laboris.

36. Inspirationis notio post D. Thomam. —
Oraculis S. Thomae omnes Theologi usque ad Concilium
Tridentinum tamquam voci totius Ecclesiae catholicae assen-
tiebantur. Lessio nihilominus alia placuit docere; etsi vero
ea quae de inspiratione appellata subséquente affirmaverat,

1 Probe igitur P. Zapletal 2am. partem operis „Hermeneutica
Biblica" inscripti in 3 sectiones distribuit; quarum 1*. de causa instru-
mentali agit; de causa vero principali 2ft. Sectio, cum qua 3*. facile
connectitur.

2 II, II, Q. 171—174. — 3 De Veritate Q, 12.



De natura inspirationis S. Scripturae 351

emendavit1, caetera tarnen de inspirationis natura nempe:
1. „Ut aliquid sit Scriptura sacra, non est necessarium,
singula eius verba inspirata esse a Spiritu Sancto; 2. non
est necessarium ut singulae veritates et sententiae sint
immediate a Spiritu Sancto ipsi scriptori inspiratae2", sine
retractatione reliquit. De quibus Kleutgen affirmât: „doctri-
nam continent, non solum sanam et probabilem, sed ex quo
haec quaestio a theologis accuratius tractari cepit, longe
communiorem8." Lessii autem opinionem inconditam et in-
comptam Card. Franzelin ornavit4. Etenim utitur modo,
secundum Dauschi iudicium, iam a Serario adhibito6, ad
notionem inspirationis inquirendam; nempe ex formula
„Deus est auctor librorum S. Scripturae", id seiungendo
quod huic répugnât formulae, et quod ea postulat susci-
piendo, invenire conatur notionem inspirationis. Haec ratio
non esset omnino spernenda, et multum iuvaret de
inspiration quaerentem; exorditur enim a veritate, quae etiamsi
in se non contineat universam doctrinam catholicam, sicut
formula S. Thomae, Deus est auctor principalis homoque
instrumentalis ; tarnen huius quamdam saltern partem com-
plectitur. At formula „Deus est auctor librorum S. Scripturae",

videtur dicis tantummodo gratia proferri. Nam ea

quae Franzelin docet, non sunt profecto ab illa formula re-
petita, sed aliunde, ab opinione videlicet non omnibus
probata, quae neque est traditionis catholicae, neque ex fonti-
bus inspirationis manat, neque ex formula „Deus est auctor
librorum S. Scripturae" ; sed ex quadam distinction©, suo
arbitratu facta, in partem materialem et formalem libri; et
ex conclusione, cuius nec vestigium fere in traditione re-
peritur, Deum esse auctorem partis formalis, non vero
materials libri. Itaque Deum verborum seu partis materialis
libri esse auctorem negatur, ob eamque causam inspira-
tionem attingere verba6. Sic Franzelin ea quae Lessius

1 Cf. nr. 34. — 2 Cf. Kleutgen, loc. com. p. 466. — 8 Ibid. p. 475.
4 Eamdem tenet sententiam P. Alfred Durand S. I., qui de in-

spiratione verbali loquendo sic ait: „Jusqu'à la fin du XVIe siècle,
l'inspiration verbale était enseignée dans l'Ecole. Les Jésuites de
Louvain furent les premieres a réagir Le Card. Franzelin semble
lui avoir donnée sa formule définitive.1' loc. com. III. Etendue de
l'inspiration. 2. Inspiration verbale, p. 907,

5 Dr. P. Dausch: Die Inspiration des Neuen Testamentes, p. 16.
6 Cf. Tractat. de Div. Tradit. et Script., p. 84S et seq.



352 De natura inspiratione S. Scripturae

voluit de verborum inspiratione arte quadam obtegit.
P. Pesch autem apicem scholae Lessii imposuit1; nam
propterea quod Deus est auctor librorum S. Scripturae, et
propterea quod de ratione auctoris non sit necesse nisi ut
scriptor alicuius libri de rebus et sententiis habeat iudi-
cium practicum, dicit Deum iudicii solum practici esse
auctorem, et inspirationem tantum iudicium practicum am-
plecti. Unde videntur ea quodam modo revocata, quae
Lessius de inspiratione veritatum et sententiarum existimat,
ad artem quam Franzelin effecit. Ex quo consequitur scho-
lam in formula Deus est auctor librorum S. Scripturae,
naturam inspirationis quaerentem, quae primo fronte parum
ab ea differre videtur, quae S. Thomae assentitur, longe ab
ipsa in conclusionibus abesse. Ex formula enim D. Thomae,
Deus est auctor principalis homoque auctor instrumentalis,
eruitur Deum esse et generis libri et modi dicendi et rerum
et sententiarum et ordinationis rerum et electionis verborum
et verborum ipsorum auctorem principalem ; atque earum-
dem rerum auctorem instrumentalem hominem. Sed ex
formula Franzelini, vel potius ex eius modo argumentandi,
Deus est auctor unice iudicii practici, quo scriptor iudicat
aliquam rem esse conscribendam. Sed ut ad propositum
redeat oratio, post Concilium Tridentinum Theologi et Exe-
getae sunt in duas Scholas divisi. Nostris autem temporibus
inspiratio adhuc in contentione versatur, de qua D. Bède
Lebbe dicit: „Encyclica ,Providentissimus' commoti sunt
catholici ad studendum inspirationem et veritatem Scriptu-
rarum. Ea vero quae P. Lagrange luculenter scripsit
(R. B. 1895, 1896, 1897) vehementius contentionem, in qua
erat natura inspirationis posita, incendit. Quae quidem
quaestio iam tantum pertracta, quantum Theologiae ferunt
argumenta, videtur optime exposita ad normas secundum
S. Thomae doctrinam, secundum quam scriptor inspiratus est
instrumentum liberi iudicii particeps, atque sie lumine et mo-
tione divina movetur, quin tarnen aliquid de iis perdat, quae
ad suam naturam pertinent, ut opus effectum sit Dei tam-
quam auctoris principalis, et scriptoris humani tamquam
instrumentalis2."

1 Patris Pesch opinionem alias tractabimus.
2 D. Béde Lebbe: De l'inerrance de la Bible etc. Revue

Benedictine, Tom. 22, 1905, p. 251.



De Datura inspirationis S. Scripturae 353

37. Scriptores qui sententiam S. Thomae
evolverunt. — Nonnulli scriptores operam dederunt, ut
ea quae S. Thomas docuit de causa principali et
instrumental! ad inspirationem referrent. Omnium primus fuit
P. Pègues, 0. P. in „Revue Thomiste" 18951 ; ipse vero
dicit Patrem Brandi, S. I. iam significavisse S. Thomae
doctrinam de causa instrumentali magnum esse subsidium
explanationi naturae inspirationis; sed P. Brandi hac in re
parum laboris consumpsit2. Deinde P. Lagrange, 0. P.
quoque in „Revue Biblique" 18968, doctrina S. Thomae
munitus, naturam perscrutatur inspirationis; sed cum ille
neque ea praetermittat quae Librorum exegesis offert, appa-
ret in sua disputatione quam optime concordent argumenta
theologica et res quas exegesis nostris ostendit temporibus.
Postea P. Zanecchia, 0 P. subtilius quaestionem investigat,
ac multum operae rebus abditis in enodandis consumit4.
Sunt etiam alii scriptores, qui, duce D. Thoma, inspirationis
naturam exposuerunt, quorum liceat commemorare G. Chauvin5,

P. Ed. Hugon, 0. P.6, P. Hugh Pope, 0. P.7. H. Mer-
kelbach quoque, paucos abhinc annos, summatim diluci-
deque, more Thomistarum, de hac quaestione disseruit8.

38. Ratio in explanatione inspirationis se-
quenda. — Yiam a priori prosequemur et a posteriori.
A priori doctrinam traditionis ecclesiasticae, quam D. Thomas

formula constrinxit, explicabimus. Cum vero via a
posteriori possit disputationi lumen afferre, ab ea auxilium
petemus. Nec a Doctore Angelico dissentiemus, cum ad
causam instrumentalem revocabimus mentem, voluntatem,
cogitationem et motus animi sacrorum scriptorum; sed in
his quae pertinent ad mentem, aflferemus doctrinam S. Thomae

in disputatione de prophetia traditam, in aliis vero
adhibebimus principia psychologica ab ipso S. Doctore con-

1 Une pensée de Saint-Thomas etc., p. 95 et seq.
2 Saivatore M. Brandi, S. I. : La questione biblica etc., p. 17

et seq.
3

p. 198 et seq.; p. 496 et seq. Cf. etiam 1895, p. 568 et seq.;
La Méthode historique, p. 71 et seq.

4 Divina inspirât. S. Script. ,et Scriptor sacer.
5 L'inspiration des divines Ecritures.
8 La causalité instrumentale, p. 34 et seq.
7 The scholastic view of Biblical Inspiration. Rome, 1912.
8 L'inspiration des divines Ecritures.



354 Kann ein System der Tugenden

stituta. Ne autem confusio oriatur ab expositione notionis
causae principalis et instrumentalis mixta cum inspirationis
natura, separatim has duas quaestiones tractabimus: itaque
in altera parte declarabimus vim causae principalis instru-
mentalisque; in tertia vero illam ad inspirationis naturam
referemus1. /CY «

(Sequitur).

KANN EIN SYSTEM DER TUGENDEN SUB SPECIE
PSYCHOLOGICA ERRICHTET WERDEN ?2

Von Dr. GREGOR v. HOLTUM, 0. S. B.

„Der Reiz, welcher in der Anwendung der
psychologischen Methode auf Glauben und Theorie liegt, ist so
groß, daß er mehr als einen verleitet hat, sie um des
Prädikates der Wissenschaftlichkeit willen in Psychologie
aufzulösen So wird die Theologie eine psychologische
Erfahrungswissenschaft." — A. Rademacher in „Theol. Revue"
Nr. 1/2, Sp. 26, Jahrg. 1915.

Auch die Verfasserin des unten zitierten Werkes hat,
beeinflußt von diesem Reize, ein besonderes theologisches
Kapitel, die Tugendlehre, in neuer, psychologischer Methode
zu behandeln unternommen. Sie sagt darüber: „Der
Versuch, die überaus große Zahl der natürlichen sittlichen
Einzeltugenden dergestalt in ein System einzureihen, daß
dieselben in ihren Zusammenhängen untereinander sofort
erkennbar und verständlich sind, kann nur3 unter An-

1 Propositura investigandi inspirationis naturam, duce D. Thoma,
a P. Brandi, S. I. declaratur hoc pacto: „Basterà qui citare le parole
dell' Angelico Dottore, il quale, compendiando nei suoi aurei volumi
tutta quanta la dottrina tradizionale cattolica, ci assicura che, se-
condo quella, l'ispirazione de' sacri Libri richiede che di tutti e di
ciascuno, come di tutte e singole le loro parti, si verifichi la formola
theologica: Spiritus Sanctus est auctor, homo vero instrumentum (Quodlib. 7,
quest. 6, art. 16). Postea etiam: „Dalla formola di S. Tommaso citata
nel paragrafo precedente, non e malagevole cosa intendere in che
senso Dio dicasi Autore de' sacri Libri, e quindi illustrare, secondo
l'insegnamento contenuto nell' Enciclica, la natura e la estensione
délia loro divina ispirazione," loc. com. p. 17—19.

3 Vgl. die Schrift: Die christliche Persönlichkeit im Idealbild.
Eine Beschreibung sub specie psychologica. Von Dr. Gabriele Gräfin
Wartensleben. Kempten und München, Kösel, 1914.

3 Die im Druck hervorgehobenen Stellen hat die Verfasserin,
selbst hervorgehoben.


	De natura inspirationis S. Scripturae

