Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Die Grundfesten des Thomismus
Autor: Horvath, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GRUNDFESTEN DES THOMISMUS
Von Dr. ALEXANDER HORVATH, O. P.

Uber die eigentliche Bedeutung der von der Studien-
kongregation approbierten Thesen werden unter den Theo-
logen und Philosophen verschiedene Meinungen kursieren,
iiber ihren Sinn kann und darf jedoch keine Meinungs-
verschiedenheit obwalten. Selbst das erstere entspricht den
Intentionen des HIl. Stuhles nicht, aber da einmal die Men-
schen gewohnt sind, die Erlisse ihrer Obrigkeit nach magis
und minus probabile zu schétzen, so wird man einstweilen
zusehen miissen, dafl den erwihnten Thesen auf der einen
Seite gar keine Bedeutung beigemessen wird, auf der anderen
Seite aber dieselbe so niedrig, als es nur mdéglich ist, herab-
gesetzt wird. Nur diejenigen werden in diesem ersten Punkt
der Intention des HI. Stuhles gerecht werden, die an ihren
Anschauungen nach dem Erscheinen des Motu proprio und
der 24 Thesen keine Korrekturen vorzunehmen genétigt waren.

~ Konnte aber die Studienkongregation die erwiinschte
Ubereinstimmung nicht erzielen, so ist es ihr um so mehr
gelungen, das zweite zu erreichen. Die Thesen wurden nim-
lich der Offentlichkeit in einer so klaren prizisen Formu-
lierung iibergeben, dass ein Zweifel iiber ihren Sinn gar
nicht aufkommen kann. So ist es auch recht, da man vieler-
seits gewohnt war, dem hl. Thomas nur dann eine Meinung
zuzuschreiben, wenn er nicht blof3 im Gedanken, sondern
auch in bezug auf die Terminologie die kommenden Jahr-
hunderte antizipierte. Es diirfte infolgedessen ein Kommentar
zu diesen Sitzen als ghnzlich iiberfliissig erscheinen, da in
denselben weder Aquivokationen vorkommen noch auch
dem unkundigen Leser die Orientierung schwer fallen diirfte.
Ausgezeichnete Schiiler des Aquinaten aus alter und neuer
Zeit haben ja in Kommentaren wie auch in selbstindigeren
Systematischen Werken diese Sitze jedermann zuginglich
gemacht. Da aber die Thesen nicht blofl die Lehre des
hl. Thomas darstellen, sondern auch als Grundfesten seines
S_ystems gelten wollen, kénnen wir einem Kommentar doch
nicht alle Berechtigung absprechen.

Divus Thomas I1. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIX.) 18



262 Die Grundtesten des Thomismus

Kommentare von diesem Schlag konnten sich auf die
verschiedensten Seiten des Gegenstandes beziehen. Am
dringendsten notwendig wire wohl ein historischer Kommen-
tar, der die sehr wechselvollen Schicksale der Thesen dartun
wiirde, Alle diese Sitze werden wohl in Aristoteles, wenn
nicht wortlich enthalten, doch wenigstens begriindet sein,
und haben bis zum hl. Thomas eine bewegte Geschichte
durchgemacht. Nachdem sie durch den Aquinaten eine be-
stimmte, scharfe Formulierung erhielten, traten seine Nach-
folger an sie heran, und es wurde der Sinn, den ihnen der
Meister gab, entweder festgehalten oder modifiziert, oft sogar
ginzlich verlassen. Ein solcher Kommentar wire die herr-
lichste Apologie fiir den Aquinaten, aber auch fiir die
Studienkongregation, an deren Urteilskraft zu zweifeln man
sich auch noch jiingst berechtigt fithlte. Dies kann jedoch
nur als Aufgabe von Jahrzehnten und eines ganzen Ge-
lehrtenkollegiums betrachtet werden, denn die Forderungen,
die eine solche Arbeit an den Forscher stellt, sind wahr-
haftig keine geringen. Hier wollen wir einen Kommentar
anderen Schlages bieten, indem wir unser Augenmerk auf
die Thesen, als auf die Grundlagen des Thomismus,
richten und mit Hinweis auf die hauptsidchlichen Stellen
des hl, Thomas ihre Bedeutung und ihre Verwendung in
der thomistischen Theologie und Philosophie darlegen.
Dieser Kommentar ersetzt den soeben erwithnten keineswegs,
er kann aber eine kleine Orientierung bieten und den
Zweifler belehren, dafd man die 24 Thesen doch nicht ohne
jeden Grund mit dem ehrenvollen Pridikat versah: es sei
in ihnen der historische Thomas ganz handgreiflich ent-

halten,
I

Auf den ersten Blick féllt es auf, dall der scharfen
Abgrenzung des Seinsbegriffes unserer Metaphysik eine be-
sondere Sorgfalt zugewendet wird. Dafl die moderne Philo-
sophie so sehr in der Luft hingt, ist vielfach dem Mangel
eines soliden Seinsbegriftes zuzuschreiben. Daf} sie aber
den Weg des Pantheismus bewuf3t oder unbewufit einge-
schlagen hat oder ihn nolens volens einschlagen mufs, ist
ohne jeden Zweifel auf diesen Umstand zuriickzufiithren.
Wir brauchen nur an Spinoza zu denken, der — wenigstens
in der Metaphysik — als der mafigebendste Fiihrer der
modernen Philosophie angesehen wird. Durch die verhéngnis-



Die Grundfesten des Thomismus 263

volle Verwechslung der logischen und ontologischen Ord-
nung kam er zu einer Gleichsetzung des Seienden im all-
gemeinen mit dem Ansichseienden (causa sui), was in wei-
teren Konsequenzen das Aufgehen jeder eigentlichen Rea-
litdt der sogenannten Modi im Sein des Ansichseienden
notwendig nach sich ziehen mufite!. Und wenn wir der
Wiege der aristotelischen Metaphysik n#éher treten wollen,
so finden wir schon in der ersten Periode der griechischen
Philosophie ganz &hnliche, wenn auch nicht so bewuldt
verfochtene Ansichten.

Bei dieser Untersuchung kénnen wir den naiven Mo-
nismus der alten Ioniker ganz iibergehen. Es geniigt, auf
Parmenides einen Blick zu werfen, der den Gedanken des
Xenophanes vom 74 &v robro xai wav auf das Wirkliche im
allgemeinen tiibertrug und hiermit den ersten nachweisbaren
metaphysischen Pantheismus in der griechischen Philosophie
vertrat. ,HKin Gemeinsames ist mir das Seiende, wo ich auch
beginne 2 — sagt er in poetischer Begeisterung — und er
antizipiert nur einen Lieblingsgedanken der neueren Philo-
sophie, wenn er die Identitét des Denkens und des Seins
so unumwunden ausspricht. Aus dieser Voraussetzung, ins-
besondere aber aus den weiteren Bestimmungen des Ver-
hiltnisses zwischen dem Seienden und Nichtseienden folgte
zunichst die Erklirung, dafl dem Seienden etwas Nicht-
seiendes blofl vom Wahne der Menschen zur Seite gestellt
werde, was dann eine Leugnung der Vielheit und des
Wechsels in der Erscheinungswelt ohne weiteres nach sich
ziehen mufSte.

Hiermit war das grofle Problem aufgeworfen. Unsere
Verstandeserkenntnis fiihrt zu etwas Bleibendem, Unver-
indertem, ja sogar Unverénderlichem. Die Sinneserkenntnis
hingegen stellt uns alles als Verinderliches, 1n bestéindigem
Wechsel Begriffenes dar. Wie 16st sich die Antinomie auf,
da wir doch nicht einfachhin berechtigt sind, an der Wahr-

» ,Id quod per aliud non potest concipi, per se concipi debet.
Eth, pars. I. ax. 2. ,Effectus cognitio a cognitione causae dependet
et eandem involvit.“ Ib. ax, 4. Man brauchtin diesen Sitzen laut des
ontologischen Paralogismus, der das ganze Werk Spinozas durchzieht,
nur das concipi durch esse ersetzen, und die 15. These des ersten
Teiles der Logik muf} sich notwendig ergeben: Quidquid est, in Deo
est, et nihil sine Deo esse, neque concipi potest.“

* H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker (3. Aufl) 18,
B. 3; 6 (1. Bd,, p. 151, 156 u. 162, 20).

18*



264 Die Grundfesten des Thomismus

heit der einen oder der anderen Erkenntnisart zu zweifeln?
Heraklit ,dem Dunkeln“ gelang es noch keineswegs, die
Losung zu finden. Der Vielheit und der Verinderung zu-
liebe verzichtet er auf das Eire und das Bleibende und
man wird ihm sicher nicht mit Unrecht nachsagen, dafl das
Eine und das Bleibende, welches er dem Wechselnden unter-
legt, unter dem Sinnbild des Feuers etwas blofl Gedank-
liches darstellt 1.

Niher kamen der Losung die Atomisten des 5. Jahr-
hunderts. Entstehen, Vergehen, wie auch Vielheit des Seien-
den sind nach ihnen nur dann erklirbar, wenn wir ihm ein
anderes Prinzip, das Nichtseiende, zur Seite stellen, welches
infolgedessen auf die Realitit den gleichen Anspruch er-
hebt, als das Seiende?. Daf} sie jedoch in der Bestimmung
der beiden Prinzipien geirrt haben3, lafit sich aus dem
Standpunkt der damaligen Philosophie leicht erkliren. Ganz
abgesehen niémlich davon, daf die metaphysische Speku-
lation damals auf ein Mindestmafl beschrinkt war, hétten
schon die kithnen Folgerungen des Parmenides und Herak-
lits bei Miénnern, die an das naturwissenschaftliche Denken
gewohnt waren, gegen dieselben ein berechtigtes Mifdtrauen
erregt.

gDen wahren Tatbestand zu entdecken oder richtiger
das Verhiiltnis des Seienden zu irgendeinem Nichseienden
genau festzustellen, war einem Mann vorbehalten, der fiir
das Konkrete ebenso begeistert war, wie fiir das Abstrakte
und dem die wechselnde Erschemungswelt nur den Weg
zum Bleibenden, Unverdnderten und schliesslich zum Unver-
anderlichen zeigte, [lavrwy 0% mpdrtar dpyal ©o évepyeig
Tp@Toy Todt xal dilo O duvduset, sagte der grofle Philosoph
und betrat damit den zur Lisung der grofen Weltprobleme
fihrenden Weg, auf dem der menschliche Geist vor und
nach ihm so oft irre wurde. Die Pionierarbeiten haben seine
Vorginger redlich verrichtet, er fand auch in dieser Be-
ziehung befahrene Straflen, seine Genie muf}te nur ebnen
und die vielen Seitenwege absperren. Durch eine gliickliche

! Vgl. auch Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philo-
sophie, 5. Aufl. Ttibingen 1910, p. 4‘2
! Dlels, I‘ragm 55, B. 166. .uy pdilov 1:0 dev ?j TO !"7]6”' giva,“
,,Asv ysv ovoyaCmv 70 owya, undiv 8t 16 xREVOV, ws xai TovToV
pbewr mwve xai vaderacwy iSlov Eyovros.* Ib.

4 Arist, Metaph, 1. 11. c. b.



Die Grundfesten des Thomismus 26bH

Losung des erkenntnistheoretischen Problems gelang es ihm,
der Klippe auszuweichen, an welcher Parmenides geschei-
tert ist, mit der festen und die Phantasievorstellungen weit
iibersteigenden Bestimmung des Seins und Nichtseins aber
erhob er sich weit iiber die krassen Vorstellungen der
Atomiker.

Der Standpunkt seiner Philosophie, den auch der Aqui-
nate adoptierte, ist folgender. Das Seiende tritt uns trotz
seiner Kinfachheit und Undefinierbarkeit als aus zwel Prin-
zipien bestehend entgegen und wir konnen seine verschie-
denen Arten ohne eine bestimmte Beziehung, d. h. ohne
die Riicksichtnahme auf die Oberherrschaft des einen oder
anderen Elementes nicht bestimmen. ,Eare 0¢ 70 pév évepyeiq
povov, o 08 duvdper, To 02 dvuvdust xal évepyeig, To pév Ov, TO
0¢ moaov, 1o 0& tayv dewayv1“* Und der hl. Thomas deutet
in einem Satze dasjenige an, was in den ersten Thesen der
Studienkongregation gesagt wird: ,Esse dividitur per actum
et potentiam. Kt hoc est quod dicit, quod entium quoddam
est actu, sicut primum movens, quod Deus est; quoddam
potentia tantum, ut materia prima, quoddam potentia et
actu, sicut omnia intermedia 2,“

Die Teilungs- und Einteilungsprinzipien des Seienden
sind also nach Aristoteles und Thomas der Akt wund die
Potenz, das Element, welches das eigentliche Sein und das
Prinzip, welches wenigstens in gewisser Beziehung das
Nichtsein vertritt. Demnach ist das Seiende je nach der
Oberherrschaft des einen oder des anderen Prinzips in ein
unbeschrinktes, vollkommenes und in seiner inneren Kon-
stitution mit dem Nichtseienden in keiner Weise gemischtes
Ansichseiende, und in ein unvollkommenes, durch das Nicht-
seiende beschrinktes und die Realitdt nur teilweise be-
sitzendes Sein einzuteilen. Das erste ist der actus purus,
das zweite der actus impurus — eine aus évreidyera und
dbvauec bestehende Realitiit. Diese Kinteilungsprinzipien
begleiten fernerhin alle Arten des Seienden. Denn das Ak-
zidens wird von der Substanz dadurch getrennt, daf} in
ihm der positive Seinsgehalt ganz eigenartige Beschrinkungen
und Unvollkommenheiten erfihrt. Die einzelnen Unterab-
teilungen des Akzidens aber erhalten ihre Eigenart eben

' Ib, 1. 10. e. 9.
* In Metaph, 1. 11. lect. 9.



266 Die Grundfesten des Thomismus

dadurch, dafl ihr Vollkommenheitsgehalt in verschiedener
Weise eingeschrinkt und zur Inh#érenz hingeordnet wird.
Akt und Potenz trennen voneinander das Sein und alle
Arten desselben.

Die Natur der beiden Prinzipien léf3t sich aus der
Betrachtung des Seienden, welches unserer Krkenntnis am
nichsten liegt, leicht bestimmen. Dieses Seiende tritt vor
allem als ein Vielfaches, Vervielfiltigtes und in mehrere
Subjekte Zersplittertes entgegen, die weder einzeln noch
zusammen die ganze Kiille des Seins erschopfen, sondern
nur einen bestimmten Inhalt représentieren. Dieser Inhalt
erscheint aber immer als eine auf eine bestimmte Summe,
auf einen bestimmten Grad beschrinkte Vollkommenheit,
also als etwas aus Seiendem und Nichtseiendem Bestehendes.
Innerhalb der einzelnen Subjekte selber finden wir weiters
eine gewisse Expansivitit, Vervollkommnungsfihigkeit vor,
die wiederum nur von der Beschrinkung und von einer
im Seienden selbst existierenden Unordnung spricht.

Forscht man dem innersten Grunde dieser Erscheinungen
nach, so findet man, dafl dieselben nur dann erklarlich sind,
wenn dieses Seiende aus zwei Prinzipien besteht, deren
eines als beschrinkendes (potentia), das andere als be-
schriinktes Element (actus) betrachtet wird, Wiirde némlich
das Seiende, sofern es einen positiven Inhalt (actus) repri-
sentiert, zugleich auch das Prinzip der Beschrinkung im
letzteren besitzen, so miiiten wir mit den Elementargesetzen
der Erkenntnis in Konflikt geraten und zur Aufhebung des
Kontradiktionsprinzips schreiten, wie dies die (Geschichte
der Philosophie besonders von Hegel bezeugt. Es ist jeden-
falls sicher, dafl hieran in vielen Fillen auch unsere Er-
kenntnis die Schuld trigt, indem sie einen Seinsgehalt in
einem Begriffe nicht nach dem vollen Inhalt auszudriicken
vermag, aber auf der ganzen Linie diirfen wir sie doch
nicht fiir alle Beschrinkungen und fiir alle Unordnung, die
sie wahrnimmt, verantwortlich machen. Dies um so weniger,
da sie an das Gegebene gebunden ist, von ihm ihre Begriffe
abstrahiert und durch die Anwendung verschiedenster Kri-
terien in den Stand gesetzt ist zu beurteilen, wann die
Zusammensetzung eine reale und wann eine blof} ver-
standesmiflige ist. Im allgemeinen miissen wir also den
beiden Prinzipien eine ihrer Eigenart entsprechende Rea-
litét unbedingt zuschreiben.



rd

Die Grundfesten des Thomismus 9267

Diese Realitit mufd in ihnen natiirlich in verschie-
dener Weise vorgefunden werden. Der Akt, als Quelle der
Vollkommenheit und des eigentlichen Seinsgehaltes, be-
sitzt die Realitit jedenfalls nicht als empfangendes, sondern
als austeilendes Element: er nimmt im Seienden die Stelle
des bestimmenden Prinzips ein. Die Potenz hingegen, als
Prinzip der Unvollkommenheit und der Beschrinkung, kann
fir sich betrachtet keine eigentliche, absolut erfaflbare Rea-
litdt darstellen. Das Sein, welches ihr zukommt, kann nur
eine relative, in bezug auf den Akt faBbare und folglich
vom Sein des Aktes abhidngige Realitit sein. In dieser Hin-
sicht stellen also die beiden Prinzipien aufeinander nicht
zuriickfithrbare, also real verschiedene Klemente dar?,

Da aber anderseits jedes Seiende eine ungeteilte, ein-
heitliche Vollkommenheit reprisentiert, miissen die beiden
Prinzipien trotz der Beibehaltung ihrer Eigenheiten in der
Bildung des beschrinkten Seienden eine intime Einheit ein-
gehen, so daf} in letzterem Potenz und Akt nur Prinzipien
des Seienden, nicht aber verschiedene Arten desselben ver-
treten, Betrachten wir also den Akt und die Potenz in ihrer
Eigenheit als wirkliche goyai — Prinzipien des beschrinkten
Seienden, so wird es uns gewifl nicht unbegreiflich erscheinen,
wenn der hl. Thomas an ungeteilten, einheitlichen Reali-
titen noch immer real verschiedene Prinzipien finden zu
miissen glaubt.

Ohne irgendeine reale, fundamentale Zusammensetzung
aus Potenz und Akt in der innersten Konstitution des Sei-
enden ist infolgedessen seine Beschrinkung und Verviel-
faltigung einfach unerklérlich, denn wo diese Zusammen-

setzung fehlt, dort ist das Seiende — wenigstens in suo
ordine — eine einfache, mit der Potenz nicht gemischte,
von ihr nicht eingeschriinkte Realitit — ein actus purus.

,Potentia et actus ita dividunt ens, ut quidquid est, vel
sit actus purus, vel ex potentia et actu, tamquam primis
atque intrinsecis principiis necessario coalescat?2,“

Die évreAéyeta als Prinzip der Vollkommenheit, der Ein-
heit und der Ordnung, kurz des Positivum im Seienden, ist an
sich unbeschrinkt und soweit ihre eigenen konstitutiven Ele-

1 Manifestum est, qucd potentia et actus diversa sunt.“
8. Thomas in 9, Metaph. lect. 3.
* Acta Apost. Sedis, 1914, nr. 11, p. 884, Prop. I.



268 Die Grundfesten des Thomismus

mente in Betracht kommen, nur eine einzige. Ihre Beschrén-
kung und Vervielfaltigung ist ohne ein anderes Prinzip — ohne
die duvauec nicht denkbar. Thm ist infolgedessen alles an
das Negative und Nichtseiende Streifende zuzuschreiben.
Jedes endliche Seiende mufl mithin als aus Potenz und Akt
zusammengesetzt angesehen werden und die Lehre von den
beiden Prinzipien mufl ohne weiteres zu den Grundfesten
der aristotelisch-thomistischen Philosophie gerechnet werden.
»Actus utpote perfectio non limitatur nisi per potentiam
quae est capacitas perfectionis. Proinde in quo ordine actus
est purus, in eodem nonnisi illimitatus et unicus existit; ubi
vero est finitus ac multiplex, in veram incidit cum potentia
compositionem 1,%

Die Bedeutung des letzten Satzes lidfit sich in der
Engellehre des hl. Thomas Schritt fiir Schritt verfolgen.
An der allgemeinen Charakteristik jedes endlichen Seienden
nehmen auch die reinen Geister teil, nicht zwar in der
Form einer Zusammensetzung in ithrer Wesenheit, sondern
mit Riicksicht auf eine andere, das geschdpfliche Sein als
solches begleitende Beschriankung. Unser Verstand ist ge-
neigt, auch in ihrer Wesenheit eine Zusammensetzung fest-
zustellen. Dies stammt jedoch aus seiner eigenen Beschrin-
kung, ist aber im objektiven Tatbestand nicht begriindet.
,In rebus immaterialibus non est aliud determinans et de-
terminatum, sed unaquaeque eorum secundum seipsam tenet
determinatum gradum in entibus. Kt ideo genus et diffe-
rentia in eis non accipitur secundum aliud et aliud, sed
secundum unum et idem; quae tamen differunt secundum
considerationem nostram ; inquantum enim intellectus noster
considerat illam rem, ut indeterminate, accipitur in eis
ratio generis, inquantum vero considerat ut determinate,
accipitur ratio differentiae2“ In bezug auf die Wesenheit
miissen also die Engel zu den reinen, unendlichen Akten
gerechnet werden und eben deshalb ist ihre Vervielfdltigung
innerhalb der Gattung einfachhinausgeschlossen. ,Substantiae
autem Immateriales creatae sunt finitae secundum suum esse,
sed infinitae secundum quod earum formae non sunt receptae

' Ib. prop. 2. Diesem Satz entspricht die Stelle bei Aristotq}es
im XII. Metaph. cap. 10 (8). ‘H uiv odr dtwaus s ¥iy (700) xailov
oloa xai adpiotos 10D xaddiov xal aoplotov Zotiv, 1) OF EVEQYELR WOLOUEVYY
zal wpiousvov 1odé T otoa toddé Tivos.

* 8. Th. I, Qu. 50. a. 2 ad 1. Vgl. auch corp. art.



Die Grundfesten des Thomismus 269

in alio; sicut si diceremus albedinem separatam existentem esse
mmfinitam quantum ad rationem albedinis, quia non contra-
hitur ad aliquod subiectum, esse tamen eius esset finitum,
quia determinatur ad aliquam naturam specialem1.“ Es ist
auch genugsam bekannt, daf} in Ableitung der weiteren Voll-
kommenheiten und in der Bestimmung der Titigkeitsweise der
Engel dieser Gedanke des hl. Thomas eine grofde Rolle spielt,
und wir wissen es auch ganz genau, dafl es ihm nur durch
das Festhalten an einer anderen realen Zusammensetzung
gelang, eine solide und von Phantasmagorien gereinigte
Engellehre zu schaffen. Letztere Zusammensetzung ist in
der dritten These der Studienkongregation angedeutet:
»Quapropter in absoluta ipsius esse ratione unus subsistit
Deus, unus est simplicissimus, cetera cuncta quae ipsum
esse participant, naturam habent qua esse coarctatur, ac tam-
quam distinctis realiter principiis, essentia et esse constant.*

Der erste Teil des Satzes ist blofd ein Korollar der
allgemeinen Lehre von Akt und Potenz. Ist nimlich das
Prinzip des Vollkommenheitsgehaltes einfachhin mit keiner
Potenz gemischt, dann kann es weder eine Vervielfiltigung
noch auch irgendeine Art von Beschrinkung erfahren : Es muf3
in der ganzen Fiille des Seins als ein actus unicus und
simplicissimus subsistieren. Wodurch unterscheidet sich also
das endliche Sein im allgemeinen von diesem actus purissi-
mus? Die Einfachheit in der Wesenheit scheidet die beiden
von einander nicht 2. Es mufl eine andere Zusammensetzung
als unterscheidendes Merkmal vorgefunden werden. Mit einer
Entschiedenheit, die der Wichtigkeit des Gegenstandes ganz
angemessen ist, spricht sich der hl. Thomas iiber diesen
Punkt aus. ,Esse, secundum quod dicitur res esse in actu,
invenitur ad diversas naturas vel quidditates diversimode
se habere. Quaedam enim natura est, de cuius intellectu
non est suum esse, quod patet ex hoc intelligi potest, cum
hoc ignoretur an sit, sicut phoenicem vel eclipsim, vel ali-
quid huiusmodi. Alia autem natura imvenitur de cuius ratione
et ipsum suum esse, imo ipsum esse est sua natura ...

' Ib. ad 4.

® ,De ratione quidditatis, in quantum est quidditas, non est
quod sit composita, quia numquam inveniretur simplex natura, quod
ad minus in Deo falsum est; nec est de ratione eius, quod sit simplex,
cvm quaedam inveniantur composita, ut humanitas.“ S, Thom. II, Dist.
II. qu. 1. a. 1. c.



270 Die Grundfesten des Thomismus

Ergo in solo Deo suum esse est sua quidditas vel natura,
in omnibus autem aliis esse est praeter quidditatem, cui
esse acquiritur1,“

Der Gedanke, daf’ wir die allercharakteristischeste Zu-
sammenstellung des endlichen Seins aus Akt und Potenz
in seiner Wesenheit und seinem Dasein suchen miissen, zieht
sich durch alle Werke und durch alle philosophischen und
theologischen Anschauungen des Aquinaten. Die Scheide-
wand zwischen dem einfachhin Ansichseienden und dem,
das am Sein nur teilnimmt, kann nur dann errichtet werden,
wenn diese Zusammensetzung aus Wesenheit und Dasein der
realen Welt angehort. Diese oder jene Art des endlichen
Seienden mag eventuell ein anderes trennendes Prinzip auf-
weisen, wie dies die achte These der Studienkongregation
von der Korperwelt betont 2, aber das geschépfliche, endliche
Sein als solches kann nur dann von dem unendlichen, un-
geschaffenen als verschieden angesehen werden, wenn die
beiden Prinzipien untereinander die erwihnte tiefstgreifende
Zusammensetzung eingehen. ,In substantiis autem compositis
ex materia et forma est duplex compositio actus et potentiae:
prima guidem ipsius substantiae, quae componitur ex materia
et forma; secunda vero ex ipsa substantia iam composita
et esse; quae etiam potest dici ex quod est et esse vel ex
quod est et quo est. Sic igitur patet, quod compositio actus
et potentiae est in plus, quam compositio formae et materiae ;
unde materia et forma dividunt substantiam materialem,
potentia autem et actus dividunt ens commune . Mag nun
nach dem hl. Thomas der Seinsgehalt des einzelnen durch
noch so verschiedene Prinzipien bestimmt werden und mogen
im Seienden der besprochenen Zusammensetzung weitere
Beschriankungen in der Form einer realen oder aber blof}
verstandesméfliigen Zusammensetzung vorausgehen, diese
fundamentale Verbindung beider Elemente darf nicht fehlen,
sonst biilen sie ihre eigene Charakteristik ein und werden
zu entia per essentiam.

Man hat iiber den Grad der Verschiedenheit beider
Prinzipien viel disputiert und insbesondere dem hl. Thomas

! Ib.
? ,Creatura vero corporalis est quoad ipsam essentiam compo-
sita potentia et actu, quae potentia et actus ordinis essentiae, mate-

riae et formae nominibus designantur.“
® II. C. Gent, cap. 54.



Die Grundfesten des Thomismus 271

eine Meinung zugeschrieben, die weder mit seinen allge-
meinen Anschauungen iiber die Natur der Potenz und des
Aktes, noch mit seinen klaren Worten im Einklang steht.
Die Studienkongregation hat diese Ansicht nicht zu der
ihrigen gemacht, sondern eine Formulierung als die offizielle
thomistische Lehre angenommen, die in der traditionellen
Schule des hl. Thomas von jeher als die unbestreitbare
Ansicht des Meisters galt.

Wie konnte man auch beim Aquinaten eine blofd ver-
standesmifiige oder — wie man sie auch zu nennen pflegt —
eine metaphysische Zusammensetzung beider Prinzipien
suchen, wenn er die reale Verschiedenheit des Aktes uud der
Potenz als eine selbstverstéindliche Wahrheit ansieht und
wenn er gewohnt ist, seine Meinung ganz unumwunden
auszusprechen, wo er trotz der gegenteiligen Auffassungs-
weise unseres Verstandes die reale Verschiedenheit beider
Prinzipien anzunehmen sich nicht genétigt sieht1l. Wie
konnte man dem endlichen Sein im System des hl. Thomas
ohne diese Zusammensetzung in linea entis einen Platz ge-
wihren, wenn der Meister sich dariiber so klar ausspricht,
dafl dort, wo nur unsere Vernunft eine Zusammensetzung
findet, dem objektiven Tatbestand nach doch eine Unendlich-
keit obwaltet, wie wir es oben von ihm gehort haben. Will
man also die gegenteilige Meinung nicht zwar als thomistisch
— das wiire doch ein Prassen mit der Energie —, sondern
als ein philosophisches Kuriosum weiter behalten, so muf3 man
die Reform jedenfalls mit den Begriffen der Potenz und des
Akt beginnen, um Realititen, die aufeinander nicht zuriick-
fithrbar sind, identifizieren zu konnen.

Mit den letzteren Bestimmungen erhdlt die Lehre
des hl. Thomas von den beiden Prinzipien eine ganz be-
sondere Gestalt und Bedeutung. Die eigentliche Funda-
mentalwahrheit der thomistischen Philosophie kann nimlich
demnach in einer konkreteren Form ausgedriickt werden,
als Forderung einer realen Zusammensetzung des end-
lichen Seins in linea entis aus Wesenheit und Dasein. Akt
und Potenz sind ja transzendentale Begriffe, die das Seiende

! Die soeben angeftihrten Stellen mégen fiir unseren Zweck aus-
reichen, Der erste Artikel der II. Dist. 1II, die bertthmten Kapitel
des II. C. Gent. 52—b4 und I. Qu. 50 a. 2. und unzihlige andere, auch
bisher sonnenklare Stellen haben nach der Approbation der berufenen
Behorde an Kraft und Klarheit sicher gewonnen.



2792 Die Grundfesten des Thomismus

und alle seine Arten begleiten und trennen; in der Wirk-
lichkeit sind sie aber immer als diese oder jene bestimmte
Art der Potenz oder des Aktes vorhanden und miissen auch
dementsprechend bezeichnet werden. Der hl. Thomas selbst
betont diesen (Gredanken, indem er die verschiedenen Be-
schrinkungen und Zusammensetzungen zwar mit den er-
wihnten gemeinsamen Begriffen bezeichnet, aber sofort
hinzufiigt, um welche Prinzipien es sich in concreto handelt.
So auch in unserem Falle. ,Omne quod non habet aliquid
ex se, sed recipit illud ab alio, est vossibile, vel in potentia
respectu eius, ideo ipsa quidditas est sicut potentia et suum
esse acquisitum est sicut actus1.“

Daf3 die Lehre von der Potenz und Akt in der er-
wahnten konkreten (Gestalt die ganze Philosophie und Theo-
logie des hl. Thomas belebt, ist allen Kennern des Aquinaten
bekannt, der Unkundige aber kann sich hieriiber im letzten
bedeutungsvollen Werke P. del Prado’s orientieren?2 Die
Studienkongregation hat in diesem Punkt nur fiir einen
Fall ihre Meinung ausgesprochen, indem sie uns versichert,
dafl nach dem hl. Thomas eine weitere greifbare Zusammen-
setzung im geschopflichen Sein — aus Substanz und Akzi-
denzien — ohne die erwihnte innere Beschaffenheit un-
versténdlich bleibt 3.

Der Aquinate spricht seine Meinung auch diesbeziig-
lich mit der erwiinschten Klarheit aus. ,Forma simplex,
quae est actus purus, nullius accidentis potest esse subiectum,
quia subiectum comparatur ad accidens, ut potentia ad actum;
et huiusmodi est solus Deus. Forma autem simplex quae non
est suum esse, sed comparatur ad ipsum ut potentia ad actum,
potest esse subiectum accidentis ¢.“ Wie konnte auch in einem
Sein, in welchem keine, die tiefsten Wurzel selbst beriih-
rende Beschrinkungen vorhanden sind, eine Vervollkomm-
nungsfihigkeit gesucht werden, die dem Akzidens doch
entweder vorausgeht oder aber mit ihm als Folge notwendig

' II. Dist. 1. e. .

* De veritate fundamentali philosophiae christianae. Frib.,
Helv. 1911. . L

* ,Est praeterea in omni creatura realis compositio subiecti
subsistentis cum formis secundario additis, sive accidentibus: ea Vanc:
nisi e sse realiter in essentia distincta reciperetur intelligi non posset.
Prop. V.

‘1. Qu. b4. a. 8. ad 2.



Die Grundfesten des Thomismus 273

verbunden ist ? Miissen wir aber auch nicht anerkennen, daf}
ohne eine reale Zusammensetzung aus Wesenheit und Dasein
das Sein als eine subsistente Realitiit, ein actus purus und
simplicissimus, also mit der ganzen Fiille der Vollkommen-
heit ausgeriistete Wirklichkeit vor uns stehen wiirde? Kénnte
man eine metaphysisch befriedigende Losung angeben, die
uns die wahren Wurzel weiterer realen Potentialititen vor
Augen fithren wiirde? Ks ist vielleicht mdglich auf einer
anderen Grundlage, als dieser des hl. Thomas, bei thm finden
wir jedoch das Gegenteil mit aller Entschiedenheit ausge-
sprochen. ,Substantialis simplicitas in angelis excludit com-
positionem materiae et formae, non autem compositionem
ex esse et quod est; quam compositionem ad minus acciden-
talis compositio in angelis praesupponit 1. Sehr klare Worte,
die fiir die Urteilskraft der Studienkongregation nicht ohne
Bedeutung sein diirften.

Von den akzidentellen Formen werden zwei nament-
lich erwahnt: die Relation und die Quantitét. Warum eben
auf diese zwei das Hauptgewicht gelegt wird, diirfte uns
nicht verschlossen sein. Die Grundfesten des Thomismus
wollen diese Thesen darstellen, die pronuntiata maiora
jener Philosophie, die ihre eigentliche Krone in der Theo-
logie sieht, die sich sogar zur Ehre rechnet, von der Theo-
logie etwas lernen und von ihr auf manche Punkte aufmerk-
sam gemacht werden zu koénnen. Aus diesem Grunde be-
sitzen die erwihnten akzidentellen Realititen eine besondere
Wichtigkeit im Thomismus., Die Relation hilft uns, das
tiefste Geheimnis des inneren Lebens Gottes, das Geheimnis
der Dreieinigkeit, unserer schwachen Erkenntnis niher zu
bringen, die Quantitit aber erhélt dort eine grofle Bedeu-
tung, wenn wir das Geheimnis der Liebe Gottes, die heiligste
Eucharistie theologisch erkldaren wollen,

Die Relation glauben wir an einem anderen Orte @
im Sinne des hl. Thomas dargestellt zu haben, in bezug
auf die Quantitit werden wir spiter auf die hauptsichlichen
Stellen des hl. Thomas hinweisen.

Welchen Fortschritt und welche Sicherheit die er-
wihnte Fundamentalwahrheit der aristotelisch-thomistischen
Philosophie fiir unsere Naturbetrachtung bedeutet, hat die

! Quodl. 7 a. 7. ad 1.
* Metaphysik der Relationen, Graz, 1914,



974 Die Grundfesten des Thomismus

Geschichte der Philosophie seit Aristoteles und Thomas
viel beredter nachgewiesen, als dafl wir noch eigene Be-
weise anzufithren brauchten. Der Monismus, der die Geister
immer und immer versuchte, verlor seine Berechtigung,
sobald man sich durch objektive Griinde gezwungen sah,
im Seienden selbst Prinzipien der Teilung und Verviel-
faltigung anzunehmen, Prinzipien, die den Geist naturnot-
wendig zur Annahme einer Vielheit des Seienden zwingen.
Hierbei verlor man jedoch die Vorteile der monistischen
Naturbetrachtung keineswegs. Dem geteilten und verviel-
filtigten Seienden mufl das ungeteilte, ja unteilbare vor-
ausgehen, in welchem die évreAéyeta nicht blof3 irgendeine
Oberherrschaft behauptet, sondern in ihrer vollsten Rein-
heit ohne Beimischung des Nichtseienden’ subsistiert. Actus
prior est potentia — behauptet Thomas nach Aristoteles
und wenn der Satz in irgendeiner Hinsicht auf Wahrheit
Anspruch erhebt, so muf} dies besonders dort der Fall sein,
wo es sich um die Bestimmung der Beziehungen des actus
purus simpliciter zum actus impurus handelt. Diese Be-
ziehungen zeigen uns einerseits, dafd die beiden Arten des
Seienden mit Beibehaltung ihrer eigenartigen inneren Be-
schaffenheit wie durch eine Briicke verbunden sind. Sie
konnen ineinander nicht iibergehen, auch keinen Teil ihrer
konstitutiven Prinzipien gegenseitig abtreten, aber das
Niedrigere, das Beschrinkte ist vom H6heren und Absoluten
so abhingig, dafl es durch seine Konstitution auf das erstere,
als auf sein Prinzip hinweist, und kann in seiner Eigenart
als endliches Seiende ohne diesen Hinweis gar nicht be-
griffen werden.

Hiermit ist auch die Meinung des hl. Thomas von
der Aussageweise unseres Seinsbegriffes, von dem esse per
se subsistens und dem esse participatum gerechtfertigt.
»Ens quod denominatur ab esse, non univoce de Deo ac de
creaturis dicitur, nec tamen prorsus aequivoce, sed anologice,
anologia tum attributionis, tum proportionalitatis1.% Wir er-
werben unseren Seinsbegriff direkt von dem esse participa-
tum, noch niaher von einer unvollkommenen Art desselben
— vom korperlichen Seienden. Durch die Abstraktion unseres
Verstandes, namentlich aber auf Grund der Bescl_lrﬁnkun_gen
des endlichen Seienden, erheben wir uns zu einem Seins-

' Acta S. Sedis 1. ¢. prop. 4.



Die Grundfesten des Thomismus 97bH

begriff, in welchem sich der positive Seinsgehalt (essentia)
zum eigentlichen letzten Akt in linea entis (esse) indifferent
verhidlt und nur mit Riicksicht auf ithn eine bestimmte
Charakteristik als Seiendes erhilt. Gegen die Exaktheit dieses
Begriffes kénnen wir keine Bedenken erheben. Denn wire
der falbare Inhalt im Vergleich zum letzten Akt an sich
nicht indifferent, dann konnten wir uns das Seiende z. B.
als ein mogliches gar nicht vorstellen.

Um die verschiedenen Aussageweisen dieses Seins-
begriffes bestimmen zu kénnen, miissen wir darauf Riicksicht
nehmen, wie sich in ihm das potentielle Element (essentia)
zum Akt (esse) verhdlt. In bezug auf die verschiedenen
Arten des endlichen beschréinkten Seienden haben wir in
der Vergleichung der uns proportionierten Seinsarten eine
sichere Fiithrung. Fiir das Weitere kann uns das erwidhnte
Seiende nur dann haften, wenn die Kluft zwischen ihm
und einem eventuell weiter vorzufindenden vollkommeneren
Sein ausgefillt, oder richtiger tiberbriickt werden kann,

Dies besorgt uns die eigentiimliche und nunmehr wohl-
bekannte innere Beschaffenheit des endlichen Seins, die
den denkenden Geist bestindig zu einem hdoheren, voll-
kommeneren Sein als zum Erklarungsprinzip hinweist. ,Si
enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse
est, quod causetur in ipso ab eo, cui essentialiter convenit 1“ —
sagt der Aquinate, und wir brauchen auf Grund unserer
bisherigen Untersuchungen nur seine Folgerung anerkennen?,
und die Briicke ist geschlagen, die Aussageweise unseres
Seinsbegriffes aber ohne weitere Schwierigkeiten bestimmt.
Diese Folgerung lautet: Das endliche und deshalb nur
relativ Seiende ist auf das Unendliche, Absolute, als auf
sein Prinzip, zuriickzufiihren.

Die univoke Aussageweise ist auf alle Fille ausge-
schlossen. Wie kénnte man ja an eine solche denken, wenn
in den fraglichen Subjekten die Teilnahme am Sein so
grundverschieden ist: in einem per essentiam, im anderen
per participationem. Ist es doch nicht die notwendige For-
derung der praedicatio univoca, daf3 alle ausgesagten Elemente

"I Qu. 44. a. L. c.

* Necesse est igitur omnia, quae diversificantur secundum di-
versam participationem essendi, ut sint perfectius, vel minus perfecte,
causari ab uno primo ente, quod perfectissime est.* Ib,



276 Die Grundfesten des Thomismus

in den einzelnen Subjekten auf die ganz gleiche Weise vor-
gefunden werden sollen. Wiirde uns ferner die fragliche Aus-
sageweise nicht alle Vorteile der aristotelisch-thomistischen
Naturbetrachtung rauben und an den Rand jenes Abgrundes
stellen, der schon so viele Philosophen verschlang, und
dessen dunkle Hohlen das Licht der realen Welt nicht be-
leuchtet und in welchem nur wurmstichige und verdorbene
pantheistische Friichte gezeitigt werden konnen?

Die praedicatio aequivoca ist als nicht ausreichend
zuriickzuweisen. Denn abgesehen davon, dafl wir die beiden
Seienden nicht bloff mit einem gemeinsamen Namen be-
zeichnen, sondern ihnen einen gemeinsamen Begriff zu-
schreiben (was an sich eine praedicatio aequivoca aus-
schlief3t), miissen wir diese Aussageweise schon aus dem
Grund zuriickweisen, weil das esse participatum auf das
esse per se subsistens als auf sein Prinzip hinweist und
infolgedessen mit letzterem eine innigere Gemeinschaft ein-
gehen muf’, als dies die dquivoke Aussageweise voraussetzt.
Demnach bleibt nur noch die praedicatio analoga iibrig.

Um diese Aussageweise niher bestimmen zu koénnen,
miissen wir untersuchen, auf welche Weise das einfachhin
Ansichseiende Prinzip des beschrénkten Seins ist. Letzteres
ist ein Seiendes durch die Teilnahme am Sein, nicht zwar
in dem Sinne, als wenn in ihm das allgemeine, unbestimmte
Sein eine konkretere Gestalt annehmen oder aber das sub-
sistierende Sein ihm einen Teil seines Besitzes abtreten
wiirde, sondern durch effektive Mitteilung eines bestimmten
Seinsgehaltes von seiten des esse per subsistens. Die nihere
Bestimmung der Art dieser Mittellung mag immerhin mit
Schwierigkeiten verbunden sein, wir miissen sie jedoch an-
nehmen, da sie nur in dieser Form moglich erscheint.
Hieraus folgt nun ein Zweifaches: ) das esse per se sub-
sistens mufd ein effektives Prinzip des esse per participa-
tionem sein, und b) letzteres erhilt irgendeinen positiven
Seinsgehalt als eigenstes Besitztum, als inneres, konstitu-
tives Element, kraft dessen ihm eben die Benennung Seien-
des zukommt und mit dem esse per se subsistens eine ge-
wisse Gremeinschaft erhilt. Dieser doppelte Tatbestand be-
griindet eine zweifache Aussageweise unseres frither be-
schriebenen Seinsbegriffes, _

Letzterer stellt ein gemeinsames Element beider Seien-
den dar, welches in einem als im Grund, im anderen aber als



Die Grundfesten des Thomismus 277

im Begriindeten vorhanden ist. Die beiden Subjekte stehen
zum gemeinsamen Seinsbegriff in verschiedenen Beziehungen,
wodurch die erste Art der praedicatio analoga, die soge-
nannte analogia attributionis oder habitudinis begriindet
wird. Dies ist in unserem Fall jedoch nicht so zu verstehen,
dafl das gemeinsame Element in einem dritten formell und
innerlich, in den beiden Subjekten aber blofs dufderlich und
der Beziehung nach vorhanden ist !, sondern so, daf{ es dem
einen — dem esse per se subsistens — formell, innerlich
und urspriinglich, dem anderen aber — dem ens parti-
cipatum — aber nur mehr als eine #@uflere und abgeleitete
Benennung zugeschrieben wird. Beide kdénnen Seiende ge-
nannt werden, aber das eine als Fiille und Quelle jeder
Realitiat, das andere aber blofd wegen seiner Abhidngigkeit
und Hinordnung zum ersteren. Hiermit ist einerseits fir
die zum Universalbegriff erforderte Gemeinsamkeit, ander-
seits aber fiir verschiedene Aussagbarkeit desselben vor-
gesorgt, die die praedicatio analoga von der univoca unter-
scheidet 2.

Dieser mehr #uflerlichen analogischen Aussageweise
ist die andere, auf dem inneren Besitz der einzelnen Subjekte
beruhende zur Seite gestellt. Das Inhaltliche im allgemeinen
Seinsbegriffe ist sowohl im ens per essentiam wie auch im
ens per participationem innerlich und formell enthalten, aber
in verschiedener Weise: in dem einen der ganzen Fiille
nach, im anderen aber blof} stiickweise. Im ersten mit einer
notwendigen Forderung des ultimus actus in ordine entis,
ja in vollstandigster Identitit mit demselben, im anderen
aber ohne dieselbe und in realer Verschiedenheit vom esse,
Beide werden mit Bezug auf das esse aufgefalt und de-

! Hiemit ist jedoch nicht gesagt, dafl die Benennung ,Seiendes
dem esse per participationem blof3 duflerlich zukommt, sondern nur
das, daf} seine erwihnte Beziehung zum esse per se subsistens an sich
ausreicht, um ihm dieses Priidikat beilegen zu konnen.

* Von dieser Analogie spricht der hl. Thomas, wo er bemerkt:
Dicendum est igitur, quod huiusmodi nomina dicuntur de Deo et
creaturis secundum snalogiam, id est proportionem. Quod quidem du-
pliciter contingit in nominibus: vel quia multa habent propor-
tionem ad unum; sicut sanum dicitur de medicina et urina, in-
quantum atrumque habet ordinem et proportionem ad sanitatem ani-
malis; cuius hoc quidem signum est, illud vero causa.“ I, Qu. 18.
a. B, c. Diese analoge Aussageweise des Seinsbegriffes von Gott und
den Geschopfen bestreitet ofters der hl. Thomas, So z B. I. C, Gent,
cap. 34.

Divus Thomas II. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIX.) 19



978 Die Grundfesten des Thomismus

finiert ; hierin liegt ihre innere Gemeinsamkeit, sie erhalten
aber nicht eine ganz gleiche, sondern blof3 &hnliche De-
finition, wodurch ihre Verschiedenheit begriindet wird. Das
auszusagende KElement ist in ihnen also sowohl inhaltlich
als auch mit Riicksicht auf das verwirklichende Prinzip
blof3 der Ahnlichkeit nach gemeinsam. Diese Art der prae-
dicatio analoga fullt auf der analogia proportionis, die in
unserem Fall mehr mit dem Namen analogia proportionali-
tatis bezeichnet wird, indem zwischen den beiden Seins-
gehalten ein unendlicher, uniiberbriickbarer Unterschied
obwaltet und infolgedessen nicht so sehr von einer eigent-
lichen Proportion, sondern mehr von einer Ahnlichkeit ihrer
Proportionen die Rede sein kann,

Die Teilung des Seienden durch die Potenz und den
Akt, insbesondere aber in der vom hl. Thomas vertretenen
konkreten Gestalt, ist eine Fundamentalwahrheit der christ-
lichen Philosophie, die sich einer pantheistischen Natur-
betrachtung nicht ergeben kann, aber auch nicht Gefahr
laufen darf, von diesem Abgrunde verschlungen zu werden
oder, wenn man schon einmal gezwungen ist, seinen Rand
zu betreten, daselbst ohne jede Stiitze wandeln zu miissen.
Die fundamentale Bedeutung dieser Lehre erhellt auch aus
dem vom dynamischen Standpunkt betrachteten Seienden.

Aristoteles selbst gibt uns die beste und sachlichste
Kritik hieriiber an die Hand, wo er von der Meinung seiner
Vorgtinger spricht, die mit der Lehre von der Potenz und
dem Akt nicht blofd nicht vertraut waren, sondern diesbeziig-
lich irrige Meinungen vortrugen. Odrot ot Aoyot eé€apoiaory xat
xivyow xat yéveawy 1. Besteht das Seiende nicht aus Potenz
und Akt, dann ist jeder Wechsel, jede Bewegung ausge-
schlossen.

Wie richtig er geurteilt, hat die Geschichte der Philo-
sophie vor und nach ihm bewiesen. Parmenides, die Eleaten
und die grofle Schar der Schiiller Spinozas mogen hiefiir
Zeugnis ablegen. Wie wiire auch dort eine Bewegung oder
ein Wechsel moglich, wo das Seiende ein Prinzip weiterer
Vervollkommnung nicht aufzuweisen vermag ? Und kommen
wir ferner nicht in Verlegenheit, wenn es sich darum
handelt, den Ausgang des Endlichen aus dem Unendlichen
zu erkliren und miissen wir schlief}lich nicht die These

' Metaph. 1. 8. c. 8. (4).



Die Grundfesten des Thomismus 279

Spinozas unterschreiben: Deus est omnium rerum causa
immanens, non vero transiens1? Die grofiten Geister sind
an dieser Klippe gescheitert, wie wir es aus der Geschichte
des Neuplatonismus und der neueren Philosophie wissen.
Niemand kann sich vor dieser Folgerung retten, der die
besprochene Grundlehre des Thomismus nicht ernst genug
nimmt. Es bleibt nur die Alternative iibrig: entweder ver-
zichten wir in diesem Punkt auf eine metaphysisch giiltige
Erklérung, wie dies Plotin tat, oder aber es geht das Endliche
als realitdtsloser Schatten im Unendlichen, nach immanenten
und mit seiner Natur notwendig verbundenen Gesetzen
tatigen Seienden auf, wie die pantheistische Metaphysik be-
hauptet.

Akt und Potenz, ndherhin die Teilnahme an denselben
oder die Oberherrschaft des einen oder des anderen Prinzips,
trennen und unterscheiden das Sein und alle Arten des-
selben voneinander, lautet das wohlbekannte Prinzip der
aristotelisch-thomistischen Philosophie und wir kénnen mit
voller Zuversicht sagen: Nur die allerkonsequenteste Durch-
fiihrung dieses Axioms kann uns fiir eine sichere Fiithrung
in der Metaphysik haften und vom Pantheismus fernhalten.

1I

Den Ubergang zu den naturphilosophischen Sitzen
vermittelt eine These, deren Bedeutung wir schon oben
besprochen haben. Das beschrinkte kontingente Sein erfordert
eine zweifache Zusammensetzung: aus Wesenheit und Dasein
einerseits, und aus Substanz und Akzidenz anderseits. Die
beiden fundamentalen Zusammensetzungen lassen aber eine
hierarchische Abstufung nach oben und nach unten zu, so
dafl wir eine lange Reihe von Wesen zu durchlaufen haben,
bis wir zur allerschwidchsten und dem Nichtseienden am

nichsten stehenden Realitit — zur materia prima — ge-
langen. Diese hierarchische Abstufung spielt sich innerhalb
zwei grosser Ordnungen ab — innerhalb der Hierarchie

der geistigen und der korperlichen Wesen.

Das korperliche Sein wird vom geistigen dadurch ge-
trennt, dafl schon seine Wesenheit aus realen Prinzipien,
die sich zueinander wie Akt und Potenz verhalten, zu-
sammengesetzt 1st, wihrend das geistige Sein dies nicht

! Eth, I. P. prop. 18.
].9*



280 Die Grundfesten des Thomismus

zulaf3t, Der hl. Thomas betont diesen Gedanken immer,
wenn er den Unterschied der zwei Naturen darstellt. Den
niheren Grund dieses Unterschiedes zu untersuchen wie
auch die Existenz beider Prinzipien der korperlichen Wesen-
heit im einzelnen nachzuweisen, kann nicht unsere Aufgabe
sein. Da aber die moderne Philosophie diese Lehre schon
lingst iiber Bord warf und man auch katholischerseits viel-
fach bestrebt ist, dieselbe durch eine andere, scheinbar
moderner klingende Auffassung zu ersetzen, miissen wir
auf die Bedeutung dieser Prinzipien in der Naturphilosophie
des hl. Thomas hinweisen.

Wie die Potenz und der Akt in ihrer konkreten
Gestalt als Wesenheit und Dasein die Trennungs- und
Einteilungsprinzipien des Seins im allgemeinen darstellen
und uns die Gesichtspunkte zu einer metaphysischen Be-
trachtung der Realitdt an die Hand geben, so reprisentieren
sie als Materie und Form die Prinzipien des verénderlichen
Seins (ens mobile), teilen dasselbe je nach der Oberherr-
schaft des einen oder des anderen Elementes in verschiedene
Arten und beherrschen unsere naturphilosophischen Unter-
suchungen in #hnlicher Weise wie die oben erwiahnten
Prinzipien die metaphysische Forschung. Die Materie ist
demnach in linea essentiae etwas ebenso bestimmungsloses,
wie es die Wesenheit in linea entis ist. Beide erfordern,
um in der entsprechenden Ordnung etwas bestimmt Seien-
des darstellen zu konnen, eine Verwirklichung durch ein
anderes Prinzip, welches fiir sie die Quelle der Realitit
oder des Seins bildet. In der Materie ist diese Pontentialitiit
fiir unsere Erkenntnis sogar auffallender, so dafl wir uns
eigentlich durch sie einen soliden Begriff von der Potenz
im allgemeinen bilden!. Ihr gegeniiber steht die Form, die

' Potentia enim et actus, ut plurimum dicuntur in his, quae
sunt in motu, quia motus est actus entis in potentia, Sed principalis
intentio huius doctrinae non est de potentia et actu, secundum quod
sunt in rebus mobilibus, sed secundum quod sequuntur ens commune,
unde in rebus mobilibus invenitur poteutia et actus, sicut in rebus
intellectualibus. Sed cum dixerimus de potentia, quae est in rebus
mobilibus et de actu ei correspondente, ostendere poterimus de potentia
et de actu, secundum quod sunt in rebus intelligibilibus. S. Thom.,
in IX. Metaph. 1. 1. Der Hergang bei der Bestimmung dieser Prinzipien
it sich bei Aristoteles genau vertolgen, der insbesondere in seiner
Metapkysik und Physik den Standpunkt seiner Vorgiéinger immer angibt
und auf dieses Fundament weiterbaut.



Die Grundfesten des Thomismus 9281

Quelle des ganzen auf die Wesenheit beziiglichen Seins-
gehaltes als bestimmendes Prinzip, auf welches wir dem-
nach sowohl die Differenzierung des korperlichen Seins
wie auch die der Aktivitit zuriickzufiithren haben.

Aus dieser kurzen Charakteristik beider Prinzipien
laflt sich ihr gegenseitiges Verhiltnis leicht bestimmen.
»De ratione substantiae est, quod subsistit quasi per se ens;
et ideo forma et materia, quae sunt pars compositi, cum
non subsistant, non sunt in praedicamento substantiae, sicut
species, sed solum sicut principia 1. Diesen (fedanken haben
wir schon von der Potenz im allgemeinen und dem Akt
betont. Hier bleibt uns noch ibrig, auf ein Zweifaches hin-
zuweisen. Das erste ist, wenn wir einmal in der Wirk-
lichkeit bei einer ungeteilten und eine organische Kinheit
(unitas per se) bildenden Realitdt zwei Prinzipien in
inniger Gremeinschaft als real verschiedene Elemente finden,
welche besondere Schwierigkeiten sollten uns dann noch
zuriickhalten, im endlichen Sein im allgemeinen eine dhnliche
Zusammensetzung festzustellen, wenn die Griinde fiir letztere
ebenso zwingend sind als fiir die Annahme der ersten? Das
zweite ist, dafl die erwihnte Beschaffenheit der korper-
lichen Substanz vorwiegend fiir unsere dynamische Naturbe-
trachtung Stiitzpunkte bietet. Die Veranderung in der Korper-
welt tritt uns nédmlich nicht blof} in der Gestalt eines mehr
duflerlichen, akzidentellen Wechsels vor Augen, sondern
wir finden auch eine tiefgehende und die substantielle
Natur der Korper selbst berithrende Verdnderung. Stoflen
wir schon bei Erklirung der akzidentellen Verénderungen
des Seins auf erhebliche Schwierigkeiten und kommen wir
ohne die Annahme einer fundamentalen Zusammensetzung
nicht zu einem soliden Resultat, wieviel weniger Hoffnung
koénnen wir auf eine gliickliche Losung des Problems setzen,
wenn der Wechsel sich auf die Wesenheit der Dinge selbst
bezieht, Ohne die Annahme einer zusammengesetzten
Wesenheit kénnen wir die substantielle Verinderung nicht
erkliren ; denn dort, wo die Einfachheit und mit ihr der
Ausschlufl einer Potentialitat Platz greift, kann der Ueber-
gang von einem in den anderen Zustand nicht bestehen,

' S. Thom, II. Dist. 3. qu. 1. a. 1. ad 1, Dieser Stelle entspricht
ganz genau die neunte These der Studienkongregation: Earum partium
neutra per se esse habet, nec per se corrumpitur, nec ponitur in prae-
dicamento nisi reductive ut principium substantiale.



9289 Die Grundfesten des Thomismus

weil seine notwendige Voraussetzung das Verbleiben irgend-
eines gemeinsamen Grundes und der Wechsel einer in
den beiden Termini (& quo — ad quem) verschiedenen
Bestimmung ist. Zur naturphilosophischen KErkldrung der
erfahrungsméflig vorhandenen substantiellen Veréinderung
ist also die Annahme einer zusammengesetzten korperlichen
Wesenheit aus zwel Prinzipien unbedingt notwendig. Das
eine als bleibender Grund und bestimmungsfihiges Sub-
jekt ist die sogenannte materia prima, das zweite aber als
bestimmungsverleihendes und deshalb in den beiden Termini
gleichsam ausgewechseltes Element die Form.

Die Prinzipien dieser Zusammensetzung aber diirfen
in sich weder abgeschlossene Entitdten darstellen, noch aber
als selbstéindige Faktoren der Verinderung auftreten. Denn
im ersten Fall kénnte aus ihnen eine organisch einheitliche
Substanz (unum per se) nicht entstehen?!, im zweiten aber
miifiten wir sie im Interesse der fiir die substantielle Ver-
inderung erforderten Prinzipien wiederum in Akt und Potenz
teilen, und so ins Unendliche, Zur Begriindung des letzten
Satzes moge ein Hinweis auf das Wesen der Verénderung
geniigen. Zur letzteren ist es ndmlich unbedingt notig, dafs
zwischen beiden Termini ein gemeinsames Element als be-
harrendes Prinzip und Subjekt der alten und neuen Be-
stimmung verbleibe, ein anderes aber — das Prinzip frither
besessener Realititen — sich in ein anderes umwandle,
richtiger ihm den Platz {iiberlasse? In dieser Forderung

' ,Impossibile est enim — sagt der hl. Thomas nach Aristoteles
— aliquam substantiam esse ex pluribus substantiis, quae sunt in ea
actu. Duo enim, quae sunt in actu numquam sunt unum actu, sicut
patet in partibus continui. Duo enim dimidia unius lineae sunt in
potentia in ipsa linea dupla, quae est una in actu. Et hoc ideo, quia
actus habet virtutem separandi et dividendi. Unumquodque enim divi-
ditur ab altero per propriam formam; unde ad hoe, quod aliqua fiant
unum actu, oportet quod omnia concludantur sub una forma et quod
non habeant singula singulas formas, per quas sint actu.“ VII, Metaph.
1. 18. fin. )

? ,Corpus naturale actu existens compositum est ex materia et
forma Quando igitur est transmutatum secundum materiam et formam,
ita scilicet quod materia accipiat aliam formam substantialem, erit
simplex generatio et corruptio.“ S, Thom. in I. De Gener. et Corrupt.
. 5 in fine. Cf. II. Dist, [. Qu. I. a. 2. ¢. ,In qualibet conversione
naturali manet subiectum in quo succedunt sibi diversae formae, vel
accidentales, sicut cum album in nigrum convertitur vel substantiales,
sicut cum aer in ignem; unde conversiones formales nominantur. IV. C.
Gent. cap. 63.



Die Grundfesten des Thomismus 983

aber erkennen wir ohne weiteres jene Beschaffenheit des
Seienden, welche durch die Zusammensetzung aus Akt und
Potenz gekennzeichnet wird :. Die Elemente der fraglichen
Zusammensetzung diirfen also als Prinzipien der Verénde-
rung angesehen werden, sie miissen im Interesse der letzteren
sogar angenommen werden, als selbstindige Subjekte des
Wechsels konnen sie jedoch nicht auftreten: als solches
fungiert jenes Seiende, das aus ihnen entstanden ist, @avepov
07 éx tay elpyuévov bt 0 pdv dc eldos 7 edota Asyipsvoy
o) ylverar, §) 0& advodos 7 xara tavryv Aeyousvy yiyverar, xa
8re &y mavtl t yevopdve Uiy Eveare, xat Eote TO pév téde TO
0& tode?,

Nicht minder wichtig ist die fragliche Zusammen-
setzung der Korper fiir die statische Betrachtungsweise der
Natur. Zur Annahme der beiden Prinzipien sind wir durch
die verschiedenartigsten akzidentellen Bestimmungen ge-
notigt, die uns in der Korperwelt entgegentretens, Als
schwache und von Natur aus zur Inhérenz bestimmte Seins-
arten werden sie im allgemeinen durch eine transzendentale
Beziehung zur Substanz charakterisiert, kraft welcher sie
ein vervollkommnungsfahigesund -bediirftiges Subjekt voraus-
setzen. Ihre eigenste Bestimmung und Charakteristik er-
halten sie aber durch eine nihere transzendentale Relation,
die an ihren substantiellen Grund nicht blof3 die allge-
meinen Forderungen einer Tragfiahigkeit stellt, sondern in
ihm hieriiber noch ganz eigene und der Natur des be-
treffenden Akzidens entsprechende Bedingungen voraussetzt.
Dies folgt schon aus dem Kausalitétsprinzip, welches ja
auf alle Arten der Ursichlichkeit, also auch auf die ma-
terielle angewendet werden muf.

Wiirden wir in der Korperwelt blofd Qualitdten und
einfachhin zur Titigkeit bestimmte Akzidenzien finden, so
wiren wir nicht gezwungen, fiir sie eine zusammengesetzte
Wesenheit als substantielles Prinzip zu postulieren. Da aber

1 Simpliciter generatur aliquid ex non ente guodommodo et
ex ente. Oportet enim quod praeexistit generationi, esse potentia ens,
non autem actu ens.* Ib, lect. 6 in ca. med,

? Arist. VI. Metaph. cap, 8. (4). Vgl. die Kommentare des heiligen
Thomas in VII. Metaph. lect. T.

5 Dies gilt natiirlich fiir den ordo cognitionis, denn in der onto-
logischen Ordnung ist die Substanz Prinzip der Akzidenzien, nicht
-aber umgekehrt.



984 Die Grundfesten des Thomismus

neben den Qualitéiten andere eigenartige Bestimmungen
vorhanden sind — wie die Quantitit — und hierbel jede
Tatigkeit der Korper eine gewisse Passivitdt involviert,
miissen wir die fraglichen Wesenheiten als aus verschie-
denen Prinzipien zusammengesetzte Einheiten ansehen. Das
Prinzip der Qualitdten wie auch jeglicher Tétigkeit wird
Form, der substantielle Grund der Quantitdt und der Passi-
vitdt aber wird Materie (647 mpwry) genannt?!, Priifen wir
die Bedeutung dieser Sétze etwas néher.

Daf} die Quantitdt eine fundamentale Bedeutung fiir
die Korperwelt besitzt, diirfte fiir die aristotelisch-thomi-
stische Philosophie als eine ausgemachte Wahrheit gelten,
Fiir unsere Erkenntnis ist sie die nédchstliegende und so-
zusagen die sinnlichste akzidentelle Bestimmung; in der
ontologischen Ordnung aber vertritt sie die erste Modifi-
kation der Substanz, das Fundament oder nichste Subjekt
aller tibrigen Akzidenzien, die von ihr eine eigenartige und
der korperlichen Natur angemessene Modifikation erhalten 3,

Als die allererste und fundamentalste Bestimmung
des Korpers ist die Quantitét fiir unsere Erkenntnis der
niichste Grund der zusammengesetzten koérperlichen Wesen-
heit. Aber auch in der ontologischen Ordnung mufd fiir sie
ein substantielles Prinzip vorausgesetzt werden, welches
wenigstens der Potenz nach jene Teile besitzt, welche die
Quantitit kraft ihres eigenartigen Seinsgehaltes in be-
stimmte integrierende Teile scheidet. ,Impossibile est in
materia intelligere diversas partes, nisi praeintelligatur in
materia quantitas dimensiva ad minus interminata, per
quam dividatur$.“ Hieraus ersehen wir, dafl der ordo ad

' yPrima accidentia consequentia substantiam sunt quantitas et
qualitas; et haec duo proportionantur duobus principiis essentialibus
substantiae, scilicet formae et materiae, quia quantitas respondet
materiae, unde magnum et parvam Plato posuit differentias materiae;
sed qualitas est ex parte formae.* IV. Dist. 12, Qu. I, a. 1. quaestiunc.
8. ad 1.

* ,Inter accidentia quidam ordo considerandus est. Nam inter
omnia accidentia propinquius inhaeret substantiae quantitas d?men-
siva; deinde qualitates in substantia recipiuntur quantitate med‘lante,
sicut color mediante superficie; unde et per divisionem quantitatis per
accidens alia accidentia dividuntur; ulterius autem qualitates sunt
actionum et passionum principia et relationum quarundam.” IV. C.
Gent cap. 683,

* In II Dist. 8. qu, 1 a. 4.



Die Grundfesten des Thomismus 98H

quantitatem im allgemeinen einerseits und die Beziehung
zu einer bestimmten Quantitit anderseits fiir unsere natur-
philosophische Betrachtung von der griofiten Wichtigkeit ist,
und dafl wir deshalb das erwihnte substantielle Prinzip
aus unserer Philosophie nicht einfachhin streichen diirfen.
Weil also ohne eine Beziehung zur Quantitit die Substanz
einfach, unausgedehnt ist, muss die akzidentelle Seinsart,
die 1ihr die Ausdehnung und die aktuellen Dimensionen
verleiht, von ihr real verschieden sein. ,Remota quantitate
substantia omnis indivisibilis est%, sagt der hl. Thomas,
und auf Grund unserer kurzen Bemerkungen kénnen wir
leicht einsehen, welch einen Fundamentalsatz der christ-
lichen Philosophie und Theologie die zehnte These der
Studienkongregation ausgesprochen hat: ,Etsi corpoream
naturam extensio in partes integrales consequitur, non
tamen idem est corpori esse substantiam et esse quantum.
Substantia quippe ratione sui indivisibilis est, non quidem
ad modum puncti, sed ad modum eius, quod est extra or-
dinem dimensionis. Quantitas vero, quae extensionem sub-
stantiae tribuit, a substantia realiter differt, et est veri
nominis accidens.“

- Hieraus ergibt sich weiter, da} das substantielle Prin-
zip, welches wir auf Grund der Quantitit entdeckt haben,
fir die Korperwelt die Stelle jenes vervielfiltigenden Ele-
mentes einnimmt, welches wir oben als die notwendige
Bedingung einer Vervielfaltigung im allgemeinen be-
zeichnet haben. Nur soviel miissen wir noch hinzufiigen,
dal wihrend die Potenz im allgemeinen innerhalb der
Arten eine nach Individuen abgegrenzte Vervielfiltigun
nicht unbedingt nach sich zieht!, dies die natiirliche Folge
jenes potentiellen Prinzips ist, welches wir in der Korper-
welt finden. Deshalb kénnten wir die materia prima, mag
ihr Name und ihr Begriff uns noch so unheimlich erscheinen,
ohune einen betréchtlichen Schaden nicht aufgeben; denn
die individuelle Vervielfiltigung der Korper ohne sie whre
philosophisch nicht mehr erklérlich.

* Omnis forma vel natura, quae recipitur in diversis gradibus
potentiarum, recipitur secundum prius et posterius secundum esse. Im-
possibile est autem naturam speciei communicari ab individuis per
prius et posterius nec secundum esse, nec secundum intentionem,
quamvis hoc sit possibile in natura generis.“ II. Dist. 8 Qu. 1. a_ 4. c.
Vgl. auch die 11. These der Studienkongregation,



986 Die Grundfesten des Thomismus

Die diesbeziigliche Meinung des hl. Thomas kann aus
allen seinen einzelnen Werken entnommen werden; die
verschiedenen Auffassungen seiner Schiiler aber lassen sich
daraus leicht erkliren, dafd die Texte des Aquinaten je
nach der Betrachtungsweise eines prius und posterius fiir
alle Parteien in Anspruch genommen werden konnen.
Keinem Zweifel unterliegt es, dafd in der Naturphilosophie
des hl. Thomas nur die sogenannte materia signata quan-
titate als Individuationsprinzip betrachtet werden kann.
Die Schwierigkeit liegt nur in der ndheren Bestimmung
dieser materia signata, Die einen Erkldrer meinen, sie
kénne ohne die aktuelle Begrenzung durch die Quantitit
nicht als materia signata gelten und berufen sich ins-
besondere auf die Stellen, die in den spiteren Werken des
Meisters zu finden sind. Die anderen aber fassen diese In-
anspruchnahme der Materie fiir ein Individuum unabhéngig
von der aktuellen Quantitit auf und begniigen sich mit
einer bloflen connotatio oder transzendentellen Beziehung zu
einer bestimmten Quantitit, so dafl in ihrer Meinung
die signatio materiae nichts anderes bedeutet als die ma-
teria prima, sofern sie die Begrenzung durch eine be-
stimmte Quantitit notwenig erfordert. Sehr klare Stellen
sprechen fiir diese Meinung im Opusc. 701!, und die
Verteidiger dieser Ansicht betrachten auch die iibrigen
Stellen des Aquinaten als vollends beweiskriftige. — Bevor
wir hieriiber urteilen, versuchen wir die Meinung des
hl, Thomas zu skizzieren.

,Duplex est materia — sagt er — 2 scilicet intelligibilis et
sensibilis . , . . Utraque autem dupliciter accipitur: scilicet
ut signata et ut non signata: et dicitur materia signata secun-
dum quod consideratur cum determinatione dimensionum,
harum scilicet vel illarum.“ [ Dimensiones autem istae —
so erklirt er sich ndherhin3 — possunt dupliciter conside-
derari. Uno modo secundum earum terminationem. Et dico
eas terminari secundum terminatam mensuram et ﬁguram
et sic ut etiam perfecta collocantur in genere quantitatis.
Et sic non possunt esse principium individuationis, quia
cum talis dimensionum terminatio varietur frequenter circa

! Supra libr. Boétii de Trin. quaest. 4.
* De Ver. Qu. 2. a, 6. ad 1.
% Supra libr. Boétii de Trin. qu. 4,



Die Grundfesten des Thomismus 987

individuum, sequeretur, quod individuum non remanet idem
numero semper. Alio modo possunt considerari sine ista
terminatione in natura dimensionis tantum, quamvis num-
quam sine aliqua determinatione esse possint, sicut nec natura
coloris sine determinatione albi et nigri: et sic collocantur
in geunere quantitatis, ut imperfectum. Et ex his dimensio-
nibus interminatis efficitur haec materia signata et sic in-
dividuat formam.“ Mit klaren Worten sagt er im gleichen
Buch, dafl diese dimensiones interminatae in der Materie
sowohl der Form als auch der Quantitidt vorausgehen?, so
dafl nach ihm die materia signata tatsichlich im zweiten
Sinn zu fassen ist.

Woher nun die verschiedenen Auffassungen? Der
Grund, dafl zu solchen die Texte des Aquinaten die Ver-
anlassung geben konnen, ist folgender: Betrachten wir das
Individuationsprinzip nach den dispositiven Griinden, d. h.
mit Riicksicht auf jene Elemente, welche die Materie iiber-
haupt als fihig erscheinen lassen, die Formen individuell
zu vervielfiltigen, so miissen wir sagen, dafl die dimensio-
nes interminatae in der Materie als in ihrem substantiellen
Grund vor der Form und vor der Quantitit vorhanden sein
miissen. Das wire eine Prioritdt in ordine generationis und
die materia prima miiite in dieser Beziehung tatsichlich als
das allererste — also das radikale Prinzip der Individuation
gelten. Da aber anderseits die Materie an sich vollends
bestimmungslos ist und alle ihre niheren Bestimmtheiten
aus der Form und aus den hinzukommenden akzidentellen
Seinsarten abzuleiten sind, so miissen wir sagen, dall in ordine
perfectionis et causae formalis die erwidhnten Dimensionen
und die mit ihnen verbundenen notwendigen Forderungen
von der Form und von der Quantitit abhéngen und dafd
infolgedessen die materia signata das formelle Individuations-
prinzip in diesem Sinne darstellt. Wenden wir diese Di-

' ,Ad quintum dicendum, quod ratio illa procedit de acciden-
tibus completis, quae sequuntur esse formue in materia, non autem
de dimensionibus interminatis, quae praeintelliguntur ante ipsam
formam in materia.* Ib. ad 5. ,ldeo recte materiae convenit indivi-
duare omnes alias formas, quae ex seipsa habent individuationis ratio-
nem, ita quod etiam ipsae dimensiones terminatae, quae fundantur in
subiecto iam completo, individuantur quodammodo ex materia indivi-
duata per dimensiones terminatas praeintellectas in materia.* Ib, ad 8.
Ebenso bestimmt spricht er sich 1V. Dist. 12. Qu, 1. a. 7. quaestiunc,

. C. aus.



9288 Die Grundfesten des Thomismus

stinktion an, so erscheint die Verschiedenheit beider Mei-
nungen durchaus nicht wesentlich und es verschwindet
der scheinbare Widerspruch zwischen den Texten des
hl. Thomas, oder richtiger wir erhalten entsprechende Ge-
sichtspunkte zur Beurteilung des Sinnes, in welchem der
Aquinate spricht, wenn er mehr auf die aktuelle Quantitit
Riicksicht zu nehmen scheint.

Aus der eigensten Charakteristik der Quantitat lafdt
sich der zwolfte Satz der Studienkongregation rechtfertigen :
nHadem efficitur quantitate, ut corpus circumscriptive sit
in loco, et in uno tantum loco de quacumque potentia per
hunc modum esse possit.“ Die in der materia prima nur
der Potenz nach existierenden substantiellen Teile miissen
verwirklicht werden. Ihre Verwirklichung geschieht durch
die Form, die aber noch keineswegs die Kraft besitzt, die
endgiiltige Scheidung der Teile vorzunehmen: Die Teile
sind durch die Form zwar actu, aber moch nicht partes
distinctae. Diese Aufgabe fillt der Quantitit zu, in welcher
infolgedessen der nichste Grund zu suchen ist, warum der
Korper ortlich begrenzt ist und warum er blofd einen einzigen
Ort einnehmen kann. In bezug auf den ersten Punkt spricht
sich der hl. Thomas folgendermaflen aus: ,Distinctio se-
cundum situm primo et per se convenit quantitati dimensi-
vae quae definitur esse quantitas positionem habens. Unde
et partes in subiecto ex hoc ipso distinctionem habent se-
cundum situm, quod sint subiectae dimensionil.“ In bezug
auf den anderen aber horen wir von ihm ein kréftiges im-
possibile, welches manchem ,thomistischen“ possibile gegen-
iiber zu betonen gar nicht iiberflitssig war. ,Aliquod corpus
esse localiter in aliquo loco nihil est aliud, quam corpus
circumscribi et comprehendi a loco secundum commensu-
rationem propriarum dimensionum. Quod autem comprehen-
ditur a loco aliquo, ita est in ipso loco, quod nihil eius
est extra locum illum. Unde ponere quod sit localiter in
hoc lcco, et tamen sit in alio loco, est ponere contradictoria
esse simul. Unde secundum praemissa hoc a Deo fierl non
potest 2,“ '

Die Bedeutung der Quantitit fiir die Theologie ist
bekannt und wir wissen, dafl nur das Festhalten an den

' Quodl. 1., 21.
?1b. 8. qu. 1. a. 2,



Die Grundfesten des Thomismus 989

naturphilosophischen Prinzipien des Aquinaten es erméglicht,
die wissenschaftliche Begriindung der Wirklichkeit und der
Beharrung der eucharistischen Spezies durchfithren zu
konnen. Hier erhdlt jener Satz des hl. Thomas die vollste
Geltung, den wir oben erwihnt haben, dafl die Quantitit
das néchste Subjekt der tibrigen akzidentellen Bestimmungen
ist und folglich als solches den Bestand derselben auch
ohne eine substantielle Grundlage gew#hrleisten kann.

Wir haben ferner oben bemerkt, dafl die itibrigen
Akzidenzien des Korpers durch die Quantitdt eine eigen-
artige Modifikation erhalten. Die Qualititen z. B. sind an
sich nicht ausgedehnt und die Aktivitdt ist fir sich be-
trachtet nicht mit Passivitdt verbunden. In der Korperwelt
erfahren wir jedoch das Gegenteil: die Qualititen sind
quantitativ abgegrenzt und keine Tatigkeit des Korpers ist
uns bekannt, die nicht mit einem gewissen Leiden ver-
bunden wire. Den Grund kénnen wir nach Thomas darin
erblicken, dafl die Qualititen als unmittelbare Prinzipien
der Titigkeit in ihrem Sein und in ihrer Kraftauflerung an
die Quantitit als an ihr néchstes Subjekt gebunden sind,
so dafl sie nur nach Malgabe dieses Fundamentes ihre
Tatigkeit auszuiitben vermogen. Nun aber ist die Quantitiit
kraft ihres am meisten charakteristischen Merkmales in
ihrem Kontakt mit den iibrigen Gliedern der Korperwelt
an die gegenseitige Beriithrung der Teile angewiesen?, so
daf} jede Kraftiuflerung, die aus dem Korper hervorgeht,
den Widerstand eines anderen korperlichen Wesens not-
wendig iiberwinden muf}, was ohne eine Passio von seiten
des tétigen Kérpers nicht geschehen kann. Wenn wir ferner
tiberlegen, dal der Korper zu seiner Tétigkeit immer eines
Anstofles von auflenher bedarf, werden wir ohne weiteres
einsehen, dal eine derartige Aktivitdt eine unvollkommene
und unbedingt mit Reaktion — mit Lleiden — verbundene
Tatigkeit ist.

Hieraus ergibt sich erstens, daf’ das substantielle Prinzip
der Quantitit eine rein passive Realitdt darstellt und daf3
wir infolgedessen zur naturphilosophischen Erklarung der
eigentiimlichen Tétigkeitsweise der Korper die materia prima

' yMovens et motum, faciens et factum oportet esse simul, ut
probatur in VII. Phys. Corpus autem agens non potest adesse suo
gifectui, nisi per contactum, quo tangentia ultima fiunt simul, Unde
impossibile est aliquod corpus agere nisi tangendo.« II, C, Gent, cap. 20.



290 Die Grundfesten des Thomismus

als eine reine Potenz unbedingt annehmen und auf sie alle
Unvollkommenheiten und Beschrinkungen der kérperlichen
Natur zuriickfithren miissen. Ihr zur Seite muf} ein anderes
Prinzip gestellt werden, die Quelle der Titigkeit, die wir
Form nennen . Da aber zweitens die besprochene Tatigkeits-
weise der Korper als eine einheitliche Kraftéulerung auf-
tritt, miissen wir zwischen beiden substantiellen Prinzipien
eine Intime Kinheit annehmen, die die Philosophie des
hl. Thomas unio substantialis nennt.

Die Bedeutung des letzten Satzes tritt uns besonders
bei der Begriindung jener Wahrheiten entgegen, die in der
16.These? der Studienkongregation enthalten sind und die uns
auch in bezug auf die Korperwelt im allgemeinen weitere
Riickschliisse zu ziehen gestatten. Die Quelle aller Realititen
im Menschen ist von den tibrigen Formen durch einen ganz
besonderen Vollkommenheitsgrad unterschieden. Sie ist eine
die Materie vollstindig beherrschende, in ihrem Sein und
in threr Tétigkeit von derselben einerseits teilweise, vielfach
aber ganz unabhéngige, die korperliche Natur weit iber-
ragende geistige Realitit, Trotzdem ist sie mit der Materie
als substantielle Form derselben zu einer Natur vereinigt.
Bei der naturphilosophischen Begriindung dieser Wahrheit
spielt das oben Gesagte eine grofie Rolle.

I ,Agere non est nisi per se subsistentis et ideo neque materia
agit, neque forma, sed compositum; quod tamen non agit ratione
materiae, sed ratione formae, quae est actus et actionis principium.
Et quia quantitas se tenet ex parte materiae, qualitas ex parte formae,
ideo quantitas non agit nisi mediante qualitate, quae est per se actionis
principium.* IV, Dist. 12, Qu. 1. a. 2. quaestiunc. 1. ¢. Auf die Materie
fiihrt er auch den Umstand zuriick, daf} die Quantitiit die Titigkeit
der Form hindernd beeinfluf3t. ,Non est autem verum, quod quantitas
impediat actionem formae, nisi per accidens, in quantum scilicet omnis
quantitas continua est in materia: forma autem in materia existens,
cum sit minoris actualitatis, est per consequens minoris virtutis in
agendo: unde corpus, quod habet minus de materia et plus de forma,
sicut ignis, est magis activam.« III. C. Gent. cap. 69. In bezug auf
die einheitliche Titigkeitsweise bemerkt der Aquinate folgendes: ,Im-
possibile est, quod eorum, quae sunt diversa secundum esse, sit operatio
una: dico autem operationem unam, non ex parte eius in quod termi-
natur actio, sed secundum quod egreditur ab agente.“ II. Gent. cap.b7.

? ,Eadem anima rationalis ita unitur corpori, ut sit eiusdem
forma substantialis unica, et per ipsam habet homo ut sit homo et
animal et vivens et corpus et substantia et ens. Tribuit igitur anima
homini omnem gradum perfectionis essentialem: insuper communicat
corpori actum essendi, quo ipsa est.*



Die Grundfesten des Thomismus 9291

Da wir aus den Proprietéten, insbesondere aber aus
der Tatigkeit der einzelnen Dinge auf ihre Wesenheiten
schlieflen, miissen wir zur Begriindung der substantiellen
Einheit des Leibes und der Seele im Menschen eine Aktivitéit
nachweisen, die unzweifelhaft eine Einheitlichkeit darstellt,
aber anderseits die charakteristischen Eigenschaften zweier
verschiedenen Prinzipien an sich trigt. Die eigenste Tatig-
keit des Menschen — die intellektuelle — ist hierzu nicht
geeignetl, da sie eine subjektive Abhingigkeit von den
materiellen Bedingungen nicht zu erkennen gibt. Die
niedrigeren Lebensduflerungen aber sind fiir unsere Analyse
nicht ausreichend, da sie einerseits dem Bewufitsein unzu-
ginglich sind und anderseits das subjektive Mitwirken des
intellektuellen Prinzips nicht dringend nahelegen. Allen
Forderungen scheinen die sinnlichen Tatigkeiten am meisten
zu entsprechen.,

Aus der Analyse der sinnlichen Lebensiuflerungen
ergibt sich folgendes: Sie treten uns erstens als einheitliche
Realititen entgegen, zweitens aber tragen sie die charakte-
ristischen Eigenschaften sowohl der korperlichen als auch
der seelischen Bedingungen an sich. Als psychische Bewufit-
seinsinhalte miissen sie auf ein seelisches Prinzip zuriick-
gefithrt werden, als Realititen aber, die an materielle Be-
dingungen gekniipft sind und an solchen auftreten, weisen
sie uns auf ein subjektiv mitwirkendes materielles Element
hin, Sie sind mit einem Wort einheitliche materialisierte
Bewufitseinsinhalte und kraft ihrer Einheitlichkeit erfordern
sie, dall sie aus ihren entfernteren Prinzipien als aus einem
substantiellen Grund hervorgehen?. Daf} aber die substantielle

! Der hl, Thomas beniitzt hierzu auch die intellektuellen Titig-
keiten, er argumentiert jedoch indirekt, indem er nachweist, dafl ohne
die substantielle Vereinigung zwischen Leib und Seele es nicht erklir-
lich ist, wie sie dem suppositum humanum eigen seien. Vgl I. Qu. 76,
a. 1. c.

? ,Cum enim actio consequatur formam et virtutem oportet,
quod quorum sunt diversae formae et virtutes, et actiones esse diversas.
Quamvis autem animae sit aliqua operatio propria, in qua non com-
municat corpus, sicut intelligere, sunt tamen aliquae operationes com-
munes sibi et corpori, ut timere et irasci et sentire et huiusmodi. Haec
enim accidunt secundum aliquam transmutationem alicuius determinatae
partis corporis, ex quo patet, quod simul sunt animae et corporis ope-
rationes. Oportet igitur ex anima et corpore unum fieri, et quod non
sint secundum esse diversa.“ II. C. Gent. cap. b7.



299 Die Grundfesten des Thomismus

Quelle dieser Lebensduf3erungen, sofern sie psychische Inhalte
darstellen, die verniinftige Seele sein muf’, beweist Thomas
indirekt daraus, daf} ohne diese Annahme die Zugehorigkeit
der hoheren und niedrigeren Tatigkeiten zum gleichen Sup-
positum nicht erkldarlich ist, direkt aber leitet er diesen
Satz aus jener Erfahrungstatsache ab, dafl die erwihnten
Aktivitidten einander hindernd oder heltend gegeniiberstehen,
was nach ihm als das sicherste Zeichen eines Hervor ‘spriefiens
aus einer gememsamen Wurzel gilt. ,Diversae vires, quae
non radicantur in uno principio, non 1mped1unt se invicem
in agendo, nisi forte earum actiones essent contrariae, quod
in proposito non contingit. Videmus autem, quod diversae
operationes animae 1mped1unt se; cum enim una est intensa,
altera remittitur. Oportet igitur, quod istae actiones et
vires, quae sunt earum proxima principia, reducantur ad
unum . pr1n01p1um Hoc autem pr1n01p1um non potest esse
corpus, tum quia aliqua actio est, in qua non communicat
corpus, scilicet intelligere, tum quia, si principium harum
virium et actionum esset corpus in quantum huiusmodi,
inveniretur in omnibus corporibus, quod patet esse falsum.
Et sic relinquitur, quod sit principium earum forma aliqua
una, per quam hoc corpus est tale corpus, quae est anima,
Relinquitur igitur, quod omnes actiones animae, quae sunt
in nobis, ab ipso una procedunt — et sic non sunt in
nobis plures animae.“

Die Quelle des ganzen Seinsgehaltes im Menschen ist
also nicht eine Form im allgemeinen oder mehrere
Formen, je nach den verschiedenen Vollkommenheiten, die
in ihm sind, sondern jene Form allein, die auch das am
meisten charakteristische Merkmal dem Menschen verleiht
— die anima rationalis.

Actus et potentia dividunt ens et omne genus entis,
sagten wir oben mit dem hl. Thomas, Wie also in der Meta-
physik Akt und Potenz in ihrer konkreten Gestalt als
Wesenheit und Dasein Je nach ihren gegenseltlgen Bezie-
hungen das Seiende in ein Notwendlges und in ein Kontin-
gentes teilen, so scheiden auch in der Naturphllosophle Akt

' II. C. Gent. cap. 58.



Die Grundfesten des Thomismus 293

und Potenz — Form und Materie — die einzelnen korper-
lichen Seinsarten voneinander, so dafl es je nach der Ober-
herrschaft des einen oder des anderen Klementes zu be-
stimmen ist, welche Stelle in der Hierarchie der Vollkommen-
heit irgendein Wesen einnimmt. Ist das materielle Prinzip
vorherrschend, so ist der Seinsgehalt ein sehr unvoll-
kommener und die ihm entsprechende Tatigkeitsweise von
der Passivitit derart durchsetzt, dafl der Korper blof3 auf
einen von auflen kommenden Anstofy hin in Titigkeit tritt.
Er besitzt zwar ein inneres Prinzip der Aktivitdat — némlich
seine Natur —, welches aber wegen der iiberwiegenden
Herrschaft des Triagheitsprinzips eines motus ab intrinseco
unfihig ist. Die Korper, denen die Natur blof die zu einer
von auflenher veranlalten Titigkeit erforderten Prinzipien
zur Verfiigung gestellt und keine von innerem Antrieb ab-
hiingige Aktivitdt gegeben hat, nennen wir leblose Korper.
Ihr bestimmendes Prinzip ist vollstéindig in der Materie ver-
sunken, d. h. im Sein und in der Tatigkeit von ihr derart
abhéngig, dall es dieselbe zu beherrschen oder sie zu einem
die materiellen Krifte irgendwie iibersteigenden Zweck zu
beniitzen nicht vermag. Innerhalb dieser Ordnung gibt es
natiirlich eine groflartige Hierarchie, deren Glieder von-
einander, je nach der Beherrschung der Materie durch die
Form geschieden werden .

Erhilt die Form iiber die Materie eine derartige Ober-
herrschaft, daB sie ihre Kriifte auch unabhiingig vom Prinzip
und den Gtesetzen der Triagheit zu betitigen oder sich die-
selben wenigstens mehr oder weniger zu unterwerfen ver-
mag, so ist der Korper ein Lebewesen. Das Lieben tritt uns
in Form einer von innen kommenden Bewegung oder Ver-
inderung entgegen?, die dann ihrerseits als eine immanente
und auf die eigene Vervollkommnung des tétigen Subjektes
gerichtete Aktivitit im TUniversum eine ganz eminent
vollkommene Stelle einnimmt und mit der Tétigkeitsweise
des absolut vollkommenen Wesens — des esse per se sub-
sistens — eine groflere Ahnlichkeit aufweist als die transe-

' Cf. S. Thom. De spirit. creat. a. 2. c. et Quaest. Disp. De
anima. a. 7. c.
? Propria ratio vitae est ex hoc, quod aliquid est natum movere

seipsum, large accipiendo motum, prout etiam intellectualis operatio
motus quidam dicitur.* S, Thom. Comm. in II. De anima lect. 1,

Divus Thomas II. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXTX,) 20



294 Die Grundfesten des Thomismus

unte und fremden Zwecken dienende Aktivitat der leblosen
Natur'.

Da die Selbstbewegung eine Beherrschung der Potenz
durch den Akt voraussetzt, werden die verschiedenen Grade
des Lebens in der aristotelisch -thomistischen Naturphilo-
sophie nach den oben bezeichneten Prinzipien néher be-
stimmt, Beherrscht die Form die Materie und die mit ihr
gegebenen Gesetze der Trigheit nicht so vollkommen, dafd
das korperliche Wesen einer Autonomie? fihig wire, und
wenn die ganze Selbstbewegung nur darin besteht, dafl der
Koérper den von auflenher kommenden Anstofd mit der
eigenen und von der Natur ihm verliehenen Energie ver-
bindend blof} zum Aufbau oder zur Erneuerung seiner inneren
Konstitution beniitzt, dann besitzt das Lebewesen den nied-
rigsten Grad des Lebens, den wir vegetatives Leben nennen.
Die Selbstbewegung ist auf diesem Grad eine minimale, da
weder die niéchsten Dispositionen der Titigkeit vom Lebe-
wesen selbst erworben werden noch aber den Zweck der-
selben zu bestimmen ihm zusteht: Fiir all das hat die Natur

! Zur Bezeichnung des besonderen Volikommenheitsgrades wird
die substantielle Form der Lebewesen Seele genannt und man versteht
darunter das erste Lebensprinzip und die Quelle aller iibrigen Reali-
titen solcher Wesen. Wenn man ferner bedenkt, daf} die Selbsthewegung
der korperlichen Wesen eine unvollkommene ist, d. h. daf} sie aus der
Potenz in den Akt tibergehen, so wird man leicht einsehen, daf} sie
aufer jener von auflenher kommenden Bewegung, deren jedes kontin-
gente Sein bedarf, auch eine innere Organisation erfordern, kraft welcher
in ihnen verschiedene Teile zu finden sind, die zu einander im Ver-
héltnis von movens und motum stehen. Diese Forderung wird in der
18. These der Studienkongregation ausgedriickt. ,Corpora bifariam
dividuntur: quaedam enim sunt viventia, quaedam expertia vitae. In
viventibus, ut in eodem subiecto pars movens et pars mota per se
habeantur, forma substantialis, animae nomine designata, requirit
organicam dispositionem, seu partes heterogeneas.“

2 Darunter verstehen wir die Fihigkeit, sich zur Aktivitit aus
eigener Kraft bewegen zu konnen, d. h. sowohl den Zweck der Titig-
keit selbst bestimmen als auch die hierzu nétigen Prinzipien unab-
hiingig von anderen Gliedern des Universums erwerben zu kdnnen.
Das Leben ist also um so vollkommener, je mehr in einem Wesen
diese Autonomie zum Ausdruck gelangt. Die Immanenz der Titigkeit
belehrt uns iiber die Finalitit eines Wesens, die um so mehr eine selbst-
bestimmte ist, je weniger die Titigkeit zur Vervollkommnung fremder
Subjekte hingeordnet ist. Die Unabhidngigkeit in der Erwerbung‘ der
zur Aktivitit notigen Dispositionen aber zeigt uns, in welchem Grad
irgendein Subjekt fihig ist, sich aus eigener Kraft zu bestimmen
vnd folglich sich von innen heraus zu bewegen. Auf diese Prinzipien.
milssen wir bei der Bestimmung der Lebensfiille eines Wesens achten.



Die Grundfesten des Thomismus 9295

gesorgt, so dafd die von innen heraus kommende Bewegung
mehr auf den Generans als auf die eigene Initiative des
Lebewesens zuriickzufiihren ist. Deshalb bezieht sich auch
die Immanenz der Tatigkeit nicht auf eine derartige Ver-
vollkommnung des Lebewesens, mit welcher die Erwerbung
einer neuen Form und eines neuen Tétigkeitsprinzips ver-
bunden wére, sondern blofy auf die Erhaltung der von Natur
aus gegebenen Prinzipien. Da nun die Form solcher Wesen
so wenig iiber die materiellen Bedingungen erhaben ist, ja
von denselben noch grofitenteils beherrscht wird, kann sie
im Sein und in der Titigkeit auf eine Unabhingigkeit von
der Materie keinen Anspruch erheben: sie ist in keiner
Weise sul iuris, ja nicht einmal substantiell selbstindig,
sondern blof3 Prinzip einer selbstindigen Substanz. Da aber
das Werden und Vergehen eines Dinges seinem Sein pro-
ortioniert ist, so entstehen und vergehen solche Formen
nicht fiir sich, sondern sie werden aus der Potentialitit der
Materie herausgearbeitet (eduziert) und hoéren mit der cor-
ruptio suppositi ohne weiteres auf.

Das Gleiche ‘gilt auch von dem sensitiven Lebens-
prinzip, welches zwar einen hoheren Grad der Autonomie
aufweist als die vegetative Seele, jedoch sich weder im
Sein noch in der Tatigkeit vom subjektiven Mitwirken
der Materie zu emanzipieren vermag. Die Erwerbung der
zur Aktivitdit nétigen ndchstmitwirkenden Prinzipien hat
die Natur solchen Wesen zwar teilweise anvertraut und
sie vermdgen auch ihre Titigkeit zur eigenen Vervoll-
kommnung, also zu eigenen Zwecken, zu beniitzen, dies alles
geschieht jedoch auf eine so unvollkommene Weise, daf3
wir bei den sensitiven Wesen nur den niedrigsten Grad
einer Autonomie und Unabhingigkeit von den materiellen
Bedingungen feststellen kénnen. Der #uflere Anstofd fehlt
nimlich bei solchen Wesen niemals und dariiber hinaus-
zugehen, steht nicht in ihrer Macht. Nur weil sie die #ufieren
Eindriicke mit ihrer eigenen Energie so verarbeiten kénnen,
dafd sie hierdurch eine neue Form und ein neues Tatigkeits-
prinzip erwerben, welches sie sowohl in der Erhaltung als
auch in der Vervollkommnung ihres Seins iiber die von
Natur aus gegebene Leitung befruchtet und ihnen neuen
Antrieb verleiht, kénnen wir bei solchen Wesen von einer
gewissen Autonomie reden. Deshalb bezieht sich dieImmanenz
der Tiatigkeit bel sensitiven Subjekten nicht auf die Sub-

20



296 Die Grundfesten des Thomismus

stanz, d. h. auf die blofle Erhaltung und Vervollkommnung
der eigenen Konstitution, sondern auf die Fakultdt, d. h.
auf jene Prinzipien, denen die Natur die mehr oder weniger
selbstindige Leitung des eigenen Lebenslaufes anvertraut
hat, die folglich durch die eigene Vervollkommnung die
weitere Entwicklung der Krifte des Suppositums bewerk-
stelligen resp. veranlassen. Da aber anderseits die Erhebung
solcher Formen iiber die Materie nicht jenen Grad erreicht,
dafl das sensitive Wesen seine Zwecke durch ein eigenes
Urteil sowohl iiber den Zweck als auch iiber die dazu ge-
eigneten Mittel ganz selbstindig bestimmen konnte, ist
seine Autonomie und Unabhidngigkeit eine sehr geringe
und es ist mehr auf die von Natur aus bestimmten organi-
schen Urteile — Instinkte — als an die eigene Leitung
angewiesen 1.

Die vollkommensten Lebensdauflerungen, sofern das
Leben fiir die Naturphilosophie tiberhaupt in Betracht
kommt, finden wir im Menschen. Die Autonomie, die einem
erschaffenen korperlichen Wesen eigen sein kann, ist in
ihm in ihrer ganzen Fiille vorhanden. Denn abgesehen von
der Immanenz der charakteristischesten Téatigkeiten des
Menschen, miissen wir schon daraus auf einen vollkommenen
Grad des Liebens schlieffen, dafd alle niedrigeren Lebens-
duflerungen in den Dienst einer héheren intellektiven Aktivi-
tat gestellt sind, dieselbe unterstiitzen oder hindern, mit
einem Wort fiir die Vervollkommnung des handelnden Sub-
jektes in einem eminenteren Sinne eintreten, als wenn sie
fiir sich in einem Wesen vorkommen,

Zur Vollkommenheit der Autonomie gehort, dafd das
titige Wesen seine Zwecke selbst bestimmen konne. Da-
durch, dafl der Mensch in den Stand gesetzt ist, von seinen
eigenen Handlungen selbsténdig zu entscheiden, ob und
inwieweit sie zu seiner Vollkommnung beitragen, und mit
welchen Mitteln sie am entsprechendsten zu verwirklichen
sind, besitzt er eine Unabhingigkeit, die einen sehr hohen

' Uber diese Punkte vergleiche man den hl. Thomas: I. Qu 18,
a. 8. ¢; 1. Qu. 75 a 8. ¢. und zahlreiche andere sowohl in den Kommen-
taren zu Aristoteles als auch in seinen selbstiindigen Werken. , Vege-
talis et sensilis ordinis animae nequaquam per se submstunt,. nec per
se producuntur, sed sunt tantummodo ut principium quo vivens est
et vivit, et cum a materia se totis dependeant, corrupto composito, eo
ipso per accidens corrumpuntur.® Acta Ap. Sedis. 1. c. propos. XIV,



Die Grundfesten des Thomismus 297

Grad der Selbstbewegung, des Lebens, bekundet. Anderseits
aber, weil der Mensch eben auf Grund der erwidhnten Selbst-
bestimmung sich selbst in der Erwerbung neuer Erkenntnis-
formen und Tatigkeitsprinzipien leiten kann und von den-
selben nicht notwendig — instinktméfdig — zum Handeln
getrieben wird, so ist es leicht ersichtlich, dafl die zur
Autonomie notwendigen Bedingungen bei ihm in einem
solchen Mafle vorhanden sind, daf wir von der Beherrschung
der Materie und ihrer Gesetze mit vollstem Recht sprechen
kénnen: das Lebensprinzip des Menschen muf} im Sein, in
der Tatigkeit, folglich auch im Entstehen und Bestehen
iiber die Materie erhaben sein, kann aus der Materie nicht
herausgearbeitet werden und mit Aufhéren des Suppositums
nicht vergehen 1.

Den nichsten Grund dieses intellektiven Lebens sieht
der hl. Thomas in der vollstiindigen Erhabenheit der mensch-
lichen Seele iiber die gewohnliche, beschrinkte Aufnahms-
fahigkeit der Materie. Als das radikale Prinzip der In-
dividuation einerseits und als vollstindig passives Element
der korperlichen substantiellen Wesenheit anderseits kann
die Materie aus eigener Kraft fremden Formen gegeniiber
weder aktiv gestaltend auftreten noch aber den aufge-
nommenen Formen eine Selbstindigkeit zugestehen: so weit
es auf sie, als beschriankendes Prinzip, ankommt, werden
die Formen so in Anspruch genommen, dafl sie blof$ einem
Individuum zugehoren. Die der Materie, als solcher, eigene
Aufnahmsweise neuer Formen und Titigkeitsprinzipien be-
steht demnach immer in der entitativen Aneignung der-
selben, wodurch ihre iiber die Zwecke und Gesetze der
materiellen Substanz hinausragende Beniitzung ohne weiteres
ausgeschlossen ist.

Wird aber durch die Energie eines Prinzips diese Ober-
herrschaft der Materie und ihrer Gresetze iiberwunden, dann
greift eine andere und in ihrer vollen Reinheit blofl den
immateriellen Wesen eigene Aufnahmsweise Platz, die iiber
die entitative Aneignung auch die sogenannte intentionelle
zulif3t. In letzterem Falle werden im titigen Subjekt fremde
Formen mit Beibehaltung ihrer entitativen Integritdt so

! ,Contra per se subsistit anima humana, quae, cum subiecto
sufficienter disposito potest infundi, a Deo creatur, et sua natura in-
corruptibilis est atque immortalis.® Ib. prop., XV, Die Texte des
hl. Thomas zur Rechtfertigung dieser These sind gut bekannt.



298 Die Grundfester des Thomismus

aufgenommen, dafl alle 1hre charakteristischen Ziige, also
ihr voller Seinsgehalt, in den Besitz des Aufnehmenden iiber-
gehen, von ihm als neue Energiequellen zu eigenen Zwecken
beniitzt werden. Hierin erkennen wir ohne Schwierigkeit
die Titigkeitsweise jener Wesen, die mit der Kraft aus-
geriistet sind eigenen und fremden Seinsgehalt, durch eine
mehr oder weniger gestaltende Aktivitat, sich zu reprisen-
tieren, vital zu neuen Tétigkeitsprinzipien zu verarbeiten —
kurz zu erkennen.

Die intentionale, immaterielle Aneignung fremder
Formen ldaBt Grad- ja sogar noch grossere Unterschiede
ebenso zu, wie die iibrigeren Realitdten des Universums.
An die entitative, materielle Aneignung erinnert vielfach
jene vitale Reprisentation fremden Seinsgehaltes, wo die
Form samt der Materie als ein konkretes Ganze ohne jede
Befreiung von den Bauden des Individualitdtsprinzips im
tatigen Wesen aufgenommen wird. Die Befruchtung durch
ein so beschrinktes neunes Tétigkeitsprinzip kann sich iiber
die Grenzen eines individuell bestimmten Seins nicht er-
strecken und die Aktivitat, die hieraus entspringt, kann
sich nur auf das hic et nunc, auf einen konkreten Fall be-
ziehen. In diesem Fall ist eben die immaterielle Aneignung
fremden Seinsgehaltes vielfach mit der materiellen, entita-
tiven gemischt, d. h. das radikale Prinzip solcher Tétig-
keiten — die Form — wird noch stark vom Prinzip der
Trigheit und der Individuation beherrscht. Hieraus ergibt
sich, dafy die Aktivitat solcher Wesen auch in bezug auf
die Objekte beschrinkt sein mufl und sich wenigstens auf
jene Gegenstéinde nicht erstrecken kann, die die oben erwiahnte
und von der Materie erforderte Bedingungen des Kontaktes
ausschliefen, Diese S#tze stellen wuns die allgemeinen
charakteristischen Ziige der sinnlichen Erkenntnis dar.

In ihrer vollen Reinheit findet sich die besprochene
Aneignungsweise dort, wo sich das titige Subjekt den
fremden Seinsgehalt ohne jede Beschrinkung vital zu ver-
arbeiten vermag. Da die Erkennbarkeit eines Gegenstandes
vom materiellen Prinzip vollig unabhingig ist und blof
an die Form gebunden ist, kann das Objekt, trotz der voll-
stindigen Abstraktion von der Materie, dem vollen Seins-
gehalte und der ganzen Wahrheit nach erkannt werden.
Der Seins- und Wahrheitsgehalt tritt in diesem Falle als
ein allgemeiner und nicht individuell beschrinkter dem



Die Grundfesten des Thomismus 299

titigen Subjekt entgegen und es sind an dem herausgear-
beiteten Objekt die Spuren eines materiellen Prinzips keines-
wegs festzustellen. Deshalb muf} das Prinzip solcher Er-
kenntnisse fiir sich betrachtet eine von der Seinsweise der
Materie vollig verschiedene — immaterielle — Realitit be-
sitzen und von ihr wenigstens subjektiv unabhéngig sein.
Die Befruchtung durch solche Formen und Tétigkeitsprin-
zipien 1st natiirlich viel vollkommener und unbeschrinkter,
als es bel den sensitiven Wesen der Fall ist. Hier erstreckt
sie sich wegen der individuellen Beschrinkung der ange-
eigneten Form blof3 auf einen konkreten Fall, beim in-
tellektiven Wesen mufl sie aber wegen der Allgemeinheit
des neuen Seinsgehaltes auch fiir unendlich viele konkrete
Fille ausreichen, ebenso wie die allgemeine Natur fiir die
Aneignung durch zahllose Individven ausreicht. Diese Er-
kenntnis kann ferner auch objektiv nicht beschrinkt sein,
weil auf die besprochene Weise jede Form, jeder Seins-
gehalt angeeignet werden kann und anderseits die Auf-
nahmsfihigkeit eines immateriellen Subjektes nur die eigene
geschopfliche Beschréinkung begrenzen kann. Deshalb heifdt
es in der Philosophie des hl. Thomas: der Gegenstand des
Intellektes ist das Seiende im allgemeinen, d. h. jede Realitit,
die auf das Sein irgendwie Anspruch erhebt und keine
widersprechenden Merkmale in sich schlief3t .

Die korperliche Natur des Menschen mufd jedoch auch
auf diesem hohen Grad des Lebens zum Vorschein kommen,
Eine Autonomie im Sinne einer vollstindigen Befreiung
von allen materiellen Bedingungen kann als Privileg un-
korperlicher Naturen gelten, nicht aber einer solchen, die
wesentlich aus zwei substantiellen Prinzipien zusammen-
gesetzt ist, aus einem geistigen und aus einem korperlichen.
Die Unabhiéngigkeit der menschlichen Seele ist eine unvoll-
kommene. Sie ist blof auf dem Horizont der geistigen Na-
turen? und ist wenigstens fiir den normalen, natiirlichen
Zustand sowohl in ihrem Sein als auch in ihrer Tatigkeit
an den Korper gebunden, der mit seinen eigenen Gesetzen,
wenigstens als objektiv mitwirkendes Prinzip, auch bei der
hochsten Tatigkeit der Seele mitzusprechen hat. Aus diesem

_ ' Uber unsere Ausfithrungen vergleiche man I. Qu. 14. a 1. und
die entsprechenden Kommentare von Joannes a. S. Thoma.
*I. Qu, 77. a. 2. ¢. De Verit. qu. 5. a 9. ad 12.



300 Die Grundfesten des Thomismus

Umstand erklért sich, dafl die Seele nicht blofl mit geistigen,
sondern auch mit organischen Féhigkeiten ausgeriistet
sein mufl1, deren unmittelbares Subjekt ebenso das ani-
malische compositum ist, wie es bei den rein vegetativen
und sensitiven Lebewesen der Fall ist. Diese Fihigkeiten
dienen als objektiv mitwirkende, d. h. Materie verleihende
Prinzipien den hochsten geistigen Fihigkeiten der Seele,
die der subjektiven Mitwirkung der Materie nicht bediirfen
uud deren unmittelbares Subjekt nicht das compositum,
sondern die Seele allein sein muf3.

Daf5 das Objekt des Intellektes im allgemeinen fiir
den menschlichen Verstand eine gewisse Einschrinkung er-
fahrt, ist aus der korperlichen Natur des Menschen ebenfalls
erkldrlich. Da er seine Erkenntnisse vermittelst der niedri-
geren Lebensprinzipien erwirbt, die ihm wegen ihrer mate-
riellen Natur nur einen beschrinkten und dazu noch materiel-
len Gegenstand zufiithren kénnen, so ist sein proportioniertes-
Objekt der im materiellen, korperlichen Seienden vorge-
fundene Seinsgehalt, der aber wegen seiner materiellen Be-
schrinkung erst durch eine eigene Fihigkeit — durch den
intellectus agens — actu intelligibel gemacht und dem
intellectus possibilis zugiéinglich gemacht werden muf.

Aus dieser Abhingigkeit von der Materie folgt, dafd
das Lebensprinzip im Menschen den niedrigsten Grad des
intellektuellen Lebens bekundet, und daf} die immaterielle
Aneignungsweise fremder Formen in ihm nicht in jener
Reinheit vorhanden ist, wie dies bei einem rein geistigen
und von der Materie vollig unabhéngigen Wesen der Fall
sein mufs 2.

' yDuplicis ordinis facultates organicae et inorganicae ex anima
humana per naturalem resultantiam emanant: priores, ad quas sensus
pertinet, in composito subiectantur, posteriores in anima sola. Est igitur
intellectus facultas ab organo intrinsece independens“. Acta Ap. Sedis
l. ¢, prop. 17.

* Die diesbeziiglichen Siitze der Studienkongregation sind der
18, und 19. ,Immaterialitatem necessario sequitur intellectualitas et
ita quidem, ut secundum gradum elongationis a materia sint quoque
gradus intellectvalitatis, Adaequatum intellectionis obiectum est com-
muniter ipsum ens; proprium vero intellectus humani in prq.es'entl
statu unionis, quidditatibus abstractis a conditionibuﬁ; r_n'atermllbus
continetur.“ ,Cognitionem ergo accipimus a rebus sensibilibus. Cum
autem sensibile non sit intelligibile in actu, praeter intellectum for-
maliter intelligentem, admittenda est in anima virtus activa, quae-
species intelligibiles a phantasmatibus abstrahat.”



Die Grundfesten des Thomismus ; 301

Zur Befruchtung eines erkennenden Wesens reicht
die blofle Erkenntnis nicht aus. Diese fithrt nur den neuen
Seinsgehalt, das neue Tatigkeitsprinzip dem Subjekt zu,
damit aber dies zu einem wirklich fruchtbaren Grund wei-
terer Lebensdullerungen werde, mufl es vom erkennenden
Wesen weiter vital verarbeitet, gleichsam umarmt werden.
Dies geschieht durch das Strebevermogen, welches infolge-
dessen eine facultas consequens nicht praecedens apprehensio-
nem sein mufl und mit Riicksicht auf ihre Begehrungs-
fahigkeit ganz an die Grenzen der Erkenntnis gebunden
1st, Lalt die letztere eine deliberatio - also ein Urteil
iiber das eigene Urteil zu — so ist das Strebevermogen
nicht an eine einzige Richtung gebunden. Wenn aber das
genannte Urteil ausgeschlossen ist, dann mufl auch der
appetitus den vom Erkenntnisvermégen vorgezeichneten Weg
einschlagen.

Sehr interessant ist die Bemerkung der Studienkon-
gregation in der 21. These. ,Sequitur proinde electio iudi-
cium practicum ultimum; at quod sit ultimum, vo-
luntas efficit.“ Es wird hier die Rolle des Willens fiir
den praktischen Verstand und folglich fir unsere Hand-
lungen prégnant ausgedriickt. So ist es auch tatsidchlich
im System des hl. Thomas. Vom Willen héngt es ab, wo
der Handelnde stehen bleibt: der eine hier, der andere dort,
je nachdem sein Wille disponiert ist. Der kurze Rahmen
a3t es nicht zu, die Bedeutung dieses Satzes ndéher zu
untersuchen; hierzu sind eigene Abhandlungen notwendig.
So viel ist aber jedenfalls sicher, dafl, wenn einmal dieser
Satz in der Moraltheologie mit allen seinen Konsequenzen
durchdringt, dann werden wir ein von den heute bliithenden
Moralsystemen ganz freies, aber auch den Handelnden von
vielen Banden befreiendes System erhalten.

IIT

Den naturphilosophischen Sitzen schlieflen sich noch
einige metaphysische Thesen an, die sich teils auf den actus
purissimus, teils aber auf sein ndheres Verhiltnis zum
actus impurus beziehen. Der Weg, auf dem sich der Mensch
zur Erkenntnis des reinsten Seienden zu erheben vermag,
ist thm durch seine sinnlich-geistige Natur vorgeschrieben.
Sein Verstand ist an das sinnlich Gegebene gebunden, aus



302 Die Grundfesten des Thomismus

diesem mufd er durch die Abstraktionskraft des tiétigen Ver-
standes sein Objekt herausarbeiten; ibersinnliche Realititen
aber vermag er direkt nicht zu erkennen, sondern dieselben
sich nur insofern anzueignen, soweit sie nach Art der sinn-
lichen Dinge begreiflich sind. Aber auch hierzu ist es notig,
daf} zwischen beiden Arten des Seienden eine logische Ver-
kniipfung existiere, denn sonst bezieht sich seine Erkenntnis
entweder auf Gegenstinde, die mit der realen objektiven
Welt nichts gemein haben, oder aber sie wird wegen Mangel
an einem Stiitzpunkt fir die indirekte Erkenntnis ganz
unmoglich.

Die Verkriipfung zwischen dem notwendigen und
kontingenten Sein ist vorhanden, wie wir schon oben betont
haben. Das Kausalitatsprinzip aber fithrt den Menschen aus
der Erkenntnis der kontingenten Wesen zur Erkenntnis
des notwendig Seienden auf einem vollends sicheren Weg.
Der hl. Thomas hat diesen Weg néher beschrieben und die
christliche Philosophie adoptierte seine Gedanken fiir alle
Zeiten. Nur das wire noch nétig, dafd die Ausfithrung seines
Gedankenganges immer in seinem Gteiste geschihe und ins-
besondere der sogenannte vierte Weg — wvon den verschie-
denen Vollkommenheitsgraden — auf Grund seiner allge-
meinen metaphysischen Prinzipien so eben erhalten bliebe,
wie ihn der Aquinate zuriickgelassen hat.

Der logische Konnex zwischen kontingentem und not-
wendigem Sein reicht nicht blofl zum Beweis der Existenz
des letzteren, sondern auch zur Erkenntnis seiner Natur
aus, Letztere wird freilich niemals so vollkommen, als wenn
dem menschlichen Verstand ein direkter Weg zur Erkenntnis
Gottes offen stiinde; auf Wahrheit erhebt sie jedoch trotz
ihrer Unvollkommenheit den vollsten Anspruch, weil das
Kausalitatsprinzip, welches sie auch in der Feststellung der
inneren Beschaffenheit des notwendigen Seins leitet, fiir
eine adaequatio im Sinne einer analogen Ubereinstimmung
Biirgschaft leistet 1.

Die Wesenheit Gottes, sofern sie fiir unsere Erkenntnis
in Betracht kommt, mufl nach dem hl. Thomas 1m esse per

! Die diesbeziiglichen Stellen des Aquinaten, wie auch die fun@a-
mentale Bedeutung dieser Sitze sind viel bekannter, als daf wir hier
iiber diesen Punkt noch reden brauchten.



Die Grundfesten des Thomismus 303

se subsistens erblickt werden!. Verstehen wir unter Wesen-
heit eines Dinges jene am meisten charakteristischen Merk-
male und konstitutiven Elemente, durch die es in sich selbst
besteht, fiir die Erkenntnis aber als eine abgeschlossene
und von allen anderen Wesen verschiedene Realitdt hin-
linglich notifiziert wird und welche iiberdies noch als tiefster
Grund aller ibrigen Bestimmungen des Subjektes gelten
miissen, so konnen wir die Wesenheit Gottes in keinem
anderen Merkmale erblicken als im esse per se subsistens.
Dem Begriffe nach ist im esse per se subsistens zunéchst
der Ausschlufl jeglicher Potentialitéit enthalten, wozu ein
solcher positiver Seinsgehalt erfordert wird, der keine reale
Zusammensetzung, nicht einmal aus Wesenheit und Dasein
zuldBt. Nun frigt es sich, wie konnen wir diesen Seins-
gehalt naher bestimmen? Die priadikamentalen Bestimmungen
sind zum erwihnten Awusschlufl jeder Potentialitét nicht
geeignet, da sie, fiir sich betrachtet, mit Beimischung einer
Potentialitit ebenso gut erfafdt werden konnen als ohne
dieselbe, Sollen sie also in voller Reinheit und in jeder
Richtung ohne Potenz vorkommen, so wird dies nicht von
ihrer eigensten Charakteristik abhéngen, sondern von anderen
Elementen, die infolgedessen als Urgrund ihnen vorausgehen
miissen. Der erwihnten Forderung scheint daher nur jenes
Element zu entsprechen, welches iiber den pridikamentalen
Bestimmungen stehend in linea entis ihren Wirklichkeits-
grund bildet — das esse im Sinne der Existenz. Dasselbe
schliefdt kraft seines Begriffes die Potentialitét aus, und
wenn es als Akt einer Potenz auftritt, so stammt es nicht
von ihr, sondern von jenem Element, welches eine Verwirk-
lichung durch die Existenz erfordert. Zur Konstituierung
eines Wesens, in dem eine Potentialitdt nicht vorkommen
darf, ist also kein positiver Seinsgehalt so geeignet, als das
Esse im beschriebenen Sinne, aus welchem Grunde die
metaphysische Wesenheit Gottes tatséchlich durch das esse
per se subsistens, d. h. durch die in keinem Subjekt auf-
genommene und beschrinkte Existenz am besten gekenn-
zeichnet 1st.

' Divina Essentia per hoc quod exercitae actualitati ipsius
es s e identificatur, seu per hoc, quod est ipsum Esse subsistens, in
sua veluti metaphysica ratione bene nobis constituta proponitur, et
per hoc idem rationem nobis exhibet suae infinitatis in perfectione.*
Acta Ap. Sedis, propos. 23.



304 Die Grundfesten des Thomismus

Hierbei fdllt es noch in die Wagschale, dafl sowohl
die Kigenschaften Gottes als auch seine unendliche Seins-
fille aus dem Umstand abzuleiten sind, dafl Er das esse
per se subsistens ist. Nehmen wir beispielsweise die Intel-
lektualitit Gottes. Wie wir oben bemerkt haben, ist dieselve
Eigenschaft solcher Naturen, die in der Aneignungsweise
fremder Formen iiber die materielle Art erhaben sind, Nun
aber werden Subjekte, die aus Potenz und Akt zusammen-
gesetzt sind, in dieser Aneignung immer von einer gewissen
Unvollkommenheit begleitet, die an die Aneignungsweise
der Materie erinnert, d. h. sie erfordern eine Aktuation
durch den zu erkennenden Gegenstand, weshalb sowohl ihre
Erkenntnisweise wie auch die objektive Ausdehnung der-
selben immer beschrinkt sein mufd. Die intellektuelle Natur
und Tatigkeit werden also im vollkommensten Grade dort
vorhanden sein, wo die Potentialitit einfachhin ausge-
schlossen ist, und wir miissen daher in jenem Klement auch
den Urgrund der hochsten Intellektualitidt erblicken, welches
den Awusschlufy der Potentialitit erfordert oder mit sich
bringt — im esse per se subsistens.

In bezug auf den Nachweis der Seinsfiille Gottes moge
es hier geniigen, zwei Sitze des hl. Thomas anzufiithren:
,Hisse quod omnino est infinitum omnem perfectionem essendi
comprehendit . . . Ksse autem subsistens oportet esse infi-
nitum, quia non terminatur aliquo recipiente1.“ Hieraus
ergibt sich, dafd der Urgrund der unendlichen Seinsfiille
Gottes in seinem esse per se subsistens zu suchen ist und
daf} infolgedessen die sogenannte metaphysische Wesenheit
Gottes in diesem durch kein Subjekt beschrinkten Sein
liegen muf’.

Auch als unterscheidendes Merkmal scheint das esse
per se subsistens die allererste Stelle unter den Kigen-
schaften Gottes einzunehmen. Die kontingenten Wesen,
mogen sie nach ihren Arten untereinander noch so ver-
schieden sein -— in einem gemeinsamen Merkmal kommen
sie alle tiberein, dafd sie niimlich ein partizipiertes und eben
deshalb nicht subsistentes Sein besitzen, aus Akt und
Potenz zusammengesetzt sind. Das erste scheidende Element
zwischen ihnen und dem notwendigen Sein bildet also jenes
Merkmal, kraft dessen letzteres als ein subsistentes Sein

' II. C. Gent. H2.



Die Grundfesten des Thomismus 305

besitzendes und aus Potenz und Akt nicht zusammengesetztes
Wesen gekennzeichnet wird.

Die letzte These beschreibt das esse per se subsistens
in seiner Tétigkeit nach aufleni. Den Ausgang des end-
lichen Seins aus dem unendlichen haben wir, soweit es der
Rahmen dieser Abhandlung gestattet, schon oben beschrieben.
Dafd aber eine eigentliche schopferische Tiatigkeit dem Ge-
schopfe in keiner Weise eigen sein, ja nicht einmal mitgeteilt
werden kann, leitet der hl. Thomas aus dessen Beschrankt-
heit ab. Die Schopfung ist an eine potentia passiva in keiner
Weise gebunden, sie ist eine vollends absolute, unabhingige
Tatigkeit. Aus diesem Grunde kann sie nur einem solchen
Wesen eigen sein, das in seinem Sein absolut und unab-
hingig ist — dem esse per se subsistens, Aus dem gleichen
Grunde kann die schopferische Titigkeitsweise dem kon-
tingenten Wesen weder als Haupt- noch als Instrumental-
ursache mitgeteilt werden. Denn die Kraftduflerung eines
Wesens kann die Grenzen, die durch seine Natur gezogen
werden, in keiner Weise tberschreiten. Sollte also das kon-
tingente Sein 1in eigener, wenn auch in einer von aufien
ihm mitgeteilten Kraft als Hauptursache schopferisch tiitig
sein, so miifite seine beschrinkte Natur Trégerin entweder
einer unbeschrénkten, unendlichen Kraft sein oder aber Kraft
der eigenen konstitutiven Prinzipien endlich, als Trigerin
der genannten Kraft aber unendlich sein: Beide Fille
schlieflen einen Widerspruch in sich. — Die Titigkeitsweise
der Instrumentalursachen erfordert einerseits eine potentia
passiva, auf welche sie wenigstens disponierend einzuwirken
haben, was bei der Schipfung als von solchen Potenzen
unabhiingigen Tiatigkeit ausgeschlossen ist, anderseits aber
treten sie als modifizierende Prinzipien der Kraftiuflerung
der Hauptursachen auf. Sollte also die unendliche Kraft des
notwendigen Seins durch das Kontingente modifiziert werden,
so konnte sie nur als eine endliche, beschrinkte und eben
deshalb an die passive Potenz gebundene Kraft aus letz-
terem hervortreten und infolgedessen wiirde sie zn jener

1 ,Ipsa igitur puritate sui esse, a finitis omnibus rebus secer-
nitur Deus, Inde infertur primo, mundum nonnisi per creationem a
Deo procedere potuisse; deinde virtutem creativam, qua per se primo
attingitur ens in quantum ens, nec miraculose ulli finitae naturae esse
communicabilem; nullum deuique creatum agens in esse cuinscumque
effectus influere, nisi motione accepta a prima causa.®




306 Die Grundfesten des Thomismus

unabhéngigen Titigkeit, die wir Schépfung nennen, einfach-
hin ungeeignet sein.

Aus der gleichen Beschrinktheit des kontingenten
Seins leitet der hl. Thomas die eigene Titigkeitsweise der
Geschopfe ab. Die Aktivitait mufd der Natur proportioniert
sein. Besitzt das kontingente Wesen ein beschrénktes, ab-
héingiges Sein, so mufl auch seine Tétigkeit als eine be-
schrinkte und abhéngige angesehen werden, d. h, der un-
mittelbare Einfluf des notwendigen Seins mufd in allen
Kraftdauflerungen der kontingenten Natur zum Ausdruck
kommen.

Wollen wir nédmlich kraft des Kausalitétsprinzips den
Seinsgehalt der Wirkung auf entsprechende proportionierte
Ursachen zuriickfithren, so miissen wir vor allem den Grund
des Esse im Sinne einer das ganze Wesen und alle Reali-
titen der Wirkung durchdringenden Aktuation in einer Ur-
sache suchen, die mit dem kontingenten Sein nicht zu-
sammenféllt. Denn letzteres besitzt das Ksse nicht als einen
zu seiner Wesenheit gehoérigen Akt, infolgedessen nicht als
Tatigkeitsprinzip, sondern als blofle Vorbedingung der Ak-
tivitit. Weil aber erfahrungsgemifd die Wirkung aus der
zweiten Ursache als eine einheitliche Realitit hervorgeht,
muf} sie auch bei Hervorbringung des erwihnten Aktes mit-
wirken, nicht zwar in eigener Kraft, sondern in Kraft der
ersten Ursache: motione accepta a prima causa. ,Ipsum esse
est communissimus effectus primus et intimior omnibus aliis
effectibus; et ideo soli Deo competit secundum virtutem
propriam talis effectus. .. Sic ergo Deus est causa omnis
actionis, prout quodlibet agens est instrumentum divinae
virtutis operantis '.“

Aber auch jene Elemente vermag das beschrinkte und
aus Potenz und Akt bestehende Seiende aus eigener Kraft
und unabhéingig vom notwendigen Sein nicht zu bewirken,
die sonst seinen Fihigkeiten proportioniert erscheinen. Die
Herrschaft der Potentialitit mufd sich auch in dieser Be-
ziehung zeigen: das kontingente Sein vermag sich die appli-
catio, die motio ad agendum nicht zu geben, denn sonst
miiflte es ein movens non motum, ein actus purus sein.
,Quia nulla res per seipsam movet vel agit, nisi sit movens
non motum, tertio modo dicitur una res esse causa actionis

1 De Pot. qu, 8. 8. 7. c.



Die Grundfesten des Thomismus 307

alterius Inquantum movet eam ad agendum; in quo non
intelligitur collatio aut conservatio virtutis activae, sed
applicatio virtutis ad actionem 1.“ Nach dem hl. Thomas ist
also das kontingente Sein wahrhaft tétig; seine Tatigkeit
1st aber eine vollends abh#éingige und vom Einflufd des actus
purissimus so sehr durchsetzte Aktivitat, dafl sowohl das Sein
der Wirkung wie auch alle Modalitidten derselben vom actus
purus mehr abhidngig sind, als vom actus impurus — vom
Sein, welches aus Akt und Potenz zusammengesetzt ist,
,S1 consideremus virtutem, qua fit actio, sic virtus supe-
rioris causae erit immediatior effectui, quam virtus infe-
rioris ; nam virtus inferior non coniungitur effectui, nisi per
virtutem superioris 2,“

Der nihere Standpunkt des hl. Thomas iiber das Ver-
hiltnis der geschopflichen Wirksamkeit zum Einflufl Gottes
ist gut bekannt und auf Grund einer wirklich exakten und
das ganze System des Heiligen beachtenden Exegese ist es
noch niemand gelungen, eine nichtthomistische Stellung
bei thm auch nur halbwegs glaublich zu machen. Hilt man
seine Prinzipien iiber den Akt und die Potenz vor Augen
und betrachtet man dieselben nicht fiir ein einleitendes,
isoliertes und nur fiir den Schulgebrauch bestimmtes Kapitel
der Metaphysik, so kann man auch nicht anders denken,
als Thomas gedacht hat. Ohne eine reale Zusammensetzung
aus Akt und Potenz — Wesenheit und Dasein — miifite
das kontingente Sein fiir einen actus purus angesehen
werden — betont der hl. Thomas in jeder Quéstion aller
seiner Werke Ohne eine motio, applicatio, eductio de po-
tentia in actum von seiten des notwendigen Seins miifite
der actus impurus ein movens non moturp, actus purus,
also in der Tatigkeit und folglich auch im Sein unabhéngiges
Wesen sein — sagt er bei der Besprechung der einschli-
gigen Frage. Groflere Klarheit konnen wir von ihm nicht
verlangen und wenn man ihm trotzdem noch gegenteilige
Meinungen imputieren will, so ist es ein Zeichen, dafl man
mit ihm und mit seinen Grundprinzipien nicht einverstanden
ist. In diesem Fall ist es jedoch iiberfliissig, ihn als Patron
in Anspruch zu nehmen. Die katholische Lehre duldet ja
noch eine andere Auffassung in diesem Punkt. Man schliefle
sich ihr an, wenn es einem besser zusagt, und reformiere

' Ib. — 2 Ib.



308 De natura inspirationis S, Scripturae

auch die Metaphysik dementsprechend, den hl. Thomas aber
lasse man nicht solche Lehren verteidigen, die in seinem
System Widerspriiche und logische Unmdglichkeiten be-
deuten !

*

Die Thesen der Studienkongregation stellen wahrhaftig
die Grundfesten des Thomismus dar. Im einzelnen betrachtet
mogen sie blofS fiir diesen oder jenen Teil der Philosophie
Bedeutung haben, aber im Zusammenhange reprisentieren
sie das Skelett eines groflartigen Systems und wir kénnen
keine einzige These ohne betriichtlichen Schaden, ja ohue
den Ruin des Systems aufgeben. Nehmen wir eine einzige
hinweg, so entsteht eine Liicke, die nicht einen blofien
Schonheitsfehler, sondern auch fiir unsere gesamte Welt-
anschauung einen unersetzlichen Schaden bedeutet.

Das vereinigende KElement aller Thesen ist die Lehre
von Potenz und Akt, die in einer konkreten Gestalt als
Forderung oder Ausschlufl einer realen Zusammensetzung
aus Wesenheit und Dasein die ganze metaphysische For-
schung beherrscht, ihr eine Einheitlichkeit verleiht, in wei-
teren niher bestimmten Formen aber fiir die einzelnen Teile
und Unterabteilungen der Philosophie synthetische Gesichts-
punkte bietet. Philosophieren konnen wir vielleicht auch
ohne diese Lehre — wie dies die Versuche der modernen
Philosophie bekunden —, aber eine widerspruchslose, solide
und einheitliche Weltanschauung, namentlich eine thomis-
tische zu geben, vermdgen wir ohne sie in keiner Weise.

DE NATURA INSPIRATIONIS S. SCRIPTURAE
Scripsit FR. INNOCENTIUS M. JACOME, O. P.

PROOEMIUM

De inspiratione Sacrarum Litterarum non catholici
modo, sed protestantes quoque copiose disseruerunt. Quorum
variis opinionibus praetermissis, in catholicorum solummodo
regione consistere nobis est in animo; apud quos qulden}
mos fere viguit huius modi disquisitionem bifariam dividendi,
priorem quaestionem existentiam inspirationis vpcant, altera_»,m
autem essentiam seu naturam., Sed nos Scripturarum Iin-



	Die Grundfesten des Thomismus

