
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Die Grundfesten des Thomismus

Autor: Horváth, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GRUNDFESTEN DES THOMISMUS
Von Dr. ALEXANDER HORVÂTH, 0. P.

Uber die eigentliche Bedeutung der von der
Studienkongregation approbierten Thesen werden unter den Theologen

und Philosophen verschiedene Meinungen kursieren,
über ihren Sinn kann und darf jedoch keine
Meinungsverschiedenheit obwalten. Selbst das erstere entspricht den
Intentionen des Hl. Stuhles nicht, aber da einmal die
Menschen gewohnt sind, die Erlässe ihrer Obrigkeit nach magis
und minus probabile zu schätzen, so wird man einstweilen
zusehen müssen, daß den erwähnten Thesen auf der einen
Seite gar keine Bedeutung beigemessen wird, auf der anderen
Seite aber dieselbe so niedrig, als es nur möglich ist,
herabgesetzt wird. Nur diejenigen werden in diesem ersten Punkt
der Intention des Hl. Stuhles gerecht werden, die an ihren
Anschauungen nach dem Erscheinen des Motu proprio und
der 24 Thesen keine Korrekturen vorzunehmen genötigt waren.

Konnte aber die Studienkongregation die erwünschte
Übereinstimmung nicht erzielen, so ist es ihr um so mehr
gelungen, das zweite zu erreichen. Die Thesen wurden nämlich

der Öffentlichkeit in einer so klaren präzisen Formulierung

übergeben, dass ein Zweifel über ihren Sinn gar
nicht aufkommen kann. So ist es auch recht, da man vieler-
seits gewohnt war, dem hl. Thomas nur dann eine Meinung
zuzuschreiben, wenn er nicht bloß im Gedanken, sondern
auch in bezug auf die Terminologie die kommenden
Jahrhunderte antizipierte. Es dürfte infolgedessen ein Kommentar
zu diesen Sätzen als gänzlich überflüssig erscheinen, da in
denselben weder Aquivokationen vorkommen noch auch
dem unkundigen Leser die Orientierung schwer fallen dürfte.
Ausgezeichnete Schüler des Aquinaten aus alter und neuer
Zeit haben ja in Kommentaren wie auch in selbständigeren
systematischen "Werken diese Sätze jedermann zugänglich
gemacht. Da aber die Thesen nicht bloß die Lehre des
hl. Thomas darstellen, sondern auch als Grundfesten seines
Systems gelten wollen, können wir einem Kommentar doch
nicht alle Berechtigung absprechen.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 18



262 Die Grundfesten des Thomismus

Kommentare von diesem Schlag könnten sich auf die
verschiedensten Seiten des Gegenstandes beziehen. Am
dringendsten notwendig wäre wohl ein historischer Kommentar,

der die sehr wechselvollen Schicksale der Thesen dartun
würde. Alle diese Sätze werden wohl in Aristoteles, wenn
nicht wörtlich enthalten, doch wenigstens begründet sein,
und haben bis zum hl. Thomas eine bewegte Geschichte
durchgemacht. Nachdem sie durch den Aquinaten eine
bestimmte, scharfe Formulierung erhielten, traten seine Nachfolger

an sie heran, und es wurde der Sinn, den ihnen der
Meister gab, entweder festgehalten oder modifiziert, oft sogar
gänzlich verlassen. Ein solcher Kommentar wäre die
herrlichste Apologie für den Aquinaten, aber auch für die
Studienkongregation, an deren Urteilskraft zu zweifeln man
sich auch noch jüngst berechtigt fühlte. Dies kann jedoch
nur als Aufgabe von Jahrzehnten und eines ganzen
Gelehrtenkollegiums betrachtet werden, denn die Forderungen,
die eine solche Arbeit an den Forscher stellt, sind
wahrhaftig keine geringen. Hier wollen wir einen Kommentar
anderen Schlages bieten, indem wir unser Augenmerk auf
die Thesen, als auf die Grundlagen des Thomismus,
richten und mit Hinweis auf die hauptsächlichen Stellen
des hl. Thomas ihre Bedeutung und ihre Verwendung in
der thomistischen Theologie und Philosophie darlegen.
Dieser Kommentar ersetzt den soeben erwähnten keineswegs,
er kann aber eine kleine Orientierung bieten und den
Zweifler belehren, daß man die 24 Thesen doch nicht ohne
jeden Grund mit dem ehrenvollen Prädikat versah: es sei
in ihnen der historische Thomas ganz handgreiflich
enthalten.

I
Auf den ersten Blick fällt es auf, daß der scharfen

Abgrenzung des Seinsbegriffes unserer Metaphysik eine
besondere Sorgfalt zugewendet wird. Daß die moderne
Philosophie so sehr in der Luft hängt, ist vielfach dem Mangel
eines soliden Seinsbegriffes zuzuschreiben. Daß sie aber
den Weg des Pantheismus bewußt oder unbewußt
eingeschlagen hat oder ihn nolens volens einschlagen muß, ist
ohne jeden Zweifel auf diesen Umstand zurückzuführen.
Wir brauchen nur an Spinoza zu denken, der — wenigstens
in der Metaphysik — als der maßgebendste Führer der
modernen Philosophie angesehen wird. Durch die Verhängnis-



Die Grundfesten des Thomismus 263

volle Verwechslung der logischen und ontologischen
Ordnung kam er zu einer Gleichsetzung des Seienden im
allgemeinen mit dem Ansichseienden (causa sui), was in
weiteren Konsequenzen das Aufgehen jeder eigentlichen Realität

der sogenannten Modi im Sein des Ansichseienden
notwendig nach sich ziehen mußte1. Und wenn wir der
Wiege der aristotelischen Metaphysik näher treten wollen,
so finden wir schon in der ersten Periode der griechischen
Philosophie ganz ähnliche, wenn auch nicht so bewußt
verflochtene Ansichten.

Bei dieser Untersuchung können wir den naiven
Monismus der alten Ioniker ganz übergehen. Es genügt, auf
Parmenides einen Blick zu werfen, der den Gedanken des

Xenophanes vom to ev toüto xai näv auf das Wirkliche im
allgemeinen übertrug und hiermit den ersten nachweisbaren
metaphysischen Pantheismus in der griechischen Philosophie
vertrat. „Ein Gemeinsames ist mir das Seiende, wo ich auch
beginne 2u — sagt er in poetischer Begeisterung — und er
antizipiert nur einen Lieblingsgedanken der neueren
Philosophie, wenn er die Identität des Denkens und des Seins
so unumwunden ausspricht. Aus dieser Voraussetzung,
insbesondere aber aus den weiteren Bestimmungen des
Verhältnisses zwischen dem Seienden und Nichtseienden folgte
zunächst die Erklärung, daß dem Seienden etwas Nicht-
seiendes bloß vom Wahne der Menschen zur Seite gestellt
werde, was dann eine Leugnung der Vielheit und des
Wechsels in der Erscheinungswelt ohne weiteres nach sich
ziehen mußte.

Hiermit war das große Problem aufgeworfen. Unsere
Verstandeserkenntnis führt zu etwas Bleibendem,
Unverändertem, ja sogar Unveränderlichem. Die Sinneserkenntnis
hingegen stellt uns alles als Veränderliches, in beständigem
Wechsel Begriffenes dar. Wie löst sich die Antinomie auf,
da wir doch nicht einfachhin berechtigt sind, an der Wahr-

1 „Id quod per aliud lion potest concipi, per se concipi debet."
Eth. pars. I. ax. 2. „Effectus cognitio a cognitione causae dependet
et eandem involvit." Ib. ax. 4. Man braucht in diesen Sätzen laut des
ontologischen Paralogismus, der das ganze Werk Spinozas durchzieht,
nur das concipi durch esse ersetzen, und die 15. These des ersten
Teiles der Logik muß sich notwendig ergeben : Quidquid est, i n Deo
est, et nihil sine Deo esse, neque concipi potest."

2 H. Die Is: Die Fragmente der Vorsokratiker (8. Aufl.) 18,
B. 8; 5 (I. Bd., p. 151, 15 u. 152, 20).

18*



264 Die Grundfesten des Thomismus

heit der einen oder der anderen Erkenntnisart zu zweifeln?
Heraklit „dem Dunkeln" gelang es noch keineswegs, die
Lösung zu finden. Der Vielheit und der Veränderung
zuliebe verzichtet er auf das Eine und das Bleibende und
man wird ihm sicher nicht mit Unrecht nachsagen, daß das
Eine und das Bleibende, welches er dem Wechselnden unterlegt,

unter dem Sinnbild des Feuers etwas bloß Gedankliches

darstellt1.
Näher kamen der Lösung die Atomisten des 5.

Jahrhunderts. Entstehen, Vergehen, wie auch Vielheit des Seienden

sind nach ihnen nur dann erklärbar, wenn wir ihm ein
anderes Prinzip, das Nichtseiende, zur Seite stellen, welches
infolgedessen auf die Realität den gleichen Anspruch
erhebt, als das Seiende2. Daß sie jedoch in der Bestimmung
der beiden Prinzipien geirrt habens, läßt sich aus dem
Standpunkt der damaligen Philosophie leicht erklären. Ganz
abgesehen nämlich davon, daß die metaphysische Spekulation

damals auf ein Mindestmaß beschränkt war, hätten
schon die kühnen Folgerungen des Parmenides und Herak-
lits bei Männern, die an das naturwissenschaftliche Denken
gewöhnt waren, gegen dieselben ein berechtigtes Mißtrauen
erregt.

Den wahren Tatbestand zu entdecken oder richtiger
das Verhältnis des Seienden zu irgendeinem Nichseienden
genau festzustellen, war einem Mann vorbehalten, der für
das Konkrete ebenso begeistert war, wie für das Abstrakte
und dem die wechselnde Erscheinungswelt nur den Weg
zum Bleibenden, Unveränderten und schliesslich zum
Unveränderlichen zeigte, ndvzaiv dy npcbzat àp^ai to èvepyscqi

TTpœzov zoiïi xac äXXo S duvdpsi*, sagte der große Philosoph
und betrat damit den zur Lösung der großen Weltprobleme
führenden Weg, auf dem der menschliche Geist vor und
nach ihm so oft irre wurde. Die Pionierarbeiten haben seine
Vorgänger redlich verrichtet, er fand auch in dieser
Beziehung befahrene Straßen, seine Genie mußte nur ebnen
und die vielen Seitenwege absperren. Durch eine glückliche

1 Vgl. auch Windelband, Lehrbuch der Geschichte der
Philosophie, 5. Aufl. Tübingen 1910, p. 42.

2 D iels, Fragm. 55, B. 156. r/u>) näXXov to Skv p to ptjdev sivai
3 „Asv fisv ôvofiaÇcov to oôifia, firjdsv ôk to xsvov, œç xai tovtov

CpVOLV Tivà Hal VJZOOTCtOLV îôiov $x°vtoç.u Ib.
4 Arist. Metaph. 1. 11. c. 5.



Die Grundfesten des Thomismus 265

Lösung des erkenntnistheoretischen Problems gelang es ihm,
der Klippe auszuweichen, an welcher Parmenides gescheitert

isb, mit der festen und die Phantasievorstellungen weit
übersteigenden Bestimmung des Seins und Nichtseins aber
erhob er sich weit über die krassen Vorstellungen der
Atomiker.

Der Standpunkt seiner Philosophie, den auch der Aqui-
nate adoptierte, ist folgender. Das Seiende tritt uns trotz
seiner Einfachheit und Undefinierbarkeit als aus zwei
Prinzipien bestehend entgegen und wir können seine verschiedenen

Arten ohne eine bestimmte Beziehung, d. h. ohne
die Rücksichtnahme auf die Oberherrschaft des einen oder
anderen Elementes nicht bestimmen. ^Eazt de to peu euepyeitjL
pöuou, to de duuàpec, tô dk duuàpet xat èuepyetqi, to peu ou, to
dk tzooôv, to de tcou loinâiv1.44 Und der hl. Thomas deutet
in einem Satze dasjenige an, was in den ersten Thesen der
Studienkongregation gesagt wird: „Esse dividitur per actum
et potentiam. Et hoc est quod dicit, quod entium quoddam
est actu, sicut primum movens, quod Deus est; quoddam
potentia tantum, ut materia prima, quoddam potentia et
actu, sicut omnia intermedia2."

Die Teilungs- und Einteilungsprinzipien des Seienden
sind also nach Aristoteles und Thomas der Akt und die
Potenz, das Element, welches das eigentliche Sein und das

Prinzip, welches wenigstens in gewisser Beziehung das
Nichtsein vertritt. Demnach ist das Seiende je nach der
Oberherrschaft des einen oder des anderen Prinzips in ein
unbeschränktes, vollkommenes und in seiner inneren
Konstitution mit dem Nichtseienden in keiner Weise gemischtes
Ansichseiende, und in ein unvollkommenes, durch das Nicht-
seiende beschränktes und die Realität nur teilweise
besitzendes Sein einzuteilen. Das erste ist der actus purus,
das zweite der actus impurus — eine aus èvTeXé^eta und
dôuapcç bestehende Realität. Diese Einteilungsprinzipien
begleiten fernerhin alle Arten des Seienden. Denn das
Akzidens wird von der Substanz dadurch getrennt, daß in
ihm der positive Seinsgehalt ganz eigenartige Beschränkungen
und Unvollkommenheiten erfährt. Die einzelnen
Unterabteilungen des Akzidens aber erhalten ihre Eigenart eben

1 Ib. 1. 10. c. 9.
2 In Metaph. 1. 11. lect. 9.



266 Die Grundfesten des Thomismus

dadurch, daß ihr Vollkommenheitsgehalt in verschiedener
Weise eingeschränkt und zur Inhärenz hingeordnet wird.
Akt und Potenz trennen voneinander das Sein und alle
Arten desselben.

Die Natur der beiden Prinzipien läßt sich aus der
Betrachtung des Seienden, welches unserer Erkenntnis am
nächsten liegt, leicht bestimmen. Dieses Seiende tritt vor
allem als ein Vielfaches, Vervielfältigtes und in mehrere
Subjekte Zersplittertes entgegen, die weder einzeln noch
zusammen die ganze Fülle des Seins erschöpfen, sondern
nur einen bestimmten Inhalt repräsentieren. Dieser Inhalt
erscheint aber immer als eine auf eine bestimmte Summe,
auf einen bestimmten Grad beschränkte Vollkommenheit,
also als etwas aus Seiendem und Nichtseiendem Bestehendes.
Innerhalb der einzelnen Subjekte selber finden wir weiters
eine gewisse Expansivität, Vervollkommnungsfähigkeit vor,
die wiederum nur von der Beschränkung und von einer
im Seienden selbst existierenden Unordnung spricht.

Forscht man dem innersten Grunde dieser Erscheinungen
nach, so findet man, daß dieselben nur dann erklärlich sind,
wenn dieses Seiende aus zwei Prinzipien besteht, deren
eines als beschränkendes (potentia), das andere als
beschränktes Element (actus) betrachtet wird. Würde nämlich
das Seiende, sofern es einen positiven Inhalt (actus)
repräsentiert, zugleich auch das Prinzip der Beschränkung im
letzteren besitzen, so müßten wir mit den Elementargesetzen
der Erkenntnis in Konflikt geraten und zur Aufhebung des

Kontradiktionsprinzips schreiten, wie dies die Geschichte
der Philosophie besonders von Hegel bezeugt. Es ist jedenfalls

sicher, daß hieran in vielen Fällen auch unsere
Erkenntnis die Schuld trägt, indem sie einen Seinsgehalt in
einem Begriffe nicht nach dem vollen Inhalt auszudrücken
vermag, aber auf der ganzen Linie dürfen wir sie doch
nicht für alle Beschränkungen und für alle Unordnung, die
sie wahrnimmt, verantwortlich machen. Dies um so weniger,
da sie an das Gegebene gebunden ist, von ihm ihre Begriffe
abstrahiert und durch die Anwendung verschiedenster
Kriterien in den Stand gesetzt ist zu beurteilen, wann die

Zusammensetzung eine reale und wann eine bloß
verstandesmäßige ist. Im allgemeinen müssen wir also den
beiden Prinzipien eine ihrer Eigenart entsprechende Realität

unbedingt zuschreiben.



Die Grundfesten des Thomismus 267

Diese Realität muß in ihnen natürlich in verschiedener

Weise vorgefunden werden. Der Akt, als Quelle der
Vollkommenheit und des eigentlichen Seinsgehaltes,
besitzt die Realität jedenfalls nicht als empfangendes, sondern
als austeilendes Element: er nimmt im Seienden die Stelle
des bestimmenden Prinzips ein. Die Potenz hingegen, als
Prinzip der Unvollkommenheit und der Beschränkung, kann
für sich betrachtet keine eigentliche, absolut erfaßbare Realität

darstellen. Das Sein, welches ihr zukommt, kann nur
eine relative, in bezug auf den Akt faßbare und folglich
vom Sein des Aktes abhängige Realität sein. In dieser
Hinsicht stellen also die beiden Prinzipien aufeinander nicht
zurückführbare, also real verschiedene Elemente dar1.

Da aber anderseits jedes Seiende eine ungeteilte,
einheitliche Vollkommenheit repräsentiert, müssen die beiden
Prinzipien trotz der Beibehaltung ihrer Eigenheiten in der
Bildung des beschränkten Seienden eine intime Einheit
eingehen, so daß in letzterem Potenz und Akt nur Prinzipien
des Seienden, nicht aber verschiedene Arten desselben
vertreten. Betrachten wir also den Akt und die Potenz in ihrer
Eigenheit als wirkliche ap/ac — Prinzipien des beschränkten
Seienden, so wird es uns gewiß nicht unbegreiflich erscheinen,
wenn der hl. Thomas an ungeteilten, einheitlichen Realitäten

noch immer real verschiedene Prinzipien finden zu
müssen glaubt.

Ohne irgendeine reale, fundamentale Zusammensetzung
aus Potenz und Akt in der innersten Konstitution des
Seienden ist infolgedessen seine Beschränkung und
Vervielfältigung einfach unerklärlich, denn wo diese Zusammensetzung

fehlt, dort ist das Seiende — wenigstens in suo
ordine — eine einfache, mit der Potenz nicht gemischte,
von ihr nicht eingeschränkte Realität — ein actus purus.
„Potentia et actus ita dividunt ens, ut quidquid est, vel
sit actus purus, vel ex potentia et actu, tamquam primis
atque intrinsecis principiis necessario coalescat8."

Die èvrsÀé/eta als Prinzip der Vollkommenheit, der Einheit

und der Ordnung, kurz des Positivum im Seienden, ist an
sich unbeschränkt und soweit ihre eigenen konstitutiven Ele-

1 „Manifestum est, qucd potentia et actus diversa sunt."
•S. Thomas in 9. Metaph. lect. 3.

a Acta Apost. Sedis, 1914, nr. 11, p. 384. Prop. I.



2(38 Die Grundfesten des Thomismus

mente in Betracht kommen, nur eine einzige. Ihre Beschränkung

und Yervielfältigung ist ohne ein anderes Prinzip — ohne
die dôvaftiç nicht denkbar. Ihm ist infolgedessen alles an
das Negative und Nichtseiende Streifende zuzuschreiben.
Jedes endliche Seiende muß mithin als aus Potenz und Akt
zusammengesetzt angesehen werden und die Lehre von den
beiden Prinzipien muß ohne weiteres zu den Grundfesten
der aristotelisch-thomistischen Philosophie gerechnet werden.
„Actus utpote perfectio non limitatur nisi per potentiam
quae est capacitas perfectionis. Proinde in quo ordine actus
est purus, in eodem nonnisi illimitatus et unicus existit ; ubi
vero est finitus ac multiplex, in veram incidit cum potentia
compositionem 1.u

Die Bedeutung des letzten Satzes läßt sich in der
Engellehre des hl. Thomas Schritt für Schritt verfolgen.
An der allgemeinen Charakteristik jedes endlichen Seienden
nehmen auch die reinen Geister teil, nicht zwar in der
Form einer Zusammensetzung in ihrer Wesenheit, sondern
mit Rücksicht auf eine andere, das geschöpfliche Sein als
solches begleitende Beschränkung. Unser Verstand ist
geneigt, auch in ihrer Wesenheit eine Zusammensetzung
festzustellen. Dies stammt jedoch aus seiner eigenen Beschränkung,

ist aber im objektiven Tatbestand nicht begründet.
„In rebus immaterialibus non est aliud determinans et de-
terminatum, sed unaquaeque eorum secundum seipsam tenet
determinatum gradum in entibus. Et ideo genus et
differentia in eis non accipitur secundum aliud et aliud, sed
secundum unum et idem; quae tarnen differunt secundum
considerationem nostram ; inquantum enim intellectus noster
considérât illam rem, ut indeterminate, accipitur in eis
ratio generis, inquantum vero considérât ut determinate,
accipitur ratio differentiae2." In bezug auf die Wesenheit
müssen also die Engel zu den reinen, unendlichen Akten
gerechnet werden und eben deshalb ist ihre Vervielfältigung
innerhalb der Gattung einfachhin ausgeschlossen. „Substantiae
autem immateriales creatae sunt finitae secundum suum esse,
sed infinitae secundum quod earum formae non sunt receptae

1 Ib. prop. 2. Diesem Satz entspricht die Stelle bei Aristoteles
im XII. Metaph. cap. 10 (8). 'H /ukv ovv ôvva/uig cog vkrj (tov) xaïïôlov
ovoa xai âogioxog xov xaftôkov y.ai âogîoxov sotiv, rj ôe evsgyeia œgiofxevrjj
xai ù)Qiof.i£vov loôè ri ovoa xovàê xivog.

2 S. Th. I. Qu. 50. a. 2 ad 1. Vgl. auch corp. art.



Die Grundfesten des Thomismus 269

in alio ; sicut si diceremns albedinem separatam existentem esse
infinitam quantum ad rationem albedinis, quia non contra-
hitur ad aliquod subiectum, esse tarnen eius esset finitum,
quia determinatur ad aliquam naturam specialem1." Es ist
auch genugsam bekannt, daß in Ableitung der weiteren
Vollkommenheiten und in der Bestimmung der Tätigkeitsweise der
Engel dieser Gedanke des hl. Thomas eine große Rolle spielt,
und wir wissen es auch ganz genau, daß es ihm nur durch
das Festhalten an einer anderen realen Zusammensetzung
gelang, eine solide und von Phantasmagorien gereinigte
Engellehre zu schaffen. Letztere Zusammensetzung ist in
der dritten These der Studienkongregation angedeutet:
„Quapropter in absoluta ipsius esse ratione unus subsistit
Deus, unus est simplicissimus, cetera cuncta quae ipsum
esse participant, naturam habent qua esse coarctatur, ac tam-
quam distinctis realiter principiis, essentia et esse constant."

Der erste Teil des Satzes ist bloß ein Korollar der
allgemeinen Lehre von Akt und Potenz. Ist nämlich das
Prinzip des Vollkommenheitsgehaltes einfachhin mit keiner
Potenz gemischt, dann kann es weder eine Vervielfältigung
noch auch irgendeine Art von Beschränkung erfahren : Es muß
in der ganzen Fülle des Seins als ein actus unicus und
simplicissimus subsistieren. Wodurch unterscheidet sich also
das endliche Sein im allgemeinen von diesem actus purissi-
mus? Die Einfachheit in der Wesenheit scheidet die beiden
von einander nicht2. Es muß eine andere Zusammensetzung
als unterscheidendes Merkmal vorgefunden werden. Mit einer
Entschiedenheit, die der Wichtigkeit des Gegenstandes ganz
angemessen ist, spricht sich der hl. Thomas über diesen
Punkt aus. „Esse, secundum quod dicitur res esse in actu,
invenitur ad diversas naturas vel quidditates diversimode
se habere. Quaedam enim natura est, de cuius intellectu
non est suum esse, quod patet ex hoc intelligi potest, cum
hoc ignoretur an sit, sicut phoenicem vel eclipsim, vel
aliquid huiusmodi. Alia autem natura invenitur de cuius ratione
et ipsum suum esse, imo ipsum esse est sua natura

1 Ib. ad 4.
2 „De ratione quidditatis, in quantum est quidditas, non est

quod sit composita, quia numquam inveniretur simplex natura, quod
ad minus in Deo falsum est ; nec est de ratione eius, quod sit simplex
cum quaedam inveniantur composita, ut humanitas." ö. Thorn. II. Disk.
III. qu. 1. a. 1. c.



270 Die Grundfesten des Thomismus

Ergo in solo Deo suum esse est sua quidditas vel natura,
in omnibus autem aliis esse est praeter quidditatem, cui
esse acquiritur 1.u

Der Gedanke, daß wir die allercharatteristischeste
Zusammenstellung des endlichen Seins aus Akt und Potenz
in seiner Wesenheit und seinem Dasein suchen müssen, zieht
sich durch alle Werke und durch alle philosophischen und
theologischen Anschauungen des Aquinaten. Die Scheidewand

zwischen dem einfachhin Ansichseienden und dem,
das am Sein nur teilnimmt, kann nur dann errichtet werden,
wenn diese Zusammensetzung aus Wesenheit und Dasein der
realen Welt angehört. Diese oder jene Art des endlichen
Seienden mag eventuell ein anderes trennendes Prinzip
aufweisen, wie dies die achte These der Studienkongregation
von der Körperwelt betont2, aber das geschöpfliche, endliche
Sein als solches kann nur dann von dem unendlichen,
ungeschaffenen als verschieden angesehen werden, wenn die
beiden Prinzipien untereinander die erwähnte tiefstgreifende
Zusammensetzung eingehen. rIn substantiis autem compositis
ex materia et forma est duplex compositio actus et potentiae :

prima quidem ipsius substantiae, quae componitur ex materia
et forma; secunda vero ex ipsa substantia iam composita
et esse; quae etiam potest dici ex quod est et esse vel ex
quod est et quo est. Sic igitur patet, quod compositio actus
et potentiae est in plus, quam compositio formae et materiae ;

unde materia et forma dividunt substantiam materialem,
potentia autem et actus dividunt ens commune8/ Mag nun
nach dem hl. Thomas der Seinsgehalt des einzelnen durch
noch so verschiedene Prinzipien bestimmt werden und mögen
im Seienden der besprochenen Zusammensetzung weitere
Beschränkungen in der Form einer realen oder aber bloß
verstandesmäßigen Zusammensetzung vorausgehen, diese
fundamentale Verbindung beider Elemente darf nicht fehlen,
sonst büßen sie ihre eigene Charakteristik ein und werden
zu entia per essentiam.

Man hat über den Grad der Verschiedenheit beider
Prinzipien viel disputiert und insbesondere dem hl. Thomas

1 Ib.
2 „Creatura -vero corporalis est quoad ipsam essentiam composita

potentia et actu, quae potentia et actus ordinis essentiae, materiae

et formae nominibus designantur."
3 II. C. Gent. cap. 54.



Die Grundfesten des Thomismus 271

eine Meinung zugeschrieben, die weder mit seinen
allgemeinen Anschauungen über die Natur der Potenz und des

Aktes, noch mit seinen klaren Worten im Einklang steht.
Die Studienkongregation hat diese Ansicht nicht zu der
ihrigen gemacht, sondern eine Formulierung als die offizielle
thomistische Lehre angenommen, die in der traditionellen
Schule des hl. Thomas von jeher als die unbestreitbare
Ansicht des Meisters galt.

Wie könnte man auch beim Aquinaten eine bloß
verstandesmäßige oder — wie man sie auch zu nennen pflegt —
eine metaphysische Zusammensetzung beider Prinzipien
suchen, wenn er die reale Verschiedenheit des Aktes und der
Potenz als eine selbstverständliche Wahrheit ansieht und
wenn er gewohnt ist, seine Meinung ganz unumwunden
auszusprechen, wo er trotz der gegenteiligen Auffassungs-
weise unseres Verstandes die reale Verschiedenheit beider
Prinzipien anzunehmen sich nicht genötigt sieht1. Wie
könnte man dem endlichen Sein im System des hl. Thomas
ohne diese Zusammensetzung in linea entis einen Platz
gewähren, wenn der Meister sich darüber so klar ausspricht,
daß dort, wo nur unsere Vernunft eine Zusammensetzung
findet, dem objektiven Tatbestand nach doch eine Unendlichkeit

obwaltet, wie wir es oben von ihm gehört haben. Will
man also die gegenteilige Meinung nicht zwar als thomistisch
— das wäre doch ein Prassen mit der Energie —, sondern
als ein philosophisches Kuriosum weiter behalten, so muß man
die Reform jedenfalls mit den Begriffen der Potenz und des

Akt beginnen, um Realitäten, die aufeinander nicht
zurückführbar sind, identifizieren zu können.

Mit den letzteren Bestimmungen erhält die Lehre
des hl. Thomas von den beiden Prinzipien eine ganz
besondere Gestalt und Bedeutung. Die eigentliche
Fundamentalwahrheit der thomistischen Philosophie kann nämlich
demnach in einer konkreteren Form ausgedrückt werden,
als Forderung einer realen Zusammensetzung des
endlichen Seins in linea entis aus Wesenheit und Dasein. Akt
und Potenz sind ja transzendentale Begriffe, die das Seiende

1 Die soeben angeführten Stellen mögen für unseren Zweck
ausreichen. Der erste Artikel der II. Dist. III, die berühmten Kapitel
des II. C. Gent. 52—54 und I. Qu. 50 a. 2. und unzählige andere, auch
bisher sonnenklare Stellen haben nach der Approbation der berufenen
Behörde an Kraft und Klarheit sicher gewonnen.



272 Die Grundfesten des Thomismus

und alle seine Arten begleiten und trennen ; in der
Wirklichkeit sind sie aber immer als diese oder jene bestimmte
Art der Potenz oder des Aktes vorhanden und müssen auch
dementsprechend bezeichnet werden. Der hl. Thomas selbst
betont diesen Gedanken, indem er die verschiedenen
Beschränkungen und Zusammensetzungen zwar mit den
erwähnten gemeinsamen Begriffen bezeichnet, aber sofort
hinzufügt, um welche Prinzipien es sich in concreto handelt.
So auch in unserem Falle. „Omne quod non habet aliquid
ex se, sed recipit illud ab alio, est possibile, vel in potentia
respectu eius, ideo ipsa quidditas est sicut potentia et suum
esse acquisitum est sicut actus1."

Daß die Lehre von der Potenz und Akt in der
erwähnten konkreten Gestalt die ganze Philosophie und Theologie

des hl. Thomas belebt, ist allen Kennern des Aquinaten
bekannt, der Unkundige aber kann sich hierüber im letzten
bedeutungsvollen Werke P. del Prado's orientieren2. Die
Studienkongregation hat in diesem Punkt nur für einen
Fall ihre Meinung ausgesprochen, indem sie uns versichert,
daß nach dem hl. Thomas eine weitere greifbare Zusammensetzung

im geschöpf lichen Sein — aus Substanz und
Akzidenzien — ohne die erwähnte innere Beschaffenheit
unverständlich bleibt3.

Der Aquinate spricht seine Meinung auch diesbezüglich
mit der erwünschten Klarheit aus. „Forma simplex,

quae est actus purus, nullius accidentis potest esse subiectum,
quia subiectum comparatur ad accidens, ut potentia ad actum;
et huiusmodi est solus Deus. Forma autem simplex quae non
est suum esse, sed comparatur ad ipsum ut potentia ad actum,
potest esse subiectum accidentis 4.u Wie könnte auch in einem
Sein, in welchem keine, die tiefsten Wurzel selbst berührende

Beschränkungen vorhanden sind, eine
Vervollkommnungsfähigkeit gesucht werden, die dem Akzidens doch
entweder vorausgeht oder aber mit ihm als Folge notwendig

1 II. Dist. 1. c.
3 De veritate fundamentali philosophiae christianae. Frib.,

Helv. 1911.
3 „Est praeterea in omni creatura realis compositio subiecti

subsistentis cum formis secundario additis, sive accidentibus : ea vero
nisi esse realiter in essentia distincta reciperetur intelligi non posset.
Prop. V.

* I. Qu. 54. a. 3. ad 2.



Die Grundfesten des Thomismus 273

verbunden ist Müssen wir aber auch nicht anerkennen, daß
ohne eine reale Zusammensetzung aus Wesenheit und Dasein
das Sein als eine subsistente Realität, ein actus purus und
simplicissimus, also mit der ganzen Fülle der Vollkommenheit

ausgerüstete Wirklichkeit vor uns stehen würde? Könnte
man eine metaphysisch befriedigende Lösung angeben, die
uns die wahren Wurzel weiterer realen Potentialitäten vor
Augen führen würde? Es ist vielleicht möglich auf einer
anderen Grundlage, als dieser des hl. Thomas, bei ihm finden
wir jedoch das Gegenteil mit aller Entschiedenheit
ausgesprochen. „Substantialis simplicitas in angelis excludit com-
positionem materiae et formae, non autem compositionem
ex esse et quod est ; quam compositionem ad minus acciden-
talis compositio in angelis praesupponit 1.u Sehr klare Worte,
die für die Urteilskraft der Studienkongregation nicht ohne
Bedeutung sein dürften.

Von den akzidentellen Formen werden zwei namentlich

erwähnt: die Relation und die Quantität. Warum eben
auf diese zwei das Hauptgewicht gelegt wird, dürfte uns
nicht verschlossen sein. Die Grundfesten des Thomismus
wollen diese Thesen darstellen, die pronuntiata maiora
jener Philosophie, die ihre eigentliche Krone in der Theologie

sieht, die sich sogar zur Ehre rechnet, von der Theologie

etwas lernen und von ihr auf manche Punkte aufmerksam

gemacht werden zu können. Aus diesem Grunde
besitzen die erwähnten akzidentellen Realitäten eine besondere

Wichtigkeit im Thomismus. Die Relation hilft uns, das
tiefste Geheimnis des inneren Lebens Gottes, das Geheimnis
der Dreieinigkeit, unserer schwachen Erkenntnis näher zu
bringen, die Quantität aber erhält dort eine große Bedeutung,

wenn wir das Geheimnis der Liebe Gottes, die heiligste
Eucharistie theologisch erklären wollen.

Die Relation glauben wir an einem anderen Orte2
im Sinne des hl. Thomas dargestellt zu haben, in bezug
auf die Quantität werden wir später auf die hauptsächlichen
Stellen des hl. Thomas hinweisen.

Welchen Fortschritt und welche Sicherheit die
erwähnte Fundamentalwahrheit der aristotelisch-thomistischen
Philosophie für unsere Naturbetrachtung bedeutet, hat die

1 Quodl. 7 a. 7. ad 1.
2 Metaphysik der Relationen, Graz, 1914.



274 Die Grundfesten des Thomismus

Geschichte der Philosophie seit Aristoteles und Thomas
viel beredter nachgewiesen, als daß wir noch eigene
Beweise anzuführen brauchten. Der Monismus, der die Geister
immer und immer versuchte, verlor seine Berechtigung,
sobald man sich durch objektive Gründe gezwungen sah,
im Seienden selbst Prinzipien der Teilung und
Vervielfältigung anzunehmen, Prinzipien, die den Geist naturnotwendig

zur Annahme einer Vielheit des Seienden zwingen.
Hierbei verlor man jedoch die Vorteile der monistischen
Naturbetrachtung keineswegs. Dem geteilten und
vervielfältigten Seienden muß das ungeteilte, ja unteilbare
vorausgehen, in welchem die èvreÀé^eca nicht bloß irgendeine
Oberherrschaft behauptet, sondern in ihrer vollsten Reinheit

ohne Beimischung des Nichtseienden subsistiert. Actus
prior est potentia — behauptet Thomas nach Aristoteles
und wenn der Satz in irgendeiner Hinsicht auf Wahrheit
Anspruch erhebt, so muß dies besonders dort der Fall sein,
wo es sich um die Bestimmung der Beziehungen des actus
purus simpliciter zum actus impurus handelt. Diese
Beziehungen zeigen uns einerseits, daß die beiden Arten des
Seienden mit Beibehaltung ihrer eigenartigen inneren
Beschaffenheit wie durch eine Brücke verbunden sind. Sie
können ineinander nicht übergehen, auch keinen Teil ihrer
konstitutiven Prinzipien gegenseitig abtreten, aber das
Niedrigere, das Beschränkte ist vom Höheren und Absoluten
so abhängig, daß es durch seine Konstitution auf das erstere,
als auf sein Prinzip hinweist, und kann in seiner Eigenart
als endliches Seiende ohne diesen Hinweis gar nicht
begriffen werden.

Hiermit ist auch die Meinung des hl. Thomas von
der Aussageweise unseres Seinsbegriffes, von dem esse per
se subsistens und dem esse participatum gerechtfertigt.
„Ens quod denominatur ab esse, non univoce de Deo ac de
creaturis dicitur, nec tarnen prorsus aequivoce, sed anologice,
anologia tum attributionis, tum proportionalitatis 1.u Wir
erwerben unseren Seinsbegriff direkt von dem esse participatum,

noch näher von einer unvollkommenen Art desselben
— vom körperlichen Seienden. Durch die Abstraktion unseres
Verstandes, namentlich aber auf Grund der Beschränkungen
des endlichen Seienden, erheben wir uns zu einem Seins-

1 Acta S. Sedis 1. c. prop. 4.



Die Grundfesten des Thomismus 275

begriff, in welchem sich der positive Seinsgehalt (essentia)
zum eigentlichen letzten Akt in linea entis (esse) indifferent
verhält und nur mit Rücksicht auf ihn eine bestimmte
Charakteristik als Seiendes erhält. Gegen die Exaktheit dieses
Begriffes können wir keine Bedenken erheben. Denn wäre
der faßbare Inhalt im Vergleich zum letzten Akt an sich
nicht indifferent, dann könnten wir uns das Seiende z. B.
als ein mögliches gar nicht vorstellen.

Um die verschiedenen Aussageweisen dieses
Seinsbegriffes bestimmen zu können, müssen wir darauf Rücksicht
nehmen, wie sich in ihm das potentielle Element (essentia)
zum Akt (esse) verhält. In bezug auf die verschiedenen
Arten des endlichen beschränkten Seienden haben wir in
der Vergleichung der uns proportionierten Seinsarten eine
sichere Führung. Für das Weitere kann uns das erwähnte
Seiende nur dann haften, wenn die Kluft zwischen ihm
und einem eventuell weiter vorzufindenden vollkommeneren
Sein ausgefüllt, oder richtiger überbrückt werden kann.

Dies besorgt uns die eigentümliche und nunmehr
wohlbekannte innere Beschaffenheit des endlichen Seins, die
den denkenden Geist beständig zu einem höheren,
vollkommeneren Sein als zum Erklärungsprinzip hinweist. „Si
enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse
est, quod causetur in ipso ab eo, cui essentialiter convenitlU —
sagt der Aquinate, und wir brauchen auf Grund unserer
bisherigen Untersuchungen nur seine Folgerung anerkennen2,
und die Brücke ist geschlagen, die Aussageweise unseres
Seinsbegriffes aber ohne weitere Schwierigkeiten bestimmt.
Diese Folgerung lautet : Das endliche und deshalb nur
relativ Seiende ist auf das Unendliche, Absolute, als auf
sein Prinzip, zurückzuführen.

Die univoke Aussageweise ist auf alle Fälle
ausgeschlossen. Wie könnte man ja an eine solche denken, wenn
in den fraglichen Subjekten die Teilnahme am Sein so
grundverschieden ist: in einem per essentiam, im anderen
per participationem. Ist es doch nicht die notwendige
Forderung der praedicatio univoca, daß alle ausgesagten Elemente

1 I. Qu. 44. a. 1. c.
2 „Necesse est igitur omnia, quae diversificantur secundum di-

versam participationem essendi, ut sint perfectius, vel minus perfecte,
causari ab uno primo ente, quod perfectissime est." Ib.



276 Die Grundfesten des Thomismus

in den einzelnen Subjekten auf die ganz gleiche Weise
vorgefunden werden sollen. Würde uns ferner die fragliche
Aussageweise nicht alle Vorteile der aristotelisch-thomistischen
Naturbetrachtung rauben und an den Hand jenes Abgrundes
stellen, der schon so viele Philosophen verschlang, und
dessen dunkle Höhlen das Licht der realen Welt nicht
beleuchtet und in welchem nur wurmstichige und verdorbene
pantheistische Früchte gezeitigt werden können?

Die praedicatio aequivoca ist als nicht ausreichend
zurückzuweisen. Denn abgesehen davon, daß wir die beiden
Seienden nicht bloß mit einem gemeinsamen Namen
bezeichnen, sondern ihnen einen gemeinsamen Begriff
zuschreiben (was an sich eine praedicatio aequivoca
ausschließt), müssen wir diese Aussageweise schon aus dem
Grund zurückweisen, weil das esse participatum auf das
esse per se subsistens als auf sein Prinzip hinweist und
infolgedessen mit letzterem eine innigere Gemeinschaft
eingehen muß, als dies die äquivoke Aussageweise voraussetzt.
Demnach bleibt nur noch die praedicatio analoga übrig.

Um diese Aussageweise näher bestimmen zu können,
müssen wir untersuchen, auf welche Weise das einfachhin
Ansichseiende Prinzip des beschränkten Seins ist. Letzteres
ist ein Seiendes durch die Teilnahme am Sein, nicht zwar
in dem Sinne, als wenn in ihm das allgemeine, unbestimmte
Sein eine konkretere Gestalt annehmen oder aber das sub-
sistierende Sein ihm einen Teil seines Besitzes abtreten
würde, sondern durch effektive Mitteilung eines bestimmten
Seinsgehaltes von seiten des esse per subsistens. Die nähere
Bestimmung der Art dieser Mitteilung mag immerhin mit
Schwierigkeiten verbunden sein, wir müssen sie jedoch
annehmen, da sie nur in dieser Form möglich erscheint.
Hieraus folgt nun ein Zweifaches: a) das esse per se
subsistens muß ein effektives Prinzip des esse per participa-
tionem sein, und b) letzteres erhält irgendeinen positiven
Seinsgehalt als eigenstes Besitztum, als inneres, konstitutives

Element, kraft- dessen ihm eben die Benennung Seiendes

zukommt und mit dem esse per se subsistens eine
gewisse Gemeinschaft erhält. Dieser doppelte Tatbestand
begründet eine zweifache Aussageweise unseres früher
beschriebenen Seinsbegrifies.

Letzterer stellt ein gemeinsames Element beider Seienden

dar, welches in einem als im Grund, im anderen aber als



Die Grundfesten des Thomismus 277

im Begründeten vorhanden ist. Die beiden Subjekte stehen
zum gemeinsamen Seinsbegriff in verschiedenen Beziehungen,
wodurch die erste Art der praedicatio analoga, die
sogenannte analogia attributionis oder habitudinis begründet
wird. Dies ist in unserem Fall jedoch nicht so zu verstehen,
daß das gemeinsame Element in einem dritten formell und
innerlich, in den beiden Subjekten aber bloß äußerlich und
der Beziehung nach vorhanden ist 19 sondern so, daß es dem
einen — dem esse per se subsistens — formell, innerlich
und ursprünglich, dem anderen aber — dem ens parti-
cipatum — aber nur mehr als eine äußere und abgeleitete
Benennung zugeschrieben wird. Beide können Seiende
genannt werden, aber das eine als Fülle und Quelle jeder
Realität, das andere aber bloß wegen seiner Abhängigkeit
und Hinordnung zum ersteren. Hiermit ist einerseits für
die zum Universalbegriff erforderte Gemeinsamkeit, anderseits

aber für verschiedene Aussagbarkeit desselben
vorgesorgt, die die praedicatio analoga von der univoca
unterscheidet 2.

Dieser mehr äußerlichen analogischen Aussageweise
ist die andere, auf dem inneren Besitz der einzelnen Subjekte
beruhende zur Seite gestellt. Das Inhaltliche im allgemeinen
Seinsbegriffe ist sowohl im ens per essentiam wie auch im
ens per participationem innerlich und formell enthalten, aber
in verschiedener Weise: in dem einen der ganzen Fülle
nach, im anderen aber bloß stückweise. Im ersten mit einer
notwendigen Forderung des ultimus actus in ordine entis,
ja in vollständigster Identität mit demselben, im anderen
aber ohne dieselbe und in realer Verschiedenheit vom esse.
Beide werden mit Bezug auf das esse aufgefaßt und de-

1 Hiemit ist jedoch nicht gesagt, daß die Benennung „Seiendes"
dem esse per participationem bloß äußerlich zukommt, sondern nur
das, daß seine erwähnte Beziehung zum esse per se subsistens an sich
ausreicht, um ihm dieses Prädikat beilegen zu können.

3 Von dieser Analogie spricht der hl. Thomas, wo er bemerkt:
Dicendum est igitur, quod huiusmodi nomina dicuntur de Deo et
creaturis secundum analogiam, id est proportionem. Quod quidem du-
pliciter contingit in nominibus: vel quia multa habent proportionem

ad u n u m ; sicut sanum dicitur de medicina et urina, in-
quantum utrumque habet ordinem et proportionem ad sanitatem ani-
malis; cuius hoc quidem Signum est, illud vero causa." I. Qu. IB.
a.. 5. c. Diese analoge Aussageweise des Seinsbegriffes von Gott und
den Geschöpfen bestreitet öfters der hl. Thomas. So z. B. I. C. Gent,
cap. 84.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 19



278 Die Grundfesten des Thomismus

finiert ; hierin liegt ihre innere Gemeinsamkeit, sie erhalten
aber nicht eine ganz gleiche, sondern bloß ähnliche
Definition, wodurch ihre Verschiedenheit begründet wird. Das
auszusagende Element ist in ihnen also sowohl inhaltlich
als auch mit Rücksicht auf das verwirklichende Prinzip
bloß der Ähnlichkeit nach gemeinsam. Diese Art der prae-
dicatio analoga fußt auf der analogia proportionis, die in
unserem Fall mehr mit dem Namen analogia proportionali-
tatis bezeichnet wird, indem zwischen den beiden
Seinsgehalten ein unendlicher, unüberbrückbarer Unterschied
obwaltet und infolgedessen nicht so sehr von einer eigentlichen

Proportion, sondern mehr von einer Ähnlichkeit ihrer
Proportionen die Rede sein kann.

Die Teilung des Seienden durch die Potenz und den
Akt, insbesondere aber in der vom hl. Thomas vertretenen
konkreten Gestalt, ist eine Fundamentalwahrheit der christlichen

Philosophie, die sich einer pantheistischen
Naturbetrachtung nicht ergeben kann, aber auch nicht Gefahr
laufen darf, von diesem Abgrunde verschlungen zu werden
oder, wenn man schon einmal gezwungen ist, seinen Rand
zu betreten, daselbst ohne jede Stütze wandeln zu müssen.
Die fundamentale Bedeutung dieser Lehre erhellt auch aus
dem vom dynamischen Standpunkt betrachteten Seienden.

Aristoteles selbst gibt uns die beste und sachlichste
Kritik hierüber an die Hand, wo er von der Meinung seiner
Vorgänger spricht, die mit der Lehre von der Potenz und
dem Akt nicht bloß nicht vertraut waren, sondern diesbezüglich

irrige Meinungen vortrugen. Oùtol ot lofot èÇaipouacv xat
xivTjOiv xat féveotv1. Besteht das Seiende nicht aus Potenz
und Akt, dann ist jeder Wechsel, jede Bewegung
ausgeschlossen.

Wie richtig er geurteilt, hat die Geschichte der
Philosophie vor und nach ihm bewiesen. Parmenides, die Eleaten
und die große Schar der Schüler Spinozas mögen hiefür
Zeugnis ablegen. Wie wäre auch dort eine Bewegung oder
ein Wechsel möglich, wo das Seiende ein Prinzip weiterer
Vervollkommnung nicht aufzuweisen vermag? Und kommen
wir ferner nicht in Verlegenheit, wenn es sich darum
handelt, den Ausgang des Endlichen aus dem Unendlichen
zu erklären und müssen wir schließlich nicht die These

1 Metaph. 1. 8. c. 8. (4).



Die Grundfesten des Thomismus 279

Spinozas unterschreiben : Deus est omnium rerum causa
immanens, non vero transiens1? Die größten Geister sind
an dieser Klippe gescheitert, wie wir es aus der Geschichte
des Neuplatonismus und der neueren Philosophie wissen.
Niemand kann sich vor dieser Folgerung retten, der die
besprochene Grundlehre des Thomismus nicht ernst genug
nimmt. Es bleibt nur die Alternative übrig : entweder
verzichten wir in diesem Punkt auf eine metaphysisch gültige
Erklärung, wie dies Plotin tat, oder aber es geht das Endliche
als realitätsloser Schatten im Unendlichen, nach immanenten
und mit seiner Natur notwendig verbundenen Gesetzen
tätigen Seienden auf, wie die pantheistische Metaphysik
behauptet.

Akt und Potenz, näherhin die Teilnahme an denselben
oder die Oberherrschaft des einen oder des anderen Prinzips,
trennen und unterscheiden das Sein und alle Arten
desselben voneinander, lautet das wohlbekannte Prinzip der
aristotelisch-thomistischen Philosophie und wir können mit
voller Zuversicht sagen: Nur die allerkonsequenteste
Durchführung dieses Axioms kann uns für eine sichere Führung
in der Metaphysik haften und vom Pantheismus fernhalten.

II
Den Ubergang zu den naturphilosophischen Sätzen

vermittelt eine These, deren Bedeutung wir schon oben
besprochen haben. Das beschränkte kontingente Sein erfordert
eine zweifache Zusammensetzung: aus Wesenheit und Dasein
einerseits, und aus Substanz und Akzidenz anderseits. Die
beiden fundamentalen Zusammensetzungen lassen aber eine
hierarchische Abstufung nach oben und nach unten zu, so
daß wir eine lange Reihe von Wesen zu durchlaufen haben,
bis wir zur allerschwächsten und dem Nichtseienden am
nächsten stehenden Realität — zur materia prima —
gelangen. Diese hierarchische Abstufung spielt sich innerhalb
zwei grosser Ordnungen ab — innerhalb der Hierarchie
der geistigen und der körperlichen Wesen.

Das körperliche Sein wird vom geistigen dadurch
getrennt, daß schon seine Wesenheit aus realen Prinzipien,
die sich zueinander wie Akt und Potenz verhalten,
zusammengesetzt ist, während das geistige Sein dies nicht

1 Eth. I. P. prop. 18.

L9*



280 Die Grundfesten des Thomismus

zuläßt. Der Iii. Thomas betont diesen Gedanken immer,
wenn er den Unterschied der zwei Naturen darstellt. Den
näheren Grund dieses Unterschiedes zu untersuchen wie
auch die Existenz beider Prinzipien der körperlichen Wesenheit

im einzelnen nachzuweisen, kann nicht unsere Aufgabe
sein. Da aber die moderne Philosophie diese Lehre schon
längst über Bord warf und man auch katholischerseits vielfach

bestrebt ist, dieselbe durch eine andere, scheinbar
moderner klingende Auffassung zu ersetzen, müssen wir
auf die Bedeutung dieser Prinzipien in der Naturphilosophie
des hl. Thomas hinweisen.

Wie die Potenz und der Akt in ihrer konkreten
Gestalt als Wesenheit und Dasein die Trennungs- und
Einteilungsprinzipien des Seins im allgemeinen darstellen
und uns die Gesichtspunkte zu einer metaphysischen
Befrachtung der Realität an die Hand geben, so repräsentieren
sie als Materie und Form die Prinzipien des veränderlichen
Seins (ens mobile), teilen dasselbe je nach der Oberherrschaft

des einen oder des anderen Elementes in verschiedene
Arten und beherrschen unsere naturphilosophischen
Untersuchungen in ähnlicher Weise wie die oben erwähnten
Prinzipien die metaphysische Forschung. Die Materie ist
demnach in linea essentiae etwas ebenso bestimmungsloses,
wie es die Wesenheit in linea entis ist. Beide erfordern,
um in der entsprechenden Ordnung etwas bestimmt Seiendes

darstellen zu können, eine Verwirklichung durch ein
anderes Prinzip, welches für sie die Quelle der Realität
oder des Seins bildet. In der Materie ist diese Pontentialität
für unsere Erkenntnis sogar auffallender, so daß wir uns
eigentlich durch sie einen soliden Begriff von der Potenz
im allgemeinen bilden h Ihr gegenüber steht die Form, die

1 Potentia enim et actus, ut plurimum dicuntur in his, quae
sunt in motu, quia motus est actus entis in potentia, Sed principalis
intentio huius doctrinae non est de potentia et actu, secundum quod
sunt in rebus mobilibus, sed secundum quod sequuntur ens commune,
unde in rebus mobilibus invenitur potentia et actus, sicut in rebus
intellectualibus. Sed cum dixerimus de potentia, quae est in rebus
mobilibus et de actu ei correspondente, ostendere poterimus de potentia
et de actu, secundum quod sunt in rebus intelligibilibus. S. Thorn,
in IX. Metaph. 1. 1. Der Hergang bei der Bestimmung dieser Prinzipien
läßt sich bei Aristoteles genau verfolgen, der insbesondere in seiner
Metaphysik und Physik den Standpunkt seiner Vorgänger immer angibt
und auf dieses Fundament weiterbaut.



Die Grundfesten des Thomismus 281

Quelle des ganzen auf die Wesenheit bezüglichen
Seinsgehaltes als bestimmendes Prinzip, auf welches wir demnach

sowohl die Differenzierung des körperlichen Seins
wie auch die der Aktivität zurückzuführen haben.

Au9 dieser kurzen Charakteristik beider Prinzipien
läßt sich ihr gegenseitiges Verhältnis leicht bestimmen.
„De ratione substantiae est, quod subsistit quasi per se ens ;

et ideo forma et materia, quae sunt pars compositi, cum
non subsistant, non sunt in praedicamento substantiae, sicut
species, sed solum sicut principia 3.u Diesen Gedanken haben
wir schon von der Potenz im allgemeinen und dem Akt
betont. Hier bleibt uns noch übrig, auf ein Zweifaches
hinzuweisen. Das erste ist, wenn wir einmal in der
Wirklichkeit bei einer ungeteilten und eine organische Einheit
(unitas per se) bildenden Realität zwei Prinzipien in
inniger Gemeinschaft als real verschiedene Elemente finden,
welche besondere Schwierigkeiten sollten uns dann noch
zurückhalten, im endlichen Sein im allgemeinen eine ähnliche
Zusammensetzung festzustellen, wenn die Gründe für letztere
ebenso zwingend sind als für die Annahme der ersten Das
zweite ist, daß die erwähnte Beschaffenheit der körperlichen

Substanz vorwiegend für unsere dynamische
Naturbetrachtung Stützpunkte bietet. Die Veränderung in der Körperwelt

tritt uns nämlich nicht bloß in der Gestalt eines mehr
äußerlichen, akzidentellen Wechsels vor Augen, sondern
wir finden auch eine tiefgehende und die substantielle
Natur der Körper selbst berührende Veränderung. Stoßen
wir schon bei Erklärung der akzidentellen Veränderungen
des Seins auf erhebliche Schwierigkeiten und kommen wir
ohne die Annahme einer fundamentalen Zusammensetzung
nicht zu einem soliden Resultat, wieviel weniger Hoffnung
können wir auf eine glückliche Lösung des Problems setzen,
wenn der Wechsel sich auf die Wesenheit der Dinge selbst
bezieht. Ohne die Annahme einer zusammengesetzten
Wesenheit können wir die substantielle Veränderung nicht
erklären ; denn dort, wo die Einfachheit und mit ihr der
Ausschluß einer Potentialität Platz greift, kann der Ueber-
gang von einem in den anderen Zustand nicht bestehen,

1 S. Thom. II. Dist. 3. qu. 1. a. 1. ad 1. Dieser Stelle entspricht
ganz genau die neunte These der Studienkongregation : Earum partium
neutra per se esse habet, nec per se corrumpitur, nec ponitur in
praedicamento nisi reductive ut principium substantiale.



282 Die Grundfesten des Thomismus

weii seine notwendige Voraussetzung das Verbleiben irgendeines

gemeinsamen Grundes und der Wechsel einer in
den beiden Termini (a quo — ad quem) verschiedenen
Bestimmung ist. Zur naturphilosophischen Erklärung der
erfahrungsmäßig vorhandenen substantiellen Veränderung
ist also die Annahme einer zusammengesetzten körperlichen
Wesenheit aus zwei Prinzipien unbedingt notwendig. Das
eine als bleibender Grund und bestimmungsfähiges Subjekt

ist die sogenannte materia prima, das zweite aber als
bestimmungsverleihendes und deshalb in den beiden Termini
gleichsam ausgewechseltes Element die Form.

Die Prinzipien dieser Zusammensetzung aber dürfen
in sich weder abgeschlossene Entitäten darstellen, noch aber
als selbständige Faktoren der Veränderung auftreten. Denn
im ersten Fall könnte aus ihnen eine organisch einheitliche
Substanz (unum per se) nicht entstehen1, im zweiten aber
müßten wir sie im Interesse der für die substantielle
Veränderung erforderten Prinzipien wiederum in Akt und Potenz
teilen, und so ins Unendliche. Zur Begründung des letzten
Satzes möge ein Hinweis auf das Wesen der Veränderung
genügen. Zur letzteren ist es nämlich unbedingt nötig, daß
zwischen beiden Termini ein gemeinsames Element als
beharrendes Prinzip und Subjekt der alten und neuen
Bestimmung verbleibe, ein anderes aber — das Prinzip früher
besessener Realitäten — sich in ein anderes umwandle,
richtiger ihm den Platz überlasse2. In dieser Forderung

1 „Impossibile est enim — sagt der hl. Thomas nach Aristoteles
— aliquam substantiam esse ex pluribus substantiis, quae sunt in ea
actu. Duo enim, quae sunt in actu numquam sunt unum actu, sicut
patet in partibus continui. Duo enim dimidia unius lineae sunt in
potentia in ipsa linea dupla, quae est una in actu. Et hoc ideo, quia
actus habet virtutem separandi et dividendi. Unumquodque enim divi-
ditur ab altero per propriam formam; unde ad hoc, quod aliqua fiant
unum actu, oportet quod omnia concludantur sub una forma et quod
non habeant singula singulas formas, per quas sint actu." VII. Metaph.
1. 18. fin.

2 „Corpus naturale actu existons compositum est ex materia et
forma Quando igitur est transmutatum secundum materiam et formam,
ita scilicet quod materia accipiat aliam formam substantialem, erit
simplex generatio et corruptio." S. Thorn, in I. De Gener. et Corrupt.
1. 5 in fine. Cf. II. Dist. I. Qu. I. a. 2. c. „In qualibet conversione
naturali manet subiectum in quo succedunt sibi diversae formae, vel
accidentales, sicut cum album in nigrum convertitur vel substantiales,
sicut cum aer in ignem; unde conversiones formales nominantur. IV. C.
Gent. cap. 68.



Die Grundfesten des Thomismus 288

aber erkennen wir ohne weiteres jene Beschaffenheit des
Seienden, welche durch die Zusammensetzung aus Akt und
Potenz gekennzeichnet wird 1, Die Elemente der fraglichen
Zusammensetzung dürfen also als Prinzipien der Veränderung

angesehen werden, sie müssen im Interesse der letzteren
sogar angenommen werden, als selbständige Subjekte des
Wechsels können sie jedoch nicht auftreten: als solches
fungiert jenes Seiende, das aus ihnen entstanden ist. (ßavephv
Sy] ix zwv etpyfjiévcov on zù pèv coç etdoç vj oùota leyopsvov
où ylvezat, y dè aovodoç rj xaza zaozTjv Xeyofiévrj yéyvezat, xat
Sri èu 7vavzl z(p yevo/iévqj ïïÀy ëvsazt, xat ëozt zo pkv zôde zo
ôe zôde2.

Nicht minder wichtig ist die fragliche Zusammensetzung

der Körper für die statische Betrachtungsweise der
Natur. Zur Annahme der beiden Prinzipien sind wir durch
die verschiedenartigsten akzidentellen Bestimmungen
genötigt, die uns in der Körperwelt entgegentreten3. Als
schwache und von Natur aus zur Inhärenz bestimmte Seinsarten

werden sie im allgemeinen durch eine transzendentale
Beziehung zur Substanz charakterisiert, kraft welcher sie
ein vervollkommnungsfähiges und -bedürftiges Subjekt voraussetzen.

Ihre eigenste Bestimmung und Charakteristik
erhalten sie aber durch eine nähere transzendentale Relation,
die an ihren substantiellen Grund nicht bloß die
allgemeinen Forderungen einer Tragfähigkeit stellt, sondern in
ihm hierüber noch ganz eigene und der Natur des
betreffenden Akzidens entsprechende Bedingungen voraussetzt.
Dies folgt schon aus dem Kausalitätsprinzip, welches ja
auf alle Arten der Ursächlichkeit, also auch auf die
materielle angewendet werden muß.

Würden wir in der Körperwelt bloß Qualitäten und
einfachhin zur Tätigkeit bestimmte Akzidenzien finden, so
wären wir nicht gezwungen, für sie eine zusammengesetzte
Wesenheit als substantielles Prinzip zu postulieren. Da aber

1 „Simpliciter generatur aliquid ex non ente quodommodo et
ex ente. Oportet enim quod praeexistit generationi, esse potentia ens,
non autem actu ens." Ib. lect. 6 in ca. med.

2 Arist. VI. Metaph. cap. 8. (4). Vgl. die Kommentare des heiligen
Thomas in VII. Metaph. lect. 7.

3 Dies gilt natürlich für den ordo cognitionis, denn in der onto-
logischen Ordnung ist die Substanz Prinzip der Akzidenzien, nicht
aber umgekehrt.



284 Die Grundfesten des Thomismus

neben den Qualitäten andere eigenartige Bestimmungen
vorhanden sind — wie die Quantität — und hierbei jede
Tätigkeit der Körper eine gewisse Passivität involviert,
müssen wir die fraglichen Wesenheiten als aus verschiedenen

Prinzipien zusammengesetzte Einheiten ansehen. Das
Prinzip der Qualitäten wie auch jeglicher Tätigkeit wird
Form, der substantielle Grund der Quantität und der Passivität

aber wird Materie (JjXrj Trfjcozyj) genannt1. Prüfen wir
die Bedeutung dieser Sätze etwas näher.

Daß die Quantität eine fundamentale Bedeutung für
die Körperwelt besitzt, dürfte für die aristotelisch-thomi-
stische Philosophie als eine ausgemachte Wahrheit gelten.
Für unsere Erkenntnis ist sie die nächstliegende und
sozusagen die sinnlichste akzidentelle Bestimmung ; in der
ontologischen Ordnung aber vertritt sie die erste Modifikation

der Substanz, das Fundament oder nächste Subjekt
aller übrigen Akzidenzien, die von ihr eine eigenartige und
der körperlichen Natur angemessene Modifikation erhalten '.

Als die allererste und fundamentalste Bestimmung
des Körpers ist die Quantität für unsere Erkenntnis der
nächste Grund der zusammengesetzten körperlichen Wesenheit.

Aber auch in der ontologischen Ordnung muß für sie
ein substantielles Prinzip vorausgesetzt werden, welches
wenigstens der Potenz nach jene Teile besitzt, welche die
Quantität kraft ihres eigenartigen Seinsgehaltes in
bestimmte integrierende Teile scheidet. „Impossibile est in
materia intelligere diversas partes, nisi praeintelligatur in
materia quantitas dimensiva ad minus interminata, per
quam dividatur8.u Hieraus ersehen wir, daß der ordo ad

1 „Prima accidentia consequentia substantiam sunt quantitas et
qualitas; et liaec duo proportionantur duobus principiis essentialibus
substantiae, scilicet formae et materiae, quia quantitas respondet
materiae, unde magnum et parvum Plato posuit differentias materiae;
sed qualitas est ex parte formae.u IV. Dist. 12. Qu. J.a. 1. quaestiunc.
3. ad 1.

2 „Inter accidentia quidam ordo considerandus est. Nam inter
omnia accidentia propinquius inhaeret substantiae quantitas dimensiva;

deinde qualitates in substantia recipiuntur quantitate median te,
sicut color mediante superficie; unde et per divisionem quantitatis per
accidens alia accidentia dividuntur; ulterius autem qualitates sunt
aotionum et passionum principia et relationum quarundam." IV. C*
Gent cap. 6B.

3 In II. Dist. 3. qu. 1 a. 4.



Die Grundfesten des Thomismus 285

quantitatem im allgemeinen einerseits und die Beziehung
zu einer bestimmten Quantität anderseits für unsere
naturphilosophische Betrachtung von der größten Wichtigkeit ist,
und daß wir deshalb das erwähnte substantielle Prinzip
aus unserer Philosophie nicht einfachhin streichen dürfen.
Weil also ohne eine Beziehung zur Quantität die Substanz
einfach, unausgedehnt ist, muss die akzidentelle Seinsart,
die ihr die Ausdehnung und die aktuellen Dimensionen
verleiht, von ihr real verschieden sein. „Remota quantitate
substantia omnis indivisibilis est", sagt der hl. Thomas,
und auf Grund unserer kurzen Bemerkungen können wir
leicht einsehen, welch einen Fundamentalsatz der christlichen

Philosophie und Theologie die zehnte These der
Studienkongregation ausgesprochen hat: „Etsi corpoream
naturam extensio in partes integrales consequitur, non
tarnen idem est corpori esse substantiam et esse quantum.
Substantia quippe ratione sui indivisibilis est, non quidem
ad modum puncti, sed ad modum eius, quod est extra or-
dinem dimensionis. Quantitas vero, quae extensionem sub-
stantiae tribuit, a substantia realiter differt, et est veri
nominis accidens."

Hieraus ergibt sich weiter, daß das substantielle Prinzip,

welches wir auf Grund der Quantität entdeckt haben,
für die Körperwelt die Stelle jenes vervielfältigenden
Elementes einnimmt, welches wir oben als die notwendige
Bedingung einer Vervielfältigung im allgemeinen
bezeichnet haben. Nur soviel müssen wir noch hinzufügen,
daß während die Potenz im allgemeinen innerhalb der
Arten eine nach Individuen abgegrenzte Vervielfältigung
nicht unbedingt nach sich zieht1, dies die natürliche Folge
jenes potentiellen Prinzips ist, welches wir in der Körperwelt

finden. Deshalb könnten wir die materia prima, mag
ihr Name und ihr Begriff1 uns noch so unheimlich erscheinen,
ohne einen beträchtlichen Schaden nicht aufgeben; denn
die individuelle Vervielfältigung der Körper ohne sie wäre
philosophisch nicht mehr erklärlich.

2 „Omnis forma vel natura, quae recipitur in diversis gradibus
potentiarum, recipitur secundum prius et posterius secundum esse. Im-
possibile est autem naturam speciei communicari ab individuis per
prius et posterius nec secundum esse, nec secundum intentionem^
quamvis hoc sit possibile in natura generis." II. Dist. 8 Qu. 1. a 4. c.
Vgl. auch die 11. These der Studienkongregation.



286 Die Grundfesten des Thomismus

Die diesbezügliche Meinung des hl. Thomas kann aus
allen seinen einzelnen "Werken entnommen werden ; die
verschiedenen Auffassungen seiner Schüler aber lassen sich
daraus leicht erklären, daß die Texte des Aquinaten je
nach der Betrachtungsweise eines prius und posterius für
alle Parteien in Anspruch genommen werden können.
Keinem Zweifel unterliegt es, daß in der Naturphilosophie
des hl. Thomas nur die sogenannte materia signata quan-
titate als Individuationsprinzip betrachtet werden kann.
Die Schwierigkeit liegt nur in der näheren Bestimmung
dieser materia signata. Die einen Erklärer meinen, sie
könne ohne die aktuelle Begrenzung durch die Quantität
nicht als materia signata gelten und berufen sich
insbesondere auf die Stellen, die in den späteren Werken des
Meisters zu finden sind. Die anderen aber fassen diese
Inanspruchnahme der Materie für ein Individuum unabhängig
von der aktuellen Quantität auf und begnügen sich mit
einer bloßen connotatio oder transzendentellen Beziehung zu
einer bestimmten Quantität, so daß in ihrer Meinung
die signatio materiae nichts anderes bedeutet als die
materia prima, sofern sie die Begrenzung durch eine
bestimmte Quantität notwenig erfordert. Sehr klare Stellen
sprechen für diese Meinung im Opusc. 701, und die
Verteidiger dieser Ansicht betrachten auch die übrigen
Stellen des Aquinaten als vollends beweiskräftige. — Bevor
wir hierüber urteilen, versuchen wir die Meinung des
hl. Thomas zu skizzieren.

„Duplex est materia — sagt er —2 scilicet intelligibilis et
sensibilis Utraque autem dupliciter accipitur: scilicet
ut signata et ut non signata: et dicitur materia signata secundum

quod consideratur cum determinatione dimensionum,
harum scilicet vel illarum." „Dimensiones autem istae —
so erklärt er sich näherhin3 — possunt dupliciter conside-
derari. Uno modo secundum earum terminationem. Et dico
eas terminari secundum terminatam mensuram et figuram
et sie ut etiam perfecta collocantur in genere quantitatis.
Et sic non possunt esse prineipium individuationis, quia
cum talis dimensionum terminatio varietur frequenter circa

1 Supra libr. Boëtii de Trin. quaest. 4.
8 De Ver. Qu. 2. a. 6. ad 1.
3 Supra libr. Boëtii de Trin. qu. 4.



Die Grundfesten des Thomismus 287

individuum, sequeretur, quod individuum non remanet idem
numéro semper. Alio modo possunt considerari sine ista
terminatione in natura dimensionis tantum, quamvis num-
quam sine aliqua determinatione esse possint, sicut nec natura
coloris sine determinatione albi et nigri : et sic collocantur
in genere quantitatis, ut imperfectum. Et ex his dimensio-
nibus interminatis efficitur haec materia signata et sic in-
dividuat formam." Mit klaren "Worten sagt er im gleichen
Buch, daß diese dimensiones interminatae in der Materie
sowohl der Form als auch der Quantität vorausgehen l, so
daß nach ihm die materia signata tatsächlich im zweiten
Sinn zu fassen ist.

"Woher nun die verschiedenen Auffassungen? Der
Grund, daß zu solchen die Texte des Aquinaten die
Veranlassung geben können, ist folgender : Betrachten wir das
Individuationsprinzip nach den dispositiven Gründen, d. h.
mit Rücksicht auf jene Elemente, welche die Materie
überhaupt als fähig erscheinen lassen, die Formen individuell
zu vervielfältigeu, so müssen wir sagen, daß die dimensiones

interminatae in der Materie als in ihrem substantiellen
Grund vor der Form und vor der Quantität vorhanden sein
müssen. Das wäre eine Priorität in ordine generationis und
die materia prima müßte in dieser Beziehung tatsächlich als
das allererste — also das radikale Prinzip der Individuation
gelten. Da aber anderseits die Materie an sich vollends
bestimmungslos ist und alle ihre näheren Bestimmtheiten
aus der Form und aus den hinzukommenden akzidentellen
Seinsarten abzuleiten sind, so müssen wir sagen, daß in ordine
perfectionis et causae formalis die erwähnten Dimensionen
und die mit ihnen verbundenen notwendigen Forderungen
von der Form und von der Quantität abhängen und daß
infolgedessen die materia signata das formelle Individuationsprinzip

in diesem Sinne darstellt. "Wenden wir diese Di-

1 „Ad quintum dicendum, quod ratio illa procedit de acciden-
tibus completis, quae sequuntur esse formae in materia, non autem
de dimensionibus interminatis, quae praeintelliguntur ante ipsam
formam in materia." Ib. ad 5. „ldeo recte materiae convenit indivi-
duare omnes alias formas, quae ex seipsa habent individuationis ratio-
nem, ita quod etiam ipsae dimensiones terminatae, quae fundantur in
subiecto iam completo, individuantur quodammodo ex materia indivi-
duata per dimensiones terminatas praeintellectas in materia." Ib. ad 8.
Ebenso bestimmt spricht ersieh IV. Dist. 12. Qu. 1. a. 7. quaestiunc.
4. c. aus.



288 Die Grundfesten des Thomisrous

stinktion an, so erscheint die Verschiedenheit beider
Meinungen durchaus nicht wesentlich und es verschwindet
der scheinbare "Widerspruch zwischen den Texten des
hl. Thoraas, oder richtiger wir erhalten entsprechende
Gesichtspunkte zur Beurteilung des Sinnes, in welchem der
Aquinate spricht, wenn er mehr auf die aktuelle Quantität
Bücksicht zu nehmen scheint.

Aus der eigensten Charakteristik der Quantität läßt
sich der zwölfte Satz der Studienkongregation rechtfertigen :
„Eadem efficitur quantitate, ut corpus circumscriptive sit
in loco, et in uno tantum loco de quacumque potentia per
hunc modum esse possit." Die in der materia prima nur
der Potenz nach existierenden substantiellen Teile müssen
verwirklicht werden. Ihre Verwirklichung geschieht durch
die Form, die aber noch keineswegs die Kraft besitzt, die
endgültige Scheidung der Teile vorzunehmen: Die Teile
sind durch die Form zwar actu, aber noch nicht partes
distinctae. Diese Aufgabe fällt der Quantität zu, in welcher
infolgedessen der nächste Grund zu suchen ist, warum der
Körper örtlich begrenzt ist und warum er bloß einen einzigen
Ort einnehmen kann. In bezug auf den ersten Punkt spricht
sich der hl. Thomas folgendermaßen aus: „Distinctio
secundum situm primo et per se convenit quantitati dimensi-
vae quae definitur esse quantitas positionem habens. Unde
et partes in subiecto ex hoc ipso distinctionem habent
secundum situm, quod sint subiectae dimensioni1." In bezug
auf den anderen aber hören wir von ihm ein kräftiges
impossible, welches manchem „thomistischen" possibile gegenüber

zu betonen gar nicht überflüssig war. „Aliquod corpus
esse localiter in aliquo loco nihil est aliud, quam corpus
circumscribi et comprehendi a loco secundum commensu-
rationem propriarum dimensionum. Quod autem comprehen-
ditur a loco aliquo, ita est in ipso loco, quod nihil eius
est extra locum ilium. Unde ponere quod sit localiter in
hoc lcco, et tarnen sit in alio loco, est ponere contradictoria
esse simul. Unde secundum praemissa hoc a Deo fieri non
potest2."

Die Bedeutung der Quantität für die Theologie ist
bekannt und wir wissen, daß nur das Festhalten an den

1 Quodl. 1. 21.
2 lb. 3. qu. 1. a. 2.



Die Grundfesten des Thomismus 289

naturphilosophischen Prinzipien des Aquinaten es ermöglicht,
die wissenschaftliche Begründung der Wirklichkeit und der
Beharrung der eucharistischen Spezies durchführen zu
können. Hier erhält jener Satz des hl. Thomas die vollste
Geltung, den wir oben erwähnt haben, daß die Quantität
das nächste Subjekt der übrigen akzidentellen Bestimmungen
ist und folglich als solches den Bestand derselben auch
ohne eine substantielle Grundlage gewährleisten kann.

Wir haben ferner oben bemerkt, daß die übrigen
Akzidenzien des Körpers durch die Quantität eine eigenartige

Modifikation erhalten. Die Qualitäten z. B. sind an
sich nicht ausgedehnt und die Aktivität ist für sich
betrachtet nicht mit Passivität verbunden. In der Körperwelt
erfahren wir jedoch das Gegenteil: die Qualitäten sind
quantitativ abgegrenzt und keine Tätigkeit des Körpers ist
uns bekannt, die nicht mit einem gewissen Leiden
verbunden wäre. Den Grund können wir nach Thomas darin
erblicken, daß die Qualitäten als unmittelbare Prinzipien
der Tätigkeit in ihrem Sein und in ihrer Kraftäußerung an
die Quantität als an ihr nächstes Subjekt gebunden sind,
so daß sie nur nach Maßgabe dieses Fundamentes ihre
Tätigkeit auszuüben vermögen. Nun aber ist die Quantität
kraft ihres am meisten charakteristischen Merkmales in
ihrem Kontakt mit den übrigen Gliedern der Körperwelt
an die gegenseitige Berührung der Teile angewiesen1, so
daß jede Kraftäußerung, die aus dem Körper hervorgeht,
den Widerstand eines anderen körperlichen Wesens
notwendig überwinden muß, was ohne eine Passio von Seiten
des tätigen Körpers nicht geschehen kann. Wenn wir ferner
überlegen, daß der Körper zu seiner Tätigkeit immer eines
Anstoßes von außenher bedarf, werden wir ohne weiteres
einsehen, daß eine derartige Aktivität eine unvollkommene
und unbedingt mit Reaktion — mit Leiden — verbundene
Tätigkeit ist.

Hieraus ergibt sich erstens, daß das substantielle Prinzip
der Quantität eine rein passive Realität darstellt und daß
wir infolgedessen zur naturphilosophischen Erklärung der
eigentümlichen Tätigkeitsweise der Körper die materia prima

1 „Hovens et motum, faciens et factum oportet esse simul, ut
probatur in VII. Phys. Corpus autem agens non potest adesse suo
effectui, nisi per contactum, quo tangentia ultima fiunt simul. Unde
impossibile est aliquod corpus agere nisi tangendo.« II. C. Gent. cap. 20.



290 Die Grundfesten des Thomismus

als eine reine Potenz unbedingt annehmen und auf sie alle
Unvollkommenheiten und Beschränkungen der körperlichen
Natur zurückführen müssen. Ihr zur Seite muß ein anderes
Prinzip gestellt werden, die Quelle der Tätigkeit, die wir
Form nennen 1. Da aber zweitens die besprochene Tätigkeitsweise

der Körper als eine einheitliche Kraftäußerung
auftritt, müssen wir zwischen beiden substantiellen Prinzipien
eine intime Einheit annehmen, die die Philosophie des
hl. Thomas unio substantialis nennt.

Die Bedeutung des letzten Satzes tritt uns besonders
bei der Begründung jener Wahrheiten entgegen, die in der
16.These2 der Studienkongregation enthalten sind und die uns
auch in bezug auf die Körperwelt im allgemeinen weitere
Rückschlüsse zu ziehen gestatten. Die Quelle aller Realitäten
im Menschen ist von den übrigen Formen durch einen ganz
besonderen Vollkommenheitsgrad unterschieden. Sie ist eine
die Materie vollständig beherrschende, in ihrem Sein und
in ihrer Tätigkeit von derselben einerseits teilweise, vielfach
aber ganz unabhängige, die körperliche Natur weit
überragende geistige Realität. Trotzdem ist sie mit der Materie
als substantielle Form derselben zu einer Natur vereinigt.
Bei der naturphilosophischen Begründung dieser Wahrheit
spielt das oben Gesagte eine große Rolle.

1

„Agere non est nisi per se subsistentis et ideo neque materia
agit, neque forma, sed compositum ; quod tarnen non agit ratione
materiae, sed ratione formae, quae est actus et actionis principium.
Et quia quantitas se tenet ex parte materiae, qualitas ex parte formae,
ideo quantitas non agit nisi mediante qualitate, quae est per se actionis
principium." IV. Dist. 12. Qu. 1. a 2. quaestiunc. 1. c. Auf die Materie
führt er auch den Umstand zurück, daß die Quantität die Tätigkeit
der Form hindernd beeinflußt. „Non est autem verum, quod quantitas
impediat actionem formae, nisi per accidens, in quantum scilicet omnis
quantitas continua est in materia: forma autem in materia existons,
cum sit minoris actualitatis, est per consequens minoris virtutis in
agendo: unde corpus, quod habet minus de materia et plus de forma,
sicut ignis, est magis activum." III. C. Gent. cap. 69. In bezug auf
die einheitliche Tätigkeitsweise bemerkt der Aquinate folgendes: „Im-
possibile est, quod eorum, quae sunt diversa secundum esse, sit operatio
una: dico autem operationem unam, non ex parte eius in quod termi-
natur actio, sed secundum quod egreditur ab agente." II- Gent. cap. 57.

2 „Eadem anima rationalis ita unitur corpori, ut sit eiusdem
forma substantialis unica, et per ipsam habet homo ut sit homo et
animal et vivens et corpus et substantia et ens. Tribuit igitur anima
homini omnem gradum perfectionis essentialem: insuper communicat
corpori actum essendi, quo ipsa est."



Die Grundfesten des Thomismus 291

Da wir aus den Proprietäten, insbesondere aber aus
der Tätigkeit der einzelnen Dinge auf ihre "Wesenheiten
schließen, müssen wir zur Begründung der substantiellen
Einheit des Leibes und der Seele im Menschen eine Aktivität
nachweisen, die unzweifelhaft eine Einheitlichkeit darstellt,
aber anderseits die charakteristischen Eigenschaften zweier
verschiedenen Prinzipien an sich trägt. Die eigenste Tätigkeit

des Menschen — die intellektuelle — ist hierzu nicht
geeignet1, da sie eine subjektive Abhängigkeit von den
materiellen Bedingungen nicht zu erkennen gibt. Die
niedrigeren Lebensäußerungen aber sind für unsere Analyse
nicht ausreichend, da sie einerseits dem Bewußtsein
unzugänglich sind und anderseits das subjektive Mitwirken des
intellektuellen Prinzips nicht dringend nahelegen. Allen
Forderungen scheinen die sinnlichen Tätigkeiten am meisten
zu entsprechen.

Aus der Analyse der sinnlichen Lebensäußerungen
ergibt sich folgendes : Sie treten uns erstens als einheitliche
Realitäten entgegen, zweitens aber tragen sie die
charakteristischen Eigenschaften sowohl der körperlichen als auch
der seelischen Bedingungen an sich. Als psychische
Bewußtseinsinhalte müssen sie auf ein seelisches Prinzip zurückgeführt

werden, als Realitäten aber, die an materielle
Bedingungen geknüpft sind und an solchen auftreten, weisen
sie uns auf ein subjektiv mitwirkendes materielles Element
hin. Sie sind mit einem Wort einheitliche materialisierte
Bewußtseinsinhalte und kraft ihrer Einheitlichkeit erfordern
sie, daß sie aus ihren entfernteren Prinzipien als aus einem
substantiellen Grund hervorgehen2. Daß aber die substantielle

1 Der hl. Thomas benützt hierzu auch die intellektuellen
Tätigkeiten, er argumentiert jedoch indirekt, indem er nachweist, daß ohne
die substantielle Vereinigung zwischen Leib und Seele es nicht erklärlich

ist, wie sie dem suppositum humanum eigen seien. Vgl. I. Qu. 76,
a. 1. c.

3 „Cum enim actio consequatur tormam et virtutem oportet,
quod quorum sunt diversae formae et virtutes, et actiones esse diversas.
Quamvis autem animae sit aliqua operatio propria, in qua non com-
niunicat corpus, sicut intelligere, sunt tarnen aliquae operationes
communes sibi et corpori, ut timere et irasci et sentire et huiusmodi. Haec
enim accidunt secundumaliquam transmutationem alicuius determinatae
partis corporis, ex quo patet, quod simul sunt animae et corporis
operationes. Oportet igitur ex anima et corpore unum fieri, et quod non
sint secundum esse diversa." II. C. Gent. cap. 57.



292 Die Grundfesten des Thomismus

Quelle dieser Lebensäußerungen, sofern sie psychische Inhalte
darstellen, die vernünftige Seele sein muß, beweist Thomas
indirekt daraus, daß ohne diese Annahme die Zugehörigkeit
der höheren und niedrigeren Tätigkeiten zum gleichen Sup-
positum nicht erklärlich ist, direkt aber leitet er diesen
Satz aus jener Erfahrungstatsache ab, daß die erwähnten
Aktivitäten einander hindernd oder helfend gegenüberstehen,
was nach ihm als das sicherste Zeichen eines Hervorsprießens
aus einer gemeinsamen Wurzel gilt. „Diversae vires, quae
non radicantur in uno principio, non impediunt se invicem
in agendo, nisi forte earum actiones essent contrariae, quod
in proposito non contingit. Yidemus autem, quod diversae
operationes animae impediunt se ; cum enim una est intensa,
altera remittitur. Oportet igitur, quod istae actiones et
vires, quae sunt earum proxima principia, reducantur ad
unum principium. Hoc autem principium non potest esse

corpus, tum quia aliqua actio est, in qua non communicat
corpus, scilicet intelligere, tum quia, si principium harum
virium et actionum esset corpus in quantum huiusmodi,
inveniretur in omnibus corporibus, quod patet esse falsum.
Et sie relinquitur, quod sit principium earum forma aliqua
una, per quam hoc corpus est tale corpus, quae est anima.
Relinquitur igitur, quod omnes actiones animae, quae sunt
in nobis, ab ipso una procedunt — et sic non sunt in
nobis plures animae1."

Die Quelle des ganzen Seinsgehaltes im Menschen ist
also nicht eine Form im allgemeinen oder mehrere
Formen, je nach den verschiedenen Vollkommenheiten, die
in ihm sind, sondern jene Form allein, die auch das am
meisten charakteristische Merkmal dem Menschen verleiht
— die anima rationalis.

* *
•*

Actus et potentia dividunt ens et omne genus entis,
sagten wir oben mit dem hl. Thomas. Wie also in der
Metaphysik Akt und Potenz in ihrer konkreten Gestalt als
Wesenheit und Dasein je nach ihren gegenseitigen
Beziehungen das Seiende in ein Notwendiges und in ein Kontingentes

teilen, so scheiden auch in der Naturphilosophie Akt

1 II. C. Gent. cap. 58.



Die Grundfesten des Thomismus 293

und Potenz — Form und Materie — die einzelnen körperlichen

Seinsarten voneinander, so daß es je nach der
Oberherrschaft des einen oder des anderen Elementes zu
bestimmen ist, welche Stelle in der Hierarchie der Vollkommenheit

irgendein Wesen einnimmt. Ist das materielle Prinzip
vorherrschend, so ist der Seinsgehalt ein sehr
unvollkommener und die ihm entsprechende Tätigkeitsweise von
der Passivität derart durchsetzt, daß der Körper bloß auf
einen von außen kommenden Anstoß hin in Tätigkeit tritt.
Er besitzt zwar ein inneres Prinzip der Aktivität — nämlich
seine Natur —, welches aber wegen der überwiegenden
Herrschaft des Trägheitsprinzips eines motus ab intrinseco
unfähig ist. Die Körper, denen die Natur bloß die zu einer
von außenher veranlaßten Tätigkeit erforderten Prinzipien
zur Verfügung gestellt und keine von innerem Antrieb
abhängige Aktivität gegeben hat, nennen wir leblose Körper.
Ihr bestimmendes Prinzip ist vollständig in der Materie
versunken, d. h. im Sein und in der Tätigkeit von ihr derart
abhängig, daß es dieselbe zu beherrschen oder sie zu einem
die materiellen Kräfte irgendwie übersteigenden Zweck zu
benützen nicht vermag. Innerhalb dieser Ordnung gibt es
natürlich eine großartige Hierarchie, deren Glieder
voneinander, je nach der Beherrschung der Materie durch die
Form geschieden werden1.

Erhält die Form über die Materie eine derartige
Oberherrschaft, daß sie ihre Kräfte auch unabhängig vom Prinzip
und den Gesetzen der Trägheit zu betätigen oder sich
dieselben wenigstens mehr oder weniger zu unterwerfen
vermag, so ist der Körper ein Lebewesen. Das Leben tritt uns
in Form einer von innen kommenden Bewegung oder
Veränderung entgegen2, die dann ihrerseits als eine immanente
und auf die eigene Vervollkommnung des tätigen Subjektes
gerichtete Aktivität im Universum eine ganz eminent
vollkommene Stelle einnimmt und mit der Tätigkeitsweise
des absolut vollkommenen Wesens — des esse per se
subsistons — eine größere Ähnlichkeit aufweist als die transe-

1 Cf. S. Thom. De spirit, créât, a. 2. c. et Quaest. Disp. De
anima, a. 7. c.

2 „Propria ratio vitae est ex hoc, quod aliquid est natum movere
seipsum, large accipiendo motum, prout etiam intellectualis operatio
motus quidam dicitur." S. Thom. Comm. in II. De anima lect. 1.

Divus Tliomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 20



294 Die Grundfesten des Thomismus

unte und fremden Zwecken dienende Aktivität der leblosen
Natur1.

Da die Selbstbewegung eine Beherrschung der Potenz
durch den Akt voraussetzt, werden die verschiedenen Grade
des Lebens in der aristotelisch - thomistischen Naturphilosophie

nach den oben bezeichneten Prinzipien näher
bestimmt. Beherrscht die Form die Materie und die mit ihr
gegebenen Gesetze der Trägheit nicht so vollkommen, daß
das körperliche Wesen einer Autonomie 2 fähig wäre, und
wenn die ganze Selbstbewegung nur darin besteht, daß der
Körper den von außenher kommenden Anstoß mit der
eigenen und von der Natur ihm verliehenen Energie
verbindend bloß zum Aufbau oder zur Erneuerung seiner inneren
Konstitution benützt, dann besitzt das Lebewesen den
niedrigsten Grad des Lebens, den wir vegetatives Leben nennen.
Die Selbstbewegung ist auf diesem Grad eine minimale, da
weder die nächsten Dispositionen der Tätigkeit vom
Lebewesen selbst erworben werden noch aber den Zweck
derselben zu bestimmen ihm zusteht: Für all das hat die Natur

1 Zur Bezeichnung des besonderen Volikommenheitsgrades wird
die substantielle Form der Lebewesen Seele genannt und man versteht
darunter das erste Lebensprinzip und die Quelle aller übrigen .Reali¬
täten solcher Wesen. Wenn man ferner bedenkt, daß die Selbstbewegung
der körperlichen Wesen eine unvollkommene ist, d. h. daß sie aus der
Potenz in den Akt übergehen, so wird man leicht einsehen, daß sie
außer jener von außenher kommenden Bewegung, deren jedes kontin-
gente Sein bedarf, auch eine innere Organisation erfordern, kraft welcher
in ihnen verschiedene Teile zu finden sind, die zu einander im
Verhältnis von movens und motum stehen. Diese Forderung wird in der
IS. These der Studienkongregation ausgedrückt. „Corpora bifariam
dividuntur: quaedam enim sunt viventia, quaedam expertia vitae. In
viventibus, ut in eodem subiecto pars movens et pars mota per se
habeantur, forma substantialis, anima© nomine designata, requirit
organicam dispositionem, seu partes heterogeneas."

2 Darunter verstehen wir die Fähigkeit, sich zur Aktivität aus
eigener Kraft bewegen zu können, d. h. sowohl den Zweck der Tätigkeit

selbst bestimmen als auch die hierzu nötigen Prinzipien
unabhängig von anderen Gliedern des Universums erwerben zu können.
Das Leben ist also um so vollkommener, je mehr in einem Wesen
diese Autonomie zum Ausdruck gelangt. Die Immanenz der Tätigkeit
belehrt uns über die Finalität eines Wesens, die um so mehr eine
selbstbestimmte ist, je weniger die Tätigkeit zur Vervollkommnung fremder
Subjekte hingeordnet ist. Die Unabhängigkeit in der Erwerbung der
zur Aktivität nötigen Dispositionen aber zeigt uns, in welchem Grad
irgendein Subjekt fähig ist, sich aus eigener Kraft zu bestimmen
und folglich sich von innen heraus zu bewegen. Auf diese Prinzipien
müssen wir bei der Bestimmung der Lebensfülle eines Wesens achtem



Die Grundtesten des Thomismus 295

gesorgt, so daß die von innen heraus kommende Bewegung
mehr auf den Generans als auf die eigene Initiative des
Lebewesens zurückzuführen ist. Deshalb bezieht sich auch
die Immanenz der Tätigkeit nicht auf eine derartige
Vervollkommnung des Lebewesens, mit welcher die Erwerbung
einer neuen Form und eines neuen Tätigkeitsprinzips
verbunden wäre, sondern bloß auf die Erhaltung der von Natur
aus gegebenen Prinzipien. Da nun die Form solcher Wesen
so wenig über die materiellen Bedingungen erhaben ist, ja
von denselben noch größtenteils beherrscht wird, kann sie
im Sein und in der Tätigkeit auf eine Unabhängigkeit von
der Materie keinen Anspruch erheben: sie ist in keiner
Weise sui iuris, ja nicht einmal substantiell selbständig,
sondern bloß Prinzip einer selbständigen Substanz. Da aber
das Werden und Vergehen eines Dinges seinem Sein
proportioniert ist, so entstehen und vergehen solche Formen
nicht für sich, sondern sie werden aus der Potentialität der
Materie herausgearbeitet (eduziert) und hören mit der cor-
ruptio suppositi ohne weiteres auf.

Das Gleiche gilt auch von dem sensitiven
Lebensprinzip, welches zwar einen höheren Grad der Autonomie
aufweist als die vegetative Seele, jedoch sich weder im
Sein noch in der Tätigkeit vom subjektiven Mitwirken
der Materie zu emanzipieren vermag. Die Erwerbung der
zur Aktivität nötigen nächstmitwirkenden Prinzipien hat
die Natur solchen Wesen zwar teilweise anvertraut und
sie vermögen auch ihre Tätigkeit zur eigenen
Vervollkommnung, also zu eigenen Zwecken, zu benützen, dies alles
geschieht jedoch auf eine so unvollkommene Weise, daß
wir bei den sensitiven Wesen nur den niedrigsten Grad
einer Autonomie und Unabhängigkeit von den materiellen
Bedingungen feststellen können. Der äußere Anstoß fehlt
nämlich bei solchen Wesen niemals und darüber
hinauszugehen, steht nicht in ihrer Macht. Nur weil sie die äußeren
Eindrücke mit ihrer eigenen Energie so verarbeiten können,
daß sie hierdurch eine neue Form und ein neues Tätigkeitsprinzip

erwerben, welches sie sowohl in der Erhaltung als
auch in der Vervollkommnung ihres Seins über die von
Natur aus gegebene Leitung befruchtet und ihnen neuen
Antrieb verleiht, können wir bei solchen Wesen von einer
gewissen Autonomie reden. Deshalb bezieht sich die Immanenz
der Tätigkeit bei sensitiven Subjekten nicht auf die Sub-

20*



296 Die Grundfesten des Thomismus

stanz, d. h. auf die "bloße Erhaltung und Vervollkommnung
der eigenen Konstitution, sondern auf die Fakultät, d. h.
auf jene Prinzipien, denen die Natur die mehr oder weniger
selbständige Leitung des eigenen Lebenslaufes anvertraut
hat, die folglich durch die eigene Vervollkommnung die
weitere Entwicklung der Kräfte des Suppositums
bewerkstelligen resp. veranlassen. Da aber anderseits die Erhebung
solcher Formen über die Materie nicht jenen Grad erreicht,
daß das sensitive Wesen seine Zwecke durch ein eigenes
Urteil sowohl über den Zweck als auch über die dazu
geeigneten Mittel ganz selbständig bestimmen könnte, ist
seine Autonomie und Unabhängigkeit eine sehr geringe
und es ist mehr auf die von Natur aus bestimmten organischen

Urteile — Instinkte — als an die eigene Leitung
angewiesen \

Die vollkommensten Lebensäußerungen, sofern das
Leben für die Naturphilosophie überhaupt in Betracht
kommt, finden wir im Menschen. Die Autonomie, die einem
erschaffenen körperlichen Wesen eigen sein kann, ist in
ihm in ihrer ganzen Fülle vorhanden. Denn abgesehen von
der Immanenz der charakteristischesten Tätigkeiten des
Menschen, müssen wir schon daraus auf einen vollkommenen
Grad des Lebens schließen, daß alle niedrigeren
Lebensäußerungen in den Dienst einer höheren intellektiven Aktivität

gestellt sind, dieselbe unterstützen oder hindern, mit
einem Wort für die Vervollkommnung des handelnden
Subjektes in einem eminenteren Sinne eintreten, als wenn sie
für sich in einem Wesen vorkommen.

Zur Vollkommenheit der Autonomie gehört, daß das

tätige Wesen seine Zwecke selbst bestimmen könne.
Dadurch, daß der Mensch in den Stand gesetzt ist, von seinen
eigenen Handlungen selbständig zu entscheiden, ob und
inwieweit sie zu seiner Vollkommnung beitragen, und mit
welchen Mitteln sie am entsprechendsten zu verwirklichen
sind, besitzt er eine Unabhängigkeit, die einen sehr hohen

1 Über diese Punkte vergleiche man den hl. Thomas: I. Qu 18.
a. 3. c; I. Qu. 75 a 3. c. und zahlreiche andere sowohl in den Kommentaren

zu Aristoteles als auch in seinen selbständigen Werken. „Vege-
talis et sensilis ordinis animae nequaquam per se subsistunt, nec per
se producuntur, sed sunt tantummodo ut principium quo vivens est
et vivit, et cum a materia se totis dependeant, corrupto composite, eo
ipso per accidens corrumpuntur." Acta Ap. Sedis. 1. c. propos. XIV.



Die Grundfesten des Thomismus 297

Grad der Selbstbewegung, des Lebens, bekundet. Anderseits
aber, weil der Mensch eben auf Grund der erwähnten
Selbstbestimmung sich selbst in der Erwerbung neuer Erkenntnisformen

und Tätigkeitsprinzipien leiten kann und von
denselben nicht notwendig — instinktmäßig — zum Handeln
getrieben wird, so ist es leicht ersichtlich, daß die zur
Autonomie notwendigen Bedingungen bei ihm in einem
solchen Maße vorhanden sind, daß wir von der Beherrschung
der Materie und ihrer Gesetze mit vollstem Recht sprechen
können : das Lebensprinzip des Menschen muß im Sein, in
der Tätigkeit, folglich auch im Entstehen und Bestehen
über die Materie erhaben sein, kann aus der Materie nicht
herausgearbeitet werden und mit Aufhören des Suppositums
nicht vergehen1.

Den nächsten Grund dieses intellektiven Lebens sieht
der hl. Thomas in der vollständigen Erhabenheit der menschlichen

Seele über die gewöhnliche, beschränkte Aufnahmsfähigkeit

der Materie. Als das radikale Prinzip der
Individuation einerseits und als vollständig passives Element
der körperlichen substantiellen Wesenheit anderseits kann
die Materie .aus eigener Kraft fremden Formen gegenüber
weder aktiv gestaltend auftreten noch aber den
aufgenommenen Formen eine Selbständigkeit zugestehen : so weit
es auf sie, als beschränkendes Prinzip, ankommt, werden
die Formen so in Anspruch genommen, daß sie bloß einem
Individuum zugehören. Die der Materie, als solcher, eigene
Aufnahmsweise neuer Formen und Tätigkeitsprinzipien
besteht demnach immer in der entitativen Aneignung
derselben, wodurch ihre über die Zwecke und Gesetze der
materiellen Substanz hinausragende Benützung ohne weiteres
ausgeschlossen ist.

Wird aber durch die Energie eines Prinzips diese
Oberherrschaft der Materie und ihrer Gesetze überwunden, dann
greift eine andere und in ihrer vollen Reinheit bloß den
immateriellen Wesen eigene Aufnahmsweise Platz, die über
die entitative Aneignung auch die sogenannte intentioneile
zuläßt. In letzterem Falle werden im tätigen Subjekt fremde
Formen mit Beibehaltung ihrer entitativen Integrität so

1 „Contra per se subsistit anima humana, quae, cum subiecto
sufficienter disposito potest infundi, a Deo creatur, et sua natura in-
corruptibilis est atque immortalis." Ib. prop. XV. Die Texte des
hl. Thomas zur Rechtfertigung dieser These sind gut bekannt.



298 Die Grundfesten des Thomismus

aufgenommen, daß alle ihre charakteristischen Züge, also
ihr voller Seinsgehalt, in den Besitz des Aufnehmenden
übergehen, von ihm als neue Energiequellen zu eigenen Zwecken
benützt werden. Hierin erkennen wir ohne Schwierigkeit
die Tätigkeitsweise jener Wesen, die mit der Kraft
ausgelüstet sind eigenen und fremden Seinsgehalt, durch eine
mehr oder weniger gestaltende Aktivität, sich zu repräsentieren,

vital zu neuen Tätigkeitsprinzipien zu verarbeiten :—

kurz zu erkennen.
Die intentionale, immaterielle Aneignung fremder

Formen läßt Grad- ja sogar noch grössere Unterschiede
ebenso zu, wie die übrigeren Realitäten des Universums.
An die entitative, materielle Aneignung erinnert vielfach
jene vitale Repräsentation fremden Seinsgehaltes, wo die
Form samt der Materie als ein konkretes Ganze ohne jede
Befreiung von den Banden des Individualitätsprinzips im
tätigen AVesen aufgenommen wird. Die Befruchtung durch
ein so beschränktes neues Tätigkeitsprinzip kann sich über
die Grenzen eines individuell bestimmten Seins nicht
erstrecken und die Aktivität, die hieraus entspringt, kann
sich nur auf das hic et nunc, auf einen konkreten Fall
beziehen. In diesem Fall ist eben die immaterielle Aneignung
fremden Seinsgehaltes vielfach mit der materiellen, entita-
tiven gemischt, d. h. das radikale Prinzip solcher
Tätigkeiten — die Form — wird noch stark vom Prinzip der
Trägheit und der Individuation beherrscht. Hieraus ergibt
sich, daß die Aktivität solcher Wesen auch in bezug auf
die Objekte beschränkt sein muß und sich wenigstens auf
jene Gegenstände nicht erstrecken kann, die die oben erwähnte
und von der Materie erforderte Bedingungen des Kontaktes
ausschließen. Diese Sätze stellen uns die allgemeinen
charakteristischen Züge der sinnlichen Erkenntnis dar.

In ihrer vollen Reinheit findet sich die besprochene
Aneignungsweise dort, wo sich das tätige Subjekt den
fremden Seinsgehalt ohne jede Beschränkung vital zu
verarbeiten vermag. Da die Erkennbarkeit eines Gegenstandes
vom materiellen Prinzip völlig unabhängig ist und bloß
an die Form gebunden ist, kann das Objekt, trotz der
vollständigen Abstraktion von der Materie, dem vollen
Seinsgehalte und der ganzen Wahrheit nach erkannt werden.
Der Seins- und Wahrheitsgehalt tritt in diesem Falle als
ein allgemeiner und nicht individuell beschränkter dem



Die Grundfesten des Thomismus 299

"tätigen Subjekt entgegen und es sind an dem herausgearbeiteten

Objekt die Spuren eines materiellen Prinzips keineswegs

festzustellen. Deshalb muß das Prinzip solcher
Erkenntnisse für sich betrachtet eine von der Seinsweise der
Materie völlig verschiedene — immaterielle — Realität
besitzen und von ihr wenigstens subjektiv unabhängig sein.
Die Befruchtung durch solche Formen und Tätigkeitsprinzipien

ist natürlich viel vollkommener und unbeschränkter,
als es bei den sensitiven Wesen der Fall ist. Hier erstreckt
sie sich wegen der individuellen Beschränkung der
angeeigneten Form bloß auf einen konkreten Fall, beim in-
tellektiven Wesen muß sie aber wegen der Allgemeinheit
des neuen Seinsgehaltes auch für unendlich viele konkrete
Fälle ausreichen, ebenso wie die allgemeine Natur für die
Aneignung durch zahllose Individuen ausreicht. Diese
Erkenntnis kann ferner auch objektiv nicht beschränkt sein,
weil auf die besprochene Weise jede Form, jeder
Seinsgehalt angeeignet werden kann und anderseits die
Aufnahmsfähigkeit eines immateriellen Subjektes nur die eigene
geschöpfliche Beschränkung begrenzen kann. Deshalb heißt
es in der Philosophie des hl. Thomas : der Gegenstand des
Intellektes ist das Seiende im allgemeinen, d. h. jede Realität,
die auf das Sein irgendwie Anspruch erhebt und keine
widersprechenden Merkmale in sich schließt1.

Die körperliche Natur des Menschen muß jedoch auch
auf diesem hohen Grad des Lebens zum Vorschein kommen.
Eine Autonomie im Sinne einer vollständigen Befreiung
von allen materiellen Bedingungen kann als Privileg
unkörperlicher Naturen gelten, nicht aber einer solchen, die
wesentlich aus zwei substantiellen Prinzipien zusammengesetzt

ist, aus einem geistigen und aus einem körperlichen.
Die Unabhängigkeit der menschlichen Seele ist eine
unvollkommene. Sie ist bloß auf dem Horizont der geistigen
Naturen 2 und ist wenigstens für den normalen, natürlichen
Zustand sowohl in ihrem Sein als auch in ihrer Tätigkeit
an den Körper gebunden, der mit seinen eigenen Gesetzen,
wenigstens als objektiv mitwirkendes Prinzip, auch bei der
höchsten Tätigkeit der Seele mitzusprechen hat. Aus diesem

1 Über unsere Ausführungen vergleiche man I. Qu. 14. a 1. und
rdie entsprechenden Kommentare von Joannes a. S. Thoma.

2 I. Qu. 77. a. 2. c. De Verit. qu. 5. a 9. ad 12.



300 Die Grundfesten des Thomismus

Umstand erklärt sich, daß die Seele nicht bloß mit geistigen,
sondern auch mit organischen Fähigkeiten ausgerüstet
sein muß1, deren unmittelbares Subjekt ebenso das
animalische compositum ist, wie es bei den rein vegetativen
und sensitiven Lebewesen der Fall ist. Diese Fähigkeiten
dienen als objektiv mitwirkende, d. h. Materie verleihende
Prinzipien den höchsten geistigen Fähigkeiten der Seele,
die der subjektiven Mitwirkung der Materie nicht bedürfen
und deren unmittelbares Subjekt nicht das compositum,
sondern die Seele allein sein muß.

Daß das Objekt des Intellektes im allgemeinen für
den menschlichen Verstand eine gewisse Einschränkung
erfährt, ist aus der körperlichen Natur des Menschen ebenfalls
erklärlich. Da er seine Erkenntnisse vermittelst der niedrigeren

Lebensprinzipien erwirbt, die ihm wegen ihrer
materiellen Natur nur einen beschränkten und dazu noch materiellen

Gegenstand zuführen können, so ist sein proportioniertes
Objekt der im materiellen, körperlichen Seienden
vorgefundene Seinsgehalt, der aber wegen seiner materiellen
Beschränkung erst durch eine eigene Fähigkeit — durch den
intellectus agens — actu intelligibel gemacht und dem
intellectus possibilis zugänglich gemacht werden muß.

Aus dieser Abhängigkeit von der Materie folgt, daß
das Lebensprinzip im Menschen den niedrigsten Grad des
intellektuellen Lebens bekundet, und daß die immaterielle
Aneignungsweise fremder Formen in ihm nicht in jener
Reinheit vorhanden ist, wie dies bei einem rein geistigen
und von der Materie völlig unabhängigen Wesen der Fall
sein muß2.

1 „Duplicis ordinis facilitates organicae et inorganicae ex anima
hum an a per naturalem resultantiam émanant: priores, ad quas sensus
pertinet, in composito subiectantur, posteriores in anima sola. Est igitur
intellectus facultas ab organo intrinsece independens". Acta Ap. Stdis
1. c. prop. 17.

2 Die diesbezüglichen Sätze der Studienkongregation sind der
18. und 19. ..Immaterialitatem necessario sequitur intellectualitas et
ita quidem, ut secundum gradum elongationis a materia sint quoque
gradus intellectualitatis. Adaequatum intellectionis obiectum est com-
muniter ipsum ens; proprium vero intellectus humani in praesenti
statu unionis, quidditatibus abstractis a conditionibus materialibus
continetur." rCognitionen! ergo accipimus a rebus sensibilibus. Cum
autem sensibile non sit intelligibile in actu, praeter intellectum
formaliter intelligentem, admittenda est in anima virtus activa, quae-
species intelligibiles a phantasmatibus abstrahat."



Die Grundfesten des Thomismus 301

Zur Befruchtung eines erkennenden "Wesens reicht
die bloße Erkenntnis nicht aus. Diese führt nur den neuen
Seinsgehalt, das neue Tätigkeitsprinzip dem Subjekt zu,
damit aber dies zu einem wirklich fruchtbaren Grund
weiterer Lebensäußerungen werde, muß es vom erkennenden
Wesen weiter vital verarbeitet, gleichsam umarmt werden.
Dies geschieht durch das Strebevermögen, welches infolgedessen

eine facultas consequens nicht praecedens apprehensio-
nem sein muß und mit Rücksicht auf ihre Begehrungsfähigkeit

ganz an die Grenzen der Erkenntnis gebunden
ist. Läßt die letztere eine deliberatio — also ein Urteil
über das eigene Urteil zu — so ist das Strebevermögen
nicht an eine einzige Richtung gebunden. Wenn aber das
genannte Urteil ausgeschlossen ist, dann muß auch der
appetitus den vom Erkenntnisvermögen vorgezeichneten Weg
einschlagen.

Sehr interessant ist die Bemerkung der Studienkongregation

in der 21. These. „Sequitur proinde electio iudi-
cium practicum ultimum; at quod sit ultimum,
voluntas efficit." Es wird hier die Rolle des Willens für
den praktischen Verstand und folglich für unsere
Handlungen prägnant ausgedrückt. So ist es auch tatsächlich
im System des hl. Thomas. Vom Willen hängt es ab, wo
der Handelnde stehen bleibt : der eine hier, der andere dort,
je nachdem sein Wille disponiert ist. Der kurze Rahmen
läßt es nicht zu, die Bedeutung dieses Satzes näher zu
untersuchen; hierzu sind eigene Abhandlungen notwendig.
So viel ist aber jedenfalls sicher, daß, wenn einmal dieser
Satz in der Moraltheologie mit allen seinen Konsequenzen
durchdringt, dann werden wir ein von den heute blühenden
Moralsystemen ganz freies, aber auch den Handelnden von
vielen Banden befreiendes System erhalten.

III
Den naturphilosophischen Sätzen schließen sich noch

einige metaphysische Thesen an, die sich teils auf den actus
purissimus, teils aber auf sein näheres Verhältnis zum
actus impurus beziehen. Der Weg, auf dem sich der Mensch
zur Erkenntnis des reinsten Seienden zu erheben vermag,
ist ihm durch seine sinnlich-geistige Natur vorgeschrieben.
Sein Verstand ist an das sinnlich Gegebene gebunden, aus



302 Die Grundfesten des Thomismus

diesem muß er durch die Abstraktionskraft des tätigen
Verstandes sein Objekt herausarbeiten; übersinnliche Realitäten
aber vermag er direkt nicht zu erkennen, sondern dieselben
sich nur insofern anzueignen, soweit sie nach Art der
sinnlichen Dinge begreiflich sind. Aber auch hierzu ist es nötig,
daß zwischen beiden Arten des Seienden eine logische
Verknüpfung existiere, denn sonst bezieht sich seine Erkenntnis
entweder auf Gegenstände, die mit der realen objektiven
Welt nichts gemein haben, oder aber sie wird wegen Mangel
an einem Stützpunkt für die indirekte Erkenntnis ganz
unmöglich.

Die Verknüpfung zwischen dem notwendigen und
kontingenten Sein ist vorhanden, wie wir schon oben betont
haben. Das Kausalitätsprinzip aber führt den Menschen aus
der Erkenntnis der kontingenten Wesen zur Erkenntnis
des notwendig Seienden auf einem vollends sicheren Weg.
Der hl, Thomas hat diesen Weg näher beschrieben und die
christliche Philosophie adoptierte seine Gedanken für alle
Zeiten. Nur das wäre noch nötig, daß die Ausführung seines
Gedankenganges immer in seinem Geiste geschähe und
insbesondere der sogenannte vierte Weg — von den verschiedenen

Vollkommenheitsgraden — auf Grund seiner
allgemeinen metaphysischen Prinzipien so eben erhalten bliebe,
wie ihn der Aquinate zurückgelassen hat.

Der logische Konnex zwischen kontingentem und
notwendigem Sein reicht nicht bloß zum Beweis der Existenz
des letzteren, sondern auch zur Erkenntnis seiner Natur
aus. Letztere wird freilich niemals so vollkommen, als wenn
dem menschlichen Verstand ein direkter Weg zur Erkenntnis
Gottes offen stünde; auf Wahrheit erhebt sie jedoch trotz
ihrer Unvollkommenheit den vollsten Anspruch, weil das
Kausalitätsprinzip, welches sie auch in der Feststellung der
inneren Beschaffenheit des notwendigen Seins leitet, für
eine adaequatio im Sinne einer analogen Übereinstimmung
Bürgschaft leistetx.

Die Wesenheit Gottes, sofern sie für unsere Erkenntnis
in Betracht kommt, muß nach dem hl. Thomas im esse per

1 Die diesbezüglichen Stellen des Aquinaten, wie auch die
fundamentale Bedeutung dieser Sätze sind viel bekannter, als daß wir hier
über diesen Punkt noch reden brauchten.



Die Grundfesten des Thomismus 303

se subsistens erblickt werden1. Verstehen wir unter Wesenheit

eines Dinges jene am meisten charakteristischen Merkmale

und konstitutiven Elemente, durch die es in sich selbst
besteht, für die Erkenntnis aber als eine abgeschlossene
und von allen anderen Wesen verschiedene Realität
hinlänglich notifiziert wird und welche überdies noch als tiefster
Grund aller übrigen Bestimmungen des Subjektes gelten
müssen, so können wir die Wesenheit Gottes in keinem
anderen Merkmale erblicken als im esse per se subsistens.
Dem Begriffe nach ist im esse per se subsistens zunächst
der Ausschluß jeglicher Potentialität enthalten, wozu ein
solcher positiver Seinsgehalt erfordert wird, der keine reale
Zusammensetzung, nicht einmal aus Wesenheit und Dasein
zuläßt. Nun frägt es sich, wie können wir diesen
Seinsgehalt näher bestimmen? Die prädikamentalen Bestimmungen
sind zum erwähnten Ausschluß jeder Potentialität nicht
geeignet, da sie, für sich betrachtet, mit Beimischung einer
Potentialität ebenso gut erfaßt werden können als ohne
dieselbe. Sollen sie also in voller Reinheit und in jeder
Richtung ohne Potenz vorkommen, so wird dies nicht von
ihrer eigensten Charakteristik abhängen, sondern von anderen
Elementen, die infolgedessen als Urgrund ihnen vorausgehen
müssen. Der erwähnten Forderung scheint daher nur jenes
Element zu entsprechen, welches über den prädikamentalen
Bestimmungen stehend in linea entis ihren Wirklichkeitsgrund

bildet — das esse im Sinne der Existenz. Dasselbe
schließt kraft seines Begriffes die Potentialität aus, und
wenn es als Akt einer Potenz auftritt, so stammt es nicht
von ihr, sondern von jenem Element, welches eine Verwirklichung

durch die Existenz erfordert. Zur Konstituierung
eines Wesens, in dem eine Potentialität nicht vorkommen
darf, ist also kein positiver Seinsgehalt so geeignet, als das
Esse im beschriebenen Sinne, aus welchem Grunde die
metaphysische Wesenheit Gottes tatsächlich durch das esse

per se subsistens, d. h. durch die in keinem Subjekt
aufgenommene und beschränkte Existenz am besten
gekennzeichnet ist.

1 „Divina Essentia per hoc quod exercitae actualitati ipsius
esse identificatur, seu per hoc, quod est ipsum Esse subsistens. in
sua veluti metaphysica ratione bene nobis constituta proponitur, et
per hoc idem rationem nobis exhibet suae infinitatis in perfectione."
Acta Ap. Sedis, propos. 23.



304 Die Grundfesten des Thomismus

Hierbei fällt es noch in die Wagschale, daß sowohl
die Eigenschaften Gottes als auch seine unendliche Seinsfülle

aus dem Umstand abzuleiten sind, daß Er das esse

per se subsistens ist. Nehmen wir beispielsweise die Intel-
lektualität Gottes. Wie wir oben bemerkt haben, ist dieselbe
Eigenschaft solcher Naturen, die in der Aneignungsweise
fremder Formen über die materielle Art erhaben sind. Nun
aber werden Subjekte, die aus Potenz und Akt zusammengesetzt

sind, in dieser Aneignung immer von einer gewissen
UnVollkommenheit begleitet, die an die Aneignungsweise
der Materie erinnert, d. h. sie erfordern eine Aktuation
durch den zu erkennenden Gegenstand, weshalb sowohl ihre
Erkenntnisweise wie auch die objektive Ausdehnung
derselben immer beschränkt sein muß. Die intellektuelle Natur
und Tätigkeit werden also im vollkommensten Grade dort
vorhanden sein, wo die Potentialität einfachhin
ausgeschlossen ist, und wir müssen daher in jenem Element auch
den Urgrund der höchsten Intellektualität erblicken, welches
den Ausschluß der Potentialität erfordert oder mit sich
bringt — im esse per se subsistens.

In bezug auf den Nachweis der Seinsfülle Gottes möge
es hier genügen, zwei Sätze des hl. Thomas anzuführen:
„Esse quod omnino est infinitum omnem perfectionem essendi
comprehendit Esse autem subsistens oportet esse
infinitum, quia non terminatur aliquo recipiente 1.u Hieraus
ergibt sich, daß der Urgrund der unendlichen Seinsfülle
Gottes in seinem esse per se subsistens zu suchen ist und
daß infolgedessen die sogenannte metaphysische Wesenheit
Gottes in diesem durch kein Subjekt beschränkten Sein
liegen muß.

Auch als unterscheidendes Merkmal scheint das esse

per se subsistens die allererste Stelle unter den
Eigenschaften Gottes einzunehmen. Die kontingenten Wesen,
mögen sie nach ihren Arten untereinander noch so
verschieden sein — in einem gemeinsamen Merkmal kommen
sie alle überein, daß sie nämlich ein partizipiertes und eben
deshalb nicht subsistentes Sein besitzen, aus Akt und
Potenz zusammengesetzt sind. Das erste scheidende Element
zwischen ihnen und dem notwendigen Sein bildet also jenes
Merkmal, kraft dessen letzteres als ein subsistentes Sein

1 II. C. Gent. 52.



Die Grundfesten des Thomismus 305

besitzendes und aus Potenz und Akt nicht zusammengesetztes
Wesen gekennzeichnet wird.

Die letzte These beschreibt das esse per se subsistens
in seiner Tätigkeit nach außen1. Den Ausgang des
endlichen Seins aus dem unendlichen haben wir, soweit es der
Kähmen dieser Abhandlung gestattet, schon oben beschrieben.
Daß aber eine eigentliche schöpferische Tätigkeit dem
Geschöpfe in keiner Weise eigen sein, ja nicht einmal mitgeteilt
werden kann, leitet der hl. Thomas aus dessen Beschränktheit

ab. Die Schöpfung ist an eine potentia passiva in keiner
Weise gebunden, sie ist eine vollends absolute, unabhängige
Tätigkeit. Aus diesem Grunde kann sie nur einem solchen
Wesen eigen sein, das in seinem Sein absolut und
unabhängig ist — dem esse per se subsistens. Aus dem gleichen
Grunde kann die schöpferische Tätigkeitsweise dem kon-
tingenten Wesen weder als Haupt- noch als Instrumentalursache

mitgeteilt werden. Denn die Kraftäußerung eines
Wesens kann die Grenzen, die durch seine Natur gezogen
werden, in keiner Weise überschreiten. Sollte also das kon-
tingente Sein in eigener, wenn auch in einer von außen
ihm mitgeteilten Kraft als Hauptursache schöpferisch tätig
sein, so müßte seine beschränkte Natur Trägerin entweder
einer unbeschränkten, unendlichen Kraft sein oder aber Kraft
der eigenen konstitutiven Prinzipien endlich, als Trägerin
der genannten Kraft aber unendlich sein: Beide Fälle
schließen einen Widerspruch in sich. — Die Tätigkeitsweise
der Instrumentalursachen erfordert einerseits eine potentia
passiva, auf welche sie wenigstens disponierend einzuwirken
haben, was bei der Schöpfung als von solchen Potenzen
unabhängigen Tätigkeit ausgeschlossen ist, anderseits aber
treten sie als modifizierende Prinzipien der Kraftäußerung
der Hauptursachen auf. Sollte also die unendliche Kraft des
notwendigen Seins durch das Kontingente modifiziert werden,
so könnte sie nur als eine endliche, beschränkte und eben
deshalb an die passive Potenz gebundene Kraft aus
letzterem hervortreten und infolgedessen würde sie zu jener

1 „Ipsa igitur puritate sui esse, a finitis omnibus rebus secer-
nitur Deus. Inde infertur primo, mundum nonnisi per creationem a
Deo procedere potuisse; deinde virtutem creativam, qua per se primo
attingitur ens in quantum ens, nec miraculose ulli finitae naturae esse
communicabilem; nullum denique creatum agens in esse cuiuscumque
effectus influere, nisi motione accepta a prima causa."



306 Die Grundfesten des Tkomismus

unabhängigen Tätigkeit, die wir Schöpfung nennen, einfach-
hin ungeeignet sein.

Aus der gleichen Beschränktheit des kontingenten
Seins leitet der hl. Thomas die eigene Tätigkeitsweise der
Geschöpfe ab. Die Aktivität muß der Natur proportioniert
sein. Besitzt das kontingente Wesen ein beschränktes,
abhängiges Sein, so muß auch seine Tätigkeit als eine
beschränkte und abhängige angesehen werden, d. h. der
unmittelbare Einfluß des notwendigen Seins muß in allen
Kraftäußerungen der kontingenten Natur zum Ausdruck
kommen.

Wollen wir nämlich kraft des Kausalitätsprinzips den
Seinsgehalt der Wirkung auf entsprechende proportionierte
Ursachen zurückführen, so müssen wir vor allem den Grund
des Esse im Sinne einer das ganze Wesen und alle Realitäten

der Wirkung durchdringenden Aktuation in einer
Ursache suchen, die mit dem kontingenten Sein nicht
zusammenfällt. Denn letzteres besitzt das Esse nicht als einen
zu seiner Wesenheit gehörigen Akt, infolgedessen nicht als
Tätigkeitsprinzip, sondern als bloße Vorbedingung der
Aktivität. Weil aber erfahrungsgemäß die Wirkung aus der
zweiten Ursache als eine einheitliche Realität hervorgeht,
muß sie auch bei Hervorbringung des erwähnten Aktes
mitwirken, nicht zwar in eigener Kraft, sondern in Kraft der
ersten Ursache: motione accepta a prima causa. „Ipsum esse
est communissimus effectus primus et intimior omnibus aliis
eflectibus; et ideo soli Deo competit secundum virtutem
propriam talis effectus. Sic ergo Deus est causa omnis
actionis, prout quodlibet agens est instrumentum divinae
virtutis operantis'."

Aber auch jene Elemente vermag das beschränkte und
aus Potenz und Akt bestehende Seiende aus eigener Kraft
und unabhängig vom notwendigen Sein nicht zu bewirken,
die sonst seinen Fähigkeiten proportioniert erscheinen. Die
Herrschaft der Potentialität muß sich auch in dieser
Beziehung zeigen: das kontingente Sein vermag sich die appli-
catio, die motio ad agendum nicht zu geben, denn sonst
müßte es ein movens non motum, ein actus purus sein.
„Quia nulla res per seipsam movet vel agit, nisi sit movens
non motum, tertio modo dicitur una res esse causa actionis

1 De Pot. qu. 3. a. 7. c.



Die Grundfesten des Thomismus 307

alterius inquantum movet earn ad agendum; in quo non
intelligitur collatio aut conservatio virtutis activae, sed
applicatio virtutis ad actionem1." Nach dem hl. Thomas ist
also das kontingente Sein wahrhaft tätig; seine Tätigkeit
ist aber eine vollends abhängige und vom Einfluß des actus
purissimus so sehr durchsetzte Aktivität, daß sowohl das Sein
der Wirkung wie auch alle Modalitäten derselben vom actus
purus mehr abhängig sind, als vom actus impurus — vom
Sein, welches aus Akt und Potenz zusammengesetzt ist.
„Si consideremus virtutem, qua fit actio, sic virtus
superiors causae erit immediatior effectui, quam virtus
inferiors ; nam virtus inferior non coniungitur effectui, nisi per
virtutem superiors2."

Der nähere Standpunkt des hl. Thomas über das
Verhältnis der geschöpflichen Wirksamkeit zum Einfluß Gottes
ist gut bekannt und auf Grund einer wirklich exakten und
das ganze System des Heiligen beachtenden Exegese ist es
noch niemand gelungen, eine nichtthomistische Stellung
bei ihm auch nur halbwegs glaublich zu machen. Hält man
seine Prinzipien über den Akt und die Potenz vor Augen
und betrachtet man dieselben nicht für ein einleitendes,
isoliertes und nur für den Schulgebrauch bestimmtes Kapitel
der Metaphysik, so kann man auch nicht anders denken,
als Thomas gedacht hat. Ohne eine reale Zusammensetzung
aus Akt und Potenz — Wesenheit und Dasein — müßte
das kontingente Sein für einen actus purus angesehen
werden — betont der hl. Thomas in jeder Quästion aller
seiner Werke Ohne eine motio, applicatio, eduetio de po-
tentia in actum von seiten des notwendigen Seins müßte
der actus impurus ein movens non motum, actus purus,
also in der Tätigkeit und folglich auch im Sein unabhängiges
Wesen sein — sagt er bei der Besprechung der einschlägigen

Frage. Größere Klarheit können wir von ihm nicht
verlangen und wenn man ihm trotzdem noch gegenteilige
Meinungen imputieren will, so ist es ein Zeichen, daß man
mit ihm und mit seinen Grundprinzipien nicht einverstanden
ist. In diesem Fall ist es jedoch überflüssig, ihn als Patron
in Anspruch zu nehmen. Die katholische Lehre duldet ja
noch eine andere Auffassung in diesem Punkt. Man schließe
sich ihr an, wenn es einem besser zusagt, und reformiere

1 Ib. — 2 Ib.



808 De natura inspirations S. Scripturae

auch die Metaphysik dementsprechend, den hl. Thomas aber
lasse man nicht solche Lehren verteidigen, die in seinem
System Widersprüche und logische Unmöglichkeiten
bedeuten

$ $
*

Die Thesen der Studienkongregation stellen wahrhaftig
die Grundfesten des Thomismus dar. Im einzelnen betrachtet
mögen sie bloß für diesen oder jenen Teil der Philosophie
Bedeutung haben, aber im Zusammenhange repräsentieren
sie das Skelett eines großartigen Systems und wir können
keine einzige These ohne beträchtlichen Schaden, ja ohne
den Ruin des Systems aufgeben. Nehmen wir eine einzige
hinweg, so entsteht eine Lücke, die nicht einen bloßen
Schönheitsfehler, sondern auch für unsere gesamte
Weltanschauung einen unersetzlichen Schaden bedeutet.

Das vereinigende Element aller Thesen ist die Lehre
von Potenz und Akt, die in einer konkreten Gestalt als
Forderung oder Ausschluß einer realen Zusammensetzung
aus Wesenheit und Dasein die ganze metaphysische
Forschung beherrscht, ihr eine Einheitlichkeit verleiht, in
weiteren näher bestimmten Formen aber für die einzelnen Teile
und Unterabteilungen der Philosophie synthetische Gesichtspunkte

bietet. Philosophieren können wir vielleicht auch
ohne diese Lehre — wie dies die Versuche der modernen
Philosophie bekunden —, aber eine widerspruchslose, solide
und einheitliche Weltanschauung, namentlich eine thomis-
tische zu geben, vermögen wir ohne sie in keiner Weise.

DE NATURA INSPIRATIONS S. SCRIPTURAE

Scripsit FR. INNOCENTIUS M. JÄCOME, 0. P.

PROOEMIUM
De inspiratione Sacrarum Litterarum non catholici

modo, sed protestantes quoque copiose disseruerunt, Quorum
variis opinionibus praetermissis, in catholicorum solummodo
regione consistere nobis est in animo ; apud quos quidem
mos lere viguit huius modi disquisitionem bifariam dividendi,
priorem quaestionem existentiam inspirationis vocant, alteram
autem essen tiam seu naturam. Sed nos Scripturarum in-


	Die Grundfesten des Thomismus

