
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Zu den Gottesbeweisen

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den Gottesbeweisen 243

Ableitung derselben aus materiellen Ursachen hinausgeht, nie
geben können, daß wir aber bezüglich der Tatsächlichkeit
eine über die Sicherheit der naturwissenschaftlichen Tatsachen
hinausgehende, weil uns unmittelbar gegebene Sicherheit

besitzen. Auch bezüglich dieser letzteren haben wir
bis heute in keinem Falle einen Einblick in deren eigentliches

Wesen gewinnen können, wir müssen uns überall
mit der Anschauung der äußeren Vorgänge begnügen.
Wenn von einem Einblick in das Wesen der Dinge die
Rede ist, so bedeutet das nicht mehr als eine Abkürzung
für die vielen Denkprozesse, als deren Endresultat sich ein
Verständnis der außersinnlichen und übersinnlichen
Eigenschaften und Dinge ergibt.

ZU DEN GOTTESBEWEISEN
Von P. GREG. v. HOLTUM, 0. S. B.

„Für die Ausgestaltung und Vertiefung der
Gottesbeweise ist ohne Zweifel viel geschehen und geschieht noch
viel", wurde unlängst in einer wissenschaftlichen Zeitschrift
geschrieben (Tübing. Q. Sehr. 1914, 21. H., p. 250). Ich meine,
daß diesem Satze Wahrheit nicht zukommt. Wenn die bisher

der christlichen Philosophie üblichen Gottesbeweise eine
Ausgestaltung und Vertiefung fordern, so muß es doch
v^ohl nicht gut um deren Wert bestellt sein. Erst wenn sie
vertieft werden, also erst wenn sie eine Ergänzung der
ihnen vorkommenden Gedankengänge finden oder nachträglich

eine Prämisse, die hätte bewiesen werden müssen,
^wiesen wird, können sie zum Beweise für die Existenz
G-ottes dienen! Mit dieser Versicherung ist der philosophia
perennis sehr wenig Anerkennung gezollt. Wir müssen denn
annehmen, daß die größten Denker des Altertums und des
Mittelalters es nicht fertig gebracht haben, einen wahrhaft
beweiskräftigen Gottesbeweis zu erbringen. Der Aquinate
nat es nicht fertig gebracht: seine Gedanken müssen
ausgestaltet und vertieft werden! Wer sieht nicht, wie
beschimpfend im Grunde genommen solche Gedanken für die
christliche, scholastische Philosophie sind. Gewiß Der
Schreiber des zitierten Satzes hat das nicht gemeint; aber

haben doch ein Recht, uns an den Satz zu halten, wie
er vorliegt und seinen Kern zu erheben. Dieser ist aber
unzweifelhaft der oben angegebene. Es fällt mit jener Auf-

16*



244 Zu den Gottesbeweisen

Stellung ein recht eigentümliches Licht auf die so lebhafte,
rühmende und autoritativ vorschreibende Empfehlung der
scholastischen, ja der spezifisch thomistischen Philosophie,
welche diese von Leo XIII. und zu wiederholten Malen auch
von Pius X. erfahren hat Diese Päpste haben doch eigentlich

zu viel getan, sie haben übertrieben, ja sie haben geirrt
Kein Zweifel, daß wir dies im Grunde als Kern des Satzes
herauszuschälen haben, wenngleich es ganz gewiß dem
Verfasser sehr fern liegt, diese Folgerungen vertreten zu wollen.
Aber strenge Folgerungen sind sie doch.

Doch gehen wir auf Einzelnes ein!
Der Verfasser läßt den nomologischen Beweis, obwohl

er ihn spekulativ nicht hoch stellt, doch gelten1. Er schreibt
p. 248: „Die Gesetzmäßigkeit (in den Weltdingen) fordert
kraft des Kausalprinzips einen Gesetzgeber u, aber nicht kraft
des Kausalprinzips gelangt der Ordnung und
Gesetzmäßigkeitwahrnehmende Geist zum Erschließendes geistigen
und persönlichen Grundes der Ordnung und Gesetzmäßigkeit.
Es ist der Satz vom zureichenden Grunde, der auf einen
solchen geistigen und persönlichen Grund der Ordnung und
Gesetzmäßigkeit führt. Ich erkläre mich näher.

Finde ich ein Denken vor, so denke ich unwillkürlich
und notwendig an ein Subjekt, das denkt. Bilde ich den
Begriff des Denkens, so ist es unumgänglich, daß dieser
Begriff auch auf jemanden hinweist, der denkt. Daß das
Denken produziert wird von einem Subjekt, das denkt, ist
freilich wahr; aber dieser Inhalt gelangt nicht zur formellen
Betonung; er wird nur in obliquo notiert, wie ein
scholastischer Terminus lautet.

Folglich gilt auch dasselbe bezüglich des „Gedacht-
wordenseinsu. Der Tatsache, daß „gedacht worden istu
entspricht die Tatsache, daß zu der Zeit, wo gedacht wurde,
ein Subjekt da war, das dachte. Der Kausalnexus kommt
hier gar nicht in Betracht. Es liegt einfach eine Analyse
von Begriffen vor, und aus dieser blitzschnell angestellten
Analyse ergibt sich die Ineinandersetzung vom Denken und
denkenden Subjekt.

1 Streng genommen ist jeder stringente Beweis hoch zu stellen,
in erster Linie dann, wenn ein wichtiger Punkt bewiesen wird. Das

gilt vor allem für unsere Zeit, in der so manches als Beweis feilgeboten

wird, was nicht beweiskräftig ist.



Zu den Gottesbeweisen 245

Nun kann der Blick des Geistes auf eine Idee wie
durch das die Idee einschließende Wort so auch durch die
eine Idee einschließende Sache gelenkt werden. Letzteres
liegt vor, wenn eine Sache oder mehrere Sachen Ordnung,
Gesetzmäßigkeit offenbaren. Ordnung weist begrifflich auf
Absicht hin, Gesetzmäßigkeit auf einen Plan. Absicht und
Plan fallen aber in den Begriff des Denkens, der Idee.
Folglich habe ich auch hier primär, formell, nur eine
Verknüpfung der Begriffe, die auf der Hand liegt wegen
der unwillkürlich erfolgenden und in einem Moment
abschließenden Analyse der Begriffe. Der Kausalnexus
kommt formell gar nicht zur Betonung.

Nur wenn der Geist sich daran erinnert, daß die Dinge,
in denen Ordnung und Zweckmäßigkeit ist, aus sich an
dieser Ordnung und Gesetzmäßigkeit unschuldig sind,
gelangt er zu dem Schlüsse, daß die Ordnung und
Gesetzmäßigkeit in die Dinge hinein gebracht worden. Das ist
dann allerdings ein Folgern kraft des Kausalprinzips.

Noch deutlicher wird das, wenn man den Satz
untersucht: das Sein (außer uns) erweist sich an die Wahrheit
gebunden. Das trifft zu, wenn das Sein als geordnet
erkannt wird. Durch die Ordnung ist es an die Wahrheit
gebunden, d. h. fest aus der Natur der Ordnung hinbezogen
zur Erkenntnis; nur dann, wenn mit diesem Sein, weil es im
Sein kontingent ist, auch die Kontingenz der die Dinge
charakterisierenden Ordnung vor dem Geiste aufleuchtet, wird
das Kausalprinzip Schlußprinzip auch bezüglich der Ordnung.

Durch die Gesetzmäßigkeit (Ordnung) in den Dingen
und die in ihnen waltende Zielstrebigkeit erhalten nach
dem Gesagten die Dinge die objektive Beziehung auf den
kreatürlichen Verstand, die objektive Wahrheit, die, als
Wahrheit, nach Thomas (I qu. XVI art. 3. improprie in
rebus, art. 5) uneigentlich in den Dingen ist. So aber die
Sache gefaßt, ist es nach einem Teil voll wahr, was K. Staab
(Die Gottesbeweise in der katholischen deutschen Literatur
von 1850—1890, Paderb. 1910,137) schreibt: „DieWahrheit
übt auf das Sein der Dinge und auf unser Denken eine
absolute Herrschaft aus. So müssen sich beispielshalber alle
Wesen dem Prinzip der Identität oder des Widerspruchs
oder der Kausalität fügen. Alles richtige Denken ist nur
Nachdenken dessen, was wahr ist, ohne daß es von uns
gedacht wurde, und vor allem menschlichen Denken."



246 Zu den Gottesbeweisen

Ausnahmslos übt, so das Sein der Dinge auf unser
Denken eine absolute Herrschaft ; das kann nur derjenige
bestreiten, der von Kantschen Gedanken beeinflußt und
beherrscht ist. Ganz falsch ist deshalb, was der Verfasser
p. 349 f. schreibt: „Das Resultat beschränkt sich auf den
Satz: Wir sind veranlagt und fähig, die Wahrheit zu
erkennen, weil in unserem Geiste Gesetzmäßigkeit herrscht.
Notwendige Voraussetzung ist, daß die Gesetzmäßigkeit des
Geistes mit derjenigen in der Natur übereinstimme.44 Das
heißt doch die Sache auf den Kopf stellen Es ist das eine
Umdrehung in das Subjektive! Nicht deshalb existiert nach
dem Gesetz des zureichenden Grundes die Ordnung in den
Dingen als erkannte Ordnung für uns, weil wir
veranlagt und fähig sind, diese Ordnung zu erkennen, sondern
deshalb ist sie von uns erkannte Ordnung (Gesetzmäßigkeit),
weil die Dinge in ihrem objektiven Ansicbsein veranlagt und
fähig sind, so erkannt zu werden, wie sie von uns erkannt
werden

Daß die (so verstandene) Wahrheit auch auf das Sein
ausnahmslos eine absolute Herrschaft ausübt, ist zwar vom
theistischen Standpunkt aus sofort einleuchtend, wird aber
nur schwer gegen alle Angriffe sich verteidigen lassen, die
ein Nicht-Theist erheben kann. Insoferne ist den Bedenken
des Verfassers beizupflichten.

Nun wenden wir uns zunächst zu dem, was der Verfasser
über den Satz vom zureichenden Grund schreibt, um
alsdann seine Aufstellung über das Kausalitätsprinzip zu prüfen.

Pag. 254 heißt es : „Den Satz vom zureichenden Grunde
leugnen, kann nur der Skeptiker. Dieser Satz bedarf keines
Beweises. Unsere ganze Erkenntnis, ja unser ganzes Denken
verläuft nach dieser Regel. Aber die wichtigste Frage lautet:
Haben wir ein Recht, das logische Prinzip, das im Satz vom
Grund ausgesprochen ist, ohne weiteres auf die Realität
selbst anzuwenden? Bedeutet ein Schluß von der Folge zum
Grund ohne weiteres einen Schluß von der Wirkung zur
Ursache? Dieser Punkt wird beim Gottesbeweis leicht
übersehen und doch ruht hier die größte Schwierigkeit. Einzelne
Apologeten weisen darauf hin, ohne indes eine befriedigende
Lösung zu geben. S. Weber (Apologetik 64) gibt zu, das

Bedingte komme nicht als Seinsgrund, sondern als Erkenntnisgrund

des Unbedingten in Betracht. Aber der Schluß führt
dann nicht sehr weit. Wir kommen so nicht zu einer absoluten



Zu den Gottesbeweisen 247

Ursache, sondern nur zu einem absoluten, allerdings mit
Notwendigkeit gedachten, aber eben nur gedachten letzten
Grund. Der Gedankengang ist folgender: Das Seiende, das
ich kenne, muß ich als bedingt denken. Der Begriff des

Bedingten fordert mit Notwendigkeit den des Bedingenden.
Aber der Schlußsatz lautet nicht: Also muß ein Unbedingtes
existieren, sondern: Also muß ich mit Notwendigkeit zum
Bedingten ein Unbedingtes hinzudenken."

Zunächst ist zu beanstanden, daß der Satz vom Grund
nur als logisches Prinzip gefaßt wird: „Im Satz vom Grund
ist ein logisches Prinzip ausgesprochen", heißt es ja!
Danach reguliert er das Denken rein nach dessen Form, mit
dem Inhalt des Denkens hat dieser Satz gar nichts zu tun!
Wer sieht nun nicht, daß diese Aufstellung von vornherein
unserem Denken den Stempel des Subjektiven aufdrückt;
die Kantschen Gedankenformen passen in diese Auffassung
ganz trefflich hinein Es eröffnet sich eine Kluft für das
denkende Subjekt zwischen Innenwelt und Außenwelt, und
es handelt sich fortan darum, eine Brücke zwischen der
einen und der anderen zu schlagen. Die Wahrheit ist aber,
daß der Satz vom zureichenden Grund, weil Satz vom
zureichenden Grund des Seienden, sich so weit dehnt,
als das Sein sich dehnt, Geltung hat für die Außenwelt wie
für die Innenwelt, in der das psychische und logische Sein
angetroffen wird. Wer das leugnet, kann das nur von dem
Standpunkte und der Voraussetzung aus tun, daß wir eine
unmittelbare Gewißheit von den Tatsachen der Außenwelt
nicht haben und nur durch einen Rückschluß zur Außenwelt

von der Innenwelt her gelangen. Ist es aber wahr, daß
der Satz vom hinreichenden Grund reicht so weit das Sein
reicht? Gewiß! Nur der Skeptiker kann daran zweifeln und
wem die Außenwelt nicht als ein unmittelbar mit Gewißheit

Erkanntes gilt. Ist das nun der Fall, so gilt, daß der
Begriff des real Bedingten, d. h. des nicht im psychischen
Leben Bedingten, mit innerer Notwendigkeit den des real
Bedingenden fordert und zuletzt als der Begriff des absolut
Unbedingten als einer Realität vorliegt. Deshalb ist unmittelbar

wahr: Folglich existiert diese Realität, und es gilt keineswegs

bloß dies: folglich muß ich mit Notwendigkeit zum
Bedingten ein Unbedingtes hinzudenken.

Daraus erhellt die innere Verbindung zwischen dem
Satze von dem hinreichenden Grund und dem Kausalitäts-



248 Zu den Gottesbeweisen

prinzip. Wer das eine erschüttert, erschüttert auch immer
das andere. Doch sind wir damit bereits bis zum Kausalitätsprinzip

vorgedrungen.
Zu diesem nimmt der Verfasser Stellung in dem Satze :

„Das Kausalgesetz ist uns zunächst nur in unserem Bewußtsein

gegeben" (p. 256). Derselbe ist nun nicht besonders
klar. Er kann einen doppelten Sinn haben. Er kann besagen
wollen, daß eine Kausalität als Tatsache in der Außenwelt
nur deswegen angenommen wird, weil es in uns eine solche
gibt. Alsdann würde der Geist sich auf die von der
Sinneserkenntnis gebotenen Elemente gar nicht verlassen ; er würde
sie nicht einmal benützen ; es wäre mithin der Schluß auf
die in der Außenwelt vorliegende Kausalität ein reiner
Analogieschluß: „ein etwas schwaches Fundament für das

gewaltige Gebäude der Gottesbeweise" wie Dr. Kirfel in
diesem Jahrbuche 1913, p. 280, mit Recht bemerkt. Als
Konsequenz wäre die Verwerfung des Gottesbeweises, wie
er gewöhnlich, auch von Thomas (Summa I P. qu. II art. 3)
geführt wird, unausbleiblich. Der Verfasser nimmt die eben
angeführten Worte in dem hier entwickelten Sinn; denn
er schreibt auf p. 256: rEs ist wohl Tatsache, daß die
äußere Erfahrung uns nur eine Aufeinanderfolge, aber keine
Auseinanderfolge offenbart1." Es läßt sich also nach ihm
die äußere Erfahrung mit der inneren den Kausalitätsbegriff
unmittelbar zeitigenden Erfahrung gar nicht verknüpfen ;

es besteht eine Kluft zwischen beiden, die sich nicht
überbrücken läßt. Aber bei einer solchen Auffassung liegt
unmittelbar die Gefahr vor, auch den aus der inneren Erfahrung
gewiß herleitbaren Kausalitätsbegriff aus einer Kantschen
Gedankenform abzuleiten. Denn ist der Geist in dem
angegebenen Maße der in der Außenwelt gelegenen intelligi-
belen Objektivität schwach, so ist seine Kraft überhaupt
sehr gering, wo Intelligibeles zu erkennen ist, und dann
liegen die Kantschen Gedankenformen vor der Schwelle.

Ein anderer möglicher Sinn des zuerst angeführten
Satzes ist, daß zwar zunächst und unmittelbar (ohne Kant-
sche Erkenntnisform) aus der inneren Erfahrung der

Kausalitätsbegriff: entsteht, daß aber auch die äußere Er-

1 Selbstverständich handelt es sich bei der ganzen Kontroverse
um die äußere Erfahrung, insoferne sich das Denken aut sie bezieht.
Die rein sinnliche Erkenntnis liefert natürlich den Ursächlichkeits-
begrilf nicht.



Zu den Gottesbeweisen 249

fahrung bezüglich des Kausalitätsbegriffes objektiv dasselbe
vermag. Und das läßt sich nun wieder doppelt fassen. Dieses
„vermögen" kann so erklärt werden, daß der Geist, der

zuerst unmittelbar aus innerer Erfahrung den Kausalitätsbegriff
gewonnen, nachher ihn auch unmittelbar aus der
äußeren Erfahrung herleite. Eine andere Fassung
ist jene, die Gredt (Elementa philos.2, p. 135, nr. 636) als
seine Meinung vertritt. Er schreibt nämlich: „Ex experientia
interna intelligendo hanc ipsam experientiam acquirimus
conceptum causae et cognoscimus causas esse in rerum
natura; praeterea facili ratiocinio scimus, quidquid novum
oritur, habere causam. Cum hoc tarnen stat, experientiam
externam immediate non manifestare nisi successionem,
non dependentiam causalem. Utrum habeatur dependentia,
hoc inductionis ope ivestigandum est i. e. repetitis obser-
vationibus sub diversis circumstantiis investigandum est,
utrum sit accidentalis tantum coexsistentia an interna co-
nexio causalis." Besprechen wir nun zunächst die erste
Hypothese, daß der Schöpfung des Kausalitätsbegriffes aus
der inneren Erfahrung die unmittelbare Herleitung desselben
aus der äußeren Erfahrung folge, also ohne eine innere
Verbindung zwischen der einen und anderen. Mir kommt
dieses zeitliche Später sehr unwahrscheinlich vor und ich
bin der Ansicht, daß die Sache sich umgekehrt verhält.
Läßt man den Kausalitätsbegriff aus der inneren Erfahrung
ursprünglich gewonnen werden, so ist das wohl nicht möglich,

ohne daß man dem Subjekte eine nicht geringe
Reflexion über sein Seelenleben zuschreibt: „infallibili consci-
entiae testimonio constat, nos producere in nobis (intelligendo,
volendo etc.) et in aliis rebus (tangendo, movendo, percutiendo)
diversas realitates, quae esse accipiunt a nobis, dependenter
a nostra actione, et clare percipimus, effectum non tantum
esse post actionem, sed ex actione nostra" (Gredt a. a. 0.
p. 134, nr. 635). Ist eine solche Reflexion, die nicht denkbar

ist ohne eine Abkehr von der Sinneserkenntnis und den
in ihr sich bietenden Inhalten, wohl anzunehmen? Ferner:
Ist es nicht unleugbar die Außenwelt, die zunächst in ganz
gewaltiger Weise auf den Menschen einwirkt? Gewiß! Es
ist zunächst nur seine Sinnestätigkeit, die so unmittelbar
getroffen wird. Aber ist diese Tätigkeit mit ihren Inhalten
nicht unmittelbar auf den Geist des Menschen hingeordnet,
um ihn zu beeinflussen? Ist nicht diese Beeinflussung da-



250 Zu den Gottesbeweisen

durch erwiesen, daß der Geist aus dem dargebotenen
Sinnesmaterial vermittels der simplex apprehensio sich die ersten
Ideen bildet? Ist es nun nicht denkbar, daß der Geist im
Besitz dieser Ideen sich unmittelbar (implicite natürlich) den
Kausalitätsbegriff bildet, wenn ein Tatsächliches vorliegt,
das auch jeden vernünftigen Erwachsenen sprechen läßt:
hier liegt eine Ursache mit entsprechender Wirkung vor?
Gewiß gibt es genug Fälle, in denen nur mit Hilfe der
Induktion sich das Vorhandensein einer Ursache erkennen
läßt, aber die Induktion als die Mutter des Kausalitätsbegriffes

hinstellen, scheint nicht gerechtfertigt zu sein1.
Und damit berühren wir schon die zweite erwähnte Fassung
der Gewinnung des Kausalitätsbegriffes aus der äußeren
Erfahrung, wie diese Gewinnung mit der inneren Erfahrung
und der Ableitung des Kausalitätsbegriffes aus dieser in
Verbindung gebracht wird. Sie stellt, wie wir sehen, Gredt
a. a. 0. auf. Ich möchte ihm in diesem Punkte nicht
beistimmen, und auch Dr. Kirfel scheint abweichend von ihm
zu denken, wenn er a. a. 0. p. 280 schreibt: „Ich hätte es
nicht gewagt, wie Kneib zu schreiben, daß der Begriff der
Ursächlichkeit aus der inneren Erfahrung entsteht2."

Demgemäß möchte ich in folgender Weise die
Entstehung des Ursächlichkeitsbegriffes aus der äußeren Erfahrung
analysieren. Der Verstand erkennt nach vorausgegangener
Sinneserkenntnis, Wahrnehmung eines äußeren Vorganges,
gleichviel ob derselbe das Subjekt in Mitleidenschaft zieht,
also eine Empfindung auslöst, wie z. B. ein Schlag von
außen, oder bloß äußerliche Wahrnehmung für dasselbe im
Gefolge hat, wie z. B. die Erregung eines Geräusches durch
einen Stock, den jemand auf einen Tisch aufschlug, daß
in der Natur ein neues Sein entstanden ist. Er erkennt
zugleich unmittelbar (also ohne ratiocinium), daß dieses Sein
durch ein anderes vor ihm vorhanden gewesenes Sein, das

1 Wenn man den Ursächlichkeitsbegriff aus der inneren Erfahrung
ableitet, so kann man um so mehr die Gewinnung des Begriffes „Körper
aus der inneren Erfahrung, durch welche dem Subjekt der eigene
Körper dargestellt wird, herleiten. Nun dürfte aber die gegenteilige
Annahme sicher die wahrscheinlichere und auch die allgemeinere sein,

2 Es wird Dr. Kirfel wohl von dem, wie mir scheint, wahren
Gedanken geleitet sein, daß der in den ersten Anfängen der Erkenntnis

stehende Geist dermaßen noch von der Sinneserkenntnis beherrsch
wird, daß die Reflexion, die nötig wäre, um den Kausalitätsbegn
zu gewinnen, unwahrscheinlich ist.



Zu den Gottesbeweisen 251

das neue Sein nicht schon sofort als mit sich verknüpft
aufzeigte, begründet worden ist, und zwar durch etwas,
was von diesem ausging, durch dessen Tätigkeit. Damit
wird aber zugleich (implicite) erkannt, daß das neue Seiende
ein bedingt Seiendes ist, bedingt nämlich durch das
andere, und damit wird zugleich des Verursachten
NichtNotwendigkeit zum Sein erkannt. Durch die unmittelbare
Verbindung des Begriffes Tätigkeit mit dem Begriff des
neuen Seienden entsteht nun unmittelbar der Kausalitätsbegriff.

Aber dieser Begriff ist natürlich noch nicht die
Erkenntnis des Kausalitätsgesetzes. Denn die Erkenntnis
dieses besagt die Erkenntnis von der Notwendigkeit der
Ursache für gar alle Fälle, wo ein bedingt Seiendes
verwirklicht wird, actu wird. Diese Erkenntnis kann implicite
oder explicite vorhanden sein. Implicite liegt sie vor bei
der nicht reflektierenden oder philosophischen Erkenntnis
der Menge der Menschen; diese gewinnen das Kausalitätsgesetz

meines Erachtens durch das Erleben, durch das
induktionsmäßige Erfahren. Der Philosoph hingegen erhebt
das Kausalitätsgesetz rein analytisch, aus der Analyse der
eben entwickelten Begriffe wie Lepidi (la critica della ragione
pura secondo Kant, p. 15) sie meisterhaft gibt:

1. Ens, quod habet principium, praecedit non-Ens.
2. Non-Ens, quod praecedit Ens conditionatum, est Ens

possibile.
3. Ens possibile habet fundamentum reale.
4. Fundamentum reale Entis possibilis est Ens, quod

potest Ens possibile constituere in actu causare).
Und so sind die vier Termini : ens conditionatum —

non-Ens — Ens possibile — Ens causa — notwendig und
ausnahmslos unter sich verknüpft. Diesbezüglich herrscht
für den Geist Evidenz 1.

1 Daß sich das Kausalitätsgesetz mit dt-r ihm wesentlichen
Evidenz nicht auch aus der inneren Erfahrung ableiten läßt, soll
nicht in Abrede gestellt werden, und ebensowenig, daß sich auch in
dieser Hypothese, also mit gänzlicher Nichtbeachtung der äußeren
kontingenten Natur ein Gottesbeweis stringenter Art konstruieren
läßt. Aber wie bekannt, haben Aristoteles und Thomas ihn nicht so
konstruiert und wird dessen Konstruktion überhaupt nicht in Angriff
genommen.

Nachträglich sei zur Stütze der vertretenen Ansicht von der
Entstehung des Kausalitätsbegriffes aus der äußeren Erfahrung noch
folgendes bemerkt: Ist es nicht wahr, daß wir zuerst unbewußte.



Zu den Gottesbeweisen

Damit ist denn auch schon das Nötige gesagt, um
die Behauptung des Verfassers richtigzustellen, daß das

Kausalitätsprinzip kein einleuchtendes Prinzip sei, ein
ominöser Satz, den alle älteren und neueren Vertreter des
kritischen Rationalismus bereitwillig unterschreiben : Locke,
Hume, Kant, J» St. Mill, Schopenhauer usw. Er schreibt
nämlich p. 257 : „ Wohl ist die Kausalität unmittelbar gegeben,
aber nicht als Verstandesform, sondern als Leben (Leben

selbsttätiges Wirken), als die allein mögliche Seinsform
der lebendigen Persönlichkeit." Mit der Verneinung der
Kausalität als Verstandesform — wenn der Verfasser Kausalität

im Sinne Kants faßt und nicht die Evidenz des
Kausalitätsgesetzes für den Verstand leugnen will, wie er es später
tut — hat der Verfasser ja gegen Kant recht; aber er hatte
kurz vorher geschrieben: „Daß sich das Kausalitätsverhältnis
faktisch nicht aufdieVerbindung zweier Gedanken beschränkt,
das beweist die logische Undurchsichtigkeit der Beziehung."
Deshalb sucht der Verfasser nach einem Standpunkt, um die
Kausalität, die er einerseits gegen Kant mit Recht als reine
Verstandesform leugnet, aber anderseits doch ohne
Durchsichtigkeit für den Geist sein läßt, doch als unmittelbar für
den Verstand behaupten zu können. Ein unmögliches Unter-

d. h. dem Verstände noch nicht nahegebrachte Empfindungen von
Farben, Tönen. Berührungen usw. haben? Ist nun nicht die nächste
Stufe die, daß diese unbewußten Empfindungen zu geistigen fortgebildet

und erhoben werden Steckt nun aber nicht in den unbewußten
Empfindungen der Kausalbegriff'? Kommt nicht der von außen an das
Ohr dringende Ton von einem zum Tönen gebrachten Gegenstande her?
Kommt nicht die Berührung eines dem Leibe fernen Gegenstandes durch
Heranbringung des Gegenstandes an den Leib zustande? Es steckt also
a parte rei unmittelbar in den Sinnesempfindungen der Kausalitätsbegriff

und er kann deshalb auch unschwer aus ihnen erhoben werden.
Eine weitere Bestätigung findet die entwickelte Ansicht darin, daß
der letzte metaphysische Grund der Kausalität in den geschaffenen
Dingen, die ratio entis finiti, ohne jede besondere Schwierigkeit aus
der Außenwelt dem Geiste aufleuchtet; weil ein beschränktes
Seiende vorliegt, erfaßt der Geist so leicht, unmittelbar, ein über
die Grenze sich erstreckendes, ein an das erste sich anfügendes, d. h.

ein neues Sein. Die unmittelbare Erkenntnis des einen führt sofort
zur Erkenntnis des anderen, und so ergibt sich, daß auch die weiteren
bis zur endlichen Gewinnung des Kausalitätsbegriffes führenden
Begriffe ebenso leicht gewonnen werden. Weshalb der Geist den Begrin
„bedingtes Sein" (es ist natürlich hier nicht der entwickelte oder reflex
gefaßte, sondern der implicite existierende Begriff gemeint) nicht
zuerst aus der äußeren Erfahrung soll gewinnen können, ist nicht
abzusehen.



Zu den Gottesbeweisen 253

fangen! Wohl kann man allein aus der inneren Erfahrung,
d. h. wenn man den Kausalitätsbegriff aus ihr gebildet
werden läßt, das Kausalitätsgesetz stringent ableiten, wenn
man nur nicht die besagte Undurchsichtigkeit der
Beziehung postuliert; nimmt man aber diese Undurchsichtigkeit

an, so ist die Kausalitätsbeziehung nicht einmal
bezüglich dessen gesichert, was wir im Innenleben erfahren.
Und welch einen Wert kann da ein Analogieschluß von
der Innenwelt auf die Außenwelt haben!

Doch hören wir den Verfasser, der trotz der von ihm
angenommenen Undurchsichtigkeit der Kausalitätsbeziehung
aus dem inneren Leben des Subjektes sie glaubt genügend
herleiten zu können. Er schreibt so: „Die Kausalität ist
unmittelbar gegeben, aber nicht als Verstandesform, sondern
als Leben (Leben selbsttätiges Wirken), als die allein
mögliche Seinsform der lebendigen Persönlichkeit. Durch
die Kausalität des Lebens ist unser Sein verbürgt, und
zwar in einer Weise, daß auch die Skepsis nicht dagegen
aufkommen kann. Den letzten Beweis gegen jede Skepsis
gibt nicht der Verstand, sondern das Leben" (p. 257.) Nun
wohl, wenn nicht der Verstand beim Kausalitätsbegriff
beteiligt ist, dann ist es ein ganz blinder Zwang, der uns zur
Annahme desselben treibt! Aber dann ist auch nicht
abzusehen, weshalb man nicht aus der Kantschen Gedankenform

den Kausalitätsbegriff soll ableiten können. Das um
so mehr, da doch Ksnt wenigstens die Kausalität mit dem
Verstand in innere Beziehung bringt, nicht ganz ohne
Rücksicht auf das vernünftige Denken seine Verstandesformen

und auch die Formen zur Erfassung der sinnfälligen
Welt postuliert. Nach Dr. Aicher kommt der Kausalitätsbegriff

heraus, man weiß nicht wie. Schließlich ist es

konsequent der Sensualismus, den wir bei ihm antreffen. Es
kann ihm also nur angeraten werden, den eingenommenen
Standpunkt aufzugeben und dazu könnten auch den
Verfasser Sätze bestimmen, die er selber geschrieben
hat. Pag. 257f. sagt er: „Das Sein als solches ragt ins
Bewußtsein hinein und in der Wiedergabe des kausalen
Verhältnisses im Denken weist die inhaltliche Bestimmung mit
Notwendigkeit über das Bewußtsein hinaus." Und: „Kausalität

steht im engsten Zusammenhang mit Realität." Deshalb
i s t an diesem Punkte — und „scheint" nicht bloß an ihm,
wie der Verfasser p. 258 schreibt — der Anknüpfungspunkt



254 Zu den Grottesbeweisen

zwischen Bewußtsein und Wirklichkeit gegeben. Aber ganz
ins Subjektive wird wieder das kausale Verhältnis mit
folgenden Sätzen gerückt: „Inwieweit unser Kausalbegriff
mit dem in der Wirklichkeit vorhanden gedachten Kausalgesetz

übereinstimmt, ist damit allerdings noch nicht
entschieden." Und: „Mit dem Denken, Wollen, Fühlen, mit der
ganzen Persönlichkeit erfassen wir so (d. h. als für alle
Realität gültig. Von mir beigefügt) das Sein, weil alle
Kausalität analog sein muß der Kausalität unseres eigenen
Lebens." Was letzteren Satz betrifft, so wird derselbe sicher
keinen Kantianer zu einem Zweifel an seiner Theorie
veranlassen; was den Einfluß des „Denkens" anbelangt, so setzt
sich der Verfasser damit in Widerspruch zu früher Gesagtem
und wenn er auch Wollen und Fühlen an der Erfassung
des Seins beteiligt sein läßt, so kommt das auf den
Voluntarismus von Wundt hinaus. Wie unklar übrigens der
Verfasser bezüglich des Gewinnens des Kausalbegriffes denkt,
ergibt sich daraus, daß er einerseits den Kausalbegriff
einfach h in durch das „Leben" selbsttätiges Wirken)
gewonnen werden läßt, anderseits wieder schreibt: „Näher
bestimmt und geklärt wird das transsubjektive Verhältnis
durch das Leben" (p. 258). Was ist nun wahr? Ist das

transsubjektive Verhältnis also doch imstande, die
Kausalitätsbeziehung zu liefern? Und vordem hieß es, daß wir
vom Subjektiven auf das Transsubjekfcive geführt werden!
(Nämlich in der dargelegten seltsamen Art, die der Verfasser
setzt.) Wohin führen nun den Verfasser seine Ansichten von
der Kausalität? Man sollte meinen, daß das die Innen- und
Außenwelt harmonisch zusammenschließende Kausalitätsgesetz

als erkannte Beziehung vom Verfasser entsprechend
seiner Ansicht, daß Innen- und Außenwelt zur Gewinnung
der Kausalitätsbeziehung zusammenwirken, werde verwendet
werden oder als verwendbar erklärt werden. Er tut das
aber nicht, und so bleiben ihm nur die Teile übrig; es

ermöglicht sich nur, das aus der äußeren Erfahrung
geschöpfte Kausalitätsgesetz zu verwenden oder die aus der
inneren Erfahrung hergeleitete Kausalität. Ersteres kann
er prinzipiell nicht tun, wenn wir von dem einen
zitierten Satze absehen, indem er dem transsubjektiven
Verhältnis Wert beilegt; er tut es auch nicht, obgleich bedingt;
er schreibt nämlich: „Es ist wohl angezeigt, beim kausalen
Gottesbeweis vom Selbstbewußtsein und der Existenz des



Zu den Gottesbeweisen 255

eigenen Ich auszugehen und die Naturgesetzlichkeit nur
zur Bestätigung beizuziehen" (p. 259). Weshalb kann es
allein angezeigt sein, die Naturgesetzlichkeit, d. h. das aus
der Welt gewonnene Kausalitätsprinzip nicht für einen
Gottesbeweis zu verwerten? Entweder deshalb, weil der
Beweis, wenngleich durchaus beweiskräftig, zu umständlich
wäre — und davon ist beim Verfasser nicht im mindesten
die Rede — oder deshalb, weil der Beweis aus irgendeinem
Grunde nicht beweiskräftig ist. Das allein also kann der
Verfasser vernünftigerweise meinen wollen; ist es aber
seine Meinung, so stellt er sich damit in diametralen Gegensatz

zu der kirchlichen Philosophie wie sie Leo XIII. und
Pius X. wollen, zu der Philosophie des Aquinaten 1. Weshalb

aber hält der Verfasser einen derartig gefaßten Beweis
nicht für überzeugungskräftig? Er schreibt darüber selber :

„Die Art dieser Naturgesetzlichkeit kann nur durch die
Erfahrung, durch die Naturwissenschaften näher bestimmt
werden. Solange aber der Charakter der Naturkausalität
noch nicht ganz erforscht ist, scheint es schwer (sie), auf
ihr einen Beweis aufzubauen. Es ist ja klar, daß der Nachweis

der Kontingenz der Naturdinge ganz verschieden
gestaltet werden muß, je nachdem ich denselben einem
Vertreter des Atomismus, des Dynamismus oder der energetischen
Theorie gegenüberführen soll." Darauf ist zu entgegnen:

1. Wenn wir auf die Erforschung der Art der krea-
türlichen Kausalität werden warten müssen, um mit Hilfe
des Kausalitätsbegriffes einen sicheren Beweis für die Existenz
Gottes zu erbringen, so können wir lange warten : denn
wie ein Seiendes ein neues Seiendes hervorbringt, ist für
den menschlichen Verstand ein undurchdringliches Geheimnis;

wir erkennen nur das „daß" und die Notwendigkeit
der Tatsache, weil, wäre es anders, eine vollständige Be-
ziehungslosigkeit der Dinge zueinander bestehen würde ;

wir hätten eine ganz äußerliche Aufstellung der Naturdinge
und diese wäre ewig unveränderlich. Die Dinge wären mithin

1 Der Verlasser schreibt gewiß „es ist wohl angezeigt". Das
Wort „angezeigt" und das mystische Wörtchen „wohl" erwecken die
Meinung, der Verfasser äußere keine für ihn feststehende Ansicht. Aber
da wäre es doch angezeigter, in solch wichtigen Dingen sich zu einer
festen Ansicht durchzuringen, als mit Aufstellungen zu operieren, die
ihm selber zweifelhaft sind, zumal da dieselben diametral der kirchlichen

Philosophie gegenüberstehen.



256 Zu den Gottesbeweisen

entweder ohne alle Wirkungsvermögen, oder wenn sie solche
hätten, so wären sie dazu verurteilt, sich nie zu betätigen.

2. Die Erforschung der Art der Naturkausalität kann
unmöglich Aufgabe der Naturwissenschaften sein, wie es ihr
auch ebenso fern liegt, die letzten Konstitutive des
Naturkörpers zu ergründen.

8. Der Nachweis der Kontingenz der Naturdinge ist
ganz unabhängig von der Frage nach den letzten Konstitutiven

des Naturkörpers. Der Mensch sieht die Tiere außer
sich entstehen und vergehen, er kann sich diesen bestimmten
Stein als widerspruchslos in dieser Welt nicht existierend
denken: er sieht die chemischen Körper beständig sich
auflösen und werden — aus alledem schöpft er unschwer den
Begriff der Kontingenz der Weltdinge, ohne auch nur etwas
von den philosophischen Theorien über die letzten Gründe
des Naturkörpers zu wissen.

Es läßt sich also mit voller überzeugender Kraft aus
der Kontingenz der Naturdinge für die Existenz Gottes
mittels des aus der transsubjektiven Erfahrung geschöpften
Kausalprinzips ein Beweis herleiten, falls man nicht von
Anfang an sich auf den Standpunkt stellt, daß der Satz
vom zureichenden Grunde nur ein logisches Gesetz sei,
somit, wenn es sich um den zureichenden Grund von real
Seiendem handelt, nur ein gedachtes real Bedingendes
als Konsequenz herauskomme1. Damit wird dann die Möglichkeit

eines Beweises für die Existenz Gottes aus irgendeinem

kontingent Seienden gründlich aufgehoben, auch
wenn das Subjekt der Beweisführung sich selber als
kontingent erkennt. Deshalb muß auch der Verfasser mit seinem
neuen Beweisversuch scheitern. Er schreibt (p. 259f.):

„Es ist angezeigt, beim kausalen Gottesbeweis vom
Selbstbewußtsein und der Existenz des eigenen Ich
auszugehen. Wir können zwar auch das eigene Ich nicht in
seinen Tiefen erfassen, dagegen ist wohl die Tatsache
unmittelbar gegeben, daß unser Ich verursacht ist oder
vielmehr daß es nicht bloß Ursache, sondern Wirkung und
Ursache zugleich ist Wir wissen, daß wir nicht Ursache

•
1 Wenn der Verfasser (p. 255) auch zwischen den beiden Begrifis-

paaren Grund und Folge einerseits und Grund und Wirkung anderseits

scharf scheidet, so ist es doch logisch unanfechtbar, die Kausalität
als Grund von real Bedingtem oder real Kontingentem zu definieren,
und insofern ist auch das im Text Gesagte unanfechtbar.



Zu den Gottesbeweisen 257

unseres eigenen Seins sind. So erkennen wir uns als
verursacht, müssen also das Verursachende suchen. Dies kann
ein Absolutes sein. Aber zunächst haben wir nur das Recht,
von einer Wirkung auf eine entsprechende Ursache zu
schließen, obwohl unser Denken durch Negation der uns
beengenden Grenzen zum Absoluten vorgehen kann und
oft auch vorgeht. Aber in unserem Bewußtsein ist kein
Anhaltspunkt dafür gegeben, daß wir von einem Absoluten
gewirkt wären. Auch die Erfahrung führt uns nie zu einem
Absoluten. So ist das Absolute zunächst nur Satzung unseres
Denkens und würde es bleiben, wenn nicht das Kausalgesetz,
der Kausalzusammenhang der Dinge, die Annahme desselben
verlangte. Das Verursachtsein unseres Ich führt also zu
einem anderen, das entweder selbst wieder verursacht ist
oder nicht. Im ersten Fall gehen wir weiter zur nächsten
Ursache. Und der Schluß führt mit Notwendigkeit entweder
zu einem Nichtverursachten, das Ursache von allen ist, oder
aber zur Annahme einer unendlichen Reihe von Ursachen,
die alle selbst wieder verursacht sind." Aus der Unmöglichkeit

einer unendlichen Reihe führt nun der Verfasser den
Beweis nicht weiter, weil ihm diese nicht erwiesen scheint.
„Eine evidente Beweisführung ist also hier vorläufig nicht
möglich" (p. 262). Er nimmt nur eine grosse Wahrscheinlichkeit

für zwei von ihm beigebrachte Gründe in
Anspruch, aus denen selbst bei der Annahme der Denkbarkeit
einer unendlichen Reihe an und für sich die Ablehnung
derselben doch berechtigt sei, soweit der Sinn der
Aufstellung sei „die Existenz einer causa prima überflüssig
zu machen". Deshalb kommt der Verfasser auf die schon
früher erwähnte Fassung der Kausalität und deren
Begründung zurück, die auf p. 258 lautet: „Die lebendige
Persönlichkeit erfaßt das Sein, die Realität, die Kausalität
— alle drei Begriffe sind nur verschiedene Betrachtungsweisen

des einen Seins — im Leben. Gibt es eine Realität,
so ist ihre Form notwendig die Kausalität, d. h. jedes reale
Sein muß wirklich und wirkend sein. Was nicht wirklich
ist, ist überhaupt nicht. Mit dem Denken, Wollen, Fühlen,
mit der ganzen Persönlichkeit erfassen wir so das Sein,
weil alle Kausalität analog sein muß der
Kausalität unseres eigenen Lebens1." Es ist klar, daß

1 Von mir gesperrt.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 17



258 Zu den Gottesbeweisen

mit dem durch Sperrdruck Hervorgehobenen alles wieder
ins Subjektive gerückt wird ; es ist ein Zwang, der die
Annahme der Kausalität als eines objektiv Gegebenen bewirkt,
der Imperativ von Kant vom Ethischen ins Metaphysische
übertragen. Deshalb trifft es nicht zu, was der Verfasser
will, daß auch mit dem Denken das Sein erfaßt werde,
von dem es übrigens allein erfaßt werden kann, weil Fühlen
und Wollen, insofern nicht die ratio boni sich zeigt, zu
einer Erfassung ganz und gar unfähig sind. Hätte der
Verfasser mit dem letzten Satzteil nicht alles verdorben, so
stünde er auf unserem Standpunkte; denn es ist wahr, was
er schreibt: „Jedes Sein muß wirklich und wirkend sein"
und auch, suo modo: „Die lebendige Persönlichkeit erfaßt
das Sein, die Realität."

Aber falsch ist wieder, was Verfasser auf p. '260 schrieb ;

„Ist das Verursachende selbst nicht mehr verursacht, so
kann dasselbe als absolut oder als nichtabsolut, aber ewig
in der Dauer gedacht werden." Es ist doch klar, daß das
zuerst Verursachende notwendig als absolut zu denken ist,
insofern ein übergeordnetes Sein damit
ausgeschlossen wird; denn ein übergeordnetes Sein wäre auch
übergeordnet in ratione efficiendi. Es ist zwar ein nicht
Absolutes von ewiger Dauer für das Denken diskutierbar,
aber ein schlechthin nicht Verursachtes kann das Denken
schlechterdings nicht anders als in dem Sinne fassen, daß
jedes andere Seiende ihm untergeordnet ist. Damit
wollen wir dem nicht Verursachten gleichwohl nicht jene
Absolutheit sofort beilegen, die in dem Terminus des actus
purus oder der reinen Aktualität ihren Ausdruck findet.

Der Verfasser schreibt dann auf p. '264: „Völlig
unzugänglich ist das Absolute fur uns nicht. Wir mögen das
Absolute fassen, wie wir wollen, immer muß die Welt, immer
müssen wir selbst als eine Offenbarung des Absoluten, Gottes,
gelten. So haben wir Anhaltspunkte genug, auch auf gewisse
Eigenschaften Gottes zu schließen. Aber rein kausal sind diese
Schlüsse nicht mehr. Sie verfahren ebenso nach Analogie
als nach dem Kausalgesetz. Wirklich kausal, und zwar mit
unbedingter Sicherheit können wir nur von einem Seienden
auf ein anderes Seiende schließen, nicht ebenso sicher von
der Beschaffenheit eines Seins auf die Beschaffenheit des

verursachenden Seins. Wenn auch der Satz: „Daß Ursache
und Wirkung notwendig gleichartig, verwandter Natur sein



Zu den Gottesbeweisen 259

müssen, ist eine rein subjektive Vorstellungsgewohnheit,
welche weder durch die Erfahrung noch durch das Denken
irgendwelche Bestätigung erfahren kann1", wohl (sie) etwas
zu weit geht, so ist doch sicher, daß bei den Beweisen für
einzelne Eigenschaften Gottes, auch bei dem Nachweis der
Persönlichkeit Gottes, dem kausalen Schließen mehr
aufgebürdet und zugemutet wird als er leisten kann. Wollten
wir freilich streng den Grundsatz durchführen, daß Ursache
und Wirkung gleichartig sein müssen, so wäre nicht bloß
aus der Geistigkeit der menschlichen Seele auf die Geistigkeit

Gottes, sondern auch aus der Körperlichkeit der Welt
auf die Körperlichkeit Gottes zu schließen." Demnach führt
der kausale Beweisgang gar nicht so besonders weit! Nur
die Existenz des Absoluten können wir nach dem Verfasser
mit Sicherheit erschließen, sonst gar nichts. Ist nun dem
so? Nein! Die Offenbarungsurkunden lehnen diese
Aufstellung mit aller Entschiedenheit ab. So heißt es z. B. in
der längeren Stelle Weish. 13, 1 ff : „quorum si specie de-
lectati deos putaverunt, sciant, quanto his dominator eorum
speciosior est: speciei enim generator haec omnia
construit a magnitudine speciei et creaturae cogno-
scibiliter poterit creator horum videri", feiner Ps. 18, 2:
„coeli enarrant gloriam Dei". Vgl. auch Rom. 1, 18. Und was
die Tradition betrifft, so sei nur an Tertull. Apol. 17
erinnert : „Quod colimus Deus unus est; qui totam molem istam
cum omni instrumento elementorum, corporum, spirituum,
verbo quo iussit, ratione qua disposuit, virtute qua potuit,
de nihilo expressit, in ornamentum maiestatis suae." Was
dann die maßgebende Lehre des Aquinaten betrifft, so sagt
er S. th. I. P. qu. IV art. II in corp. : „Quidquid perfections
est in effectu, oportet inveniri in causa effectiva vel secundum

eandem rationem si sit agens univocum, ut homo generat
hominem, vel eminentiori modo, si sit agens aequivocum, sicut
in sole est similitudo eorum quae generantur per virtutem
solis. Praeexsistere autem in virtute causae agentis non est
praeexsistere imperfection modo, sed perfection" (mit
Ausnahme der causa materialis ; ibid.). Dieselbe Lehre
entwickelt dann der Aquinate ausführlich 1. 2 c. Gent. c. 22.

1 Schneider, Die philosophischen Grandlagen der monistischen
Weltanschauung, München 1013, p. 01.

2 Uber den hier berührten Punkt schreibt Geyser: „Lehrbuch
der allgemeinen Psychologie", 2°, p. 154: „Das Substrat trägt durch

17*



260 Zu den Gottesbeweisen

Aber, wie gesagt, eine unendliche Vollkommenheit der
Causa prima auf der ganzen Linie des Seienden soll als
aus der Kausalität und der Kontingenz von Dingen
unmittelbar sich ergebend nicht behauptet sein. Der Verfasser
aber fehlt per defectum; er greift zu dem ideologischen
Beweis, um Gott als Geistwesen darzutun.

Damit soll die Kritik beschlossen werden, wenngleich
auch noch anderes bestritten werden könnte, wie z. B. daß
die mathematischen Sätze als synthetische Sätze a priori zu
gelten haben (p. 252).

Aus dem ganzen Artikel des Herrn Dr. Aicher ist
ersichtlich, daß derselbe einen unhaltbaren Zwitterstandpunkt

zwischen Kant und Thomas einnimmt, wie beim
Gesetz vom zureichenden Grunde, so auch bei dem
Kausalitätsgesetz. Zwischen Subjekt und Objekt weiß er nicht
recht zu scheiden und bringt daher Logik und Metaphysik
nicht ins Gleichgewicht. Hätte er sich etwas mehr
umgesehen in dem, was geschehen ist, so hätte er gefunden,
daß seine Gedanken zum kausalen Gottesbeweis subjektive
Konfusionen sind, die den längst besser entwickelten
Gottesbeweisen in ihrer objektiven Kraft nicht das geringste
anhaben. Der ganze Artikel zeigt, wie unklar der Verfasser
überhaupt in den Grundfragen der Erkenntnistheorie ist
und zwischen Kantianismus und naivem Realismus hin und
herschwankt und dann seinen subjektiven Wissensstand zum
geschichtlichen zu erheben wagt.

seine Beschaffenheit zur Art der Wirkung bei ; denn nicht alles kann
in allem hervorgebracht werden. Darum läßt sich auch unter
Umständen aus der Natur der Wirkung auf die Natur des Substrates
zurückschließen." Natürlich können wir nicht a priori deduzieren, daß
die Ursache zu dem Zwecke, um die Wirkung hervorzubringen, mit
der Wirkung qualitativ gleichartig und quantitativ gleich sein müsse.
Aber gänzlich fremd kann die Natur der Ursache zu der Natur der
Wirkung unmöglich sein. Das ist a priori einleuchtend.


	Zu den Gottesbeweisen

