Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Zu den Gottesbeweisen

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762467

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu den Gottesbeweisen 243

Ableitung derselben aus materiellen Ursachen hinausgeht, nie
geben konnen, dafl wir aber beziiglich der Tatsidchlichkeit
eine iiber die Sicherheit der naturwissenschaftlichen Tatsachen
hinausgehende, weil uns unmittelbar gegebene Sicher-
heit besitzen. Auch beziiglich dieser letzteren haben wir
bis heute in keinem Falle einen Einblick in deren eigent-
liches Wesen gewinnen koénnen, wir miissen uns fiiberall
mit der Anschauung der #Hufleren Vorginge begniigen.
Wenn von einem Einblick in das Wesen der Dinge die
Rede ist, so bedeutet das nicht mehr als eine Abkiirzung
fiar die vielen Denkprozesse, als deren Endresultat sich ein
Verstdndnis der auflersinnlichen und iibersinnlichen Eigen-
schaften und Dinge ergibt.

ZU DEN GOTTESBEWEISEN
Von P. GREG. v. HOLTUM, 0. 8. B.

oIir die Ausgestaltung und Vertiefung der Gottes-
beweise ist ohne Zweifel viel geschehen und geschieht noch
viel“, wurde unlingst in einer wissenschaftlichen Zeitschrift
geschrieben (Tiibing. Q. Schr. 1914, 21, H., p. 250). Ich meine,
dafy diesem Satze Wahrheit nicht zukommt. Wenn die bisher
i der christlichen Philosophie iiblichen Gottesbeweise eine
Ausgestaltung und Vertiefung fordern, so mufl es doch
Wwohl nicht gut um deren Wert bestellt sein. Erst wenn sie
Vertieft werden, also erst wenn sie eine Erginzung der
lhnen vorkommenden Gedankengiinge finden oder nachtrig-
lich eine Priémisse, die hitte bewiesen werden miissen,
®wiesen wird, konnen sie zum Beweise fiir die Existenz
Gottes dienen! Mit dieser Versicherung ist der philosophia
Perennis sehr wenig Anerkennung gezollt. Wir miissen denn
annehmen, daf’ die grofiten Denker des Altertums und des
Mittelalters es nicht fertig gebracht haben, einen wahrhaft
eweiskriiftigen Gottesbeweis zu erbringen. Der Aquinate
at es nicht fertig gebracht: seine Gedanken miissen aus-
gestaltet und vertieft werden!.. Wer sieht nicht, wie be-
Sch}mpfend im Grunde genommen solche Gedanken fiir die
Christliche, scholastische Philosophie sind. Gewify! Der
Scfhl‘eiber des zitierten Satzes hat das nicht gemeint; aber
Wir haben doch ein Recht, uns an den Satz zu halten, wie
er vorliegt und seinen Kern zu erheben, Dieser ist aber un-
Zweifelhaft der oben angegebene. Es fillt mit jener Auf-

16*



944 Zu den Gottesbeweisen

stellung ein recht eigentiimliches Licht auf die so lebhafte,
rithmende und autoritativ vorschreibende Empfehlung der
scholastischen, ja der spezifisch thomistischen Philosophie,
welche diese von Leo XIII. und zu wiederholten Malen auch
von Pius X. erfahren hat! Diese Papste haben doch eigent-
lich zu viel getan, sie haben iibertrieben, ja sie haben geirrt !
Kein Zweifel, dafl wir dies im Grunde als Kern des Satzes
herauszuschilen haben, wenngleich es ganz gewill dem Ver-
fasser sehr fern liegt, diese Folgerungen vertreten zu wollen,
Aber strenge Folgerungen sind sie doch.

Doch gehen wir auf Einzelnes ein!

Der Verfasser lafit den nomologischen Beweis, obwohl
er 1hn spekulativ nicht hoch stellt, doch gelten, Er schreibt
p. 248: ,Die Gesetzméafligkeit (in den Weltdingen) fordert
kraft des Kausalprinzips einen Gesetzgeber*, aber nicht kratt
des Kausalprinzips gelangt der Ordnung und Gesetz-
miligkeit wahrnehmende Geist zum Erschlieflen des geistigen
und personlichen Grundes der Ordnung und Gesetzméfiigkeit.
Es ist der Satz vom zureichenden Grunde, der auf einen
solchen geistigen und persénlichen Grund der Ordnung und
Gesetzmafligkeit fithrt. Ich erklire mich néher,

Finde ich ein Denken vor, so denke ich unwillkiirlich
und notwendig an ein Subjekt, das denkt. Bilde ich den
Begriff des Denkens, so ist es unumginglich, dafl dieser
Begriff auch auf jemanden hinweist, der denkt. Dafl das
Denken produziert wird von einem Subjekt, das denkt, ist
freilich wahr; aber dieser Inhalt gelangt nicht zur formellen
Betonung; er wird nur in obliquo notiert, wie ein scho-
lastischer Terminus lautet.

Folglich gilt auch dasselbe beziiglich des ,Gedacht-
wordenseins“., Der Tatsache, daf} ,gedacht worden 1st“ ent-
spricht die Tatsache, daf} zu der Zeit, wo gedacht wurde,
ein Subjekt da war, das dachte. Der Kausalnexus kommt
hier gar nicht in Betracht. Es liegt einfach eine Analyse
von Begriffen vor, und aus dieser blitzschnell angestellten
Analyse ergibt sich die Ineinandersetzung vom Denken und
denkenden Subjekt.

' Streng genommen ist jeder stringente Beweis hoch zu stellen,
in erster Lirie dann, wenn ein wichtiger Punkt bewiesen wird.‘ _Das
gilt vor allem flir unsere Zeit, in der so manches als Beweis feilge-
boten wird, was nicht beweiskriftig ist.



Zu den Gottesbeweisen 245

Nun kann der Blick des Geistes auf eine Idee wie
durch das die Idee einschlieffende Wort so auch durch die
eine Idee einschlieffenae Sache gelenkt werden. Letzteres
liegt vor, wenn eine Sache oder mehrere Sachen Ordnung,
Gesetzmilligkeit offenbaren. Ordnung weist begrifflich auf
Absicht hin, Gesetzmiiligkeit auf einen Plan. Absicht und
Plan fallen aber in den Begriff des Denkens, der Idee.
Folglich habe ich auch hier primér, formell, nur eine
Verkniipfung der Begriffe, die auf der Hand liegt wegen
der unwillkiirlich erfolgenden und in einem Moment ab-
schlieflenden Analyse der Begriffe. Der Kausalnexus
kommt formell gar nicht zur Betonung.

Nur wenn der Geist sich daran erinnert, dald die Dinge,
in denen Ordnung und Zweckmifligkeit ist, aus sich an
dieser Ordnung und Gesetzmifligkeit unschuldig sind, ge-
langt er zu dem Schlusse, dafl die Ordnung und Gesetz-
méfligkeit in die Dinge hinein gebracht worden. Das ist
dann allerdings ein Folgern kraft des Kausalprinzips.

Noch deutlicher wird das, wenn man den Satz unter-
sucht: das Sein (aufler uns) erweist sich an die Wahrheit
gebunden. Das trifft zu, wenn das Sein als geordnet
erkannt wird. Durch die Ordnung ist es an die Wahrheit
gebunden, d. h. fest aus der Natur der Ordnung hinbezogen
zur Erkenntnis; nur dann, wenn mit diesem Sein, weil es im
Sein kontingent ist, auch die Kontingenz der die Dinge cha-
rakterisierenden Ordnung vor dem Geiste aufleuchtet, wird
das Kausalprinzip Schluf3prinzip auch beziiglich der Ordnung.

Durch die Gesetzmifligkeit (Ordnung) in den Dingen
und die in ihnen waltende Zielstrebigkeit erhalten nach
dem Gesagten die Dinge die objektive Beziehung auf den
kreatiirlichen Verstand, die objektive Wahrheit, die, als
Wahrheit, nach Thomas (I qu. XVI art. 3. improprie in
rebus, art. ) uneigentlich in den Dingen ist. So aber die
Sache gefalit, ist es nach einem Teil voll wahr, was K. Staab
(Die Gottesbeweise in der katholischen deutschen Literatur
von 1850—1890, Paderb. 1910, 187) schreibt: ,Die Wahrheit
ibt auf das Sein der Dinge und auf unser Denken eine ab-
solute Herrschaft aus. So miissen sich beispielshalber alle
Wesen dem Prinzip der Identitédt oder des Widerspruchs
oder der Kausalitat fiigen. Alles richtige Denken ist nur
Nachdenken dessen, was wahr ist, ohne daf} es von uns ge-
dacht wurde, und vor allem menschlichen Denken.“



9246 Zu den Gottesbeweisen

Ausnahmslos iibt so das Sein der Dinge auf unser
Denken eine absolute Herrschaft; das kann nur derjenige
bestreiten, der von Kantschen Gedanken beeinflufdt und be-
herrscht ist. Ganz falsch ist deshalb, was der Verfasser
p. 349f. schreibt: ,Das Resultat beschrinkt sich auf den
Satz: Wir sind veranlagt und fihig, die Wahrheit zu er-
kennen, weil in unserem Geiste Gesetzmifdigkeit herrscht.
Notwendige Voraussetzung ist, dafl die Gesetzméifligkeit des
Geistes mit derjenigen in der Natur {ibereinstimme.* Das
heif3t doch die Sache auf den Kopf stellen! Es ist das eine
Umdrehung in das Subjektive! Nicht deshalb existiert nach
dem Gesetz des zureichenden Grundes die Ordnung in den
Dingen als erkannte Ordnung fiir uns, weil wir ver-
anlagt und fahig sind, diese Ordnung zu erkennen, sondern
deshalb ist sie von uns erkannte Ordnung (Gesetzméfldigkeit),
weil die Dinge in ihrem objektiven Ansichsein veranlagt und
fahig sind, so erkannt zu werden, wie sie von uns erkannt
werden !

Daf} die (so verstandene) Wahrheit auch auf das Sein
ausnahmslos eine absolute Herrschaft ausiibt, ist zwar vom
theistischen Standpunkt aus sofort einleuchtend, wird aber
nur schwer gegen alle Angriffe sich verteidigen lassen, die
ein Nicht-Theist erheben kann. Insoferne ist den Bedenken
des Verfassers beizupflichten.

Nun wenden wir uns zunichst zu dem, was der Verfasser
fiber den Satz vom zureichenden Grund schreibt, um als-
dann seine Aufstellung iiber das Kausalitidtsprinzip zu priifen.

Pag. 254 heifdt es: ,Den Satz vom zureichenden Grunde
leugnen, kann nur der Skeptiker. Dieser Satz bedarf keines
Beweises. Unsere ganze Erkenntnis, ja unser ganzes Denken
verlduft nach dieser Regel. Aber die wichtigste Frage lautet:
Haben wir ein Recht, das logische Prinzip, das im Satz vom
Grund ausgesprochen ist, ohne weiteres auf die Realitét
selbst anzuwenden ? Bedeutet ein Schlufl von der Folge zum
Grund ohne weiteres einen Schlufl von der Wirkung zur Ur-
sache? Dieser Punkt wird beim Gottesbeweis leicht iiber-
sehen und doch ruht hier die grofite Schwierigkeit. Einzelne
Apologeten weisen darauf hin, ohne indes eine befriedigende
Losung zu geben, S, Weber (Apologetik 64) gibt zu, das
Bedingte komme nicht als Seinsgrund, sondern als Erkenntnis-
grund des Unbedingten in Betracht. Aber der Schlufs fithrt
dann nicht sehr weit. Wir kommen so nicht zu einer absoluten



Zu den Gottesbeweisen 247

Ursache, sondern nur zu einem absoluten, allerdings mit Not-
wendigkeit gedachten, aber eben nur gedachten letzten
Grund. Der Gedankengang ist folgender: Das Seiende, das
ich kenne, mufd ich als bedingt denken. Der Begriff des
Bedingten fordert mit Notwendigkeit den des Bedingenden.
Aber der Schlufisatz lautet nicht: Also muf ein Unbedingtes
existieren, sondern: Also muf} ich mit Notwendigkeit zum
Bedingten ein Unbedingtes hinzudenken,“

Zunichst ist zu beanstanden, dafd der Satz vom Grund
nur als logisches Prinzip gefa{it wird: ,Im Satz vom Grund
i1st ein logisches Prinzip ausgesprochen“, heif3t es ja! Da-
nach reguliert er das Denken rein nach dessen Form, mit
dem Inhalt des Denkens hat dieser Satz gar nichts zu tun!
Wer sieht nun nicht, daf} diese Aufstellung von vornherein
unserem Denken den Stempel des Subjektiven aufdriickt;
die Kantschen Gedankenformen passen in diese Auffassung
ganz trefflich hinein! Es ertffnet sich eine Kluft fir das
denkende Subjekt zwischen Innenwelt und Auflenwelt, und
es handelt sich fortan darum, eine Briicke zwischen der
einen und der anderen zu schlagen. Die Wahrheit ist aber,
dafl der Satz vom zureichenden Grund, weil Satz vom zu-
reichenden Grund des Seienden, sich so weit dehnt,
als das Sein sich dehnt, Geltung hat fiir die Auflenwelt wie
fiir die Innenwelt, in der das psychische und logische Sein
angetroffen wird. Wer das leugnet, kann das nur von dem
Standpunkte und der Voraussetzung aus tun, dafl wir eine
unmittelbare Gewif3heit von den Tatsachen der Auflenwelt
nicht haben und nur durch einen Riickschlufs zur AuiSen-
welt von der Innenwelt her gelangen, Ist es aber wahr, dafs
der Satz vom hinreichenden Grund reicht so weit das Sein
reicht? Gewif3! Nur der Skeptiker kann daran zweifeln und
wem die Auflenwelt nicht als ein unmittelbar mit Gewif3-
heit Erkanntes gilt. Ist das nun der Fall, so gilt, dafl der
Begriff des real Bedingten, d. h. des nicht im psychischen
Leben Bedingten, mit innerer Notwendigkeit den des real
Bedingenden fordert und zuletzt als der Begriff des absolut
Unbedingten als einer Realitét vorliegt. Deshalb ist unmittel-
bar wahr: Folglich existiert diese Realitit, und es gilt keines-
wegs blof3 dies: folglich mufS ich mit Notwendigkeit zum
Bedingten ein Unbedingtes hinzudenken.

Daraus erhellt die innere Verbindung zwischen dem
Satze von dem hinreichenden Grund und dem Kausalitiits-



248 Zu den Gottesbeweisen

prinzip. Wer das eine erschiittert, erschiittert auch immer
das andere. Doch sind wir damit bereits bis zum Kausalitits-
prinzip vorgedrungen.

Zu diesem nimmt der Verfasser Stellung in dem Satze :
,Das Kausalgesetz ist uns zunéchst nur in unserem Bewuf3t-
sein gegeben“ (p. 256). Derselbe 1st nun nicht besonders
klar. Er kann einen doppelten Sinn haben. Er kann besagen
wollen, dafl eine Kausalitit als Tatsache in der Auflenwelt
nur deswegen angenommen wird, weil es in uns eine soiche
gibt. Alsdann wiirde der Geist sich auf die von der Sinnes-
erkenntnis gebotenen Elemente gar nicht verlassen ; er wiirde
sie nicht einmal beniitzen; es wire mithin der Schlufl auf
die in der Auflenwelt vorliegende Kausalitit ein reiner
Analogieschlufi: ,ein etwas schwaches Fundament fiir das
gewaltige Gebiéude der Gottesbeweise* wie Dr. Kirfel in
diesem Jahrbuche 1813, p. 280, mit Recht bemerkt. Als
Konsequenz wire die Verwerfung des Gottesbeweises, wie
er gewohnlich, auch von Thomas (Summa I P. qu. IT art. 3)
gefiihrt wird, unausbleiblich. Der Verfasser nimmt die eben
angefithrten Worte in dem hier entwickelten Sinn; denn
er schreibt auf p. 266: ,Es ist wohl Tatsache, dafl die
duflere Erfahrung uns nur eine Aufeinanderfolge, aber keine
Auseinanderfolge offenbart1,* Es laft sich also nach ihm
die dulere Erfahrung mit der inneren den Kausalititsbegriff
unmittelbar zeitigenden Erfahrung gar nicht verkniipfen;
es besteht eine Kluft zwischen beiden, die sich nicht iiber-
briicken 1af3t. Aber bei einer solchen Auffassung liegt un-
mittelbar die Gefahr vor, auch den aus der inneren Erfahrung
gewifd herleitbaren Kausalititsbegriff aus einer Kantschen
Gedankenform abzuleiten. Denn ist der Geist in dem an-
gegebenen Mafle der in der Auflenwelt gelegenen intelligi-
belen Objektivitdt schwach, so ist seine Kraft iberhaupt
sehr gering, wo Intelligibeles zu erkennen ist, und dann
liegen die Kantschen Gedankenformen vor der Schwelle.

Ein anderer moglicher Sinn des zuerst angefiihrten
Satzes ist, dafl zwar zunichst und unmittelbar (ohne Kant-
sche Erkenntnisform) aus der inneren Erfahrung der
Kausalititsbegriff entsteht, dafl aber auch die #uflere Kr-

! Selbstverstiindich handelt es sich bei der ganzen‘Kpntrov'erse
um die duflere Erfahrung, insoferne sich das Denken auf SJe.bezwiht.
Die rein sinnliche Erkenntnis liefert nattrlich den Urséichlichkeits-
begriff nicht.



Zu den Gottesheweisen 249

fahrung beziiglich des Kausalititsbegriffes objektiv dasselbe
vermag. Und das laf3t sich nun wieder doppelt fassen. Dieses
svermogen“ kann so erkldrt werden, dafd der Geist, der zu-
erst unmittelbar aus innerer Erfahrung den Kausalitatsbegriff
gewonnen, nachher ihn auch unmittelbar aus der
dufleren Erfahrung herleite. Eine andere Fassung
ist jene, die Gredt (Elementa philos.2, p. 135, nr. 636) als
seine Meinung vertritt. Er schreibt némlich: ,Ex experientia
interna intelligendo hanc ipsam experientiam acquirimus
conceptum causae et cognoscimus causas esse in rerum na-
tura; praeterea facili ratiocinio scimus, quidquid novum
oritur, habere causam. Cum hoc tamen stat, experientiam
externam immediate non manifestare nisi successionem,
non dependentiam causalem. Utrum habeatur dependentia,
hoc inductionis ope ivestigandum est i. e. repetitis obser-
vationibus sub diversis circumstantiis investigandum est,
utrum sit accidentalis tantum coexsistentia an interna co-
nexio causalis.“ Besprechen wir nun zundchst die erste
Hypothese, dafd der Schopfung des Kausalititsbegriffes aus
der inneren Erfahrung die unmittelbare Herleitung desselben
aus der dufleren Erfahrung folge, also ohne eine innere
Verbindung zwischen der emen und anderen, Mir kommt
dieses zeitliche Spater sehr unwahrscheinlich vor und ich
bin der Ansicht, dafd die Sache sich umgekehrt verhilt.
L&aft man den Kausalititsbegriff aus der inneren Erfahrung
urspriinglich gewonnen werden, so ist das wohl nicht mog-
lich, ohne dafl man dem Subjekte eine nicht geringe Re-
flexion iiber sein Seelenleben zuschreibt: ,infallibili consci-
entiae testimonio constat, nos producere in nobis (intelligendo,
volendo etc.) et in aliis rebus (tangendo, movendo, percutiendo)
diversas realitates, quae esse accipiunt a nobis, dependenter
a nostra actione, et clare percipimus, effectum non tantum
esse post actionem, sed ex actione nostra® (Gredt a. a. O.
p. 134, nr. 635). Ist eine solche Reflexion, die nicht denk-
bar ist ohne eine Abkehr von der Sinneserkenntnis und den
in ihr sich bietenden Inhalten, wohl anzunehmen? Ferner:
Ist es nicht unleugbar die AufSenwelt, die zunichst in ganz
gewaltiger Weise auf den Menschen einwirkt ? Gewify! Es
1st zunidchst nur seine Sinnestédtigkeit, die so unmittelbar
getroffen wird. Aber ist diese Tatigkeit mit ihren Inhalten
nicht unmittelbar auf den Geist des Menschen hingeordnet,
um ihn zu beeinflussen? Ist nicht diese Beeinflussung da-



250 Zu den Gottesbeweisen

durch erwiesen, dafl der Geist aus dem dargebotenen Sinnes-
material vermittels der simplex apprehensio sich die ersten
Ideen bildet? Ist es nun nicht denkbar, dafl der Geist im
Besitz dieser Ideen sich unmittelbar (implicite natiirlich) den
Kausalitétsbegriff bildet, wenn ein Tatséchliches vorliegt,
das auch jeden verniinftigen Erwachsenen sprechen lifSt:
hier liegt eine Ursache mit entsprechender Wirkung vor?
Gewifd gibt es genug Fille, in denen nur mit Hilfe der
Induktion sich das Vorhandensein einer Ursache erkennen
lifit, aber die Induktion als die Mutter des Kausalitéts-
begriffes hinstellen, scheint nicht gerechtfertigt zu sein?.
Und damit beriihren wir schon die zweite erwiihnte Fassung
der Gewinnung des Kausalititsbegriffes aus der #ulSeren
Erfahrung, wie diese Gewinnung mit der inneren Erfahrung
und der Ableitung des Kausalititsoegriffes aus dieser in
Verbindung gebracht wird. Sie stellt, wie wir sehen, Gredt
a. a. 0. auf. Ich mochte ihm in diesem Punkte nicht bei-
stimmen, und auch Dr, Kirfel scheint abweichend von ihm
zu denken, wenn er a.a. O, p. 280 schreibt: ,Ich hitte es
nicht gewagt, wie Kneib zu schreiben, daf} der Begriff der
Urséchlichkeit aus der inneren Erfahrung entsteht 2.
Demgemifl mochte ich in folgender Weise die Ent-
stehung des Urséchlichkeitsbegriffesausderéufieren Erfahrung
analysieren. Der Verstand erkennt nach vorausgegangener
Sinneserkenntnis, Wahrnehmung eines &ufleren Vorganges,
gleichviel ob derselbe das Subjekt in Mitleidenschaft zieht,
also eine Empfindung auslost, wie z. B. ein Schlag von
auflen, oder blof} #uflerliche Wahrnehmung fir dasselbe im
Gefolge hat, wie z. B. die Erregung eines Gerdusches durch
einen Stock, den jemand auf einen Tisch aufschlug, dai
in der Natur ein neues Sein entstanden ist. Er erkennt
zugleich unmittelbar (also ohne ratiocinium), dafl dieses Sein
durch ein anderes vor ihm vorhanden gewesenes Sein, das

t Wenn man den Ursichlichkeitsbegriff aus der inneren Erfeythrun,f,;
ableitet, so kann man um so mehr die Gewinnung des Begriffes wIsorper
aus der inneren Erfahrung, durch welche dem Subjekt der eigene
Korper dargestellt wird, herleiten. Nun diirfte aber die gegentmh_ge
Annahwme sicher die wahrscheinlichere und auch die allgemeinere sein.

? Es wird Dr, Kirfel wohl von dem, wie mir schelnt, wahren
Gedanken geleitet sein, dafl der in den ersten Anfingen der Erkennt-
nis stehende Geist dermafien noch von der Sinneserkenntms_bfhel-rsché
wird, dafl die Reflexion, die notig wiire, um den Kausalititsbegrl
zu gewinnen, unwahrscheinlich ist.



Zu den Gottesbeweisen 261

das neue Sein nicht schon sofort als mit sich verkniipft
aufzeigte, begriindet worden ist, und zwar durch etwas,
was von diesem ausging, durch dessen Titigkeit. Damit
wird aber zugleich (implicite) erkannt, dafl das neue Seiende
ein bedingt Seiendes ist, bedingt némlich durch das
andere, und damit wird zugleich des Verursachten Nicht-
Notwendigkeit zum Sein erkannt. Durch die unmittelbare
Verbindung des Begriffes Titigkeit mit dem Begriff des
neuen Seienden entsteht nun unmittelbar der Kausalitits-
begriff. Aber dieser Begriff ist natiirlich noch nicht die
Erkenntnis des Kausalititsgesetzes. Denn die Erkenntnis
dieses besagt die Erkenntnis von der Notwendigkeit der
Ursache fiir gar alle Fille, wo ein bedingt Seiendes ver-
wirklicht wird, actu wird, Diese Erkenntnis kann implicite
oder explicite vorhanden sein. Implicite liegt sie vor bei
der nicht reflektierenden oder philosophischen Erkenntnis
der Menge der Menschen; diese gewinnen das Kausalitéts-
gesetz meines KErachtens durch das Erleben, durch das in-
duktionsméflige Erfahren. Der Philosoph hingegen erhebt
das Kausalitdtsgesetz rein analytisch, aus der Analyse der
eben entwickelten Begriffe wie Lepidi (la critica della ragione
pura secondo Kant, p. 15) sie meisterhaft gibt:

1. Ens, quod habet principium, praecedit non-Ens,

2. Non-Ens, quod praecedit Ens conditionatum, est Ens
possibile.

3. Ens possibile habet fundamentum reale.

4. Fundamentum reale Entis possibilis est Ens, quod
potest Ens possibile constituere in actu (= causare).

Und so sind die vier Termini: ens conditionatum —
non-Ens — Ens possibile — Ens causa — notwendig und
ausnahmslos unter sich verkniipft. Diesbeziiglich herrscht
fiir den Geist Evidenz .

I Daf} sich das Kausalititsgesetz mit der ihm wesentlichen
Evidenz nicht auch aus der inneren Erfahrung ableiten laft, soll
nicht in Abrede gestellt werden, und ebensowenig, daf} sich auch in
dieser Hypothese, also mit ginzlicher Nichtbeachtung der Hufleren
kontingenten Natur ein Gottesbeweis stringenter Art konstruieren
laf3t. Aber wie bekannt, haben Aristoteles und Thomas ihn nicht so
konstruiert und wird dessen Konstruktion tiberhaupt nicht in Angrift
genommen.

Nachtriglich sei zur Stiitze der vertretenen Ansicht von der
Entstehung des Kausalitiitsbegriffes aus der dufleren Erfahrung noch
folgendes bemerkt: Ist es micht wahr, dafl wir zuerst unbewufite.



2592 Zu den Gottesheweisen

Damit ist denn auch schon das Notige gesagt, um
die Behauptung des Verfassers richtigzustellen, dafl das
Kausalitédtsprinzip kein einleuchtendes Prinzip sei, ein
omindser Satz, den alle élteren und neueren Vertreter des
kritischen Rationalismus bereitwiliig unterschreiben: Locke,
Hume, Kant, J. St. Mill, Schopenhauer usw. Er schreibt
nidmlich p. 2567: , Wohl ist die Kausalitdt unmittelbar gegeben,
aber nicht als Verstandesform, sondern als Leben (Leben
— selbsttétiges Wirken), als die allein mégliche Seinsform
der lebendigen Personlichkeit.* Mit der Verneinung der
Kausalitiit als Verstandesform — wenn der Verfasser Kausali-
tit 1m Sinne Kants faf3t und nicht die Evidenz des Kausali-
titsgesetzes fiir den Verstand leugnen will, wie er es spiter
tut — hat der Verfasser ja gegen Kant recht; aber er hatte
kurz vorher geschrieben: ,Dafd sich das Kausalititsverhaltnis
faktisch nicht auf'dieVerbindung zweier Gedanken beschriankt,
das beweist die logische Undurchsichtigkeit der Beziehung.“
Deshalb sucht der Verfasser nach einem Standpunkt, um die
Kausalitiit, die er einerseits gegen Kant mit Recht als reine
Verstandesform leugnet, aber anderseits doch ohne Durch-
sichtigkeit fiir den Geist sein liaf3t, doch als unmittelbar fiir
den Verstand behaupten zu kénnen. Ein unmdégliches Unter-

d. h. dem Verstande noch nicht nahegebrachte Empfindungen von
Farben, Tonen, Bertthrungen usw. haben? Ist nun nicht die nichste
Stufe die, daf} diese unbewuf3ten Empfindungen zu geistigen fortge-
bildet und erhoben werden ? Steckt nun aber nicht in den unbewuf3ten
Empfindungen der Kausalbegriff? Kommt nicht der von auflen an das
Ohr dringende Ton von einem zum T&nen gebrachten Gegenstande her ?
Kommt nicht die Berithrung eines dem Leibe fernen Gegenstandes durch
Heranbringung des Gegenstandes an den Leib zustande? Es steckt also
a parte rei unmittelbar in den Sinnesempfindungen der Kausalitits-
begriff und er kann deshalb auch unschwer aus ihnen erhoben werden.
Eine weitere Bestiitigung findet die entwickelte Ansicht darin, dafd
der letzte metaphysische Grund der Kausalitit in den geschaffenen
Dingen, die ratio entis finiti, ohne jede besondere Schwierigkeit aus
der Auflenwelt dem Geiste aufleuchtet; weil ein beschrinktes
Seiende vorliegt, erfal3t der Geist so leicht, unmittelbar, ein iber
die Grenze sich erstreckendes, ein an das erste sich anfiigendes, d. b.
ein neues Sein. Die unmittelbare Erkenntnis des einen fithrt sofort
zur Erkenntnis des anderen, und so ergibt sich, daf} auch die weiteren
bis zur endlichen Gewinnung des Kausalititsbegriffes fihrenden Be-
griffe ebenso leicht gewonnen werden. Weshalb der Geist den Begrift
+bedingtes Sein“ (es ist natiirlich hier nicht der entwickelte oder reflex
gefafite, sondern der implicite existierende Begriff gemeint) nicht
zuerst aus der dufleren Erfahrung soll gewinnen k&nnen, 1ist nicht
abzusehen.



Zu den Gottesbeweisen 253

fangen! Wohl kann man allein aus der inneren Erfahrung,
d. h. wenn man den Kausalititsbegriff aus ihr gebildet
werden ldf3t, das Kausalititsgesetz stringent ableiten, wenn
man nur nicht die besagte Undurchsichtigkeit der
Beziehung postuliert; nimmt man aber diese Undurchsichtig-
keit an, so ist die Kausalititsbeziehung nicht einmal be-
ziiglich dessen gesichert, was wir im Innenleben erfahren.
Und welch einen Wert kann da ein Analogieschlufl von
der Innenwelt auf die Auflenwelt haben!

Doch héren wir den Verfasser, der trotz der von ihm
angenommenen Undurchsichtigkeit der Kausalitidtsbeziehung
aus dem inneren Leben des Subjektes sie glaubt geniigend
herleiten zu konnen. Er schreibt so: ,Die Kausalitit ist
unmittelbar gegeben, aber nicht als Verstandesform, sondern
als Leben (Leben = selbsttiatiges Wirken), als die allein
mogliche Seinsform der lebendigen Personlichkeit, Durch
die Kausalitit des Lebens ist unser Sein verbiirgt, und
zwar in einer Weise, dafl auch die Skepsis nicht dagegen
aufkommen kann, Den letzten Beweis gegen jede Skepsis
gibt nicht der Verstand, sondern das Leben“ (p. 257.) Nun
wohl, wenn nicht der Verstand beim Kausalitatsbegriff be-
teiligt ist, datn ist es ein ganz blinder Zwang, der uns zur
Annahme desselben treibt! Aber dann ist auch nicht ab-
zusehen, weshalb man nicht aus der Kantschen Gedanken-
form den Kausalititsbegriff soll ableiten kénnen. Das um
so mehr, da doch Kent wenigstens die Kausalitdt mit dem
Verstand in innere Beziehung bringt, nicht ganz ohne
Riicksicht auf das verniinftige Denken seine Verstandes-
formen und auch die Formen zur Erfassung der sinnfilligen
Welt postuliert. Nach Dr. Aicher kommt der Kausalitéts-
begriff heraus, man weifl nicht wie. SchliefSlich ist es kon-
sequent der Sensualismus, den wir bei 1hm_ antreffen, Es
kann ihm also nur angeraten werden, den eingenommenen
Standpunkt aufzugeben und dazu konnten auch den
Verfasser Sitze bestimmen, die er selber geschrieben
hat. Pag. 207f. sagt er: ,Das Sein als solches ragt ins Be-
wuftsein hinein und in der Wiedergabe des kausalen Ver-
héltnisses im Denken weist die inhaltliche Bestimmung mit
Notwendigkeit iiber das Bewuf3tsein hinaus,* Und: , Kausali-
tit steht im engsten Zusammenhang mit Realitit.“ Deshalb
ist an diesem Punkte — und ,scheint“ nicht blofl an ihm,
wie der Verfasser p. 258 schreibt — der Ankniipfungspunkt



92bH4 Zu den Gettesbeweisen

zwischen Bewufitsein und Wirklichkeit gegeben. Aber ganz
ins Subjektive wird wieder das kausale Verhéltnis mit
folgenden Sitzen geriickt: ,Inwieweit unser Kausalbegrif
mit dem in der Wirklichkeit vorhanden gedachten Kausal-
gesetz iibereinstimmt, ist damit allerdings noch nicht ent-
schieden.* Und: ,Mit dem Denken, Wollen, Fiihlen, mit der
ganzen Personlichkeit erfassen wir so (d. h. als fiir alle
Realitit giiltig. Von mir beigefiigt) das Sein, weil alle
Kausalitit analog sein mufd der Kausalitit unseres eigenen
Lebens.* Was letzteren Satz vetrifft, so wird derselbe sicher
keinen Kantianer zu einem Zweifel an seiner Theorie ver-
anlassen; was den Einfluf3 des ,Denkens* anbelangt, so setzt
sich der Verfasser damit in Widerspruch zu frither Gesagtem
und wenn er auch Wollen und Fihlen an der Erfassung
des Seins beteiligt sein 1af3t, so kommt das auf den Volun-
tarismus von Wundt hinaus. Wie unklar iibrigens der Ver-
fasser beziiglich des Gewinnens des Kausalbegriffes denkt,
ergibt sich daraus, dafd er einerseits den Kausalbegriff ein-
fachhin durch das ,Leben“ (=selbsttitiges Wirken) ge-
wonnen werden liafdt, anderseits wieder schreibt: ,Naher
bestimmt und geklart wird das transsubjektive Verhéltnis
durch das Leben“ (p. 258). Was ist nun wahr? Ist das
transsubjektive Verhdltnis also doch imstande, die Kau-
salititsbeziehung zu liefern? Und vordem hiefd es, dafd wir
vom Subjektiven auf das Transsubjektive gefiihrt werden !
(Namlich in der dargelegten seltsamen Art, die der Verfasser
setzt.) Wohin fithren nun den Verfasser seine Ansichten von
der Kausalitit? Man sollte meinen, dafd das die Innen- und
Auflenwelt harmonisch zusammenschlieflfende Kausalitits-
gesetz als erkannte Beziehung vom Verfasser entsprechend
seiner Ansicht, daf Innen- und Auflenwelt zur Gewinnung
der Kausalititsbeziehung zusammenwirken, werde verwendet
werden oder als verwendbar erklirt werden. Er tut das
aber nicht, und so bleiben ihm nur die Teile iibrig; es
ermdglicht sich nur, das aus der dufleren Erfahrung ge-
schopfte Kausalititsgesetz zu verwenden oder die aus der
inneren Erfahrung hergeleitete Kausalitit. Ersteres kann
er prinzipiell nicht tun, wenn wir von dem einen zi-
tierten Satze absehen, in dem er dem transsubjektiven Ver-
hiilltnis Wert beilegt; er tut es auch nicht, obgleich bedingt;
er schreibt nimlich: ,Es ist wohl angezeigt, beim kausalen
Gottesbeweis vom Selbstbewufitsein und der Existenz des



Zu den Gottesbeweisen 955

eigenen Ich auszugehen und die Naturgesetzlichkeit nur
zur Bestdtigung beizuziehen“ (p. 259). Weshalb kann es
allein angezeigt sein, die Naturgesetzlichkeit, d. h. das aus
der Welt gewonnene Kausalititsprinzip nicht fiir einen
(Gottesbeweis zu verwerten? Entweder deshalb, weil der
Beweis, wenngleich durchaus beweiskriftig, zu umsténdlich
wire — und davon ist beim Verfasser nicht im mindesten
die Rede — oder deshalb, weill der Beweis aus irgendeinem
Grunde nicht beweiskriftig ist. Das allein also kann der
Verfasser verniinftigerweise meinen wollen; ist es aber
seine Meinung, so stellt er sich damit in diametralen Gegeu-
satz zu der kirchlichen Philosophie wie sie Leo XIIL. und
Pius X. wollen, zu der Philosophie des Aquinaten!. Wes-
halb aber hilt der Verfasser einen derartig gefafiten Beweis
nicht fir tiberzeugungskriftig? Er schreibt dariiber selber :
,Die Art dieser Naturgesetzlichkeit kann nur durch die
Erfahrung, durch die Naturwissenschaften nidher bestimmt
werden. Solange aber der Charakter der Naturkausalitit
noch nicht ganz erforscht ist, scheint es schwer (sic), auf
ihr einen Beweis aufzubauen. Es ist ja klar, daf’ der Nach-
weis der Kontingenz der Naturdinge ganz verschieden ge-
staltet werden muf}, je nachdem ich denselben einem Ver-
treter des Atomismus, des Dynamismus oder der energetischen
Theorie gegeniiberfithren soll. Darauf ist zu entgegnen:

1. Wenn wir auf die Erforschung der Art der krea-
tiirlichen Kausalitit werden warten miissen, um mit Hilfe
des Kausalititsbegriffes einen sicheren Beweis fiir die Existenz
Gottes zu erbringen, so konnen wir lange warten: denn
wie ein Seiendes ein neues Seiendes hervorbringt, ist fiir
den menschlichen Verstand ein undurchdringliches Geheim-
nis; wir erkennen nur das ,dafl“ und die Notwendigkeit
der Tatsache, weil, wire es anders, eine vollstindige Be-
ziehungslosigkeit der Dinge zueinander bestehen wiirde;
wir hitten eine ganz #ulerliche Aufstellung der Naturdinge
und diese wire ewig unverdnderlich. Die Dinge waren mithin

! Der Verfasser schreibt gewifs ,es ist wohl angezeigt. Das
Wort  angezeigt® und das mystische Waortchen ,wohl“ erwecken die
Meinung, der Verfasser duflere keine fiir ihn feststehende Ansicht. Aber
da wiire es doch angezeigter, in solch wichtigen Dingen sich zu einer
_festen Ansicht durchzuringen, als mit Aufstellungen zu operieren, die
ihm selber zweifelhatt sind, zumal da dieselben diametral der kirch-
lichen Philosophie gegeniiberstehen.



256 Zu den (Gottesbeweisen

entweder ohne alle Wirkungsvermégen, oder wenn sie solche
hétten, so wiren sie dazu verurteilt, sich nie zu betdtigen.

2. Die Erforschung der Art der Naturkausalitdt kann
unmoglich Aufgabe der Naturwissenschaften sein, wie es ihr
auch ebenso fern liegt, die letzten Konstitutive des Natur-
korpers zu ergriinden.

3. Der Nachweis der Kontingenz der Naturdinge ist
ganz unabhéngig von der Frage nach den letzten Konsti-
tutiven des Naturkorpers. Der Mensch sieht die Tiere aufder
sich entstehen und vergehen, er kann sich diesen bestimmten
Stein als widerspruchslos in dieser Weit nicht existierend
denken: er sieht die chemischen Korper bestiandig sich auf-
l6sen und werden — aus alledem schopft er unschwer den
Begriff der Kontingenz der Weltdinge, ohne auch nur etwas
von den philosophischen Theorien iiber die letzten Griinde
des Naturkorpers zu wissen.

Es lafit sich also mit voller iiberzeugender Kraft aus
der Kontingenz der Naturdinge fiir die Existenz Gottes
mittels des aus der transsubjektiven Erfahrung geschiopften
Kausalprinzips ein Beweis herleiten, falls man nicht von
Anfang an sich auf den Standpunkt stellt, dafd der Satz
vom zureichenden Grunde nur ein logisches Gesetz sei, so-
mit, wenn es sich um den zureichenden Grund von real
Seiendem handelt, nur ein gedachtes real Bedingendes
als Konsequenz herauskomme?!. Damit wird dann die Moglich-
keit eines Beweises fiir die Existenz Gottes aus irgend-
einem kontingent Seienden griindlich aufgehoben, auch
wenn das Subjekt der Beweisfithrung sich selber als kon-
tingent erkennt. Deshalb muf’ auch der Verfasser mit seinem
neuen Beweisversuch scheitern. Er schreibt (p. 2569f.):

,Es ist angezeigt, beim kausalen Gottesbeweis vom
Selbstbewufitsein und der Existenz des eigenen Ich auszu-
gehen., Wir konnen zwar auch das eigene Ich nicht in
seinen Tiefen erfassen, dagegen ist wohl die Tatsache un-
mittelbar gegeben, daft unser Ich verursacht ist oder viel-
mehr dafl es nicht blof Ursache, sondern Wirkung und
Ursache zugleich ist. .... Wir wissen, daf} wir nicht Ursache

' Wenn der Verfasser (p. 265) auch zwischen den beiden Begrifts-
paaren Grund und Folge einerseits und Grund und Wil:ku{lg ande_}‘-
seits scharf scheidet, so ist es doch logisch unanfechtbar, die I\.‘ll‘lS?ﬂltl«Lﬁ
als Grund von real Bedingtem oder real Kontingentem zu definieren,
und insofern ist auch das im Text Gesagte unanfechtbar.



Zu den Gotteshbewelsen 267

unseres eigenen Seins sind. So erkennen wir uns als ver-
ursacht, miissen also das Verursachende suchen, Dies kann
ein Absolutes sein, Aber zunéchst haben wir nur das Recht,
von einer Wirkung auf eine entsprechende Ursache zu
schlieflen, obwohl unser Denken durch Negation der uns
beengenden Grenzen zum Absoluten vorgehen kann und
oft auch vorgeht. Aber in unserem Bewuf3tsein ist kein
Anhaltspunkt dafiir gegeben, dafl wir von einem Absoluten
gewirkt wiren. Auch die Erfahrung fiihrt uns nie zu einem
Absoluten. So ist das Absolute zunéichst nur Satzung unseres
Denkens und wiirde es bleiben, wenn nicht das Kausalgesetz,
der Kausalzusammenhang der Dinge, die Annahme desselben
verlangte. Das Verursachtsein unseres Ich fithrt also zu
einem anderen, das entweder selbst wieder verursacht ist
oder nicht. Im ersten Fall gehen wir weiter zur néchsten
Ursache. Und der Schluf fithrt mit Notwendigkeit entweder
zu einem Nichtverursachten, das Ursache von allen ist, oder
aber zur Annahme einer unendlichen Reihe von Ursachen,
die alle selbst wieder verursacht sind.“ Aus der Unmdéglich-
keit einer unendlichen Reihe fihrt nun der Verfasser den
Beweis nicht weiter, weil ihm diese nicht erwiesen scheint,
»Eine evidente Beweisfithrung ist also hier vorliufig nicht
moglich“ (p. 262). Er nimmt nur eine grosse Wahrschein-
lichkeit fiir zwei von ihm beigebrachte Griinde in An-
spruch, aus denen selbst bei der Annahme der Denkbarkeit
einer unendlichen Reihe an und fiir sich die Ablehnung
derselben doch berechtigt sei, soweit der Sinn der Auf-
stellung sei ,die Existenz einer causa prima iiberflissig
zu machen“, Deshalb kommt der Verfasser auf die schon
frither erwihnte Fassung der Kausalitit und deren Be-
griindung zuriick, die auf p. 268 lautet: ,Die lebendige
Personlichkeit erfaf3t das Sein, die Realitit, die Kausalitit
— alle drei Begriffe sind nur verschiedene Betrachtungs-
weisen des einen Seins — im l.eben. Gibt es eine Realitét,
so ist ihre Form notwendig die Kausalitit, d. h, jedes reale
Sein muf’ wirklich und wirkend sein. Was nicht wirklich
ist, ist iiberhaupt nicht. Mit dem Denken, Wollen, Fiihlen,
mit der ganzen Personlichkeit erfassen wir so das Sein,
weil alle Kausalitiét analog sein mufl der Kau-
salité#t unseres eigenen Lebeng1,% Ke ist klar, dafd

' Von mir gesperrt,

Divus Thomas II. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. X X1X.) 17



258 Zu den Gottesbeweisen

mit dem durch Sperrdruck Hervorgehobenen alles wieder
ins Subjektive geriickt wird; es ist ein Zwang, der die
Annahme der Kausalitit als eines objektiv Gegebenen bewirkt,
der Imperativ von Kant vom Kthischen ins Metaphysische
tibertragen, Deshalb trifft es nicht zu, was der Verfasser
will, dafl auch mit dem Denken das Sein erfallt werde,
von dem es iibrigens allein erfaflt werden kann, weil Fiithlen
und Wollen, insofern nicht die ratio boni sich zeigt, zu
einer Erfassung ganz und gar unfihig sind. Hitte der Ver-
fasser mit dem letzten Satzteil nicht alles verdorben, so
stiinde er auf unserem Standpunkte; denn es ist wahr, was
er schreibt: ,Jedes Sein mufd wirklich und wirkend sein“
und auch, suo modo: ,Die lebendige Personlichkeit erfafit
das Sein, die Realitit.“ :

Aber falsch ist wieder, was Verfasser auf p. 260 schrieb;
»I8t das Verursachende selbst nicht mehr verursacht, so
kann dasselbe als absolut oder als nichtabsolut, aber ewig
in der Dauer gedacht werden.“ Ks ist doch klar, dafl das
zuerst Verursachende notwendig als absolut zu denken ist,
insofern ein ibergeordnetes Sein damit ausge-
schlossen wird; denn ein iibergeordnetes Sein wiire auch
iibergeordnet in ratione efficiendi. KEs ist zwar ein nicht
Absolutes von ewiger Dauer fiir das Denken diskutierbar,
aber ein schlechthin nicht Verursachtes kann das Denken
schlechterdings nicht anders als in dem Sinne fassen, dafl
jedes andere Seiende ihm untergeordnet ist. Damit
wollen wir dem nicht Verursachten gleichwohl nicht jene
Absolutheit sofort beilegen, die in dem Terminus des actus
purus oder der reinen Aktualitdt ihren Ausdruck findet.

Der Verfasser schreibt dann auf p. 264: ,Véllig un-
zuginglich ist das Absolute fiir uns nicht. Wir mogen das
Absolute fassen, wie wir wollen, immer mufd die Welt, immer
miissen wir selbst als eine Offenbarung des Absoluten, Gottes,
gelten. So haben wir Anhaltspunkte genug, auch auf gewisse
Eigenschaften Gottes zu schliefen. Aber rein kausal sind diese
Schliisse nicht mehr. Sie verfahren ebenso nach Analogie
als nach dem Kausalgesetz. Wirklich kausal, und zwar mit
unbedingter Sicherheit konnen wir nur von einem Seienden
auf ein anderes Seiende schliefien, nicht ebenso sicher von
der Beschaffenheit eines Seins auf die Beschaffenheit. des
verursachenden Seins, Wenn auch der Satz: ,Dals Ursache
und Wirkung notwendig gleichartig, verwandter Natur sein



Zu den Gottesbeweisen 259

miissen, 1st eine rein subjektive Vorstellungsgewohnheit,
welche weder durch die Erfahrung noch durch das Denken
irgendwelche Bestitigung erfahren kann1“, wohl (sic) etwas
zu weit geht, so ist doch sicher, dafl bei den Beweisen fiir
einzelne KEigenschaften Gottes, auch bei dem Nachweis der
Personlichkeit Gottes, dem kausalen SchliefSen mehr auf-
gebiirdet und zugemutet wird als er leisten kann, Wollten
wir freilich streng den Grundsatz durchfithren, dafs Ursache
und Wirkung gleichartig sein miissen, so wire nicht blof}
aus der Geistigkeit der menschlichen Seele auf die Geistig-
keit Gottes, sondern auch aus der Korperlichkeit der Welt
auf die Korperlichkeit Gottes zu schliefien. Demnach fiihrt
der kausale Beweisgang gar nicht so besonders weit! Nur
die Existenz des Absoluten kénnen wir nach dem Verfasser
mit Sicherheit erschlieflen, sonst gar nichts. Ist nun dem
so? Nein! Die Offenbarungsurkunden lehnen diese Auf-
stellung mit aller Entschiedenheit ab, So heif3t es z, B. in
der lingeren Stelle Weish, 13, 1{f.: ,quorum si specie de-
lectati deos putaverunt, sciant, quanto his dominator eorum
speciosior est: speciel enim generator haec omnia con-
stituit . . . . a magnitudine speciei et creaturae cogno-
scibiliter poterit creator horum videri, ferner Ps. 18, 2:
»coell enarrant gloriam Dei%, Vgl auch Rom. 1, 18. Und was
die Tradition betrifft, so sei nur an Tertull. Apol. 17 er-
innert : ,Quod colimus Deus unus est; qui totam molem istam
cum omni instrumento elementorum, corporum, spirituum,
verbo quo iussit, ratione qua disposuit, virtute qua potuit,
de nihilo expressit, in ornamentum maiestatis sunae.“ Was
dann die maf3gebende Lehre des Aquinaten betrifft, so sagt
er S. th. I. P, qu. IV art. IT in corp.: ,Quidquid perfectionis
est in effectu, oportet inveniri in causa effectiva vel secun-
dum eandem rationem si sit agens univocum, ut homo generat
hominem, vel eminentiori modo, si sit agens aequivocum, sicut
in sole est similitudo eorum quae generantur per virtutem
solis. Praeexsistere autem in virtute causae agentis non est
praeexsistere imperfectiori modo, sed perfectiori (mit Aus-
nahme der causa materialis; ibid.). Dieselbe Lehre ent-
wickelt dann der Aquinate ausfithrlich 1. 2 ¢, Gent. c. 22,

' Schneider, Die philosophischen Grundlagen der monistischen
Weltanschauung, Miinchen 1913, p, 91.

* Uber den hier berithrten Punkt schreibt Gevser: »Lehrbuch
der allgemeinen Psychologie®, 2° p. 1b4: ,Das Substrat trigt durch

17*



260 Zu den Gottesbeweisen

Aber, wie gesagt, eine unendliche Vollkommenheit der
Causa prima auf der ganzen Linie des Seienden soll als
aus der Kausalitit und der Kontingenz von Dingen un-
mittelbar sich ergebend nicht behauptet sein. Der Verfasser
aber fehlt per defectum; er greift zu dem ideologischen
Beweis, um Gott als Geistwesen darzutun.

Damit soll die Kritik beschlossen werden, wenngleich
auch noch anderes bestritten werden konnte, wie z. B. dals
die mathematischen Siitze als synthetische Sitze a priori zu
gelten haben (p. 252).

Aus dem ganzen Artikel des Herrn Dr. Aicher ist
ersichtlich, daf$ derselbe einen unhaltbaren Zwitterstand-
punkt zwischen Kant und Thomas einnimmt, wie beim
(Gesetz vom zureichenden Grunde, so auch bei dem Kau-
salititsgesetz. Zwischen Subjekt und Objekt weifs er nicht
recht zu scheiden und bringt daher Logik und Metaphysik
nicht ins Gleichgewicht. Hitte er sich etwas mehr um-
gesehen in dem, was geschehen ist, so hitte er gefunden,
dafd seine Gedanken zum kausalen Gottesbeweis subjektive
Konfusionen sind, die den lingst besser entwickelten Gottes-
beweisen in ihrer objektiven Kraft nicht das geringste an-
haben. Der ganze Artikel zeigt, wie unklar der Verfasser
iitberhaupt in den Grundfragen der Erkenntnistheorie ist
und zwischen Kantianismus und naivem Realismus hin und
herschwankt und dann seinen subjektiven Wissensstand zum

geschichtlichen zu erheben wagt.

va‘&@' S
Q’

seine Beschaftenheit zur Art der Wirkung bei; denu nicht alles kann
in allem hervorgebracht werden. Darum lif3t sich auch unter Um-
stinden aus der Natur der Wirkung auf die Natur des Substrates
zuriickschliefien.* Natiirlich kénnen wir nicht a priori deduzieren, dafs
die Ursache zu dem Zwecke, um die Wirkung hervorzubringen, mit
der Wirkung qualitativ gleichartig und guantitativ gleich sein miisse.
Aber giinzlich fremd kann die Natur der Ursache zu der Natur der
Wirkung unméglich sein. Das ist a priori einleuchtend.



	Zu den Gottesbeweisen

