
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Die Stellung des psychophysischen Parallelismus zum allgemeinen
Kausalitätsprinzip und zu den Tatsachen des Alltagslebens

Autor: Herzig, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung des psychophj^sischen Parallelismus 207

DIE STELLUNG DES PSYCHOPHYSISCHEN
PARALLELISMUS ZUM ALLGEMEINEN KAUSALI¬

TÄTSPRINZIP UND ZU DEN TATSACHEN
DES ALLTAGSLEBENS
Von Dr. ERNST HERZIG

Die Verteidiger der Theorie des psychophysischen
Parallelismus berufen sich darauf, daß eine Kausalität
zwischen so verschiedenen Seinsarten, wie sie im Physischen

einerseits und im Psychischen anderseits sich
darstellen, unbegreifbar sei, weil wir die Art ihres Wirkens
"Uns nicht vorstellen können. Es wird also die Vorstellbarkeit
eines Vorganges zum Kriterium seiner Möglichkeit gemacht.

Zunächst könnte man sich demgegenüber einfallen lassen,
den Satz zu betonen: Contra factum non valet argumentatio.

Eine Übersicht über die Darlegungen des Beweises
macht es nun klar, daß eine ganz willkürliche
Einschränkung der gebrauchten Worte stattfindet, indem man
ünbegreif bare Kausalität gleich unvorstellbare (nicht
anschauliche) Kausalität setzt. Aber selbst dann, wenn wir
diese Willkürlichkeit übersehen wollten, ist für die Parallelsten

das Spiel verloren. Denn es ist doch wiederum nur
eine willkürliche Annahme, daß die Kausalität zwischen
gleichartigen Dingen zu begreifen sei. Die größere
Anschaulichkeit kausaler Einwirkungen zwischen den materiellen
Dingen hat bei einseitiger Schätzung und Überschätzung
der naturwissenschaftlichen Errungenschaften zu einer
Unterstellung dieses Begriffes der Anschaulichkeit für den
der Begreifbarkeit herhalten müssen. „Es ist ein ebenso
großer, wie gewöhnlicher Irrtum", sagt Schopenhauer, „daß
die häufigsten, allgemeinsten und einfachsten Erscheinungen

wären, die wir am besten verstünden, da sie doch
vielmehr nur diejenigen sind, an deren Anblick und unsere
.Unwissenheit darüber wir uns am meisten gewöhnt haben,

ist uns ebenso unerklärlich, daß ein Stein zur Erde
wie daß ein Tier sich bewegt." Bei Hume hat dieses

Unvermögen, eine Kausalität zwischen gleichartigen
Vorgängen zu begreifen, zur Leugnung jeder Kausalität
überhaupt geführt. (Ich sage damit nicht, daß ich diesen Stand-
Punkt Humes teile, sondern ich will nur klarlegen, daß

er der Parallelisten in dieser Sache nicht so klar ist, wie



*208 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

die es nahelegen wollen; denn sonst wäre ein Denker wie
Hume sicher zu einem anderen Resultate gekommen.)
Lotze meint, daß wir nie angeben werden können,
wodurch das Wirken überhaupt zustande kommt. Nichts
werde unsere Wissenschaft leisten können, als daß sie genau
die Bedingungen aufsucht, unter denen dieses unbegriffene
und unbegreifbare Wirken entsteht; und wie großartig und
wichtig ihre Leistungen in der Entwirrung und
Zergliederung verwickelter Zusammenhänge sein mögen, wenn
sie die einfachen Wechselwirkungen erreicht hat, auf deren
Zusammensetzung sie jenes Mannigfaltige zurückführt, wird
sie überall bekennen müssen, daß der eigentliche Akt des
Wirkens in allen denkbaren Fällen seines Vorkommens
uns gleich unerklärbar bleibt. Es muß also zugegeben
werden, daß wir das Wie der Wirkungsvorgänge nicht
begreifen können. Die Schwierigkeiten, die sich der Begreiflichkeit

des Wirkens der Dinge gegenüberstellen, die zum
Forschungsgebiete der Naturwissenschaften gehören, sind
sicher dieselben, wie jene, welche die Wechselwirkung
zwischen Physischem und Psychischem zu überwinden hat.
Hier wie dort wird von uns verlangt, daß wir uns bei der
einfachen, aber unumstößlich sicheren Tatsache der Erfahrung
bescheiden.

Wenn die Parallelisten ferner betonen, daß eine
Wechselwirkung auf den genannten Gebieten deswegen
nicht statthaben könne, weil eine solche zwischen
Ausgedehntem und Unausgedehntem, zwischen Räumlichem und
Unräumlichem undenkbar sei, so wird der Hinweis auf
einen Fehler der Kartesianischen Philosophie notwendig.
Dieselbe lehrte nämlich, daß das Wesen der Körper in der
Ausdehnung liege. Leibnitz betonte demgegenüber richtige
die Ausdehnung setze etwas voraus, was ausgedehnt sei.
Es muß festgelegt werden, daß die Unbegreiflichkeit
einer Wechselwirkung zwischen Ausgedehntem und
Unausgedehntem kein Grund sein darf, die Möglichkeit einer
solchen zu leugnen und eine Lehre, die sich durch volle
Übereinstimmung mit aller Erfahrung als Wahrheit
beweist, gegen eine andere hintanzusetzen, die durch die
Unmöglichkeit schon der einfachsten Konsequenzen als
Unwahrheit gestempelt ist ; denn nicht so sehr die
Gleichartigkeit der Elemente oder der Prozesse, als die Allgemeinheit
und die Einheitlichkeit der letzten und höchsten Gesetze



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 209

ist es, die wir von einem einheitlichen Weltganzen verlangen
müssen,

Wenn man nun allerdings mit Deskartes und Spinoza
an dem erwähnten Satze festhalten will, dann dürfte zu
bedenken sein, ob eine Materie, welche mit bloßer
Ausdehnung identisch sein soll, überhaupt eine Wirkung
auszuüben imstande sei. Ich verneine diese Frage, weil die
Materie damit ihrem Wesen nach zu einem Nichts wird;
denn Ausdehnung ohne Ausgedehntes ist Nichts. Die
Wirkungen der Materie können also auf keinen Fall bloß
aus der Räumlichkeit derselben erklärt werden. Ein Argument,
welches aus dem Begriffe Materie-Ausgedehntheit als
notwendigem Bestandteil einer Prämisse einen Schluß aufbaut,
ist hinfällig.

Das allgemeine Kausalitätsprinzip sagt über die
Ursachen, aus denen bestimmte Vorgänge zu erklären sind,
gar nichts aus. Sein Inhalt ist nur der: alle Veränderungen
müssen eine adäquate Ursache haben. Welche Ursachen
aber im einzelnen Falle vorhanden seien, kann nur an der
Hand der Erfahrung festgestellt werden. Dementsprechend
läßt sich auf Grund dieses Prinzips nicht die Frage
entscheiden, ob alle physischen Vorgänge aus physischen
Ursachen zu erklären sind. Diese Ansicht läßt sich aufrecht
halten nur dann, wenn der Begriff der Kausalität mit dem
der Naturgesetzlichkeit, so wie derselbe vielfach gelehrt
^vird, identisch gesetzt wird. Beide Begriffe haben aber
einen ganz verschiedenen Inhalt. Das allgemeine Kausalgesetz

bleibt in Geltung, wenn auch das Gesetz der
physikalisch-chemischen Kausalität nicht zu Recht bestände.
Der Begriff des von der Naturwissenschaft geschaffenen
Kausalitätsbegriffes ist dem des allgemeinen Kausalitätsbegriffes

nicht beigeordnet, sondern untergeordnet. Er steht
letzterem in jenem Verhältnisse, wie ein Art- zum

Gattungsbegriffe. Die Gleichsetzung der beiden Begriffe ist
eine petitio principii.

Außer Stumpf nenne ich Külpe, Rehmke, Erhardtj
^entscher, Gutberiet und Höfler als solche, welche die
Ansicht vertreten, daß das Kausalitätsprinzip an sich derAnnahme
Psyehophysischer Wechselwirkung nicht im Wege stehe.

Aus dem Prinzipe des zureichenden Grundes
entspringt die Forderung, daß alles, was wir als seiend
erkennen, aus einem Realgrund seines Seins und Soseins als

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.)



210 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

notwendig begriffen werde ; darum hat diese Forderung die
Voraussetzung, daß alles Gegebene einen außer sich
liegenden Grund seines Seins hat, wenn es kein absolutes
Sein repräsentiert. Alles nicht Absolute hat Beschränktheit,
also ein Nichtsein, als dessen Grund eben nicht sein Sein
angesprochen werden darf. Die Beschränkung, die
Begrenzung seines Seins muß also ihren Grund in einer
äußeren realen Grundursache haben. Welcher Art nun
dieser Grund ist, wird durch das allgemeine Kausalitätsprinzip

nicht bestimmt; der kann liegen in dem Verhältnisse

zu äußeren Ursachen, aber auch in dem Wesen der
Dinge selbst, durch welches ihre Tätigkeiten nach seinem
inneren Gesetze bestimmt werden.

Der Begriff der Ursache hat zu seiner notwendigen
Voraussetzung die Vorstellung des lebendigen Wirkens,
wie es in konkreten Einzelfällen sich darstellt. Im
Begriffe der Ursache erscheint dann die Vorstellung des
Wirkens mit der des wirkenden Dinges verschmolzen; und
zwar nicht, wie Hume meinte, im Sinne einer einfachen
zeitlichen Folge des Wirkens und des Gewirkten, sondern
in dem des Hineingreifens der Tätigkeit des einen Dinges
in die Sphäre eines anderen. Es haben Parallelisten mit
Hume gemeint, der Begriff der Kausalität sei mit dem der
zeitlichen Folge erschöpft. Die Beobachtung regelmäßiger
Sukzession ist aber nicht imstande, den Begriff des Wirkens
zu erzeugen, der eben mehr enthält als die bloße
Sukzession. Der Begriff des Wirkens enthält gegenüber dem
der Sukzession ein ganz neues Moment, von welchem in
den einzelnen Fällen, die sich wiederholen, keine Spur
vorhanden ist. Dieses Moment liegt in der räumlichen und
zeitlichen Kontinuität von Veränderungen, die an
verschiedenen Dingen vorgehen. Wirken besagt also den
realen Grund zu der Zusammenfassung zur Einheit, welche
unser Selbstbewußtsein zwischen zwei regelmäßig räumlich
und zeitlich zusammenhängenden Vorgängen vollzieht.

Die weitere Frage nach den wirkenden Ursachen
beantworten die Aristoteliker mit der Unterscheidung zwischen
von innen herauskommenden und von außen herantretenden
Wirkhandlungen. Für die ersteren ist unser eigenes Wollen
das Beispiel. Hier liegt der Ursprung des Begriffes der

Kraft, des Vermögens. Aber weder der Satz, daß alles
seine äußere Ursache hatte, noch jener, daß alles als not-



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 211

wendige Entwicklung eines Wesens aus innerer Kraft
begriffen werden müsse, kann die Geltung eines allgemeinen
und denknotwendigen Prinzips beanspruchen ; nur das

Prinzip, überhaupt alles Gegebene müsse seine Ursache
haben, legitimiert sich als ein solches durch die Natur
unseres Denkens. Die bestimmten Vorstellungen aber von
den Regeln, nach welchem Dinge und ihre Veränderungen
auf bestimmte Ursachen bezogen werden müssen, können
sich erst an dem Material unserer Wahrnehmungen
bewähren. In welcher Weise also der Kausalbegriff auf die
gegebeneu Dinge anwendbar ist, ist eine Frage, die aus dem
allgemeinen Kausalitätsprinzipe nicht beantwortet werden
kann, weil sie mit Begriffsmomenten nichts zu tun hat, sie
ist eine Tatsachenfrage; die Beantwortung durch die
Tatsachen aber fällt schon bei der oberflächlichsten und in
gleicher Weise bei der tiefsten Betrachtung nicht in dem
Sinne aus, daß materielle Elemente nur zu solchen Elementen,
die wir nur durch materielle Eigenschaften bestimmt finden,
in Kausalnexus stehen.

Die Logik der Tatsachen führt zum Schlüsse, daß
ebenso wie die Außenwelt als eine Fülle körperlicher Wesen
zu verstehen ist, die Innenwelt nur ein geistiges Einzelwesen

sein könne. Demgegenüber steht die Annahme der
Parallelisten, daß die Vorgänge der Innenwelt, also die
psychischen Vorgänge, mit denen durch unsere äußeren Sinne
vermittelten unvergleichbar seien ; trotzdem suchen alle
Parallelisten den zwingenden Schluß aus dieser Prämisse
zu kürzen und statt die Selbständigkeit der materiellen
^Vesen und eine solche der geistigen anzunehmen und
daraus den Schluß einer Wechselwirkung zwischen Körper-
Welt und Seele als einzig zu Recht bestehend
anzuerkennen, verlieren sie sich in unhaltbare, mystische
Phantasien.

Diese Ansicht, daß Leib und Seele zwei Einzelwesen
seien, bildete bis in das 17. Jahrhundert allen Philosophen
eine unumstößliche Tatsache. Auch die damaligen
Materialisten hielten daran fest ; nur bezüglich der Entstehung
^er geistigen Seele aus dem ungeistigen Körper trennten
sie sich von der Majorität, wie auch eine nicht besonders
große Zahl die umgekehrte Ansicht des Ursprunges des
j^örperlichen aus dem Geistigen vertrat. Im 17.
Jahrhundert begann die Propagation eines neuen Lehrbegriffes

14*



212 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

vom Wirken, der in der Folgezeit eine Umwälzung der
bisherigen Anschauung vom Verhältnisse zwischen Leib
und Seele zur Folge hatte. Man behauptete, ein Wirken
sei überhaupt nur zwischen gleichartigen Wesen möglich.
Die Vertreter einer mechanistischen Weltanschauung
verrannten sich in den Fehler, daß sie aus der zweifellos
feststehenden Tatsache des Wirkens der materiellen Dinge
aufeinander, die eben gleichartige sind, den Schluß zogen
und zum Gesetze der Natur überhaupt machten: Wirken,
d. h. Ursache sein für das Auftreten einer Veränderung an
einem Wesen ist nur möglich, wenn das wirkende Wesen
dem die Wirkung erleidenden Wesen gleichartig ist.

Keine Verschiedenheit der Ursache und der Wirkung
und sei sie noch so groß, kann ein logisches Hindernis
bilden, zwischen denselben ein Kausalverhältnis anzunehmen.
Die Nichtbeachtung dieses erkenntnistheoretischen Grundsatzes

gibt allen, auch den modernsten Ausführungen gegen
die Kausalwirkung zwischen Physischem und Psychischem
die scheinbare Stärke gegenüber jenen, welche an der
erfahrungsgemäßen und unwiderlegbaren festen Tatsache der
Gebundenheit des Seelischen an die körperliche Organisation
festhalten und die Wechselwirkungslehre verteidigen. Eben
deshalb aber muß die Hilfshypothese, daß diejenigen
Vorgänge, auf welche durch psychische gewirkt werden soll,
gerade ihrerseits ebenfalls psychische sein müssen, als
eine entbehrliche Zutat zur Hypothese bezeichnet werden.

Es bedeutet auch die Annahme der Kantschen
Erkenntnistheorie keinen Fortschritt gegen die Wahrheit hin.
Kant hat zwischen die geistige Seele und die materiellen
Erscheinungen das Ding an sich eingeschoben. Von diesem
Dinge an sich behauptet Kant, daß es zeit-, räum- und
kausalitätslos sei, daß es als etwas Psychisches gedacht werden
müsse. Es ist nun wiederum nicht zu begreifen, wie dieses
Ding an sich eher wie die Seele, mit der es doch das

Attribut des Geistigen gemeinsam hat, vom Leibe eine
Einwirkung erfahren soll. Einzig aus dem Grunde der Im-
materialität leugnet man die gegenseitige Beeinflussung
zwischen Leib und Seele im Sinne der Wechselwirkung. Beim
Ding an sich soll aber dieselbe Immaterialität auf einmal

eine solche zulassen.
Aus der Annahme der Parallelismustheorie ergeben

sich zwei Postulate:



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 213

1. alle physiologischen Vorgänge durch ausschließlich
physische Kausalketten zu erklären und

2. zu allen psychischen Vorgängen physiologische
Parallelvorgänge aufzuzeigen, respektive nur diese logische
Möglichkeit plausibel zu machen.

Denn diese monistisch-parallelistische Theorie soll eben
die Vereinigung der beiden Gedanken, einerseits der
Zuordnung der psychischen Inhalte zu physischen Geschehnissen

und anderseits der Unabhängigkeit beider von
einander erklären.

Es müßte also der ununterbrochenen physischen Ge-
schehnisreihe eine nicht weniger ununterbrochene psychische
Reihe parallel verlaufen; sobald irgendwo in der psychischen

Reihe Unterbrechungen zugegeben werden, dann
kann unmöglich das Prinzip des Parallelismus weiter
aufrecht erhalten werden. In gleicher Weise müßte dem psychischen

Geschehen sein eigener innerer Zusammenhang
zuerkannt werden.

Diesen Annahmen stehen die zwei Tatsachen entgegen,
daß der zeitliche Ablauf des individuellen Bewußtseins von
Zuständen der Unbewußtheit (Schlaf, Ohnmacht)
unterbrochen wird und (wegen der Enge des Bewußtseins) in
Zuständen gespannter Aufmerksamkeit viele Empfindungen,
deren physische Korrelat© gegeben sind, nicht zum Bewußtsein

kommen. Um diese Lücke in der Kontinuität des
Psychischen auszufüllen, haben die Parallelisten die Hilfe des
Unbewußten in Anspruch genommen. Ist dieses Unbewußte
physiologischer oder psychischer Natur Wäre es physischer
Natur, so könnte damit die Kontinuierlichkeit des Psychischen

nicht hergestellt werden.
Ebbinghaus sagt in diesem Punkte zutreffend : „Sie

(die unbewußten Vorstellungen, Empfindungen, Willensakte
üsw.) sind nicht direkt wahrnehmbar, sondern eben unbewußt.

Aber wir sind gezwungen, sie nach Analogie
bestimmter Erfahrungen als Ursache und Wirkung zu direkt
Wahrnehmbarem und Bewußtsein hinzuzudenken und
unbewußt geistig soll uns somit eben das heißen, was wir
zür Herstellung eines befriedigenden psychischen
Kausalzusammenhanges vorauszusetzen haben. Wie es in seiner
Wahren Gestalt beschaffen ist, können wir nicht näher
beschreiben. Wir müssen vielleicht behaupten, daß es weder
ttut nervösen Zuständen oder Vorgängen identifiziert werden



214 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

darf, die ihm freilich zugeordnet sind, noch anderseits den
bewußten seelischen Gebilden in ihren konkreten
Eigentümlichkeiten irgendwie ähnlich sein kann." Dem monistischen

Parallelismus ist es heute nicht möglich geworden,
dieses psychische Unbewußte konkret zu bestimmen. Denn
für ihn stellt sich die Psyche dar als der kontinuierliche
Zusammenhang einer Reihe bewußter und unbewußter
Realitäten. Gerade dieses Attribut des Unbewußtseins
bildet das Charakteristikum des Physischen gegenüber dem
Psychischen. Es scheint mir darum ein circulus vitiosus in
der Annahme eines psychisch Unbewußten zu stecken. Wie
ist es weiter möglich, daß Realitäten, die sich wie das
Bewußte und das Unbewußte nach der ganzen Art ihres
Seins von einander unterschieden, sich zu einer innerlich
einheitlichen Reihe verbinden? Wenn also die Parallelismustheorie

unter Vermeidung einer realen, vom Bewußten
verschiedenen Psyche eine kontinuierliche Verbindung zwischen
bewußten und unbewußten Gebilden herstellen will, so stürzt
sie sich damit in ein widersinniges Unternehmen.

Muß man also darauf, die Reihe des psychischen
Bewußten durch psychisch Unbewußtes zu schließen,
verzichten und will man anderseits die Selbständigkeit des
Psychischen nicht preisgeben, so scheint der einzige Ausweg

zu sein, die Existenz einer realen Psyche anzunehmen,
in deren Natur, Anlagen und Tätigkeiten das gesamte
Bewußtseinsleben seinen .inneren Grund und kontinuierlich
einheitlichen Zusammenhang findet. Im anderen Falle man
sich dazu nicht entschließen kann, muß man bei Annahme
der Parallelismustheorie sich mit dem inneren Widerspruche
abzufinden trachten, der darin besteht, daß neben der allein
innerlich geschlossenen physischen Vorgangsreihe eine
unterbrochene, in sich also nicht kontinuierliche Reihe
psychischer Vorgänge angenommen werden muß. In diesem
Falle aber ergibt sich als notwendige Konsequenz die
völlige Abhängigkeit der unterbrochenen psychischen Reihe
von physischen Vorgängen mit anderen Worten : man fällt
unausweichlich in den Materialismus hinein. Eine weitere
Konsequenz, daß damit die Psychologie ihres wissenschaftlich

selbständigen Charakters verloren gehen muß,
kennzeichnet Wundt1: „Sondert man die Probleme der Psycho-

1 Philosophische Studien, Bd. 12, p. 11 (Über die Definition der
Psychologie).



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 215

logie in zwei Aufgaben: in die Zerlegung der
Bewußtseinsinhalte in ihre Empfindungselemente und in die
Untersuchung des kausalen Zusammenhanges dieser Elemente, so
ist demnach nur die erste, vorbereitende dieser Aufgaben
eine relativ selbständige, ihre zweite endgültige Aufgabe
aber macht die Psychologie ganz und gar zu einem
Anwendungsgebiet der Physiologie."

"Wären die Wahrnehmungen wirklich nur Abbilder der
sie begleitenden physischen Prozesse, vor allem der
Vorgänge im Gehirn, dann wäre es im Sinne der Identitätstheorie

notwendig, daß nur diese in jenen zu einem
subjektiven Ausdruck gelangten. Tatsächlich aber wird der
Inhalt unserer Wahrnehmungen in erster Linie von
Gegenständen gebildet, die von unserem Körper verschieden sind ;

die Wahrnehmungen aber stellen sich nicht als räumliche,
materielle Objekte vor. Erhardt fragt nach den äußeren
Korrelatis, denen auf der subjektiven Seite die Gefühle
entsprechen. Es sei nicht zu verkennen, daß sich beide nur
in einem ganz verschiedenen Sinne als subjektive Repräsentanten

objektiver Verhältnisse betrachten lassen. Über
Wahrnehmungen und Gefühle hinaus macht sich im Seelenleben

die Selbsttätigkeit des Subjektes geltend als ein
Uaktor, der im Rahmen der Parallelismustheorie keine
Erklärung findet: die logischen Prozesse und die Willensakte.
Nur im offenbarsten Widerspruch aller Erfahrung kann
^an die Tatsache leugnen wollen, daß bei den Operationen
des Denkens die Vorstellungen von der Seele in
selbsttätiger Weise nach logischen Gesichtspunkten verknüpft
Verden. Inwiefern aber eine logische Verbindung und
Verarbeitung von Begriffen ein bloßes Abbild bestimmter
Gekirnbewegungen sein soll, ist schlechterdings unbegreiflich;
es kann ja zu den einzelnen logischen Tätigkeiten ein
entstehendes objektives materielles Korrelat gar nicht geben;
die Prozesse des Vergleichens, Unterscheidens, Urteilens,
®chließens verlaufen alle ganz allein in der subjektiven
Sphäre des Geistes, außerhalb deren sie überhaupt keinen
küm mehr haben.

Noch deutlicher tritt das aktive Element in unserem
^eelenleben bei den Willenserscheinungen hervor. Die
•^arallelismustheorie nimmt diesen auch den Schein der
Aktivität und setzt sich auch hier in Widerspruch mit der
•Erfahrung. Wir sind überzeugt, daß viele unserer Hand-



216 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

hingen nie Tat werden könnten, wenn wir nicht wollen.
"Wir sind überzeugt, daß die Wirkungsursache vieler
unserer Handlungen in einem uns angehörenden Willensakte

liege. Wollte also der Parallelismus dem entgegen die
Aktivität dieser psychischen Funktion gegenüber der reinen
Passivität der Materie nicht gelten lassen, dann müßte er
nachweisen können, daß die Materie die Wirkursache ihrer
selbst abgeben, d. h. diese gleichzeitig die Trägerin einer
physischen und psychischen Tätigkeit sein kann. Dadurch
käme der psychophysische Parallelismus mit sich selbst in
Widerspruch, nachdem er die vollständige Unvergleichbarkeit

der Vorgänge in der physischen mit jenen in der
psychischen Reihe annimmt. Wollten die Parallelisten aber
doch an dieser Annahme festhalten, dann würden sie
unweigerlich zum psychophysischen Materialismus
hingedrängt, welchen sie selbst als eine völlig unbegründete und
unmögliche Hypothese bezeichnen.

Nach meiner Meinung müßte jeder konsequente
Parallelist an dieser Annahme einer inhaltlichen Gleichheit
der einander entsprechenden physischen und psychischen
Vorgänge festhalten. Dem entgegen meint Busse, daß nach
dem Prinzipe des psychophysischen Parallelismus die
begleitenden Gehirnprozesse ja gar nicht dasselbe, was die
psychischen Vorgänge ausdrücken, noch einmal und
zugleich in physischer Weise ausdrücken sollen, sondern daß
sie nur den einzelnen psychischen Vorgängen überhaupt
parallel gehen und die Unterschiede der ersteren durch
entsprechende, aber anders geartete Unterschiede ihrer
Gestaltung widergeben sollen. Es brauche der Vorstellung des
Dreieckes kein in dreieckiger Gestalt sich präsentierender,
der Vorstellung des Runden kein in runder Form
verlaufender Gehirnprozeß zu entsprechen, so wenig wie der
Empfindung des Roten ein rötlich aussehender, der des
Weißen ein weißlich gefärbter Gehirnvorgang korrespondiere.

Es genüge, wenn jeder dieser Empfindungen und
Vorstellungen ein irgendwie beschaffener, aber durchaus
bestimmter physiologischer Vorgang entspreche und den
Verschiedenheiten auf psychischer Seite auch Verschiedenheiten

der physiologischen Prozesse parallel gehen, daß
also der physiologische Vorgang, welcher der Empfindung
Rot korrespondiert, ein anderer ist, als der, welcher der
Empfindung Grün entspricht und wiederum das physiologi-



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 217

sehe Korrelat einer Empfindung von dem einer Vorstellung
sich irgendwie deutlich unterscheide. Damit der Forderung
strikter psychophysischer Korrespondenz in bezug auf
vergangene Erinnerungen genügt werde, sei nichts weiter
nötig, als daß die jetzige Vorstellung des Vorganges durch
einen irgendwie beschaffenen, gegenwärtig sich abspielenden
Gehirnvorgang auf der physischen Seite repräsentiert werde,
der sich von allen anderen Gehirnvorgängen ebenso deutlich

— obwohl in anderer Weise — unterscheidet, als diese
Vorstellung von allen anderen Vorstellungen. Auf diesen
Standpunkt hat sich auch Wundt1 gestellt, der die
Annahme zurückweist, es gebe sinnliche Empfindungen mit
physischem Substrat und andere, ihnen qualitativ
vollständig gleiche, höchstens in vielen Fällen an Stärke
geringere, die als seelische Zustände gedeutet werden müßten.

Nach Wentscher2 soll man vom Parallelismus nicht
fordern, daß die psychischen Vorgänge mit allen ihren
Eigentümlichkeiten in den zugehörigen physischen
Parallelvorgängen ihr genaues Gegenbild finden sollten, oder
umgekehrt alles Charakteristische der Gehirnyorgänge auch
irgendwie in den zugeordneten Bewußtseinsvorgängen zum
Ausdruck käme ; vielmehr muß es genügen, wenn
diejenigen Momente der einen Reihe, die für den bestimmten
Verlauf der Vorgänge als von maßgebenden Einfluß
nachgewiesen werden können, in der anderen Reihe überall von
Momenten begleitet sind, denen ein gleicher Einfluß für den
Verlauf ihrer Vorgänge zugeschrieben werden kann. Nur
daß überhaupt einer jeden Veränderung im Psychischen
auch eine Veränderung im Physischen zeitlich zur Seite
geht, würde allerdings zu fordern sein, wenn der Gedanke
des Parallelismus nicht seinen Sinn verlieren soll.

Indessen gelingt es auch bei dieser Deutung nicht,
die Theorie eines durchgehenden Parallelismus zwischen
Physischen und psychischen Prozessen aufrecht zu halten,
denn zwei Dinge stehen gänzlich außerhalb dessen, was
s\ch etwa aus der physischen auf die psychische Seite von
dieser auf jene nach dem Prinzip des psychophysischen
Parallelismus schließen läßt; erstens wird uns keine
Verbindung physischer Vorgänge über die Art der Verbindung

1

Philosophische Studien, Bd. 10, p. 13.
* Über physische und psychische Kausalität, p. 90.



218 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

psychischer Elemente je etwas lehren können, ebensowenig
wie wir umgekehrt aus unseren Vorstellungen die Natur
der entsprechenden physiologischen Erregungen und ihre
Verknüpfungen zu erraten vermöchten; und zweitens sind
die Wertunterschiede, die wir zwischen den verschiedenen
psychischen Gebilden unmittelbar anerkennen, Attribute,
die den geistigen Inhalten eigentümlich sind und denen
auf der Naturseite die absolute Wertgleichheit alles
Geschehens gegenübersteht *. Wo möglich noch deutlicher
drückt sich Wundt in seiner Ethik2 aus: „Da aber die
Objekte der Außenwelt nur einen Teil unseres geistigen
Lebens bilden, und da insbesondere alle intellektuellen
Verknüpfungen derselben sowie die Gefühlsreaktionen unseres
Bewußtseins nicht selbst zu den Objekten gehören, so
kann auch nur die der Empfindung angehörende sinnliche
Außenseite des geistigen Lebens in bestimmten materiellen
Vorgängen ihr Substrat finden."

Wenn also die Aufgabe des Parallelismus auch so
weit eingeschränkt wird, daß nur ein Parallelgehen
irgendwelcher nicht qualitativ gleicher physischer Vorgänge
verlangt wird, ist es unmöglich, überall und immer eiu
physisches Korrelat für die psychischen Vorgänge zu
finden. Damit aber ist das Parallelismusprinzip
durchbrochen.

Es bleibt ein psychischer Rest, für den ein physisches
Korrelat nicht gefunden werden kann. Gibt es aber
überhaupt etwas Psychisches, das seine Repräsentation auf der
physischen Seite nicht findet, so kann von einer Notwendigkeit,

daß das Psychische unter allen Umständen im Physischen

sich darstelle, nicht weiter die Rede sein. Der
Parallelismus aber in jeder Form kann von einer solchen
Forderung um keinen Strich abrücken, sonst müßte er sich
selbst aufgeben.

Wollte der Parallelismus nun dennoch an seiner
Auffassung festhalten, dann erwüchse ihm die Aufgabe, die
Gleichheit der mechanischen Gesetze des Physischen mit
den logischen des Psychischen begreiflich zu machen. So

lange nur gleichwertige Einheiten, deren numerische
Verhältnisse eine räumliche Anordnung darstellen, in Frage

1 Wundt: Philosophische Studien, Bd. 10, p. 13 f.
2 1. Auflage, p. 470.



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 219

stehen, können rein mechanische Vorgänge diese Verhältnisse

zum Ausdrucke bringen. Aber es läßt sich kein
Korrelat des Bewußtseins finden, mit welchem die
Allgemeinheit der Zahl begriffe erfaßt und die einzelnen
Rechenoperationen durchgeführt werden. Den einzelnen Elementen
unserer Assoziationen und Denkprozesse kann man vielleicht
elementare Bestandteile und Einzelvorgänge des Gehirns
entsprechen lassen; es bleibt aber unbegreifbar, wie die
unerschöpflichen Verknüpfungen durch Denken und
Phantasie durch räumliche Nebeneinanderstellung der
Nerventeile zustande kommen sollen. Wie sollen z. B. die
Verbindungen von Lauten zu Wörtern, von Wörtern zu
Sätzen, von Sätzen zu zusammenfassenden Gedanken aus
der Verknüpfung physischer Elemente hervorgehen? Es
gibt kein physisches Korrelat für das zusammenfassende
Bewußtsein.

Die Annahme des Gegenteiles, wie sie der Parallelismus

festhalten muß, führt zu der unlösbaren Schwierigkeit,
daß wir die Beeinflussung unserer körperlichen Handlungen
durch unsere Willensakte nur als Illusion zu betrachten
hätten.

Das Verhalten der Menschen zum Körper wäre ganz
dasselbe wie das zu den Außendingen. Nicht einmal für
die rein geistigen Akte wäre die Kausalität unseres Wollens
zü retten. Denn in keinem Falle könnte der Zusammenhang
unseres Wollens mit den Vorgängen, auf die es sich
bezieht, eine anderer sein, als der, durch den eine Vorstellung
Unwillkürlich eine andere in das Bewußtsein ruft. Konsequent

sind darum die Bestimmungen jener Parallelisten,
Welche das Wollen überhaupt aus dem Inventare der
Menschlichen Tätigkeiten eliminieren und es auf die
Erwartung eintretender Vorgänge, auf das Innervationsgefühl
beschränken wollen. Am bezeichnendsten für diese
Auffassung ist die Ausdruckweise : Der Wille ist ein Komplex
v°n Empfindungen. Illusion ist also das Bewußtsein, daß
Renschen durch ihren Willen eine Macht ausüben; nicht
einmal kann mit vollem Rechte behauptet werden, daß sie
^ie Zuschauer der Kausalzusammenhänge seien, die sich
°hne ihr Zutun abspielen.

Damit hört aber auch das Verhältnis jeder geistigen
Gemeinschaft, in dem die Menschen zu einander tatsäch-
lch stehen, auf. Jeder einzelne bleibt mit seinem Be-



220 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

wußtsein völlig isoliert, mit seinen Gedanken und
Gefühlen das bloße Spiegelbild seines Gehirnes und der
Vorgänge, die in diesem von anderen Gehirnen erregt
werden.

Die Forderung, aus der Parallelismustheorie alle
physiologischen Vorgänge durch ausschließlich physische
Kausalketten zu erklären, führt also zu unentwirrbaren
Schwierigkeiten. Und die andere : zu allen psychischen
Vorgängen physiologische Parallelvorgänge aufzuzeigen? Die
führt zur Annahme der Allbeseelung, des Panpsychismus.

Bildet nämlich, wie der psychophysische Parallelismus
annimmt, die physische Welt einen geschlossenen
Kausalzusammenhang, so muß es auch in der psychischen einen
solchen geben in der Weise, daß auch dem minutiösesten
physischen ein psychischer Vorgang entspreche. Damit
kommt der Parallelismus gegen die Lehre von der
psychophysischen Wechselwirkung auch insofern in Nachteil,
als er in die Notwendigkeit versetzt wird, das bekannte
seelische Sein durch eine Fülle unbekannten seelischen
Seins zu ergänzen. Und soll der von den Parallelisten
behauptete Schein kausaler Verknüpfung zwischen Physischen
und Psychischen begreiflich gemacht werden, dann kann
das nur durch eine Ausdehnung des psychischen Lebens
bis zu jenen Grenzen geschehen, bis zu welchen das
physische Leben reicht. Eine solche Ausdehnung bedeutet
die Annahme der Allbeseelungslehre, die Spinoza in dem
Satze: „omnia quamvis diversis gradibus, animata sunttt
ausdrückte. Wenn auch nur der Schein der vom Psychischen

auf das Physische gerichteten Kausalität erklärt
werden soll, dann genügt es nicht, anzunehmen, daß z. B.
die Lichtstrahlen, die von den Fixsternen ausgehen,
Wirkungen im Zentralnervensystem hervorbringen, die von
Lichtempfindungen begleitet werden. Die ganze Reihe der
physischen Vorgänge zwischen den Fixsternen und dem
Zentralnervensystem muß ihre psychische Seite haben.

Das Paradoxe dieser Annahme zeigt ein anderes
Beispiel. Durch die Aufnahme von Alkohol wird die (psychische)

Stimmung verändert. Was würde einem Verfechter
der Parallelismuslehre, wenn er seine Theorie konsequent
zu Ende denken wollte, übrig bleiben, als anzunehmen, daß

jeder einzelne Tropfen Alkohol psychische Vorgänge enthalte,
welche die Stimmung bewirken? Woher eben diese Alko-



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 221

holgeister? Aus einem seelischen Leben, das in jenen
Stoffen ist, aus denen der Alkohol fabriziert wurde. Wegen
der Parallelität mit der physischen Reihe kann die psychische
nirgends abgebrochen werden. Die Folge? Glaube eines
Panpsychismus.

Derselbe scheitert natürlich an der Unmöglichkeit, die
immateriellen Eigenschaften des Bewußtseins mit der Materie
als zu einer realen substantiellen Einheit verknüpft
begreifbar zu machen. Das Denkprinzip des Kontrastes schließt
dieselbe aus.

Jodl1 hat diese Schwierigkeit zu lösen vermeint : „Die
alte Streitfrage, ob die Materie denken könne, läßt
kontradiktorische Antworten neben einander zu, weil der Begriff
der Materie für ganz verschiedene Dinge gebraucht wird.
Die organisierte Materie, auf welche ein Reiz wirkt, der
ein organisches Wesen trifft, ist in Wahrheit Geist. Nur
darf man keinen Augenblick vergessen, daß auch dieser
sogenannte Geist in Wahrheit Materie ist." Die Frage geht
aber dahin, ob Materie überhaupt denken könne. Diese
Frage muß der Parallelist bejahen, weil er sonst keine
Möglichkeit hat, den Tatsachen der Wirklichkeit gerecht
zu werden. Freilich kommt er dann in einen Widerspruch
mit sich selbst, da es ja zu den Grundlehren des Parallelismus

gehört, Physisches und Psychisches müßten als
Unvereinbares anerkannt werden, weil eben die Einfachheit
Und Unteilbarkeit der psychischen Akte im Widerspruch
stehe mit der Zusammensetzung und Ausdehnung der
Materie.

Wenn nun der moderne Parallelismus in monistischem
Sinne die Identität physischen und psychischen Geschehens
annimmt, teilt er sich mit dem Materialismus in die
Aufgabe, den Beweis für die Richtigkeit der damit
angenommenen panpsychischen (hylozoistischen) Theorie zu
^bringen. Eine solche Annahme führt zu unlösbaren
Schwierigkeiten. Denn einmal widerspricht die
Allbeseelung der Natur jeder Erfahrung, dann aber bedeutet
diese Annahme doch nur ein Zurückführen der Schwierigkeit,

Psychisches aus Physischem zu begreifen, in ihr Ur-
eleruent, aber keine Lösung derselben. Denn es wird
Unserem Verständnisse nach wie vor gleich verschlossen

1 Lehrbuch der Psychologie, 1896, p. 40.



222 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

bleiben, wie eben in jenem Urelement das geistige Element
an das materielle geknüpft und gebunden sei, nicht im
Sinne einer funktionellen Abhängigkeit, sondern einer
kausalen Beeinflussung. Die Schwierigkeit, den tatsächlichen
Dualismus von Geist und Materie, den die monistischen
Parallelisten in der Natur als Ganzem nicht annehmen
wollen, haben sie dadurch nur in die kleinsten Elemente
der Materie hineingetragen. Wollten sie aber, wie sie, um
von einer reinen Parallelität der physischen und psychischen

Geschehnisse reden und anderseits doch der
Erfahrung gerecht werden zu können, es eigentlich müßten,
eine kausale Zurückführung geistiger Vorgänge auf die
physiologischen Bedingungen des materiellen Substrates
annehmen, dann hätten sie zu zeigen, daß geistige Vorgänge
aus der Natur der Materie sich ergeben können. Eine
unmögliche Leistung!

Sollte trotzdem die Parallelismustheorie um jeden
Preis gehalten werden, so bliebe noch ein anderer Weg,
auf dem man dazu gelangen könnte, ihr Nutzen zu
verschaffen. Im Vorhergehenden habe ich dargelegt, daß
es unmöglich sei, die Kongruenz physischen und psychischen
Geschehens in der Weise auszulegen, daß für alle psychischen

Vorgänge ein physisches Analogon gefunden werden,
könnte. Vielleicht aber hat das Bestreben, das geistige Sein
dem physischen analog zu gestalten, mehr Aussicht auf eine
widerspruchslose Deutung?

Der Körper stellt sich dar als eine Vielheit zu einem
Ganzen verknüpfter Bestandteile, als ein immer (wenigstens
in der Theorie) teilbares Ding. Soll nun die Seele eine
andere Seite eines Realen sein, das sich von einer Seite
oder unter einer anderen Betrachtung als Körper darstellt,
so muß sie jene Grundeigenschaft des Körpers, die
Teilbarkeit, mit ihm gemein haben. Wenn also das Prinzip des

Parallelismus konsequent durchgeführt werden soll, dann
muß der physischen Atomistik eine psychische Atomistik zur
Seite gestellt werden. Es darf neben den zusammengesetzten
physischen Vorgang nie ein einfacher unteilbarer psychischer
gestellt werden. Einden tatsächlich alle Eigentümlichkeiten
des physischen Seins ihren psychischen Ausdruck, dann ist
es notwendig, alle Unterscheidungen, die auf physischem
Gebiete möglich sind, auch auf psychischem Gebiete zu
suchen und zu finden. Bedeutet die psychische Seinsform



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 223

nur die Kopie der physischen, dann müssen alle die
Mannigfaltigkeiten der ersteren bei der letzteren wieder
erscheinen. Es muß nämlich, wenn in den Körpern jede
Veränderung auf Atombewegung zurückgeführt wird, und
jeder dieser Veränderungen eine Veränderung im Seelenleben

parallel gehen soll, erstens jedem einzelnen Atom
ein Seelenelement zugeordnet und ferner infolge dieser
Atomisierung des Seelenlebens auch alle Veränderung im
Psychischen allein auf die Veränderung der Relationen
unveränderlicher psychischer Elemente zurückgeführt
werden. Geschieht das nicht, und wird psychisches Sein
vorausgesetzt, das diese der Atomtheorie analoge Auffassung
verbietet, dann kann es auch keinen indirekten notwendigen
Zusammenhang zwischen den physischen und psychischen
Veränderungen in der Welt geben, denn dann läuft der
Prozeß der Veränderung und des Wirkens auf der physischen
Seite dem auf der psychischen nicht wirklich parallel.

Die letzten, nicht weiter zerlegbaren Einheiten, zu
denen man auf diese Weise gelangen soll, bilden gleichsam
die geistigen Atome, aus denen die Seele sich zusammensetzt

und die dann als die eigentlichen Träger des geistigen
Lebens erscheinen. James hat für diese Theorie den Namen
j,mind-stuff-Theoriea geprägt. Da diese Theorie als die
notwendige Konsequenz des psychophysischen Parallelismus
angesehen werden muß, ist es nicht zu wundern, daß in den
psychophysischen Theorien der meisten Parallelisten sich
Anklänge an dieselbe finden. Besonders Münsterberg hat in
kaum anders zu deutender Weise sich für dieselbe eingesetzt.

Nach ihm bildet das Endziel aller psychologischen
Analysen eine volle Atomistik des Bewußtseinsinhaltes, für
die nach seiner Meinung die Zeit allerdings noch nicht
gekommen sei. Häckel und Nägele konstruieren zu jedem
körperlichen Atom eine geistige Innenseite und wollen aus
diesen geistigen Atomen das Bewußtsein sich zusammensetzen

lassen.
Es liegt auf der Hand, daß eine solche, psychische

Atomistik die Tatsachen des Bewußtseins verfälscht. Jede
Wahrnehmung, jede Vorstellung, jedes Gefühl tritt in
unserem Bewußtsein als etwas Einheitliches auf. In den
körperlichen Organen, in den Nerven und im Gehirn
erscheinen allerdings Eindrücke, die different in ihrer
räumlichen Anordnung sind ; die von denselben aber ausgelösten



224 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

Bewußtseinsvorgänge präsentieren sich nicht als Summation
oder Verschmelzung primitiver Urbestandteile, die in
ihrer Substanz noch enthalten sind. Es verschmelzen im
Bewußtsein z. B. nicht die Komplementärfarben zu einer
Einheit, diese Verschmelzung findet im Verlaufe der Sinnesorgane

statt. Die Vorstellung eines Pferdes ist eine
Vorstellung eines Vielfachen, aber keine vielfache Vorstellung.
Wirken nun tatsächlich eine Anzahl vorausgehender
geistiger Prozesse zusammen, um eine neue Vorstellung zu
ermöglichen, so ist diese letztere doch nicht die Summe oder
die Resultante der früheren, sondern etwas Neues und
Einheitliches.

Es müßte nach Annahme der mind-stuff-Theorie
ausgeschlossen sein, daß in den Vorstellungen jemals
etwas erscheine, was gegenüber den zu ihrem Auftreten
notwendigen Empfindungen als etwas Neues zu bezeichnen wäre.

Wundt1 hat diese Behauptung zurückgewiesen durch
jene andere von der schöpferischen Synthese. Jede
Wahrnehmung ist zerlegbar in elementare Empfindungen. Aber
sie ist niemals bloß die Summe dieser Empfindungen,
sondern aus der Verbindung derselben entsteht ein Neues
mit eigentümlichen Merkmalen, die in den Empfindungen
nicht enthalten waren. Indem nun im Gegensatz hiezu
(zur physischen Kausalität) das Produkt jeder psychischen
Synthese neue Eigenschaften mit neuen Wertbestimmungen
enthält, erklärt sich hieraus, daß zunächst im individuellen
Seelenleben, dann aber auch in den über dieses
hinausreichenden geistigen Zusammenhängen, innerhalb gewisser,
wahrscheinlich durch innere wie äußere Bedingungen
bestimmter Grenzen, fortschreitende psychische Entwicklungen
entstehen.

Ebbinghaus8 und Ziehen8 nehmen an, daß unsere
Raumanschauung eine nicht aus einzelnen Empfindungsinhalten

sich zusammensetzende Funktion der Seele sei.
Während eine Mehrheit verbundener Atome stets nur

eine äußere kollektive Einheit ergibt, erscheint jedes
Gefühl und jede Vorstellung als eine Funktion der Seele im
Ganzen und in ihrer Einheit. Diese Tatsache ist unverein-

1 Philosophische Studien, Bd. 10, p. 11 ff.
2 Grundzüge der Psychologie, I, p. 415.
3 Leitfaden, p. 57, 215.



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 225

bar mit dem psychophysischen Parallelismus ; denn der
verlangt mit logischer Notwendigkeit die Atomisierung des
geistigen Lebens. Damit wird, wie in der physischen
Atomwelt, als einzig mögliche Veränderung die rein
quantitative bestimmt, jede qualitative ausgeschlossen.
Versuchte man das Psychische der Körperwelt vollkommen
entsprechen zu lassen, so ist diese Möglichkeit nur dann
gegeben, wenn dem Begriffe des Physischen ein vom
Psychischen nur quantitativ unterscheidbarer Inhalt
gegeben wird. Die Unmöglichkeit eines solchen bildet einen
Beweis gegen den Parallelismus. Paulsen wendet ein, daß
der rein quantitative Begriff der Materie wohl zu dieser
Konsequenz führe, daß derselbe aber hier nicht zugrunde
gelegt werden dürfe. Legt man jedoch in den Körperbegriff
selbst noch qualitative Veränderungen, dann verzichtet man
auf jeden zwingenden Grund, die psychophysische Kausalität
zu verwerfen.

Müssen die psychischen Atome als die eigentlichen
Träger des psychischen Lebens betrachtet werden, durch
deren Kombination alle im Bewußtsein auftretenden
psychischen Vorgänge entstehen und in deren Wirken alles
psychische Geschehene besteht, so muß eine mechanische
Konstruktion des geistigen Lebens möglich sein. Es will
mir scheinen, daß einzig und allein eine solche Auffassung
mit dem psychophysischen Parallelismus sich vertrage. Der
Parallelismus bedingt nicht nur einen Parallelismus der
Vorgänge, sondern auch einen Parallelismus der Gesetze
dieser Vorgänge. Es dürfte nicht unzutreffend sein, einen
solchen als Analogon zum physischen Energiegesetze zu
bezeichnen. Damit würde gesagt, daß auf psychischem
Gebiete etwas Neues, in den bereits vorhandenen Bestandteilen

nicht schon Enthaltenes nie sich zeigen könne, daß
also jedes Wachstum geistiger Kraft ausgeschlossen sei.
Pie Assoziationspsychologie, als deren Hauptvertreter
Ziehen zu nennen ist, hat sich die Aufgabe gesetzt, einen
solchen psychophysischen Mechanismus nicht nur als möglich

darzustellen. Es kommt nicht darauf an, daß von den
Vertretern dieser Theorie die Durchführung dieses
Grundgedankens für alle Fälle des psychischen Lebens geleistet
nerde; dieselben biauchen nur zu erweisen, daß dieselbe

den klaren Tatsachen sich in keinen Widerspruch
vernickle. Das Prinzip der Assoziation darf mit den letzteren

Oivus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 15



226 Die Stellung des psychophvsischen Parallelismus

in keinen unlösbaren Konflikt kommen. Es muß durch
dasselbe wenigstens der Mechanismus begreiflich gemacht werden,
durch welchen das seelische Ergebnis hervorgerufen wurde,
dessen körperliches Gegenstück z. B. jene gewaltige
motorische Entladung ist, welche den Tod des Körpers herbeiführt.

Es sind Versuche gemacht worden, dieser Forderung
zu genügen. Der negative Erfolg hat dazu gedient, durch
das Mißlingen die empirische Bestätigung zu geben für
die gänzliche Unmöglichkeit, das gesamte seelische Leben
in eine Mechanik primitiver Urbestandteile aufzulösen.

Wenn die Vertreter der Assoziationstheorie entgegenhalten

wollten, daß ich ja auch an einem psychischen
Mechanismus festhalte, nach dessen Gesetzen viele
Vorgänge des geistigen Lebens ihre Erklärung finden, dann
braucht es von meiner Seite nur eines Hinweis darauf, daß
nach Ansicht der Assoziationisten das ganze Seelenleben
im psychischen Mechanismus aufgeht, während meine Meinung
neben demselben Baum läßt für ein von der Materie
unabhängiges, rein psychisches Seelenleben, für geistige Spontaneität,

für eine aus sich selbst quellende schöpferische Aktivität.
Wundt1 zeigt diesbezüglich, daß jener psychische

Mechanismus nicht die Zwangsjacke sei, in welche die Seele
von vornherein und vollständig eingeschnürt sei, sondern
vielmehr zum nicht geringen Teil ein Produkt der spontanen
Tätigkeit der Seele selbst, bestimmt, sie zu entlasten und
nicht, sie zu vergewaltigen. Was ursprünglich durch spontane

Willenstätigkeit hervorgebracht würde, werde später
allmählich durch Übung und Gewohnheit zu einer
mechanischen Leistung, die sich dem psychischen Mechanismus
angliedert. In dem höheren Geistesleben, wie es sich in den
logischen, ethischen und ästhetischen Prozessen und
Vorgängen äußert, herrscht eine Gesetzmäßigkeit eigener, von
der eines bloßen Mechanismus verschiedener Art, herrschen
Gesetze, welche die Seele sich selbst gibt.

Die Unzulänglichkeit der Assoziationspsychologie ist
auch von Anhängern des psychophysischen Parallelismus
getadelt worden. Nach Wundt können die höheren
psychologischen Vorgänge nicht einfach aus den niederen abgeleitet

werden, sondern es gibt schöpferische Synthesen,
welche im geistigen Leben Neues, in den vorhandenen Ele-

1 System der Philosophie, p. 337 f.



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 227

menten noch nicht Enthaltenes hinzufügen, ein Wachstum
geistiger Energie, einen in der Aufmerksamkeit
(Apperzeption) sich bekundeten Willen. Auf diese Auffassung
Wundts bezugnehmend, behauptet Münsterberg1, daß der
Versuch, eine eigene psychische Kausalität anzunehmen,
gleichbedeutend sei mit dem Versuche, eine Bresche in das
System des Parallelismus zu legen und daß der ganze Aufbau

einer parallelistischen Psychophysik, zu einer bloßen
Theorie der Wahrnehmungselemente herabsinke, wenn die
Forderung einer psychischen Synthese und einer schöpferischen

psychischen Energie aufrecht gehalten werde. Habe
die Apperzeptionstheorie recht, so sei die Psychophysik
verurteilt, für alle Zeiten so unendlich weit von dem Ziele,
das sie sich gestellt, zurückzubleiben, daß es für sie keinen
nennenswerten logischen AVert hat, überhaupt an die Arbeit
zu gehen. Der Parallelist könne nur Assoziationist sein.

Wundt und Paulsen haben sich gegenüber den Asso-
ziationisten als Voluntaristen bekannt. Mit dieser Stellungnahme

geben sie der Erkenntnis Ausdruck, daß sie für die
Erklärung des geistigen Lebens eine von mechanischen
Gesetzen beherrschte Aufeinanderfolge von nicht mehr oder
Reuiger gefühlsbetonten Empfindungs- und Vorstellungs-
xnhalten nicht als genügend erachten. Mit dieser Stellungnahme

bringen sie sich aber auch in Gegensatz zum psycho-
physischen Parallelismus, der eine andere Auffassung des
psychischen Lebens nicht verträgt. Wenn darum Ziehen
und Münsterberg die Elimination des AVillens fordern, so
Vertreten sie gegen Wundt und Paulsen den konsequenten
Earallelismus. Was wir AVillen nennen, wird sich bei
genauerer Analyse im wesentlichen auf jene die Assoziation
und die Handlung begleitenden Spannungsempfindungen
l'eduzieren2.

Soll eine solche Annahme, wie die des
psychotischen Parallelismus, einheitlich ausgestaltet werden, dann
ftihrt sie mit Notwendigkeit zu der Konsequenz, daß der
Wille zu den materiellen Prozessen im Körper in einem
^ülichen Verhältnisse stehen müsse wie die Empfindungen.
-Damit aber wäre gerade das Moment der Aktivität
belügt, ohne welches der Wille nicht mehr AVille ist.

1

Grundzüge der Psychologie, p. 437 ff.
2

Ziehen, Vorlesungen über philos. Psychologie, p. 19 f.



228 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

Wentscher bemerkt, daß eine solche Anschauung dem
Wesen nach zuletzt mit jener materialistischen Denkweise
völlig zusammenfalle, die alles Psychische in gesetzlicher
Abhängigkeit vom Physischen denkt, es geradezu als Punktion

dieses Physischen bezeichnet. Der ganze Unterschied
zwischen Materialismus und psychophysischem Parallelismus

sei, daß ersterer als letzte Elemente, aus deren
Zusammenstellung alle Vorgänge erklärt werden, physische
Atome annimmt, der Parallelismus aber psychische Atome
jenen physischen an die Seite stellt. Der Parallelismus
zerstöre damit genau so alle Ideale und Werte des Lebens
wie der Materialismus. Der Materialismus gleiche einem
Einbrecher, der mit rohen Werkzeugen arbeitet, während
der Parallelismus sich wenigstens bemüht, dasselbe Handwerk

mit Glacehandschuhen zu betreiben. Nach dem
Parallelismus ist die Welt ein ungeheurer, in allen seinen Teilen
mit unentrinnbarer Notwendigkeit funktionierender, aus in
endlosen Variationen verketteten primitiven Nebenbestandteilen

bestehender Mechanismus. In dem großem Automat
des Weltganges aber steht der kleinere des menschlichen
Geistes, ebenso eingerichtet und zusammengesetzt wie jener
und durch das Ineinandergreifen seiner Bestandteile den
Schein eines lebendigen, einheitlichen zweck- und
wertvollen Seelenlebens hervorbringend, ohne doch ein solches
tatsächlich zu sein. Die Einheit unseres Wesens, die Freiheit
und Autonomie unseres Willens, die Spontaneität und
Lebendigkeit des Geistes, unsere ethischen Ideale und
religiösen Bedürfnisse sind, wenn sie überhaupt in einer
Welt, wie sie der Parallelismus fordert, irgendeine Form
des Daseins haben können, jedenfalls nur Illusionen, welche
die fortschreitende Einsicht in die Beschaffenheit unserer
eigenen und der Natur der Dinge immer mehr als solche
enthüllen und zerstören muß.

Diese trostlose Perspektive liegt in der Konsequenz
des Parallelismus, wenn auch seine Vertreter vorgeben, an
Lichtblicken über die menschliche Natur eine große1 Menge
der zauberhaftesten zu haben. Nur das Übersehen der in
ihren Prämissen eingeschlossenen Schlußfolgerungen kann
sie in lautem Lobe ihrer Ansicht derart die Zügel schieße*1

lassen, wie sie es tatsächlich tun.
Es könnte jemandem einfallen, mir atavistische

Auffassung der Lebensvorgänge vorzuwerfen, und vorzuhalten,



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 229

daß nur die Mythologie hinter der materiellen das Walten
einer geistigen Macht suche, die moderne Naturwissenschaft
aber alles aus physischen Ursachen erkläre. Zur Beleuchtung
dieses Vorwurfes dürfte es von Vorteil sein, auf das
Bestreben vieler Größen auf dem Gebiete der Naturwissenschaft

hinzuweisen, die Festlegung vitalistischer Anschauungen

auszubreiten. Wenn weiter entgegengehalten wird,
daß auch in den Organismen die physischen Vorgänge aus
der Anordnung und Aneinanderreihung physischer
Seelenelemente erklärt werden müssen, dann ist die Antwort:
Die Frage ist nicht die, ob die physischen Vorgänge in den
lebenden und die in den beseelten Wesen aus denselben Mitteln
zu konstruieren sei, wie in unorganischen Körpern, sondern
ob dieselben lediglich durch physische Ursachen bedingt sind.
Die Neovitalisten haben durch die Verneinung des letzten
Teiles d er Frage sich in Widerspruch gegen die allseitige
mechanistische Konstruktion aller Tätigkeiten der Lebewesen
gebracht und die Gegner einer rein mechanischen
Weltanschauung in die Lage versetzt, sich auf sie berufen zu können.

James 1 hat die konsequente Durchführung der par-
allelistischen Theorie unter besonderer Berücksichtigung
der für die physische Seite des menschlichen Seins sich
ergebenden Konsequenzen Automatentheorie genannt. Diese
bedeutet zunächst für die Biologie das Verlangen, daß sie
alle Begriffe, mit denen sie bisher operiert hat, fallen lassen
solle. Denn diese hat bis heute die psychische Funktion
der Lebewesen als wichtige Faktoren der Lebenszwecke in
Dctracht gezogen und bei Erklärungen die psychischen
Faktoren in weitgehendem Maße benützt, um die
Entwicklung, Erhaltung und Vervollkommnung der Individuen
Zu erklären. Insbesondere Selektionstheorie und Darwinismus
fachen von den psychischen Hilfsmitteln ausgiebigen
Gebrauch. Übt aber das Psychische keinen Einfluß in der
Physischen Welt aus, wie der Parallelismus es will, repräsentiert

es sich vielmehr nur als eine neben den physischen
Prossen einhergehende Begleiterscheinung, dann kann es nicht
die Rolle spielen, die ihm von der Biologie zugewiesen wird.

Was hätte es dann noch für einen Sinn, von einem
ampfe um das Dasein zu reden? Die Organismen, als rein
brperliche Automaten betrachtet, kämpfen nicht um ihr

1

Principles of psychology, p. 128 ff.



230 Stellung des psychophysischen Parallelismus

Dasein, ebensowenig wie Maschinen das tun. Einem
Automaten fällt es nicht ein, irgendwelche Anstrengung zu
machen, um sich und sein Wirken unter ungünstigen
Umständen zu behaupten, sich den sich ändernden äußeren
Bedingungen über die vorhergesehenen mechanischen
Reguliervorrichtungen hinaus anzupassen, oder gar sich zu verbessern.
Um ihr Dasein kämpfen nur lebendige Wesen, Wesen mit
einem Willen zum Dasein, Wesen mit Gefühlen der Lust
und Unlust, welche dem Individuum anzeigen, was ihm
nützlich und was ihm schädlich ist. Nach dem Parallelismus
treten an die Stelle der psychischen Fähigkeiten die
denselben auf physischem Gebiete entsprechenden mechanischen
Auslösungs- und UmschaltungsVorgänge im Gehirn.

Soll das Prinzip rein mechanistischer Erklärung
allgemein sein, so darf es aber nicht nur auf die Tierwelt
beschränkt bleiben, sondern es müssen auch die menschlichen

Handlungen derselben Betrachtungsweise unterzogen
werden. Was also für Wirksamkeit des Geistes in der
Natur angesehen wurde, muß eine solche als das
notwendige Produkt physischer, nach mechanischen Kräften
blind wirkender Kräfte erklären, als das zufällige Produkt
des großen Automaten „Natur". Die ganze sogenannte
Weltgeschichte von Adam oder von Deukalion an bis auf
die allerneuesten politischen Ereignisse der Gegenwart wäre
dann nur ein rein physiologischer, mit mechanischer
Kausalnotwendigkeit ablaufender Prozeß ; alles Wollen, Fühlen,
Handeln, alle Absichten, Pläne, Überlegungen,
Enttäuschungen, alles Suchen, Finden und Irren, alle Erkenntnisse

und wissenschaftlichen Entdeckungen, die sich jemals
in menschlichen Köpfen abgespielt haben, wären als eine
ohnmächtige Begleiterscheinung, als ein so nebenherlaufendes

Akzidens dieser nach materiellen Naturgesetzen
mit strenger Notwendigkeit aufeinander folgenden
Gehirnzustände anzusehen ; sie hätten wegen ihrer absoluten
Unselbständigkeit nicht den geringsten Einfluß auf den Lauf
des Geschehens, wobei dann die gewöhnlich angenommene
Wechselwirkung zwischen menschlichen Persönlichkeiten
durch materielle Wechselwirkung unzähliger, durch Ather-
schwingungen, Luftwellen, Stöße und Püffe aufeinander
wirkender Gehirne ersetzt sein würde, das ist die Konsequenz 1

•

1 Liebermann, Gedanken und Tatsachen, p. 295.



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 231

Nun ist aber die Ansicht von dem mechanischen
Ursprung der Gesamtheit menschlicher Handlungen so
ungeheuerlich, daß sie einfach als eine Absurdität
ohnegleichen bezeichnet und als solche verworfen werden muß.
Was man von Seiten der Vertreter der parallelistischen Theorie
vorbringt, um die Sache einigermaßen glaubhaft zu machen,
entbehrt im Grunde jeglicher Beweiskraft. So ist es ganz
Vergeblich, sich, wie es schon Spinoza getan hat und nach
seinem Vorgange Paulsen heute wieder tut, auf den
Umstand zu berufen, daß wir nicht wissen, was ein Körper
alles aus eigener Kraft zu leisten vermag. Diese Tatsache
berechtigt durchaus nicht zu dem Schluß, daß wir nun keinen
Anlaß mehr hätten, die von der parallelistischen Theorie
geforderte Leistungsfähigkeit eines Körpers zu bezweifeln.
Im Gegenteil wird man nach wie vor behaupten dürfen,
daß die Annahme einer so merkwürdigen Beschaffenheit
sines rein mechanisch wirkenden Körpers aller Wahrscheinlichkeit

widerspricht und nicht geringsten Glauben
verdient. Zwar hat man ja Automaten konstruiert, deren
Einrichtung das bewundernde Staunen jedes Beobachters hervorrufen

mußte, aber selbst die kunstreichsten Erzeugnisse,
Welche die Technik auf diesem Gebiete geschaffen hat, lassen
doch nicht den geringsten Vergleich mit der Vollkommenheit

zu, welche der Organismus besitzen müßte, wenn er
den. Anforderungen der parallelistischen Theorie genügen
sollte. Denn die wenigen und relativ einfachen Leistungen,
Reiche ein Automat allenfalls verrichten kann, bedeuten
Ja gar nichts im Verhältnis zu der ungezählten Menge der
Mannigfachsten und verschiedenartigsten Handlungen,
Welche unser Organismus auf Geheiß des Willens vollbringt,
v°n sonstigen Einwirkungen der Seele auf den Körper

schweigen; es müßte wahrhaftig ein sonderbarer Automat

sein, welcher die Fähigkeit besäße, seine Leistungen
lu unaufhörlichem Wechsel den verschiedenartigsten äußeren
Und inneren Umständen anzupassen, ohne dabei einer
fortwährenden Veränderung seiner Einrichtungen zu bedürfen.

Wenn die Parallelisten das Beispiel der Automaten
2um Beweise oder zur Illustration der Möglichkeit von
Bergungen durch reine Mechanik heranziehen, übersehen sie
Uuuaer, daß das nicht zutreffend ist, weil sie die zum

vrecke der Leistungen desselben aufgewandte psychische
eit nicht in Rechnung ziehen. Nur dann könnte von



232 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

Beweiskraft gesprochen werden, wenn der Automat rein
physischen Ursachen sein Entstehen verdankte. Es ist aber
der ganze Mechanismus nichts anderes als ein Mittel zur
Verwirklichung gewollter Zwecke, ohne deren
Berücksichtigung weder sein innerer Zusammenhang noch die Form
seiner Tätigkeit verstanden werden kann. Die Vertreter des
Parallelismus sind aber weit entfernt, diese Konsequenz
ihres Analogieschlusses zu ziehen. Die Automatentheorie
hätte erst dann einen Sinn, wenn man sich entschließen
wollte, den Organismus beseelter Wesen als das Werk einer
schöpferischen Intelligenz zu betrachten, welche bei der
Konstruktion des tierischen und des menschlichen Körpers
dieselben von vornherein als von ihr zu dirigierende
Instrumente schafft.

Es ist nützlich, sich das Groteske der Automatentheorie

durch ein paar konkrete Beispiele zum Bewußtsein
zu bringen.

Ein Gespräch zwischen Examinand und Examinator.
Da der psychophysische Parallelismus ein Kausalverhältnis

zwischen Psychischem und Physischem ausschließt, so
kann die Aufeinanderfolge von Frage und Antwort nicht
so verstanden werden, als habe das vom Examinator
gesprochene Wort im Bewußtsein des Examinanden Verstehen
zur Folge, Nachdenken, Überlegen und zuletzt Aussprechen
der Antwort.

Es muß versucht werden, die physischen Reihen-
glieder unter Ausschaltung jedes psychischen Zwischengliedes

in ein rein physisches Kausalverhältnis zu bringen.
Das durch Gehirn, Nerven, Kehlkopf und Zunge des
Examinators erzeugte Wort wirkt auf Ohr, Nerven und Gehirn
des Examinanden ein, löst in seinem Gehirn eine Reihe
physiologischer Prozesse aus, an die sich durch Vermittlung
motorischer Zellen nervöse Prozesse und Bewegungen der
Sprachorgane knüpfen, die dann eine Lufterschütterung
verursachen: die Antwort. Mit diesem ganzen Prozesse hat
also der Geist des Examinators wie des Examinanden nichts
zu tun. Die Absicht des ersteren und die geistigen
Tätigkeiten des letzteren sind zwar vorhanden ; sie haben aber

gar keinen Einfluß auf die Gestaltung der physischen
Vorgänge, begleiten dieselben nur.

Die Antwort des Examinanden ist das mit
Naturnotwendigkeit erfolgende Produkt seiner Gehirn- und Nerven-



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 233

tätigkeit; die Richtigkeit oder Falschheit derselben hängt
nicht von seinem Wissen oder Nichtwissen, seiner Intelligenz
oder Beschränktheit, seiner Geistesgegenwart oder Befangenheit

ab, sondern nur von der augenblicklichen Konstellation
seiner Gehirn- und Nervenzellen.

Plato hat in seinem Phaedon die gleiche Auffassung,
die sich auch als Konsequenz materialistischer Biologie
ergibt, verspottet, indem er Sokrates vor dem Trinken des
Schierlingbechers folgendes Gespräch mit seinen Freunden
führen läßt: Und mich dünkte, es sei ihm (Anaxagoras) so

ergangen, als wenn jemand sagte, Sokrates tut alles, was
er tut, mit Vernunft, dann aber, wenn er sich daran machte,
die Gründe anzuführen von jeglichem, was ich tue,
zunächst sagen wollte, daß ich deshalb jetzt hier säße, weil
mein Leib aus Knochen und Sehnen besteht und die Knochen
hart und durch Gelenke verbunden, die Sehnen aber so
eingerichtet sind, daß sie angezogen und nachgelassen werden
können und mit dem Fleisch und der alles zusammenhaltenden

Haut die Knochen umgeben. Und weil die Knochen
locker in ihren Gelenken hängen, so machen die Sehnen,
wenn ich sie auch nachlasse und anspanne, es möglich,

daß ich meine Glieder jetzt beugen kann und das ist
der Grund, weshalb ich hier mit gebogenem Knie sitze.
Und ebenso, wenn er von meinem Gespräch mit euch
ähnliche Gründe anführen wollte, etwa die Töne, die Luft und
das Gehör und tausend andere Dinge; die wahren Gründe
aber vernachlässigte, nämlich daß, da die Athener es für
gut befunden haben, mich zu verurteilen, nun auch ich es
für besser gehalten habe, hier zu sitzen und es für
gerechter gehalten habe, die Strafe ruhig zu erdulden, die
sie über mich verhängt haben.

Napoleon I., die Schlacht bei Austerlitz leitend. Die
gewöhnliche, psychophysische Wechselwirkung
voraussetzende Anschauung nimmt an, daß der siegreiche
Ausgang der Schlacht neben der Tapferkeit und Geübtheit der
französischen Truppen vornehmlich dem Genie und der
überlegenen Feldherrnkunst Napoleons zu verdanken sei.
Kaltblütig die Bewegungen der Heereskörper verfolgend,
^eiß er jede günstige Situation blitzschnell auszunutzen.
Die komplizierten, stets wechselnden und immer neue
Konstellationen ergebenden Eindrücke fügen sich in seinem sie
Umfassenden Geiste zu einem geordneten Ganzen zusammen.



234 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

Er erkennt, wo Gefahr droht und findet alsbald ein Mittel,
ihr zu begegnen. Er erspäht die Schwächen der feindlichen
Stellung und weiß sie auszunutzen. Er errät die Absichten,
die Pläne der Feinde und weiß sie zu durchkreuzen.
Blitzschnell und doch ohne Unordnung folgen sich in seinem
Geiste die Vorstellungen, Überlegungen, Erwägungen, ebenso
schnell folgen sich die Entschlüsse, die er in kurzen Befehlsworten

verkündet. Die Adjutanten fliegen, die Befehlshaber
der einzelnen Kontingente geben entsprechende Weisungen,
Kommandorufe erschallen, Geschütze fahren auf, ein Hagel
von Geschossen begrüßt den Feind, ein ununterbrochenes
Infanteriefeuer knattert über das Feld, die Regimenter
stürmen an, ziehen sich zur Seite, umfassen die Flanke
des Feindes, noch ein letzter, unter betäubenden Vive
l'empereur-Rufen unternommener Vorstoß und die
feindlichen russischen und österreichischen Heerhaufen räumen
das Feld, verfolgt von den Kriegern Napoleons: Der Sieg
von Austerlitz ist erstritten.

Das Ganze erscheint als ein stetes Ineinanderwirken
körperlicher und geistiger Kräfte. Vom Standpunkte des
psychophysischen Parallelismus müßte dieser Prozeß als
ein ausschließlich durch physische Glieder vermittelter in
sich geschlossener verstanden und erklärt werden. Im
Zusammenhange dieser physischen Glieder müßte aber jeder
psychische Einfluß ausgeschlossen werden. Würde es irgend
jemandem möglich sein, in das Innere der beteiligten
Personen zu blicken, dann würde er allerdings viele und
verschiedenste psychische Vorgänge zu sehen bekommen, aber
dieselben dürften nach dem Parallelismus nur neben den
physischen hergehen. Jeder Einfluß der psychischen
Prozesse auf die physischen wäre ausgeschlossen, so daß die
letzteren ohne erstere nach derselben Richtung und Weise
ablaufen würden: Darnach hätte nicht Napoleons Genie,
sondern eine für ihn günstige mechanische Verkettung der
physischen Prozesse den Ausgang der Schlacht
herbeigeführt.

Was hier von Napoleon gilt, muß von allen historischen

Persönlichkeiten und ihren Handlungen in der gleichen
Weise festgestellt werden. Der Physiolog würde den
Verfasser der Kritik der reinen Vernunft ebenso wie den

Schöpfer des neuen deutschen Reiches als ein Uhrwerk
demonstrieren.



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 235

Eine Mutter hat zwei Söhne, von denen der eine in
London lebt, während der andere längere Zeit in Afrika
gewesen ist. Letzterer befindet sich augenblicklich auf der
Rückreise, die ihn über London, wo er den Bruder
aufsuchen will, wieder nach Deutschland führen soll. Nach
seiner glücklichen Ankunft in London gibt der dortige
Sohn ein Telegramm an die Mutter auf, welches nur die
Worte enthält: „Fritz angekommen!" Dieses Telegramm
befreit die auf Nachricht harrende Mutter auf einmal von
allen Sorgen und versetzt sie in einen Zustand lebhaftester
Freude. Wie ganz anders aber würde die Wirkung
ausfallen, wenn infolge des Versehens eines Beamten das
Telegramm lautete : „Fritz umgekommen!" Dennoch ist die
mechanische Verschiedenheit, welche in diesem Falle
zwischen beiden Ursachen vorliegt, so außerordentlich
geringfügig, daß es ein einfacher Verstoß gegen den Inhalt
des Kausalgesetzes sein würde, wenn wir aus einer so
unbedeutenden Differenz den ungeheuren Unterschied der
Wirkungen ableiten wollten. Dann stellt sich die
Geringfügigkeit des Unterschiedes der beiden Reize als ein
unüberwindliches Hindernis entgegen.

Münsterberg hat eine Widerlegung dieses
Argumentes versucht durch Hinweis auf das Beispiel einer
Explosion, welche durch das Feuer eines Zündholzes
ausgelöst wird. Allerdings haben ja oft in der Natur kleine
Ursachen große Wirkungen. Es darf aber in dem
angezogenen Beispiele die Beweiskraft nicht in der Verschiedenheit

des Reizes und der Reaktion an sich gesucht werden,
sondern in der Verschiedenheit beider Reaktionen bei fast
gleichen Reizen und demselben (gleich konstruierten)
Individuum. Wenn darum Stern gegen das Telegrammargument
einwëndet: „Aber gibt es nicht in der materiellen Welt
genug Analoga dazu Ein Druck bestimmter Größe kann,
wenn er die Wand trifft, ohne sichtbare Folgen bleiben,
wenn er aber durch eine minimale Richtungsänderung auf
einen elektrischen Knopf gelenkt wird, ein Haus in die
Luft sprengen." Hier ist wohl der gleiche Reiz vorhanden;
derselbe wirkt aber auf zwei verschiedene Dinge und
erzielt verschiedene Wirkungen. Die Gleichheit der beiden
Beispiele wäre erst dann hergestellt, wenn angenommen
würde, ein Schlag von gleicher Stärke werde mit gleicher
Stärke gegen dieselbe Wandstelle geführt.



236 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

Um noch erkenntlicher zu machen, wie wenig die
Berufung auf die Tatsache, daß eine kleine physische
Verschiedenheit der Reize vorliegt, nützt, könnte man
annehmen, daß das Telegramm in englischer oder französischer

Sprache abgefaßt sei. Wenn das Verständnis der
Sprache, in der das Telegramm lautet, vorhanden ist, dann
wird die Wirkung im wesentlichen dieselbe sein. Die Reize
auf die Netzhaut (die graphischen Bilder) sind in diesem
Falle wesentlich verschieden von jenen im früheren
Beispiele und doch rufen sie im Gehirnapparat eine wesentlich

gleiche Reaktion hervor.
Stumpf hielt die Konsequenz der parallelistischen

Utopien den Parallelisten vor, indem er sagte1: „Hiernach
verläuft nun also jede der beiden Welten genau so, wie
wenn die andere nicht existierte. Speziell die psychische
Welt ist vollkommen einflußlos, invalent für den Ablauf
und die Entwicklung der physischen. Die Organismen
leben und handeln, die Menschen gründen Staaten, schreiben
Gedichte, halten Kongresse (auch solche, worin die dem
Worte Psychologie entsprechenden Luftbewegungen und
Gehirnprozesse eine Rolle spielen), getrieben durch rein physische

Kräfte genau so, als ob gar kein Denken, Fühlen und
Wollen existierte. Daß das die strenge Konsequenz ist,
unterliegt keinem Zweifel."

Es wäre ein Wunder, wenn die Parallelisten nicht
selbst die Paradoxic ihrer Lehre gesehen hätten, darum
haben sie es versucht, dieselbe als nicht vorhanden
hinzustellen. Paulsen bemerkt z. B. gegen Busse bezüglich des
oben angeführten Beispieles der Schlacht von Austerlitz,
daß für einen idealistisch denkenden Parallelisten alle die
kämpfenden Soldaten, alle hin- und herfliegenden Kugeln
nur Erscheinungen intelligibler Vorgänge, dagegen die
letzteren allein die wahren Ereignisse seien. Und in den
Zusammenhang dieser Ereignisse gingen Überlegungen,
Entschlüsse und Gemütszustände ein als wirkende Faktoren.
Riehl meint, mit Hilfe des kritischen Monismus alle Schwierigkeiten

aus dem Wege räumen zu können.
Es bedeutet aber eine solche Erklärung durch

Zuhilfenahme einer idealistischen Metaphysik keine Lösung
des Widerspruches zwischen Empirie und parallelistischer

1 Zeitschrift für Philosophie und philos. Kritik.



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 237

Theorie, sondern nur Zurückgehen auf ein Gebiet, auf dem
eine Verschleierung durch dunkle Worte besser möglich
ist; denn die Konstruktion eines eigenen psychischen
Kausalzusammenhanges, der in seiner eigensten Welt allein
Geltung hat, trägt doch gar nichts dazu bei, begreiflich zu
machen, wie trotz eines einfachen Nebeneinandergehens
der physischen und der psychischen Vorgänge eine
Möglichkeit geboten werden solle, den Forderungen der
Tatsächlichkeit gerecht zu werden. Vielmehr erweckt ein
solcher Zurückzug den Verdacht, daß man sich der
unbequem werdenden Konsequenzen der parallelistischen
Theorie damit entziehen wolle und bedeutet das Aufgeben
der notwendigen Voraussetzung des Kampfes zwischen
Wechselwirkungslehre und Parallelismustheorie, der
Voraussetzung, daß die Objektivierung und Selbständigkeit der
physischen Vorgänge festgehalten werde. Auf einer anderen
Grundlage scheint mir dieser Kampf zur Komödie zu
werden. Dadurch eben, daß sich Paulsen und Heymanns
auf einen idealistisch-spiritualistischen Standpunkt zurückziehen,

geben sie den Parallelismus auf. Denn dadurch,
daß physische Vorgänge zu Erscheinungen einer geistigen
Wirklichkeit gemacht werden, gewinnen sie einen psychischen

Inhalt, damit aber gehen sie den anderen psychischen

Vorgängen nicht mehr parallel, sondern sind mit
ihnen identisch. Ich will die Schwierigkeiten gar nicht
betonen, wie ein Physisches auf psychische Art in
Erscheinung treten, also ein Geistiges besitzen sollte. In dem
Abgrund idealistisch-spiritualistischer Metaphysik
verschwindet sowohl der psychophysische Parallelismus als
auch die Lehre von der psychophysischen Wechselwirkung;
dort verliert sowohl das Prinzip der Erhaltung der Energie
als auch das der Geschlossenheit der Naturkausalität jeden
Sinn und jede Geltung. Da gibt es nur Psychisches und
psychische Wirkung, da wirkt nur Seelisches auf Seele,
entweder auf die dem Gehirn zugrunde liegenden intelli-
giblen Dinge oder auf die, welche das intelligente Substrat
der Muskeln und Nerven bilden, wie sie dann auch von
dem einen oder dem anderen intelligiblen Substrat
Wirkungen erleidet.

Das Prinzip der Erhaltung der Energie, der
geschlossenen Naturkausalität wie auch die beiden einander
im Gegensatz gegenüberstehenden Behauptungen der



238 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

psychophysischen Kausalität und des psychophysischen
Parallelismus anderseits haben nur dann einen Sinn, wenn
man auf der empirisch-realistischen Weltanschauung stehen
bleibt.

Es verrät glückliche geistige Veranlagung, wenn
jemand zuerst mit Argumenten seine Gegner bekämpft, die
empirisch-realistischer Grundlage entwachsen sind, dann
aber, wenn er durch ebensolche Gegenargumente vernichtet
zu werden befürchten muß, diesen Kampfplatz verläßt und
sich in eine Metaphysik flüchtet, die dem Gegner die zuerst
konzedierten Hilfsmittel eines ehrlichen Kampfes nimmt.

Riehl hat den Widerstreit zwischen der angegebenen
Konsequenz des Parallelismus und der gewöhnlichen
biologisch-historischen Betrachtungsweise der Ereignisse und
Vorgänge der menschlichen Individuen als physiologische
Antinomie bezeichnet.

Wie nach Paulsen und Heymanns in einem
idealistischen Monismus soll nach Riehl die Lösung in der
Annahme eines kritischen Monismus zu finden sein. Die
Antinomie bestehe nur dann, wenn man die absolute Realität
der mechanischen Vorgänge voraussetzt ; sie soll aber
verschwinden, wenn diese Auffassung aufgegeben und ersetzt
wird durch eine kritische Lehre, nach der die Vorgänge
Erscheinungen des Wirklichen sind. Es kommt also bei näherem
Zusehen beim kritischen Monismus wie beim idealistisch-
spiritualistischen dieselbe Erscheinung zutage, daß die
Verschiedenheit des Physischen und Psychischen einfachbin aufgehoben

wird, wodurch der Streit hie Wechselwirkung hie
Parallelismus zu einem zwecklosen Geplänkel wird. Riehl
leitet aus seiner Voraussetzung, daß physische und psychische

Vorgänge zwei Seiten eines identischen psychophysischen

Vorganges sind, ab, daß beide zu identifizieren
seien ; die Unterscheidung des Physischen vom Psychischen,
des Äußeren vom Inneren lasse sich überhaupt nur durch
Abstraktion vornehmen und in dieser allein festhalten.
Daraus folgert er, daß die physische Ursache eines psychischen

Vorganges zugleich eine psychische, also der psychische

Vorgang nur durch psychische Ursachen
hervorgebracht sei.

Es dürfte seine Auffassung kaum anders denn als
solche von einer Beseeltheit der Materie zu deuten seinr
wenn Riehl verlangt, daß unter Umständen zu dem Nerven-



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 239

vorgange, der in seinem auf die äußeren Sinne bezogenen
Teile wie jeder andere Vorgang in der Außenwelt als
Bewegung erscheint oder doch als solche vorzustellen istr
Empfindungen und Wille als wesentliche Bestandteile
gehören. Zutreffend erscheint nur die angeführte Bemerkung,
daß eine solche Annahme notwendig sei, wenn man nicht
in den Dualismus geraten wolle. Zur Bekräftigung seiner
Ansicht beruft sich Riehl auf Kant, der in seinen Paralo-
gismen erklärt hatte, alle Schwierigkeiten, welche die
Verbindung der denkenden Natur mit der Materie treffen,
entsprängen ohne Ausnahme lediglich aus der erschlichenen
Vorstellung, daß Materie als solche nicht Erscheinung sei,
der ein unbekannter Gegenstand zugrunde liegt, sondern
der Gegenstand selbst, so wie er außer uns und
unabhängig von aller Sinnlichkeit existiert.

Nachdem sowohl die für den Parallelismus
vorgebrachten Beweise als nicht beweiskräftig erwiesen wurden
und auch ein offener Widerspruch zwischen den Tatsachen
und den notwendigen Folgen der angenommenen
Parallelismustheorie festgestellt werden konnte, sollte es scheinen,
es bleibe den Parallelisten kein anderer Ausweg mehr, als
diese Theorie aufzugeben und sie gegen das Bekenntnis
der Wechselwirkungslehre einzutauschen. Paulsen und
König stellen an ihre Gegner die Forderung, ihnen den
psychischen Mechanismus aller jener Vorgänge aufzuzeigen,
für welche die von ihnen gegebene psychophysische
Erklärung nicht passend sein soll. Speziell gegenüber dem
angeführten Telegrammbeispiele stellen sie die Gegenfrage :

Wie erklärt Ihr auf psychophysischem Wege die
Verschiedenheit der Rückwirkung der Telegramme? Könnt
Ihr psychischen Mechanismus nachweisen und uns verständlich

machen, wie die Vorstellung des Wortlautes des einen
Télégrammes diese und jene Gefühle und jene Affekte
auslöst, wie das andere ganz andere seelische Zustände
hervorbringt? Könnt Ihr das nicht — so fahren sie fort —
dann müßt Ihr eingestehen, daß eure Theorie der Wechselwirkung

jedenfalls nicht mehr leistet, als unsere paralleli-
stische, einen rein physischen Zusammenhang postulierende
Hypothese und darum dürft Ihr es uns nicht verdenken,
wenn wir allen Schwierigkeiten zum Trotz an unserer
Maxime: physische Wirkungen haben nur physische
Ursachen, festhalten.



240 £>ie Stellung des psychophysischen Parallelismus

Im 116. Bande der Zeitschrift für Philosophie und
philosophische Kritik hat Busse auf dieses Argument eine
Entgegnung veröffentlicht. Der Kern derselben liegt in
der vorgenommenen Unterscheidung. Versteht man unter
Erklärung eine solche, wie sie die Naturwissenschaft
kennt und anwendet, die Nachweisung des Mechanismus,
durch welchen das Endergebnis mit Notwendigkeit
herbeigeführt wird, so müssen wir allerdings gestehen, eine
derartige Erklärung vermögen wir mit unseren Mitteln auch
nicht zu geben. Und damit ist weiter zugestanden, daß
die Physiologie durch die Annahme mitwirkender psychischer

Faktoren nicht etwa in den Stand gesetzt wird, die
mechanische Erklärung, die sie mit eigenen Mitteln nicht
zu leisten vermag, zu geben. Der Physiolog als solcher
gewinnt durch die Einschiebung seelischer mechanisch
nicht konstruierbarer Vorgänge tatsächlich nichts; für ihn
kommt es wirklich, da die ex hypothesi postulierte mechanische

Konstruktion der Gehirnvorgänge sich nun einmal
in Wirklichkeit nicht geben läßt, tatsächlich auf eins hinaus,
ob er einen unbegreiflich komplizierten Gehirnmechanismus,
der in seinem dunklen Schöße eine unabsehbare
Mannigfaltigkeit von Möglichkeiten birgt, ein mechanisch ebenso
unbegreifliches psychisches Geschehen oder schließlich auch
ein bloßes X als den uns unbekannten Grund ansieht, von
dem die Art des schließlich zutage tretenden Endeffektes
abhängt.

Aber hier handelt es sich nicht darum, ob die Physiologie
besser tut, seelische Mitwirkung unter Umständen
anzunehmen oder nicht, es handelt sich darum, ob die Physiologie

berechtigt oder genötigt ist, an der Theorie des

psychophysischen Parallelismus und der Forderung, alle
psychischen Vorgänge, auch die lebendigen Rückwirkungen
lebender Organismen, rein physisch zu erklären, allen
Schwierigkeiten zum Trotze festzuhalten, oder ob sie der
Lehre von der Wechselwirkung zwischen Leib und Seele
den Vorzug geben muß. Und da liegt die Sache denn
anders ; als Philosoph wird auch der Physiolog sich für
die letztere entscheiden müssen, ohne sich durch das
Gegenargument: Die Wechselwirkungstheorie leistet nicht mehr
als die parallelistische, irremachen zu lassen. Als
philosophische Theorie leistet die Wechselwirkungslehre
allerdings mehr als der psychologische Parallelismus, sie ver-



zum allgemeinen Kausalitätsprinzip 241

hilft uns zu einem Verständnis der Sache, wo der
Parallelismus uns einem in seiner Wirkungsweise völlig
unverständlichen Mechanismus gegenüberstellt und uns
zumutet, gerade in der ungeheuren Unbestimmtheit und
Unklarheit desselben und unserer dadurch bedingten Unwissenheit

die Bürgschaft für die Möglichkeit zu erblicken, den
parallelistischen Standpunkt durchzuführen. Es ist das
Verständnis, das wir, wenn wir die seelischen Faktoren
heranziehen, erhalten, eben von anderer Art und Beschaffenheit
als eine naturwissenschaftliche Erklärung. Die beiden Arten
des Erkennens hat Letze1 als cognitio rei und cognitio
circa rem bezeichnet. Die letztere erlangen wir auf
naturwissenschaftlichem Gebiet und hier herrscht sie allein. Wo
immer wir imstande sind, einen komplexen Vorgang in
seine Komponenten zu zerlegen, die Mitwirkung einer jeden
genau zu bestimmen und aus ihnen den Gesamtvorgang
wieder zusammenzusetzen, gelingt es uns, eine naturwissenschaftliche

Erklärung des Vorganges zu geben, können
wir ihn erklären und eventuell berechnen. Das ist die
cognitio circa rem. Aber sie gibt uns kein Verständnis des
Zusammenhanges, keine unmittelbare Einsicht in das
Warum desselben; sie gibt uns die Teile in die Hand, aber
nicht das geistige Band, das ihren Zusammenhang erst
innerlich verständlich macht. Im Gegenteil, je weiter wir
in der Zergliederung fortschreiten, je genauer, exakter und
vollendeter unsere Erklärung derselben wird, um so
geringer wird unser Verständnis derselben und hätte die
Naturwissenschaft ihr Ideal erreicht, die ganze Welt in
eine Mechanik der Atome aufgelöst, wäre sie imstande,
den ganzen Weltlauf von der ersten Konstellation der
Elemente an aufs genaueste zu berechnen, jedes Vorkommnis

desselben als die notwendige Folge aller vorhergehenden
Glieder der Kausalkette begreiflich zu machen, so

würden wir diesem ewigen Spiel der Atome und ihren
ewig wechselnden Kombinationen völlig verständnislos
gegenüberstehen. In der Tat vermögen wir doch nur
dadurch, daß wir in die Atome selbst etwas von unseren
eigenen lebendigen, geistigen Erlebnissen hineinlegen,
ihnen Kräfte und ein Wirken zuschreiben, sie sich
suchen und fliehen lassen, uns ihr Verhalten einigermaßen

1 Medizinische Psychologie, p. 57.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 16



242 Die Stellung des psychophysischen Parallelismus

verständlich zu machen. Nun, eben dieses unmittelbare
Verständnis, das uns der Natur gegenüber fast gänzlich
abgeht, haben wir auf geistig-historischem Gebiete durchaus.

Wir verstehen die Regungen einer Menschenseele, die
Gefühle und Leidenschaften, Gedanken und Ideen der
handelnden Persönlichkeiten der Weltgeschichte und soweit
wir sie verstehen, verstehen wir auch ihr und ihrer Freunde
und Gegner Wirken und Handeln, Hat uns die Geschichtsforschung

die seelischen Motive eines Volkes, einer Zeit,
ihre Ziele und Absichten, die sie beherrschenden
Vorstellungen klargelegt, so hat sie uns damit auch ihr Tun
und Plandeln in ihrem innersten Wesen begreiflich und
verständlich gemacht, so hat sie die Erklärung gegeben,
die ihr zu geben allein möglich ist, die cognitio rei, welche
die Dinge versteht, sie aber nicht berechnet. Eine solche
Erkenntnis, ein solches Verständnis ist es denn auch, das
wir uns allein durch Heranziehen der psychischen Faktoren
verschaffen können. Daß ein derartiges Verstehen vom
philosophischen Standpunkt aus gar keinen Wert habe und
eine Theorie, die sich auf dasselbe berufen kann, vor einer
anderen, die weder das tun noch auch eine befriedigende
mechanische Erklärung geben kann, gar nichts voraus
habe, wird man doch nicht mit Grund behaupten können.
Eine cognitio circa rem kann und will weder die Geschichte
noch die Geisteswissenschaft überhaupt geben; wir können
nicht das lebendige Denken und Fühlen eines Menschen in
psychische Atome auflösen und aus ihnen zusammensetzen.
Geschähe es, so würden wir einer derartigen Erklärung ebenso
verständnislos gegenüberstehen wie den naturwissenschaftlichen

Analysen ; uns selbst und unser lebendiges Tun würden
wir aber in einer solchen Darstellung nicht wiedererkennen.

Wie aber das Verlangen, die Geschichte in dieser
Weise darzustellen, ebenso unberechtigt wie unerfüllbar ist,
so sei auch die Forderung, die Wechselwirkungstheorie
solle die Art und Weise, wie die Seele bei der
Herbeiführung einer aus physiologischen Gründen allein nicht
erklärbaren Handlung einwirkt, in Form einer cognitio
circa rem, einer Weise aufklären, welche die Physiologie
für ihren speziellen Zweck verwenden könnte, als
unberechtigt zurückzuweisen.

Diese Unterscheidung besagt also, daß wir eine
Erklärung der psychischen Vorgänge, die über die unmögliche



Zu den Gottesbeweisen 243

Ableitung derselben aus materiellen Ursachen hinausgeht, nie
geben können, daß wir aber bezüglich der Tatsächlichkeit
eine über die Sicherheit der naturwissenschaftlichen Tatsachen
hinausgehende, weil uns unmittelbar gegebene Sicherheit

besitzen. Auch bezüglich dieser letzteren haben wir
bis heute in keinem Falle einen Einblick in deren eigentliches

Wesen gewinnen können, wir müssen uns überall
mit der Anschauung der äußeren Vorgänge begnügen.
Wenn von einem Einblick in das Wesen der Dinge die
Rede ist, so bedeutet das nicht mehr als eine Abkürzung
für die vielen Denkprozesse, als deren Endresultat sich ein
Verständnis der außersinnlichen und übersinnlichen
Eigenschaften und Dinge ergibt.

ZU DEN GOTTESBEWEISEN
Von P. GREG. v. HOLTUM, 0. S. B.

„Für die Ausgestaltung und Vertiefung der
Gottesbeweise ist ohne Zweifel viel geschehen und geschieht noch
viel", wurde unlängst in einer wissenschaftlichen Zeitschrift
geschrieben (Tübing. Q. Sehr. 1914, 21. H., p. 250). Ich meine,
daß diesem Satze Wahrheit nicht zukommt. Wenn die bisher

der christlichen Philosophie üblichen Gottesbeweise eine
Ausgestaltung und Vertiefung fordern, so muß es doch
v^ohl nicht gut um deren Wert bestellt sein. Erst wenn sie
vertieft werden, also erst wenn sie eine Ergänzung der
ihnen vorkommenden Gedankengänge finden oder nachträglich

eine Prämisse, die hätte bewiesen werden müssen,
^wiesen wird, können sie zum Beweise für die Existenz
G-ottes dienen! Mit dieser Versicherung ist der philosophia
perennis sehr wenig Anerkennung gezollt. Wir müssen denn
annehmen, daß die größten Denker des Altertums und des
Mittelalters es nicht fertig gebracht haben, einen wahrhaft
beweiskräftigen Gottesbeweis zu erbringen. Der Aquinate
nat es nicht fertig gebracht: seine Gedanken müssen
ausgestaltet und vertieft werden! Wer sieht nicht, wie
beschimpfend im Grunde genommen solche Gedanken für die
christliche, scholastische Philosophie sind. Gewiß Der
Schreiber des zitierten Satzes hat das nicht gemeint; aber

haben doch ein Recht, uns an den Satz zu halten, wie
er vorliegt und seinen Kern zu erheben. Dieser ist aber
unzweifelhaft der oben angegebene. Es fällt mit jener Auf-

16*


	Die Stellung des psychophysischen Parallelismus zum allgemeinen Kausalitätsprinzip und zu den Tatsachen des Alltagslebens

