Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 2 (1915)

Rubrik: Kritische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

196 Kritische Besprechungen

KRITISCHE BESPRECHUNGEN
Von Dr. JOSEF GREDT, O. S. B.

I. P. Paulus Smolikowski, C. R.: De philosophia exco-
lenda ac perficienda Patris Petri Semenenko, C. R.
Romae, ex typis Ephemeridis ,, Vera Roma* 1905. 124 p.

Auf ausdriicklichen Wunsch wird vorgenanntes Buch
jetzt noch zur Besprechung gebracht, trotzdem seit seinem
Erscheinen schon geraume Zeit verstrichen ist. — Die Haupt-
gedanken der aphoristisch gehaltenen Schrift, welche die
Philosophie der Scholastikk wesentlich verbessern und fort-
fihren will, sind folgende:

Die hochsten Gattungsbegriffe des Seins sind Substaunz,
Akzidenz und Kraft entsprechend den drei hochsten gramma-
tikalischen Begriffen: Substanz, Adjektiv, Zeitwort (Copula),
p. 72ff. Die .Kraft“ ist das, wodurch das Akzidenz bestindig
der Substanz anhaftet. Sie ist auch das, wodurch die Natur
dem Suppositum innewohnt. Diese Kraft ist nicht ein modus
unionis, wie ihn gewisse Scholastiker zwischen Substanz
und Akzidenz, Materie und Form annahmen; sie ist nicht die
Verbindung selbst von Substanz und Akzidenz, von Suppo-
situm und Natur, sondern die diese Verbindung bestindig
bewirkende Ursache, das was Substanz und Akzidenz, Suppo-
situm und Natur bestindig zusammenhilt. In der Person,
im verniinftigen Suppositum, ist diese Kraft, wodurch die
Person Person ist und die Natur besitzt, Wille, Willensakt,
p. 107. Der so entwickelte Personbegriff soll auch Licht
werfen auf die Gnadenlehre und alle Schwierigkeiten be-
ziiglich unserer Mitwirkung mit der Gmade losen. Hieriiber
hei3t es folgendermaflen: ,Sed quomodo voluntas potest
agere vel non agere s1 lam agat? quomodo homo potest
abiicere inspirationem si lam sit inspiratus? Persona adhuc
non agit. Tunc demum actio fit libera, quum eam acceptet
persona: ego. Persona ut principium quod facit suum
actum voluntatis, sed facit suum voluntate ut priuciplo
quo; et quum voluntas iam sit mota a gratia, persona con-
sentit voluntate mota a gratia, consentit igitur ope gratlafa.“

Die Nichtigkeit dieser Reformphilosophie zeigt 81_ch
wohl durch nichts besser als dadurch, dafl die von ihr
angenommene ,Kraft¢ in keiner Weise dem Zeitwort oder
der Copula entspricht: Wenn man gedanklich Subjekt und
Pradikat (als Substantiv und Adjektiv) von einander getrennt



Kritische Besprechungen 197

hat, bedarf es wohl eines eigenen Geistesaktes, um die
(gOdankhch) von einander getrennten im Urteil mit einander
zu vereinigen. Dieser Akt wird durch das Zeitwort oder
vielmehr durch die Copula ausgedriickt. Ebenso bedarf es
einer Kraft, einer Wirkursache, um Substanz und Akzidenz,
Materie und Form mit einander zu vereinigen, wenn die-
selben noch nicht mit einander vereinigt sind, d. h. um
das Akzidenz an der Substanz, die Form in der Materie
hervorzubringen. Allein sind dieselben einmal mit einander
verelnigt, so ist es lacherlich, nach einer eigenen Kraft zu
suchen, welche die beiden zusammen halten soll. Eine eigene
Kraft hiezu postulieren kann nur der, welcher von Formal-
und Materialursache keinen Begriff hat. — Hiermit ist auch
dem voluntaristischen Personbegriff, in dem die Ausfithrungen
gipfeln, die Grundlage entzogen. Derselbe zeigt sich iiberdies
sowohl philosophisch als auch theologisch ebenso unhaltbar,
wie der Personbegriff Kants und Giinthers, auf den er sich
zuriickfithren lif3t. Uber die aus diesem Personbegrlff ge-
wonnene neue Lisung der thomistisch-molinistischen Kontro-
verse aber wird sowohl jeder Thomist wie Molinist ldcheln
miissen. Es ist nicht nétig, dariiber noch Worte zu verlieren.

II. Zur Entwicklungslehre. 1. Dr. P. Damasus Aigner,
O. F. M.: Die Entwicklungslehre in ihrem Verhaltnis
zum Christentum. Miinchen, Verlag ,Natur und Kul-
tur“, 141 p. — 2. Karl Frank, S. J.: Die Entwicklungs-
theorie im Lichte der Tatsachen. Mit 48 Abbildungen.
Freiburg i. Br., Herder 1911. VIII u. 164 p. -
3. Dr., Oskar Prochnow: Die Theorien der aktiven An-
passung mit besonderer Beriicksichtigung der Deszen-
denztheorie Schopenhauers. Leipzig, Akadem. Verlags-
gesellschaft 1910, 72 p. — 4. Eleutheropulos: Das
Seelenleben. Genetisch-biologische und erkenntnis-
theoretische Untersuchungen. Ziirich, Art. Institut
Figdli 1911, XII u. 262 p.

1. Ausgehend von der Schrift W. Brancas ,Der Stand
unserer Kenntnisse von fossilen Menschen behandelt
- Aigner die Frage, ob und inwieweit die moderne
Entwmklungslehre vom christlichen Glaubensstandpunkt aus
Zugegeben werden konne, Und er kommt zum Schluf, dafd
SOwohl die Entwicklung der Sternensysteme als auch die
Entwmklung der Lebewesen durch Urzeugung (im Sinne



198 Kritische Besprechungen

des hl. Augustinus) und die Entwicklung der verschiedenen
einander dhnlichen Typen der Lebewesen aus urspriinglichen,
weniger differenzierten Typen unbedenklich zugegeben
werden koénne, wenn nur das Prinzip der Entwicklung auf
den schopferischen Einflufl Gottes zuriickgefithrt werde,
Mit anderen Worten: Gott mufite den Urgasball schaffen,
aus dem sich die Sternensysteme entwickelten, er muflte
dem anorganischen Stoff die vitale Keimkraft mitteilen, durch
deren Wirken die ersten Lebewesen entstanden, aus denen
sich dann spiter eine groflere Mannigfaltigkeit der Typen
entfaltete. P. Aigner selbst steht auf dem augustinischen
Urzeugungsstandpunkt und auf dem Standpunkt einer viel-
stammigen Entwicklung der Lebewesen, gibt aber zu, daf}
auch die einstammige Entwicklung noch mit dem christ-
lichen Glaubensstandpunkt vereinbar wire, wenn nur der
Mensch der Seele nach in die Entwicklung nicht mit ein-
bezogen werde., Auch die Entstehung des menschlichen
Korpers auf dem Wege der Entwicklung verstofie noch nicht
gegen den Glauben.

Was der Verfasser iiber das Verhiltnis des Glaubens-
standpunktes zur Entwicklung sagt, ist korrekt. Nur be-
ziiglich des letzten Punktes miissen wir bemerken, dafl die
auf den menschlichen Korper angewandte Entwicklung zwar
nicht gegen ein ausdriickliches Dogma ist, aber dennoch eine
Lehre enthilt, die der doctrina communis Patrum ac Theolo-
gorum entgegen zu sein scheint (vgl. G. Van Noort, De Deo
creatore? 1912; nr. 171 sqq.) und deswegen auch von der
kirchlichen Autoritdt nicht geduldet wurde. Vgl. das Pro-
vinzialkonzil von Koln 1860, tit. IV, c. 14; die Erklirung
M. D. Leroys vom 27. Februar 1895, Civilta catt. S. 17, t. b,
p. 49; S. 18, t. 6, p. 70 sqq ; desgleichen die Erklirung des
Bischofs Bonomelli von Cremona vom 22. Oktober 1898,
Civilta, S. 17, t. 4, p. 862 und den Brief J, A. Zahms vom
31. Mai 1899, Fortnightly Review, Jan. 1900, p. 37; ins-
besondere die Entscheidung der Bibelkommission vom
30. Juni 1909, Acta Apost, Sedis I, 667 sqq. Ubrigens ist
diese Liehre philosophisch unmoglich. Denn wenn einmal
zugegeben wird, dafl der Mensch durch seine geistige Seele
eine von allen Tieren vollsténdig verschiedene Art bildet,
dann kann nie und nimmer durch die tierische Zeugungs-
tatigkeit die fiir die menschliche Seele erforderliche Stoff-
disposition im Korper hervorgebracht werden. Vgl. Gredt,



Kritische Besprechungen 199

Elementa philos. arist.-thom. I2? p. 496. — P. Aigner macht
auch in ibertriebener Weise Augustinus zum Vertreter der
Entwicklungstheorie. Eine Entwicklung der Sternensysteme
aus einer chaotischen Materie hat Augustinus nicht gelehrt,
sondern im Gegenteil lehrte er, dafl Gott urspriinglich alles
zumal fix und fertig geschaffen habe. Unter den alten
Kirchenschriftstellern konnte Gregor von Nyssa als Vertreter
dieser Ansicht angefithrt werden. Denn dieser lehrt in seiner
Schrift iiber das Sechstagewerk, dafl Gott der von ihm
geschaffenen chaotischen Materie eine Kraft mitgeteilt habe,
durch deren Wirken, ohne erneuten besonderen Kingriff
Gottes, die wunderbare Ordnung des Weltalls entstanden
sel. Ebenso hat auch Auguvstinus die Entstehung der ver-
schiedenen pflanzlichen und tierischen Typen weder durch
eine monophyletische noch durch eine polyphyletische Ent-
wicklung erklart. Das einzige, was sich aus den angefiihrten
Texten ergibt, ist die augustinische Urzeugung, welche
sich, wie P, Aigner sehr gut ausfithrt, himmelweit von
der durch die unglédubige Naturwissenschaft angenommenen
Urzeugung unterscheidet: Gott hat, nach St. Augustin,
dem anorganischen Stoff Keimkréfte mitgeteilt, durch deren
Wirken im Laufe der Zeit die verschiedemen Arten der
Lebewesen entstanden sind. P. Aigner selbst tritt mit grofier
Wirme fiir diese Entstehungsweise der Organismen ein,
wohl mit Unrecht, da sie eine wenig naturentsprechende
Erklarung ist und ein perennierendes Wunder postuliert.
Denn daf} eine vitale Keimkraft dem anorganischen Stoffe
anhafte, ist nicht naturentsprechend, wohl aber der Eingriff
Gottes, der freilich nicht anthropomorphistisch zu fassen ist.
P. Aigners Schrift empfiehlt sich durch ihre klare,
leichtfafiliche, allgemein verstindliche Darstellungsweise.
2. Frank will die Entwicklungstheorie im Lichte der
Tatsachen darlegen, gesondert von allen willkiirlichen
Postulaten, mit denen sie mannigfach verquickt wird. Im
ersten Abschnitt legt der Verfasser die allgemeine (palion-
tologische) Grundlage der Abstammung dar; der zweite
Abschnitt bestimmt das Erklirungsgebiet der Entwicklungs-
hypothesen ; der dritte Abschnitt behandelt die Entwicklungs-
hypothesen selbst; nach kritischer Wiirdigung des Lamar-
kismus und Darwinismus werden die Anhaltspunkte fiir eine
?uléssige Entwicklungshypothese dargelegt, Diese Entwick-
lung, die durch die Tatsachen wahrscheinlich gemacht wird,



200 Kritische Besprechungen

ist nicht eine einstammige, sondern eine vielstammige, Ganz
unmoglich i1st die Entwicklung des Organischen aus dem
Unorganischen, ebenso die Entwicklung des Tieres aus der
Pflanze. Ja, ,wir sind bei dem heutigen Stande un-eres
‘Wissens nicht berechtigt, die Stémme und Klassen des Tier-
und Pflanzenreiches unter sich in einen genetischen Zu-
sammenhang zu bringen“ (p. 80). Die Organismen sind
verdnderlich sowohl plétzlich, durch Mutation, als auch
allméhlich, durch allmdhliche Anpassung, ebenso regressiv
durch Riickbildung der Organe (Parasiten). Die Verénde-
rungen iberschreiten jedoch nicht die Grenzen der Stamme
und Klassen. ,HEs entstehen wohl neue Arten, Gattungen
und selbst Familien, aber keine Tiere und Pflanzen mit
ganz abweichendem Bauplan und héherer Gesamtorganisation,
Bei den Parasiten bleibt wenigstens ein Teil der Embryo-
genie unverdndert“ (p. 1564).

Das mit fachménnischer Sachkenntnis geschriebene
Buch empfiehlt sich sehr dem Philosophen zur Orientierung.

Bei Abgrenzung des KErklarungsgebietes der KEnf-
wicklungshypothesen hiitten wir noch eine weitere Aufstellung
gewiinscht: Wie némlich das Organische nicht aus dem
Anorganischen und das Tier nicht aus der Pflanze entstehen
kann, so kann auch ein Sinn nicht aus einem anderen ent-
stehen. Die verschiedenen Sinne koénnen nicht aus einer
unvollkommenen Seusibilitéit sich herausdifferenzieren und
es kann iiberhaupt ein Sinn nicht aus dem anderen ent-
stehen, da sie wesentlich voneinander verschieden sind.
M. Ettlingers Ausfithrungen im gegenteiligen Sinne (,Der
Anpassungscharakter der spezifischen Sinnesenergien nach
seiner erkenntnistheoretischen Tragweite“ in , Abhandlungen
aus dem Gebiet der Philosophie und ihrer Geschichte®,
Festschrift zum 70. Geburtstag v. Hertlings, 1913. ,Der
Anpassungscharakter der spezifischen Sinnesenergien 1m
Lichte der vergleichenden Psychologie“, Philos. Jahrb. 1913,
p. 441f.) sind geeignet, erst recht die Unmoglichkeit dieser
Entwicklung darzutun. Es kann somit ein Tier, dem Ge-
sicht und Gehér zukommt, sich nicht aus einem solchen
entwickeln, dem diese Sinne abgehen, Freilich ist hier ein
regressiver Prozefl moglich, Die Sinne konnen zuriickge-
bildet werden, wie wir dies bei den Parasiten sehen.

3. Prochnow ist Neulamarkianer. Er will jedoch vor
allem die Lamarkianischen Theorien der aktiven Anpassung



Kritische Besprechungen 201

historisch darstellen in ihrer Beziehung zu Schopenhauer:
Das Bediirfnis ist die Ursache der Entstehung eines Organes,
sagt Pauly nach Lamark. Ahnlich Schopenhauer: Die Katze
wollte kratzen und bekam Krallen. Schopenhauer ebenso
wie Lamark und Pauly setzen als Ursache des KEntstehens
der organischen (Gestaltung in den Lebewesen ein inneres,
psychisches zweckstrebiges Prinzip: Den Willen, das Be-
diirfnis. Dadurch jedoch, dafl Pauly dieses Prinzip als ein
erkennendes, urteilendes ansieht, steht seine Theorie hoher
als die Schopenhauersche; denn der blinde Wille Schopen-
hauers erklirt das Entstehen des Zweckmifligen nicht
geniigend. — Prochnow akzeptiert somit die Theorie der
aktiven Anpassung Paulys, die er aber durch die passive
Anpassung ergiénzen will. ,Denn der Organismus ist nicht
nur Schopfer, sondern auch Geschaffenes, nicht nur aktiv,
sondern auch passiv; dafl der Organismus will und aktiv
1st, schlief3t keineswegs aus, dafd mit thm vieles geschieht.
was er nicht will; er kann sich anpassen und kann ange-
pal’t werden“, p.71. Darum muf} der Psychovitalismus,
d. h. die aktive Anpassung, kraft derer das erkennende
psychische zweckstrebige Prinzip sich selbst von innen her-
aus schopferisch anpafdt, vervollstindigt werden durch den
Darwinismus, durch das mechanische zufillige Angepaf3s-
werden von auflen vermittels Selektion und Kampfums Dasein.
Den so modifizierten Psychovitalismus verteidigt der
Verfasser jedoch nur als Hypothese, weil der Vitalismus
Uberhaupt sich nicht beweisen lasse, nie iiber den Wert
einer Hypothese gebracht werden konne. Denn ,sobald wir
unsere Aussagen auf das Gebiet der Ursachen und Krifte
erstrecken, begeben wir uns in das Gebiet der Hypothese,
Wir werden Metaphysiker, ob wir es wissen oder nicht,
Selbst wenn wir vorher versicherten, wir wollten auf dem
einzigen ametaphysischen Standpunkte, némlich dem des
Solipsismus, stehen bleiben*, p. 52 f. Diese Worte offenbaren
®lnen subjektivistischen Standpunkt, der sich selbst ad ab-
Surdum reduziert, da er ganz notwendig zum Solipsismus
und vollstandigen Skeptizismus fihrt. Wenn es dem Ver-
asser gelinge, diesen Standpunkt zu iiberwinden, dann wiirde
er wohl einsehen konnen, dafl sich aus den beobachteten
Tatsachen das in den Organismen titige Lebensprinzip mit
otwendigkeit dartut; er wiirde aulerdem einsehen,
afl es eine iiber die ganze Natur transzendente schopferische,



202 Kritische Besprechungen

intelligente Ursache gibt und es somit nicht notwendig ist,
mit Pauly das die Organismen gestaltende plastische Prinzip
als mit Intelligenz ausgestattet zu denken, da eben iene
transzendente Intelligenz die Dinge i1hren Zwecken ent-
gegen bewegt durch die 1hnen mitgeteilte Natur und deren
Krifte.

4. Eleutheropulos steht auf dem Standpunkt einer
monistisch-materialistischen Entwicklungstheorie. Ausgehend
von dem organisch vollstdndig undifferenzierten Plasma la3t
er die Sinnestitigkeit und weiter auch das Denken durch
mechanische Entwicklung entstehen, Aus der chemischen
Reaktionsfihigkeit entsteht die Reizbarkeit als Modifikation
der Reaktionsfahigkeit, aus der Reizbarkeit entsteht in der-
selben Weise die Empfindung. Die verschiedenen besonderen
Reizbarkeits- und Empfindungsarten differenzieren sich aus
der allgemeinen einfachen Reizbarkeit heraus. — Ohne
Subjekt kein Objekt, lautet der erkenntnistheoretische Grund-
satz des Idealismus. Als konsequenter Materialist dreht
Eleutheropulos diesen Satz um: Kein Subjekt ohne Objekt,
Entsteht ja das Subjekt, das Psychische durch den Reiz
des Objektes aus dem Physischen, aus der Reizbarkeit und
weiter aus der chemischen Reaktionsfdhigkeit. — Das Denken
ist substanzbildendes und kausalverkniipfendes Erkennen.
Die Substanzbildung ist einheitliche Zusammenfassung von
mehreren Reizen, Grund dieser einheitlichen Zusammen-
fassung ist eben das objektive Zusammensein der Reize,
das geschlossene Zusammensein der Reizursachen. Diese
verschiedenen Reize sind eben objektiv zusammengegeben
und werden somit auch zusammen in einer Kinheit auf-
gefafit. Aber woher die dem Substanzbegriff innewohnende
Notwendigkeit der Verkniipfung? Woher der subjektive
Zwang in solcher KEinheit zusammenzufassen? Die ein-
heitliche Zusammenfassung stellt sich uns dar als notwendig,
als mit Notwendigkeit behaftet. Diese Notwendigkeit ist
ein rein subjektiver Zwang, entstanden aus einer Anpassung
des Gehirns an die Umgebung. Weil diese Reizursachen
sich tatsiichlich zusammenfanden, ist das Gehirn so gebildet
worden, .Die Gehirntitigkeit kann nicht anders sein, als
wie sie sich durch die Einwirkung der Umgebung ausbildete®,
p. 120. Das Gehirn mufl folglich so vorstellen. Aus diesem
Zwang fliellen auch die Sitze der Identitdt und des Wider-
spruches. Es handelt sich um einen Zwang im Gehirn, 1z



Kritische Besprechungen 203

Einheiten zu denken. ,Ob dem Zwang im Subjekte bei
seiner Anwendung auf die objektive Welt eine Objektivitit
entspricht oder nicht, geht das erkenntnistheoretische Problem
nichts an“, p.121. Ahnlich wie die Substanzbildung wird
auch die Kausalverkniipfung erklédrt. Ob dem ,Miissen“ im
Kausalititsgesetz auch unabhéngig vom Subjekte eine Re-
alitit entspricht, dies kommt hier nicht in Betracht; denn
ob so oder anders, bleibt das Problem fiir die Erkenntuis-
theorie das gleiche: Die Notwendigkeit in der Kausalitit
ist zunéchst ein wegen der Anpassung der Gehirntitigkeit
entstandener Zwang.

Diese Darlegungen iiber den Denkprozefl entheben
uns wohl jeglicher Kritik. Wenn es belanglos ist, ob dem
logischen Zwang eine objektive Giiltigkeit entspricht, dann
1st es auch belanglos, ob den genetisch-logischen Unter-
suchungen des Eleutheropulos eine objektive Giiltigkeit
entspricht oder uicht. Es kann daher dem Verfasser damit
Jedenfalls nicht ernst gemeint sein.

IIl. Dr. Hermann Leser: Einfiihrung in die Grund-
probleme der Erkenntnistheorie. Leipzig, Veit u.Comp.
1911, VIII u. 284 p.

Die Schrift ist aus Ferienkursvortrigen hervorgegangen.

— Von Kant ausgehend, dessen ILehre ausfithrlich und
stufenweise dargelegt wird, geht Leser iiber Kant hinaus,
Indem er dessen Transzendentalphilosophie folgerichtig bis
zum absoluten Idealismus durchfithrt. Das Ding an sich
18t ein nichtssagendes Rudiment, Das (absolute) Der}ksubjekt
schafft die streng notwendige allgemeingiiltige Objektivitiit
hach absolut giiltigen immanenten Gesetzen. Nach dem Vor-
bilde Kants soll auch die praktisch wertende Stellungnahme
ijektivitiit schaffen, obschon der Dualismus von theore-
tischer und praktischer Vernunft, so wie er bei Kant un-
Wittelbar vorliegt, nicht richtig ist. Vom Standpunkt dieses
Wertenden Denkens aus konnte auch der Ausbau einer Meta-
Physik aufgenommen werden, obschon die Metaphysik noch
n?ukunftsmusik“ ist. Leser wird nicht miide in seinem
ampf gegen die ,naive“ Annahme transzendenter, dem
er_kennenden Subjekt unabhingig gegeniiberstehender Gegen-
Stinde, Aber ebenso unermiidlich betont er die Allgemein-
8lltigkeit und Notwendigkeit der (immanenten) Erkenntnis-



204 Kritische Besprechungen

gegenstinde. Sie sind eben durch ihre Notwendigkeit
unterschieden von blofl zufilligen, subjektiven Zusténden.
Uns kommt, vom Standpunkte des Verfassers, der Glaube
an die Allgemeingiiltigkeit von Erkenutnisgegenstiinden sehr
naiv vor. Wenn transsubjektive Krkenntnisgegenstinde
Tiauschung sind, warum soll denn die Allgemeingiiltigkeit
nicht ebenfalls ein Trug sein? Durch seine Grundsitze wird
Leser notwendig zum vollstindigen Skeptizismus und Ni-
hilismus gefiihrt.

IV. Dr. Oskar Renz: Die Synteresis nach dem hl. Tho-
mas von Aquin. Minster i. W., Aschendorff 1911.
VI u. 240 p.

Die Synteresis ist dem hl. Thomas die Anlage zur
Erkenntuis der praktischen Grundsitze. Diese Anlage, ob-
wohl keimhaft angeboren im natiirlichenVerstandeslichte,
1st dennoch eine erworbene Anlage, die aber jeder zum
Vernunftgebrauch gelangende Mensch erwirbt dadurch, dafs
er die ersten Begriffe der moralischen Ordnung vermittels
der Sinneserkenntnis gewinnt. Die Synteresis selbst ist
wieder der Keim der ganzen moralischen Person, denn sie
enthilt in sich der Kraft nach die ganze Moral und das
ganze Tugendleben. Verfasser betrachtet im ersten Haupt-
teil seiner Arbeit die Synteresis in ihrer Natur, Ursache
und Wirkung. Im zweiten Hauptteil behandelt er die Syn-
teresis in den verschiedenen Zustinden des Menschen, im
Zustand der Urgerechtigkeit, der gefallenen und der er-
lésten, iibernatiirlich erhobenen Natur. — Die Schrift gibt
getreu die Lehre des hl. Thomas und tritt auch fiir diese
Lehre mit Wérme ein.

Der Verfasser beriihrt auch die Frage nach der Stellung
des hl. Thomas zu den Moralsystemen des Probabilismus,
Probabiliorismus usw. Er glaubt, dem hl. Thomas seien alle
diese Systeme vollstindig fremd gewesen, seine Moral sel
eine Tugendlehre, p. 174 f. Hierzu sei bemerkt, dafl wohl
die Moral des hl. Thomas mehr bejahend vorgeht als unsere
heutigen kasuistischen Lehrgebiude: sie will vor allem die
in der Synteresis angelegten Tugendkeime entwickeln —
und dies ist gewifl ein Vorteil, so wie es auch ein Vorteil
ist, dafl die Moral beim hl. Thomas in engem Zusammen-
hang mit ihren dogmatischen Voraussetzungen ansgefithrt



Kritische Besprechungen 205

wird. Allein auch Thomas anerkennt den Grundsatz, dafd
das zweifelhafte Gesetz micht binde, wenn man es nicht
kennen kann und nicht verpflichtet ist, es zu kennen, wie
Verfasser ja selbst p. 142 {i. hervorhebt.

Die sprachliche Darstellung ist leicht versténdlich,
jedoch mit Fremdwortern ganz durchsit.

V. Dr. Jakob Koschel: Das Lebensprinzip. Ein historischer und
systematischer Beitrag zur Naturphilosophie. Mit Begleitwort
von P. E. Wasmann S.J. Kéln, Bachem 1911, XV und 1563 p.

Die Schrift beschiiftigt sich ausschliefilich mit dem vegetativen
Leben., ,Das Charakteristikum des Lebens ist teleologische Selbst-
betitigung® (p. 6). Der sogenannte ,dltere* Vitalismus glaubt diese
endgitiltig erkliren zu kénnen durch die Annahme einer Lebens-
kraft. Diese Kratt, welche den lebenden Stoff durchdringt, soll letzter
Grund der in ihm zutage tretenden Lebenstidtigkeiten sein, Der
Mechanismus hingegen versucht das Lebewesen einzig durch die
physischen und chemischen Kriifte zu begreifen mit Ausschlufy jedes
Lebensprinzips. Der Neovitalismus betont hinwiederum die Unméglich-
keit einer solchen rein physiko-chemischen Erkldarung. Er stellt Domi-
nanten, Entelechien auf, welche iiber den physischen und chemischen
Kriiften stehen und diese teleologisch leiten sollen. Bei den meisten
Vertretern des Neovitalismus ist jedoch dieser mit einem idealistischen
Pantheismus mehr oder weniger verquickt, Ebenfalls auf pantheistischer
Grundlage stehen die Psychovitalisten, welche jegliche Lebenstitigkeit,
auch die rein pflanzliche, aus einem mit Erkenntnis und Streben be-
gabten Lebensprinzip erkliaren wollen, — Nach Darlegung und Wider-
legung dieser Ansichten verteidigt der Verfasser die aristotelisch-
scholastische Lehre iiber das Lebensprinzip., Die mechanistische An-
sicht wird dem wesentlichen Unterschied, der zwischen unbelebtem
und belebtem Stoff waltet, nicht gerecht. Desgleichen ist sie unfihig,
die teleologische Richtung der Kriifte im lebenden Stoff zu erkliren.
Eine Kratt, wie der sogenannte ,iltere* Vitalismus annimmt, kann
ebenfalls nicht der le tzte Grund sein, aus dem das Lebewesen zu
erkliren ist. Er muf} vielmehr, wie Aristoteles lehrt, ein sgbstantielles
Prinzip, eine substantielle Formalursache sein, welche mit dem Stoff
Substantiell vereinigt, diesen und dessen physische und chemische

rifte beherrscht und zu hoherer Betidtigung erhebt. Dieses Prinzip
vollbringt unbewuf3t seine verwickelten teleologischen Leistungen,
Setzt jedoch einen mit Vernunft begabten Welturheber voraus.

Die Beweisfilhrungen des Verfassers sind iiberzeugend. Ins-
besondere ist die innere Zweckstrebigkeit des pflanzlichen Lebens dem
echanismus gegeniiber recht gut dargetan. Um so mehr miissen wir
edauern, dafl Koschel die aristotelische Lehre iiber das Lebensprinzip
Dicht in jhrer ganzen Tiefe erfaBt hat. Ihm ,scheint die Vereinigung
von Materie und Form beim Organismus auch dann noch hinreichend
€hge zu sein, wenn man die Urmaterie aus dem Spiele lif3t und das
tom mit seiner bisherigen Wesensform dem héheren ILebensprinzip
Unterstellt (p, 128). Allein so entsteht eine Vereinigung, die nicht
€bger ist als die zwischen Fahrmann und Nachen, eine Ansicht, die



206 Kritische Besprechungen

eben zwei Seiten vorher unter Platos Namen angefiihrt und abgelehnt
wurde, Das Lebensprinzip ist nicht mit dem Stoft verbunden wie der
Féahrmann mit dem Nachen oder wie der Mensch mit den Klieidern,
in denen er steckt, oder wie ein Ddmon mit einem Besessenen. Die
Verbindung ist eben eine substantielle, die nur dadurch zustande
kommt, daf} das Lebensprinzip der erst e Akt, die ers te Vollendung
des Stoffes ist, wie Verfasser (p. 123) ja selbst, nach Aristoteles, sagt.
Auch die Schwierigkeiten, die Koschel gegen diese streng durchge-
fuhrte aristotelische Fassung des Lebensprinzips erhebt, beruhen auf
Mifiverstiindnissen. Das Lebensprinzip als hohere Form enthilt in
sich eminenter formaliter die wverschiedenen Formen der Elemente,
aus denen, chemisch gesprochen, der lebende Kérper zusammengesetzt
ist, so wie die einfache Menschenseele eminenter formaliter das
Pflanzliche und Sinnliche in sich enthiilt. Das Lebensprinzip bestimmt
somit als substantielle Form die verschiedenen ungleichartigen Teile
des Korpers auch in substantiell verschiedener Weise: Die Eiweif3-
teile insofern es selbst eminente Eiweifdform ist, die Lecithinteile,
insofern es Lecithinform ist usw. Daher ist die Ungleichartigkeit des
lebenden Korpers nicht blof3 akzidentell, sondern auch substantiell.
Jedes Korperteilchen hat seine eigenc substantielle und akzidentelle
Bestimmtheit und die ihm zukommenden chemischen Krifte, Aber
alle diese substantiell und akzidentell verschiedenen Teile haben im
lebenden Korper weder substantielle noch akzidentelle Selbstindigkeit:
Sie bilden nur eine Substanz, weil alle von einer und derselben
substantiellen ¥orm, vom Lebensprinzip informiert sind, dessen Ein-
fluf} auch die chemischen Kriifte vollstindig unterworfen sind. Hort
dieser Einflufy auf (beim Tode), dann werden die Kriifte selbstindig.
Mit der akzidentellen Selbstindigkeit der Krifte ist auch die Be-
dingung fiir die substantielle Selbstindigkeit der Substanzteile gegeben,
die allsogleich authdren, vom Lebensprinzip substantiell bestimmt zu
werden und nun ihre eigenen substantiellen Formen haben, welche
den jedesmaligen chemischen Kriften entsprechen. — Mit Unrecht
lehnt Koschel auch die besonderen Lebenskrifte (die nutritiva, au-
gmentativa und generativa der Scholastiker) ab. Das Lebensprinzip
als substantielles Prinzip kann seinea Einfluf3 aut die chemischen
Krifte nicht unmittelbar ausiiben. Daher ist es unbedingt notwendig,
zur Erklirung des Lebensprozesses im lebendem Korper aufier dem
(substantiellen) Lebensprinzip und den physischen und chemischen
Kriften auch Lebenskriifte anzunehmen, welche den chemischen Kritften
iibergeordnet sind und diese leiten. Die Substanz und die substantielle
Form ist nicht unmittelbar tiitig, sondern durch ihre Akzidentien,
ihre Krifte. Auch miissen die Akzidentien, die Kriifte der Substanz,
entsprechen, Wenn also die lebende Substanz wesentlich hoher steht
als die nicht lebende, dann muf} sie auch eigene, ihr entsprechende
(Lebens-) Krifte haben, Auch Tilm. Pesch, aut den sich der Verf’gssel‘
des ofteren beruft, nimmt diese Krifte an. Vgl. Pesch, Institutiones
psychol. nr. 435sqq. Dabei bleibt bestehen, was Koschel gegen den
sogenannten ilteren“ Vitalismus mit Recht hervorhebt, daf "d.er
pflanzliche Lebensprozef durch die physischen und chemischen Krafte
zu erkliren ist, jedoch insofern diese durch das Lebensprinzip mittels
der vitalen Kriifte teleologisch gerichtet werden,




	Kritische Besprechungen

