
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Rubrik: Kritische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


196 Kritische Besprechungen

KRITISCHE BESPRECHUNGEN
Von Dr. JOSEF GREDT, 0. S. B.

I. P. Paulus Smolikowski, C. R.: De pliilosopliia exco-
lenda ac perficienda Patris Petri Seineueiiko, C. R.
Romae, ex typis Ephemeridis „Vera Romau 1905. 124 p.

Auf ausdrücklichen Wunsch wird vorgenanntes Buch
jetzt noch zur Besprechung gebracht, trotzdem seit seinem
Erscheinen schon geraume Zeit verstrichen ist. — Die
Hauptgedanken der aphoristisch gehaltenen Schrift, welche die
Philosophie der Scholastik wesentlich verbessern und
fortführen will, sind folgende:

Die höchsten Gattungsbegriffe des Seins sind Substanz,
Akzidenz und Kraft entsprechend den drei höchsten
grammatikalischen Begriffen: Substanz, Adjektiv, Zeitwort (Copula),
p. 72ff. Die „Kraft" ist das, wodurch das Akzidenz beständig
der Substanz anhaftet. Sie ist auch das, wodurch die Natur
dem Suppositum innewohnt. Diese Kraft ist nicht ein modus
unionis, wie ihn gewisse Scholastiker zwischen Substanz
und Akzidenz, Materie und Form annahmen; sie ist nicht die
Verbindung selbst von Substanz und Akzidenz, von Suppositum

und Natur, sondern die diese Verbindung beständig
bewirkende Ursache, das was Substanz und Akzidenz, Suppositum

und Natur beständig zusammenhält. In der Person,
im vernünftigen Suppositum, ist diese Kraft, wodurch die
Person Person ist und die Natur besitzt, Wille, Willensakt,
p. 107. Der so entwickelte Personbegriff soll auch Licht
werfen auf die Gnadenlehre und alle Schwierigkeiten
bezüglich unserer Mitwirkung mit der Gnade lösen. Hierüber
heißt es folgendermaßen: „Sed quomodo voluntas potest
agere vel non agere si iam agat? quomodo homo potest
abiicere inspirationem si iam sit inspiratus Persona adhuc
non agit. Tunc demum actio fit libera, quum earn acceptet
persona: ego. Persona ut principium quod facit suum
actum voluntatis, sed facit suum voluntate ut principio
quo; et quum voluntas iam sit mota a gratia, persona
consentit voluntate mota a gratia, consentit igitur ope gratiae.

Die Nichtigkeit dieser Reformphilosophie zeigt sich
wohl durch nichts besser als dadurch, daß die von ihr
angenommene „Kraft" in keiner Weise dem Zeitwort oder
der Copula entspricht: Wenn man gedanklich Subjekt und
Prädikat (als Substantiv und Adjektiv) von einander getrennt



Kritische Besprechungen 197

hat, bedarf es wohl eines eigenen Geistesaktes, um die
(gedanklich) von einander getrennten im Urteil mit einander
zu vereinigen. Dieser Akt wird durch das Zeitwort oder
vielmehr durch die Copula ausgedrückt. Ebenso bedarf es
einer Kraft, einer Wirkursache, um Substanz und Akzidenz.
Materie und Form mit einander zu vereinigen, wenn
dieselben noch nicht mit einander vereinigt sind, d. h. um
das Akzidenz an der Substanz, die Form in der Materie
hervorzubringen. Allein sind dieselben einmal mit einander
vereinigt, so ist es lächerlich, nach einer eigenen Kraft zu
suchen, welche die beiden zusammen halten soll. Eine eigene
Kraft hiezu postulieren kann nur der, welcher von Formal-
und Materialursache keinen Begriff hat. — Hiermit ist auch
dem voluntaristischen Personbegriff, indem die Ausführungen
gipfeln, die Grundlage entzogen. Derselbe zeigt sich überdies
sowohl philosophisch als auch theologisch ebenso unhaltbar,
wie der Personbegriff Kants und Günthers, auf den er sich
zurückführen läßt. Über die aus diesem Personbegriff
gewonnene neue Lösung der thomistisch-molinistischen Kontroverse

aber wird sowohl jeder Thomist wie Molinist lächeln
müssen. Es ist nicht nötig, darüber noch Worte zu verlieren.

II. Zur Entwicklungslehre. 1. Dr. P. Damasus Aigner.
0. F. M. : Die Entwicklungslehre in ihrem Verhältnis
zum Christentum. München, Verlag „Natur und
Kultur14. 141p. — 2. Karl Frank, S. J. : Die Entwicklungstheorie

im Lichte der Tatsachen. Mit 48 Abbildungen.
Freiburg i. Br., Herder 1911. VIII u. 164 p. —
3. Dr. Oskar Prochnow: Die Theorien der aktiven
Anpassung mit besonderer Berücksichtigung der
Deszendenztheorie Schopenhauers. Leipzig, Akadem.
Verlagsgesellschaft 1910. 72 p. — 4. Eleutheropulos : Das
Seelenleben. Genetisch-biologische und
erkenntnistheoretische Untersuchungen. Zürich, Art. Institut
Füßli 1911. XII u. 262 p.
1. Ausgehend von der Schrift W, Brancas „Der Stand

Unserer Kenntnisse von fossilen Menschen44 behandelt
Aigner die Frage, ob und inwieweit die moderne

Entwicklungslehre vom christlichen Glaubensstandpunkt aus
zugegeben werden könne. Und er kommt zum Schluß, daß
sowohl die Entwicklung der Sternensysteme als auch die
Entwicklung der Lebewesen durch Urzeugung (im Sinne



198 Kritische Besprechungen

des hl. Augustinus) und die Entwicklung der verschiedenen
einander ähnlichen Typen der Lebewesen aus ursprünglichen,
weniger differenzierten Typen unbedenklich zugegeben
werden könne, wenn nur das Prinzip der Entwicklung auf
den schöpferischen Einfluß Grottes zurückgeführt werde.
Mit anderen Worten : Gott mußte den Urgasball schaffen,
aus dem sich die Sternensysteme entwickelten, er mußte
dem anorganischen Stoff die vitale Keimkraft mitteilen, durch
deren Wirken die ersten Lebewesen entstanden, aus denen
sich dann später eine größere Mannigfaltigkeit der Typen
entfaltete. P. Aigner selbst steht auf dem augustinischen
Urzeugungsstandpunkt und auf dem Standpunkt einer viel-
stammigen Entwicklung der Lebewesen, gibt aber zu, daß
auch die einstämmige Entwicklung noch mit dem christlichen

Glaubensstandpunkt vereinbar wäre, wenn nur der
Mensch der Seele nach in die Entwicklung nicht mit
einbezogen werde. Auch die Entstehung des menschlichen
Körpers auf dem Wege der Entwicklung verstoße noch nicht
gegen den Glauben.

Was der Verfasser über das Verhältnis des
Glaubensstandpunktes zur Entwicklung sagt, ist korrekt. Nur
bezüglich des letzten Punktes müssen wir bemerken, daß die
auf den menschlichen Körper angewandte Entwicklung zwar
nicht gegen ein ausdrückliches Dogma ist, aber dennoch eine
Lehre enthält, die der doctrina communis Patrum ac Theologorum

entgegen zu sein scheint (vgl. G. Van Noort, De Deo
Creatore2 1912; nr. 171 sqq.) und deswegen auch von der
kirchlichen Autorität nicht geduldet wurde. Vgl. das Pro-
vinzialkonzil von Köln 1860, tit. IV, c. 14; die Erklärung
M. D. Leroys vom 27. Februar 1895, Civiltà catt. S. 17, t. 5,

p. 49; S. 18, t. 6, p. 75 sqq ; desgleichen die Erklärung des
Bischofs Bonomelli von Cremona vom 22. Oktober 1898,
Civiltà, S. 17, t. 4, p. 862 und den Brief J. A. Zahms vom
31. Mai 1899, Fortnightly Review, Jan. 1900, p. 37;
insbesondere die Entscheidung der Bibelkommission vom
80. Juni 1909, Acta Apost. Sedis I, 567 sqq. Übrigens ist
diese Lehre philosophisch unmöglich. Denn wenn einmal
zugegeben wird, daß der Mensch durch seine geistige Seele
eine von allen Tieren vollständig verschiedene Art bildet,
dann kann nie und nimmer durch die tierische Zeugungs-
tätigkeit die für die menschliche Seele erforderliche
Stoffdisposition im Körper hervorgebracht werden. Vgl. Gredt^



Kritische Besprechungen 199

Elementa philos, arist.-thorn. I2 p. 496. — P. Aigner macht
auch in übertriebener Weise Augustinus zum Vertreter der
Entwicklungstheorie. Eine Entwicklung der Sternensysteme
aus einer chaotischen Materie hat Augustinus nicht gelehrt,
sondern im Gegenteil lehrte er, daß Gott ursprünglich alles
zumal fix und fertig geschaffen habe. Unter den alten
Kirchenschriftstellern könnte Gregor von Nyssa als Vertreter
dieser Ansicht angeführt werden. Denn dieser lehrt in seiner
Schrift über das Sechstagewerk, daß Gott der von ihm
geschaffenen chaotischen Materie eine Kraft mitgeteilt habe,
durch deren Wirken, ohne erneuten besonderen Eingriff
Gottes, die wunderbare Ordnung des Weltalls entstanden
sei. Ebenso hat auch Augustinus die Entstehung der
verschiedenen pflanzlichen und tierischen Typen weder durch
eine monophyletische noch durch eine polyphyletische
Entwicklung erklärt. Das einzige, was sich aus den angeführten
Texten ergibt, ist die augustinische Urzeugung, welche
sich, wie P. Aigner sehr gut ausführt, himmelweit von
der durch die ungläubige Naturwissenschaft angenommenen
Urzeugung unterscheidet: Gott hat, nach St. Augustin,
dem anorganischen Stoff Keimkräfte mitgeteilt, durch deren
Wirken im Laufe der Zeit die verschiedenen Arten der
Lebewesen entstanden sind. P. Aigner selbst tritt mit großer
Wärme für diese Entstehungsweise der Organismen ein,
wohl mit Unrecht, da sie eine wenig naturentsprechende
Erklärung ist und ein perennierendes Wunder postuliert.
Denn daß eine vitale Keimkraft dem anorganischen Stoffe
anhafte, ist nicht naturentsprechend, wohl aber der Eingriff
Gottes, der freilich nicht anthropomorphistisch zu fassen ist.

P. Aigners Schrift empfiehlt sich durch ihre klare,
leichtfaßliche, allgemein verständliche Darstellungsweise.

2. Frank will die Entwicklungstheorie im Lichte der
Tatsachen darlegen, gesondert von allen willkürlichen
Postulaten, mit denen sie mannigfach verquickt wird. Im
ersten Abschnitt legt der Verfasser die allgemeine
(paläontologische) Grundlage der Abstammung dar; der zweite
Abschnitt bestimmt das Erklärungsgebiet der Entwicklungshypothesen;

der dritte Abschnitt behandelt die Entwicklungshypothesen

selbst; nach kritischer Würdigung des Lamar-
kismus und Darwinismus werden die Anhaltspunkte für eine
zulässige Entwicklungshypothese dargelegt. Diese Entwick-
*ung, die durch die Tatsachen wahrscheinlich gemacht wird,



200 Kritische Besprechungen

ist nicht eine einstämmige, sondern eine vielstämmige. Ganz
unmöglich ist die Entwicklung des Organischen aus dem
Unorganischen, ebenso die Entwicklung des Tieres aus der
Pflanze. Ja, „wir sind bei dem heutigen Stande unseres
Wissens nicht berechtigt, die Stämme und Klassen des Tierund

Pflanzenreiches unter sich in einen genetischen
Zusammenhang zu bringen" (p. 80). Die Organismen sind
veränderlich sowohl plötzlich, durch Mutation, als auch
allmählich, durch allmähliche Anpassung, ebenso regressiv
durch Rückbildung der Organe (Parasiten). Die Veränderungen

überschreiten jedoch nicht die Grenzen der Stämme
und Klassen. „Es entstehen wohl neue Arten, Gattungen
und selbst Familien, aber keine Tiere und Pflanzen mit
ganz abweichendem Bauplan und höherer Gesamtorganisation.
Bei den Parasiten bleibt wenigstens ein Teil der Embryo-O J
genie unverändert" (p. 154).

Das mit fachmännischer Sachkenntnis geschriebene
Buch empfiehlt sich sehr dem. Philosophen zur Orientierung.

Bei Abgrenzung des Erklärungsgebietes der Ent-
wicklungshypotheseu hätten wir noch eine weitere Aufstellung
gewünscht: Wie nämlich das Organische nicht aus dem
Anorganischen und das Tier nicht aus der Pflanze entstehen
kann, so kann auch ein Sinn nicht aus einem anderen
entstehen. Die verschiedenen Sinne können nicht aus einer
unvollkommenen Sensibilität sich herausdifferenzieren und
es kann überhaupt ein Sinn nicht aus dem anderen
entstehen, da sie wesentlich voneinander verschieden sind.
M. Ettlingers Ausführungen im gegenteiligen Sinne („Der
Anpassungscharakter der spezifischen Sinnesenergien nach
seiner erkenntnistheoretischen Tragweite" in „Abhandlungen
aus dem Gebiet der Philosophie und ihrer Geschichte",
Festschrift zum 70. Geburtstag v. Bertlings, 1913. „Der
Anpassungscharakter der spezifischen Sinnesenergien im
Lichte der vergleichenden Psychologie", Philos. Jahrb. 1913,

p. 44ff.) sind geeignet, erst recht die Unmöglichkeit dieser
Entwicklung darzutun. Es kann somit ein Tier, dem
Gesicht und Gehör zukommt, sich nicht aus einem solchen
entwickeln, dem diese Sinne abgehen. Freilich ist hier ein
regressiver Prozeß möglich. Die Sinne können zurückge-
bildet werden, wie wir dies bei den Parasiten sehen.

3. P r o c h n o w ist Neulamarkianer. Er will jedoch vor
allem die Lamarkianisehen Theorien der aktiven Anpassung



Kritische Besprechungen

historisch darstellen in ihrer Beziehung zu Schopenhauer:
Das Bedürfnis ist die Ursache der Entstehung eines Organes,
sagt Pauly nach Lamark. Ahnlich Schopenhauer : Die Katze
wollte kratzen und bekam Krallen. Schopenhauer ebenso
wie Lamark und Pauly setzen als Ursache des Entstehens
der organischen Gestaltung in den Lebewesen ein inneres,
psychisches zweckstrebiges Prinzip: Den Willen, das
Bedürfnis. Dadurch jedoch, daß Pauly dieses Prinzip als ein
erkennendes, urteilendes ansieht, steht seine Theorie höher
als die Schopenhauersche ; denn der blinde Wille Schopenhauers

erklärt das Entstehen des Zweckmäßigen nicht
genügend. — Prochnow akzeptiert somit die Theorie der
aktiven Anpassung Paulys, die er aber durch die passive
Anpassung ergänzen will. „Denn der Organismus ist nicht
nur Schöpfer, sondern auch Geschaffenes, nicht nur aktiv,
sondern auch passiv; daß der Organismus will und aktiv
ist, schließt keineswegs aus, daß mit ihm vieles geschieht,
was er nicht will; er kann sich anpassen und kann angepaßt

werdena, p.71. Darum muß der Psychovitalismus,
d. h. die aktive Anpassung, kraft derer das erkennende
psychische zweckstrebige Prinzip sich selbst von innen heraus

schöpferisch anpaßt, vervollständigt werden durch den
Darwinismus, durch das mechanische zufällige Angepaßtwerden

von außen vermittels Selektion und Kampfums Dasein.
Den so modifizierten Psychovitalismus verteidigt der

Verfasser jedoch nur als Hypothese, weil der Vitalismus
überhaupt sich nicht beweisen lasse, nie über den Wert
oiner Hypothese gebracht werden könne. Denn „sobald wir
Unsere Aussagen auf das Gebiet der Ursachen und Kräfte
erstrecken, begeben wir uns in das Gebiet der Hypothese,
"wir werden Metaphysiker, ob wir es wissen oder nicht,
selbst wenn wir vorher versicherten, wir wollten auf dem
einzigen ametaphysischen Standpunkte, nämlich dem des
Solipsismus, stehen bleiben", p. 52 f. Diese Worte offenbaren
einen subjektivistischen Standpunkt, der sich selbst ad
absurdum reduziert, da er ganz notwendig zum Solipsismus
llud vollständigen Skeptizismus führt. Wenn es dem
Verfasser gelänge, diesen Standpunkt zu überwinden, dann würde
er wohl einsehen können, daß sich aus den beobachteten
Tatsachen das in den Organismen tätige Lebensprinzip mit
-Notwendigkeit dartut; er würde außerdem einsehen,
uaß es eine über die ganze Natur transzendente schöpferische,



202 Kritische Besprechungen

intelligente Ursache gibt und es somit nicht notwendig ist,
mit Pauly das die Organismen gestaltende plastische Prinzip
als mit Intelligenz ausgestattet zu denken, da eben jene
transzendente Intelligenz die Dinge ihren Zwecken
entgegen bewegt durch die ihnen mitgeteilte Natur und deren
Kräfte.

4. Eleutheropulos steht auf dem Standpunkt einer
monistisch-materialistischen Entwicklungstheorie. Ausgehend
von dem organisch vollständig undifferenzierten Plasma läßt
er die Sinnestätigkeit und weiter auch das Denken durch
mechanische Entwicklung entstehen. Aus der chemischen
Reaktionsfähigkeit entsteht die Reizbarkeit als Modifikation
der Reaktionsfähigkeit, aus der Reizbarkeit entsteht in
derselben Weise die Empfindung. Die verschiedenen besonderen
Reizbarkeits- und Empfindungsarten differenzieren sich aus
der allgemeinen einfachen Reizbarkeit heraus. — Ohne
Subjekt kein Objekt, lautet der erkenntnistheoretische Grundsatz

des Idealismus. Als konsequenter Materialist dreht
Eleutheropulos diesen Satz um: Kein Subjekt ohne Objekt.
Entsteht ja das Subjekt, das Psychische durch den Reiz
des Objektes aus dem Physischen, aus der Reizbarkeit und
weiter aus der chemischen Reaktionsfähigkeit. — Das Denken
ist substanzbildendes und kausalverknüpfend es Erkennen.
Die Substanzbildung ist einheitliche Zusammenfassung von
mehreren Reizen. Grund dieser einheitlichen Zusammenfassung

ist eben das objektive Zusammensein der Reize,
das geschlossene Zusammensein der Reizursachen. Diese
verschiedenen Reize sind eben objektiv zusammengegeben
und werden somit auch zusammen in einer Einheit
aufgefaßt. Aber woher die dem Substanzbegriff innewohnende
Notwendigkeit der Verknüpfung? Woher der subjektive
Zwang in solcher Einheit zusammenzufassen? Die
einheitliche Zusammenfassung stellt sich uns dar als notwendig,
als mit Notwendigkeit behaftet. Diese Notwendigkeit ist
ein rein subjektiver Zwang, entstanden aus einer Anpassung
des Gehirns an die Umgebung. Weil diese Reizursachen
sich tatsächlich zusammenfanden, ist das Gehirn so gebildet
worden. nDie Gehirntätigkeit kann nicht anders sein, als
wie sie sich durch die Einwirkung der Umgebung ausbildete14,

p. 120. Das Gehirn muß folglich so vorstellen. Aus diesem

Zwang fließen auch die Sätze der Identität und des
Widerspruches. Es handelt sich um einen Zwang im Gehirn, in



Kritische Besprechungen 208

Einheiten zu denken. „Ob dem Zwang im Subjekte bei
seiner Anwendung auf die objektive "Welt eine Objektivität
entspricht oder nicht, geht das erkenntnistheoretische Problem
nichts ana, p, 121. Ahnlich wie die Substanzbildung wird
auch die Kausalverknüpfung erklärt. Ob dem „Müssen" im
Kausalitätsgesetz auch unabhängig vom Subjekte eine
Realität entspricht, dies kommt hier nicht in Betracht; denn
ob so oder anders, bleibt das Problem für die Erkenntnistheorie

das gleiche: Die Notwendigkeit in der Kausalität
ist zunächst ein wegen der Anpassung der Gehirntätigkeit
entstandener Zwang.

Diese Darlegungen über den Denkprozeß entheben
uns wohl jeglicher Kritik. Wenn es belanglos ist, ob dem
logischen Zwang eine objektive Gültigkeit entspricht, dann
ist es auch belanglos, ob den genetisch-logischen
Untersuchungen des Eleutheropulos eine objektive Gültigkeit
entspricht oder nicht. Es kann daher dem Verfasser damit
jedenfalls nicht ernst gemeint sein.

III. Dr. Hermann Leser: Einführung in die Grund¬
probleme der Erkenntnistheorie. Leipzig,Veit u.Comp.
1911. VIII u. 284 p.

Die Schrift ist aus Ferienkursvorträgen hervorgegangen.
— Von Kant ausgehend, dessen Lehre ausführlich und
stufenweise dargelegt wird, geht Leser über Kant hinaus,
indem er dessen Transzendentalphilosophie folgerichtig bis
2um absoluten Idealismus durchführt. Das Ding an sich
ist ein nichtssagendes Rudiment. Das (absolute) Denksubjekt
schafft die streng notwendige allgemeingültige Objektivität
nach absolut gültigen immanenten Gesetzen. Nach dem
Vorbilde Kants soll auch die praktisch wertende Stellungnahme
9bjektivität schaffen, obschon der Dualismus von theoretischer

und praktischer Vernunft, so wie er bei Kant
unmittelbar vorliegt, nicht richtig ist. Vom Standpunkt dieses
Wertenden Denkens aus könnte auch der Ausbau einer
Metaphysik aufgenommen werden, obschon die Metaphysik noch
»Zukunftsmusik" ist. Leser wird nicht müde in seinem
Kampf gegen die „naive" Annahme transzendenter, dem
^kennenden Subjekt unabhängig gegenüberstehender Gegenwände.

Aber ebenso unermüdlich betont er die Allgemein-
gültigkeit und Notwendigkeit der (immanenten) Erkenntnis-



204 Kritische Besprechungen

gegenstände. Sie sind eben durch ihre Notwendigkeit
unterschieden von bloß zufälligen, subjektiven Zuständen.
Uns kommt, vom Standpunkte des Verfassers, der Glaube
an die Allgemeingültigkeit von Erkenntnisgegenständen sehr
naiv vor. Wenn transsubjektive Erkenntnisgegenstände
Täuschung sind, warum soll denn die Allgemeingültigkeit
nicht ebenfalls ein Trug sein? Durch seine Grundsätze wird
Leser notwendig zum vollständigen Skeptizismus und
Nihilismus geführt.

IV. Dr. Oskar Renz : Die Synteresis nach dem hl. Tho¬
mas von Aquin. Münster i. W., Aschendorff 1911.
VI u. 240 p.

Die Synteresis ist dem hl. Thomas die Anlage zur
Erkenntnis der praktischen Grundsätze. Diese Anlage,
obwohl keimhaft angeboren im natürlichenVerstandeslichte,
ist dennoch eine erworbene Anlage, die aber jeder zum
Vernunftgebrauch gelangende Mensch erwirbt dadurch, daß
er die ersten Begriffe der moralischen Ordnung vermittels
der Sinneserkenntnis gewinnt. Die Synteresis selbst ist
wieder der Keim der ganzen moralischen Person, denn sie
enthält in sich der Kraft nach die ganze Moral und das

ganze Tugendleben. Verfasser betrachtet im ersten Hauptteil
seiner Arbeit die Synteresis in ihrer Natur, Ursache

und Wirkung. Im zweiten Hauptteil behandelt er die
Synteresis in den verschiedenen Zuständen des Menschen, im
Zustand der Urgerechtigkeit, der gefallenen und der
erlösten, übernatürlich erhobenen Natur. — Die Schrift gibt
getreu die Lehre des hl. Thomas und tritt auch für diese
Lehre mit Wärme ein.

Der Verfasser berührt auch die Frage nach der Stellung
des hl. Thomas zu den Moralsystemen des Probabilismus,
Probabiliorismus usw. Er glaubt, dem hl. Thomas seien alle
diese Systeme vollständig fremd gewesen, seine Moral sei
eine Tugendlehre, p. 174 f. Hierzu sei bemerkt, daß wohl
die Moral des hl. Thomas mehr bejahend vorgeht als unsere
heutigen kasuistischen Lehrgebäude : sie will vor allem die
in der Synteresis angelegten Tugendkeime entwickeln --
und dies ist gewiß ein Vorteil, so wie es auch ein Vorteil
ist, daß die Moral beim hl. Thomas in engem Zusammenhang

mit ihren dogmatischen Voraussetzungen ausgeführt



Kritische Besprechungen 205

wird. Allein auch Thomas anerkennt den Grundsatz, daß
das zweifelhafte Gesetz nicht binde, wenn man es nicht
kennen kann und nicht verpflichtet ist, es zu kennen, wie
Verfasser ja selbst p. 142 ii. hervorhebt.

Die sprachliche Darstellung ist leicht verständlich,
jedoch mit Fremdwörtern ganz durchsät.

V. Dr. Jakob Koschel: Das Lcbeusprinzip. Ein historischer und
systematischer Beitrag zur Naturphilosophie. Mit Begleitwort
von P. E. Wasmann S. J. Köln, Bachem 1911. XV und 153 p.

Die Schrift beschäftigt sich ausschließlich mit dem vegetativen
Leben. „Das Charakteristikum des Lebens ist teleologische
Selbstbetätigung44 (p. 6). Der sogenannte „ältere44 Vitalismus glaubt diese

endgültig erklären zu können durch die Annahme einer Lebenskraft.

Diese Kraft, welche den lebenden Stoff durchdringt, soll letzter
Grund der in ihm zutage tretenden Lebenstätigkeiten sein. Der
Mechanismus hingegen versucht das Lebewesen einzig durch die
physischen und chemischen Kräfte zu begreifen mit Ausschluß jedes
Lebensprinzips. Der Neovitalismus betont hinwiederum die Unmöglichkeit

einer solchen rein physiko-chemischen Erklärung. Er stellt
Dominanten, Entelechien auf, welche über den physischen und chemischen
Kräften stehen und diese teleologisch leiten sollen. Bei den meisten
Vertretern des Neovitalismus ist jedoch dieser mit einem idealistischen
Pantheismus mehr oder weniger verquickt. Ebenfalls auf pantheistiscner
Grundlage stehen die Psychovitalisten, welche jegliche Lebenstätigkeit,
auch die rein pflanzliche, aus einem mit Erkenntnis und Streben
begabten Lebensprinzip erklären wollen. — Nach Darlegung und Widerlegung

dieser Ansichten verteidigt der Verfasser die aristotelisch-
scholastische Lehre über das Lebensprinzip. Die mechanistische
Ansicht wird dem wesentlichen Unterschied, der zwischen unbelebtem
und belebtem Stoff waltet, nicht gerecht. Desgleichen ist sie unfähig,
die teleologische Richtung der Kräfte im lebenden Stoff zu erklären.
Pine Kraft, wie der sogenannte „ältere'4 Vitalismus annimmt, kann
ebenfalls nicht der letzte Grund sein, aus dem das Lebewesen zu
erklären ist. Er muß vielmehr, wie Aristoteles lehrt, ein substantielles
Prinzip, eine substantielle Eormalursache sein, welche mit dem Stoff
substantiell vereinigt, diesen und dessen physische und chemische
Präfte beherrscht und zu höherer Betätigung erhebt. Dieses Prinzip
Vollbringt unbewußt seine verwickelten teleologischen Leistungen,
setzt jedoch einen mit Vernunft begabten Welturheber voraus.

Die Beweisführungen des Verfassers sind überzeugend.
Insbesondere ist die innere Zweckstrebigkeit des pflanzlichen Lebens dem
^Mechanismus gegenüber recht gut dargetan. Um so mehr müssen wir
bedauern, daß Koschel die aristotelische Lehre über das Lebensprinzip
nicht in ihrer ganzen Tiefe erfaßt hat. Ihm „scheint die Vereinigung
von Materie und Form beim Organismus auch dann noch hinreichend
®nge zu sein, wenn man die Urmaterie aus dem Spiele läßt und das
Atom mit seiner bisherigen Wesensform dem höheren Lebensprinzip
unterstellt" (p. 123). Allein so entsteht eine Vereinigung, die nicht
enger ist als die zwischen Fährmann und Nachen, eine Ansicht, die



206 Kritische Besprechungen

eben zwei Seiten vorher unter Piatos Namen angeführt und abgelehnt
wurde. Das Lebensprinzip ist nicht mit dem Stofl verbunden wie der
Fährmann mit dem Nachen oder wie der Mensch mit den Kleidern,
in denen er steckt, oder wie ein Dämon mit einem Besessenen. Die
Verbindung ist eben eine substantielle, die nur dadurch zustande
kommt, daß das Lebensprinzip der erste Akt, die erste Vollendung
des Stoffes ist, wie Verfasser (p. 12B) ja selbst, nach Aristoteles, sagt.
Auch die Schwierigkeiten, die Koschel gegen diese streng durchgeführte

aristotelische Fassung des Lebensprinzips erhebt, beruhen auf
Mißverständnissen. Das Lebensprinzip als höhere Form enthält in
sich eminenter formaliter die verschiedenen Formen der Elemente,
aus denen, chemisch gesprochen, der lebende Körper zusammengesetzt
ist, so wie die einlache Menschenseele eminenter formaliter das
Pflanzliche und Sinnliche in sich enthält. Das Lebensprinzip bestimmt
somit als substantielle Form die verschiedenen ungleichartigen Teile
des Körpers auch in substantiell verschiedener Weise: Die Eiweißteile

insofern es selbst eminente Eiweißform ist, die Lecithinteile,
insofern es Lecithinform ist usw. Daher ist die Unglei char tigkeit des
lebenden Körpers nicht bloß akzidentell, sondern auch substantiell.
Jedes Körperteilchen hat seine eigene substantielle und akzidentelle
Bestimmtheit und die ihm zukommenden chemischen Kräfte. Aber
alle diese substantiell und akzidentell verschiedenen Teile haben im
lebenden Körper weder substantielle noch akzidentelle Selbständigkeit:
Sie bilden nur eine Substanz, weil alle von einer und derselben
substantiellen Form, vom Lebensprinzip informiert sind, dessen Einfluß

auch die chemischen Kräfte vollständig unterworfen sind. Hört
dieser Einfluß auf (beim Tode), dann werden die Kräfte selbständig.
Mit der akzidentellen Selbständigkeit der Kräfte ist auch die
Bedingung für die substantielle Selbständigkeit der Substanzteile gegeben,
die allsogleich aufhören, vom Lehensprinzip substantiell bestimmt zu
werden und nun ihre eigenen substantiellen Formen haben, welche
den jedesmaligen chemischen Kräften entsprechen. — Mit Unrecht
lehnt Koschel auch die besonderen Lebenskräfte (die nutritiva, au-
gmentativa und generativa der Scholastiker) ab. Das Lebensprinzip
als substantielles Prinzip kann seinen Einfluß auf die chemischen
Kräfte nicht unmittelbar ausüben. Daher ist es unbedingt notwendig,
zur Erklärung des Lebensprozesses im lebendem Körper außer dem
(substantiellen) Lebensprinzip und den physischen und chemischen
Kräften auch Lebenskräfte anzunehmen, welche den chemischen Kräften
übergeordnet sind und diese leiten. Die Substanz und die substantielle
Form ist nicht unmittelbar tätig, sondern durch ihre Akzidentien,
ihre Kräfte. Auch müssen die Akzidentien, die Kräfte der Substanz,
entsprechen. Wenn also die lebende Substanz wesentlich höher steht
als die nicht lebende, dann muß sie auch eigene, ihr entsprechende
(Lebens-) Kräfte haben. Auch Tilm. Pesch, auf den sich der Verfasser
des öfteren beruft, nimmt diese Kräfte an. Vgl. Pesch, Institutiones
psychol. nr. 435 sqq. Dabei bleibt bestehen, was Koschel gegen den

sogenannten „älteren" Vitalismus mit Recht hervorhebt, daß der
pflanzliche Lebensprozeß durch die physischen und chemischen Kräfte
zu erklären ist, jedoch insofern diese durch das Lebensprinzip mittels
der vitalen Kräfte teleologisch gerichtet werden.


	Kritische Besprechungen

