
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Die Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 173

DIE SUMMA THEOLOGICA
DES HL. THOMAS VON AQUIN ALS TEXTBUCH

Von Dr. ALEXANDER M. HORVÂTH, 0. P.

Während der elfjährigen Regierung Pius X. war man
gewohnt an die Energie seines Handelns und an seine
Sprache, die jede Zweideutigkeit und jeden Zweifel von
vornherein ausschließt. Dennoch überraschte das in der
offiziellen Gesetzsammlung des Apostolischen Stuhles publizierte

Motu proprio Doctoris Angelici vom 29. Juni 1914 1.

Die Überraschung steigerte sich, als die römische
Studienkongregation auf Befehl des Papstes eine Reihe von Thesen
als Bestandteile der 'Lehre des hl. Thomas approbierte und
am 27. Juli in demselben päpstlichen Organ bekanntmachte2.
Ob Pius diese Verordnungen in der Vorahnung seines
baldigen Todes erließ oder ob sie durch die Logik der
Ereignisse gefordert wurden, mag dahingestellt bleiben. Soviel
ist jedenfalls sicher, daß er das Mißverständnis seiner
Dekrete nicht ertragen konnte. Wenn er also ein solches in
jenem Motu proprio richtigstellte, so wollte er der Nachwelt
keinen Zweifel an dem Sinne seiner Worte hinterlassen.
Es ist ferner gewiß, daß die energische Forderung, den
Thomismus als ein in der Kirche allein berechtigtes
System anzusehen, einen würdigen Lebensabschluß des für
die Reinheit der kirchlichen Lehre so eifrig kämpfenden
Papstes bildet und daß er durch die klare Begriffsbestimmung

des reinen und von der Kirche geforderten Thomismus
alle wahren Verehrer des hl. Thomas, ja alle katholischen
Gelehrten zum größten Danke verpflichtet hat.

Die beiden Erlässe hängen innig zusammen. Der
zweite wurde durch den ersten veranlaßt und gleichsam als
Notwendige Folge des ersteren vorbereitet. Die Klage des
Papstes, daß die Prinzipien und Fundamentalsätze des tho-
mistischen Systems von manchen Theologen und Professoren

unrichtig, oft sogar verkehrt {perverse) ausgelegt
Verden, mußte eine Anfrage notwendig nach sich ziehen,
Welche denn diese principia et pronuntiata maiora des
Nl. Thomas seien; und falls die von den Fragestellern ein-

1 Acta Apostolicae Sedis VI, p. 336—311 (Divus Thomas I
P- 261—266).

2 A. Ap, S. VI, 373 (D. Thomas I, p. 388 ff.).



174 Die Summa theologica

gereichten Thesen als solche anerkannt würden, mußte mit
aller Klarheit entschieden werden, ob sie in der vorgelegten
Form den vom hl. Thomas beabsichtigten Sinn wirklich
und richtig wiedergeben. Da die Studienkongregation diese
Anfrage in dem Sinne beantwortet hat, daß die
eingereichten Sätze die hauptsächlichen und Fundamentalsätze
des Aquinaten ganz handgreiflich enthalten, so gibt
dieser Erlaß eine außerordentlich wichtige und prinzipielle
Entscheidung, deren Tragweite man nur bemessen kann,
wenn man im vorausgehenden Motu proprio das notwendige
Element vom zufälligen trennt und dann erst sich ein Urteil
bildet, worauf der Zusatz des Kongregationsdekretes pro
Italia et insulis adiacentibus sich bezieht, und worauf er nicht
bezogen werden darf.

^

Im Motu proprio können wir, abgesehen von den
einleitenden Sätzen, drei Teile unterscheiden. Im ersten klagt
der Papst, daß seine bisherigen Bestimmungen über den
Thomismus mißverstanden wurden und daß man sich vom
hl. Thomas zu entfernen suchte durch verkehrte Auslegung
oder, was noch schlimmer ist, durch vollständige
Hintansetzung seiner Autorität. Der Papst klagt eben in seinem
Motu proprio, daß der hl. Thomas von einigen Theologen
unwürdig und durchaus nicht seiner Intention entsprechend
behandelt wird. Es gibt Theologen, sagt der Papst, die da
meinen, daß es ihnen über die hauptsächlichsten Sätze des
hl. Thomas „in utramque partem disputare licet", die
infolgedessen die „principia et pronuntiata maiora perverse
interpretantur", und die ferner glauben, daß sie deshalb auf
dem Katheder sitzen, „ut sua opinionum placita cum
alumnis disciplinae suae communicent". Beurteilt der Papst
die Lage so furchtbar ernst, so darf man von ihm doch
nicht annehmen, daß er, wenn man von ihm über die prin-
cipia et pronuntiata maiora des hl. Thomas ein entscheidendes

"Wort verlangt und er dieselben mit kurzen, knappen,
aber auch sehr klaren Worten verkünden läßt, auch
künftighin noch es dem Urteil der genannten Theologen
überlassen will, was der hl. Thomas und nunmehr auch er selbst
mit diesen Worten meinen.

Im zweiten Teil gibt Pius X. eine positive Vorschrift,
nach welcher auf den Universitäten und anderen ähnlichen
Instituten die Summa des hl. Thomas als Textbuch der



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 175

Vorlesungen zu verwenden sei und fügt endlich eine Sanktion

hinzu, nach welcher die widerstrebenden Fakultäten
mit Entziehung der Vollmacht, akademische Grade zu
erteilen, bedroht werden.

Liest man das Motu proprio, ohne den Zusatz zu
beachten, durch, so gewinnt man keineswegs den Eindruck,
daß in ihm eine örtlich begrenzte Bestimmung vorliegt:
alles, was der Papst sagt, paßt auf die außeritalienischen
Verhältnisse ebenso gut, wie auf die italienischen. "Warum
wurde das Motu proprio doch nur für Italien erlassen?
Der wirkliche Grund wird für die Öffentlichkeit
wahrscheinlich immer verborgen bleiben, die daher nur so viel
feststellen kann, daß diese Beschränkung, soweit sie
existiert, vorläufig notwendig und deshalb sehr weise war.

Inwiefern ist also die örtliche Beschränkung
vorbanden? Es unterliegt keinem Zweifel, daß der erste
Teil des Motu proprio nicht örtlich beschränkt sein
kann. Alles, was hier der Heilige Vater sagt, dient nur
dazu, um seine mißverstandenen, allgemein gültigen
Bestimmungen vom 1. September 1910 ins richtige Licht zu
stellen und das so zähe Festhalten der Kirche am
philosophischen System des hl. Thomas zu begründen. „Non nulli
Slbi persuaserunt, Nostrae sese obsequi aut certe non refra-
gari voluntati, si quae unus aliquis e doctoribus scholasticis
111 philosophia tradidisset, quamvis principiis S. Thomae
repugnantia, illa haberent promiscue ad sequendum. At eos
^ultum animus fefellit." Hätte die Kirche am Thomismus
**Ur ein partikuläres Interesse oder hätte sich diese irrige
^-uffassung früherer päpstlicher Vorschriften nur in Italien
hemerklich gemacht, so müßten wir allerdings anerkennen,
daß eine die anderen Systeme ausschließende Forderung
des Thomismus tatsächlich nur für Italien gilt. Dem ist es
3edoch nicht so.

Daß die Kirche sich nicht durch enge und nur für
e}^zelne Länder oder Völker günstige oder ungünstige Ge-
SlÇhtspunkte zu ihrem zähen Festhalten am Thomismus be-
stimmen ließ, liegt auf der Hand. Die Kirche, deren
^sentliche Aufgabe in der Keinerhaltung und in der zu-
VerlS,ssigen Mitteilung der Grlaubenswahrheiten bestellt, kann
®itieni philosophischen System gegenüber billigend oder

^billigend nur dann auftreten, wenn sie durch ein solches
11 der Erfüllung ihrer genannten Pflichten unterstützt oder



176 Die Summa theologica

gehindert wird. Gehindert wird sie hierin durch jede falsche,
aber auch durch jede andere Philosophie, aus deren
Prinzipien Konsequenzen gezogen werden können, welche die
Glaubenswahrheiten gefährden. Unterstützt wird sie
hingegen in der Erfüllung ihrer von Gott bestimmten Aufgabe
durch jene Philosophie, in welcher der entsprechende
Wahrheitsgehalt so präzis und mit solcher Uberzeugungskraft
ausgeprägt ist, daß es ein für allemal ausgeschlossen
bleibt, Zugeständnisse machen oder fortwährende prinzipielle

Berichtigungen an ihr vornehmen zu müssen. Nun
aber beweist die Geschichte der Philosophie hinlänglich,
daß unter den bekannten philosophischen Systemen für die
Reinerhaltung des Glaubensschatzes nur die Philosophie des
hl Thomas eine sichere Bürgschaft leistet. Durchsichtigkeit
und Widerstandskraft gegen jeden fremden Einfluß und
gegen jeden Irrtum empfehlen die thomistische Metaphysik
ganz vorzüglich und lassen dieselbe für die erwähnte
Bestimmung sehr geeignet erscheinen1. Fühlt sich daher die
Kirche durch die Umstände gezwungen, die Gelehrtenwelt
auf dieses System eigens aufmerksam zu machen oder
dasselbe ausschließlich vorzuschreiben, so handelt sie immer
und unter allen Umständen im Interesse der Wahrung der
oben erwähnten allgemeinen Gesichtspunkte und sie spricht
eine allgemeine, notwendige, d. h. eine mit ihrer Bestimmung

gegebene Wahrheit aus und ihre diesbezüglichen
Erlässe müssen für alle ihre Untergebenen gelten und von
allen befolgt werden. Ganz abgesehen also davon, daß der
Papst im ersten Teile nur erklärt, wie er seine früheren
allgemein gültigen Bestimmungen verstanden hat, müssen
wir auch aus rein philosophisch-theologischen Gründen
anerkennen, daß seine Vorschriften in bezug auf den Tho-
mismus als ein ausschließlich zu befolgendes System für
die ganze Kirche gelten und daß wir außerhalb Italiens

1 Wie sehr die Wahrheit unseres Untersatzes vom Apostolischen
Stuhl anerkannt wird, beweisen die Worte des Motu proprio ana
besten: Es ist der Kirche daselbst nicht gleichgültig, „quid quisque
de rebus creatis sentiat". Der Heilige Stuhl rechnet ferner die
Fundamentalsätze des Thomismus nicht zu jenen, de quibus in utramque,
partem disputare licet," er will endlich die anderen Doktoren und
Lehrer nur insofern approbiert haben, soweit sie mit den Prinzipi©11
des Aquinaten übereinstimmen. Sonnenklare Worte, die nur den einen
Zweck haben können: die Alleinherrschaft der thomistischen
Philosophie ein für allemal sicherzustellen.



des hl. Thoraas von A quin als Textbuch 177

hieraus die notwendigen Konsequenzen abzuleiten ebenso
verpflichtet sind wie die Italiener. Von diesem Festhalten
am Thomismus können uns auch keine äußeren Gründe
abschrecken, da es für die staatlichen Behörden, denen unsere
Universitäten unterstehen, völlig indifferent ist, welche
philosophische Lehren daselbst vorgetragen werden.

Die weiteren Klagen des Papstes zu untersuchen, ist
nicht unsere Aufgabe. Die seit der Enzyklika Aeterni Patris
veröffentlichte Literatur würde uns hinreichenden
Aufschluß erteilen, wie weit sich die von Pius X. geschilderten
Zustände erstrecken, aber die von der Studienkongregation
approbierten 24 Thesen dispensieren uns von einem näheren
Eingehen auf diesen Punkt, da es durch diese Sätze jedem
leicht gemacht ist, hierüber ein Urteil zu fällen. Noch
Weniger sind wir unterrichtet, auf welche Lehrstühle die
außerordentlich scharfen Ausdrücke sich beziehen, mit denen
der Papst diejenigen tadelt, die an die Stelle der von der
Kirche gutgeheißenen Doktrinen ihre eigene Meinung
setzen. Wir wären sehr froh, wenn diese Worte außerhalb
Italiens keine Geltung beanspruchen würden, was wir auch
bereitwillig annehmen. Hieraus folgt aber keineswegs, daß
der notwendige, d. h. mit den früheren Bestimmungen
gegebene Kern dieser Sätze für unsere Länder nicht gilt.
Füssen wir alle ausschließlich den Thomismus vortragen
Und verteidigen, so sind wir auch alle verpflichtet, die
* undamentalsätze desselben nicht für solche anzusehen,
»de quibus in utramque partem disputare licet" ; wir müssen
Uns hüten, zu jenen zu gehören, „qui quae in ipsius philo-
?°phia principia et pronuntiata maiora sunt, illa perverse
^terpretantur," noch mehr aber der irrigen Meinung zu
huldigen, als wenn die Aufgabe des Professors wäre, ,.sua
°piuionum placita cum alumnis disciplinae suae communi-
care". Alle diese Sätze sind notwendige Konsequenzen
J'üher erwähnter Thesen. Ist der Thomismus das einzige

ystem, welches der Kirche Dienste zu leisten vermag, so
er in seiner vollen Reinheit zur Geltung gelangen :

denn jede Zugabe oder Hinwegnahme kann ihn zu seiner
Stimmung ungeeignet machen, weil eine solche an ihm

,le gleiche völlig verändernde Wirkung hervorbringen
°unte, die sie an den Wesenheiten der Dinge hervorbringt.

* *
*

ivusThomas II. (Jabrbucli für Philosophie etc. XXIX.) 12



178 Die Summa theologica

Teilweise anders müssen wir denken über die
Vorschrift des Motu proprio, daß die Summa theologica fortan
als Textbuch der Vorlesungen zu verwenden sei. Die
Verteidigung der Glaubenswahrheiten ist Aufgabe des
Gelehrtenstandes, dem die Kirche infolgedessen einen guten
Teil ihrer wesentlichen Bestimmung anvertraut. Alle
katholischen Gelehrten sind also kraft ihres Standes verpflichtet,
das System des hl. Thomas kennen zu lernen, und zwar
aus so zuverlässigen Quellen, die über die Prinzipien und
Fundamentalsätze des Aquinaten keinen Zweifel übrig lassen
können. Die Bücher „ad mentem" oder gar jene, die noch
bescheidenere Ansprüche erheben, können allerdings
einzelne abgerissene Gedanken, nie aber das System selbst,
den inneren Zusammenhang der einzelnen Teile darstellen.
Sie gewähren dabei dem Leser keine Versicherung, daß er
den hl. Thomas tatsächlich gefunden hat. Daher mußten
jene, die ihrer hohen Aufgabe bewußt waren, auch bis jetzt
die Werke des hl. Thomas selbst studieren und wir können
mit Vergnügen feststellen, daß dieses Quellenstudium in den
letzten Dezennien von Jahr zu Jahr intensiver betrieben
wurde.

Hiebei dürfen wir aber nicht verkennen, daß eine von
Jugend auf aus der Summa selbst geschöpfte Ausbildung
zur Gründlichkeit der Thomasstudien wesentlich beiträgt,
jedenfalls aber die große Gefahr beseitigt, daß man die
Summa im ganzen Leben für ein bloßes Nachschlagewerk
erachtet. Es ist ferner nicht zu leugnen, daß der Betrieb
der theologischen Studien ohne die Summa für die
Philosophie des hl. Thomas immer eine gewisse Gefahr in sich
birgt. Denn abgesehen davon, daß die Vorwürfe, die den
Handbüchern „ad mentem" gemacht werden können, auch
für die genannte Unterrichtsweise gelten, bleibt das
durchdringende Verständnis des Aquinaten für einen beträchtlichen

Teil der Berufenen verschlossen, da sie eben mit der
Schreib- und Denkweise des hl. Thomas nicht von Jugend
auf, also nicht professionsmäßig, vertraut waren.

Wenn also der Papst, indem er die Summa als Textbuch

vorschrieb, diesen und ähnlichen Gefahren vorbeugen
wollte, so sprach er ebenfalls eine notwendige und deshalb
für die ganze Kirche geltende Wahrheit aus, die jeder
katholische Gelehrte, dem die Aufgabe der Philosophie im
kirchlichen Leben klar geworden ist, als für sich selbst schon



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 179

vor dem Motu proprio verpflichtend ansah. Eine Schwierigkeit
entsteht nur in bezug auf die Ausdehnung der Quellenstudien

auf die Studierenden unserer Länder. Das Motu
proprio verpflichtet sie hiezu gewiß nicht unter den eigens
bestimmten Strafen. Folgt aber hieraus, daß wir unsere
Studenten auch weiter ohne jede Kenntnis der Summa
heranbilden dürfen? Gewiß nicht. Theoretisch kann man
für sie sogar die gleiche Notwendigkeit nachweisen, die
man für die italienischen Universitäten nachgewiesen zu
haben glaubte. Denn der hl. Thomas kann ungetrübt und
in voller Klarheit und Reinheit sowohl in Italien als auch
außerhalb Italiens nur dann zur Geltung kommen, wenn er
aus seinen eigenen Werken studiert wird. Infolgedessen
hätte man theoretisch schon seit der Enzyklika Aeterni
Patris das erwähnte Quellenstudium überall fordern müssen,
praktisch jedoch konnten und können viele höhere
Lehranstalten dieses Ideal nicht verwirklichen, aus dem
einfachen Grunde, weil es ihnen nach dem staatlich
festgestellten Studienplan an der nötigen Zeit gebricht. Innerhalb
vier bis fünf Jahren, in denen auch noch die unbedingt
notwendigen philosophischen Vorstudien untergebracht werden
büßten, könnte man an ein gründliches Studium aller Teile
der Summa gar nicht denken; sowohl das eingehende
Thomasstudium als auch die damit noch zu verbindende
Weitere dogmatische und praktische Ausbildung müßten da
leiden. Deshalb war es sehr weise, daß der Heilige Vater
Qie Durchführung der diesbezüglichen Vorschrift von den

^ißeritalienischen Fakultäten nicht mit Androhung der
bekannten Strafen fordert.

Können wir aber hierin das Ideal nicht erreichen, so
f°Jgt noch nicht, daß wir uns nicht bestreben müssen,
ihm wenigstens näher zu kommen. So viel Eifer für den
hh Thomas und so viel Zuvorkommen den angehenden
Geehrten gegenüber müßten auch unsere Länder aufweisen
können, daß sie das Studium der Summa von den
Doktoranden verlangen. Man könnte dies entweder durch Er-
e°htung von Lehrstühlen erreichen, auf denen die Pro-
essoren wenigstens einige Teile der Summa methodisch

v°rtragen, oder aber dadurch, daß wichtigere Fragen semi-
^rartig durchgenommen und bearbeitet werden. Damit

hrde jedem die Gelegenheit geboten, mit dem hl. Thomas
en*gstens einigermaßen bekannt zu werden und die Art

12*



180 Die Summa theologica

und Weise, wie man ihn in die Hand nehmen und
studieren muß, kennen zu lernen. Damit würde uns auch der
"Vorwurf erspart bleiben, daß wir noch immer Studierende
heranbilden, die in der Mitte oder sogar am Ende ihrer
Studien die Summa des hl. Thomas nur als „Buch des
Thomas" benennen können.

Das alles natürlich nur vorläufig, solange der Studienplan

uns im Wege steht, denn die allgemeine Notwendigkeit
des für Italien vorgeschriebenen Studienbetriebes ist

doch viel zu gebieterisch und wir dürfen unseres Erachtens
nicht auf ähnliche Strafbestimmungen warten, die für
Italien erlassen wurden, denn solche müssen die philosophische

Welt immer nur per accidens bestimmen und
bewegen. * *

*
Die zukünftige Alleinherrschaft der thomistischen

Philosophie bedeutet nicht ein Erstarren in der katholischen
Wissenschaft und die Kirche wollte durch ihre Vorschriften
den Lebensnerv einer Weiterentwicklung nicht abschneiden.
Der Thomismus ist ein abgeschlossenes System in bezug
auf seine Prinzipien und Fundamentalsätze, nicht aber in
jeder Beziehung. Einen solchen Abschluß gibt es in den
menschlichen Dingen nicht, auch nicht in der Philosophie.
Den Thomismus immer zeitgemäß zu begründen und zu
verteidigen, weitere Konsequenzen in bezug auf die Welt-
und Lebensanschauung des einzelnen und der Völker aus
seinen Prinzipien abzuleiten, mit einem Worte ihn
auszubauen, ist eine Aufgabe, die uns und allen künftigen
Generationen obliegt und die wir vollständig nur am Ende
der Zeiten lösen werden.

Die auf die Summa als Textbuch bezügliche
Vorschrift enthält aber ein außerordentlich glänzendes
Vertrauensvotum, welches alle Verehrer des hl. Thomas mit
Dank entgegennehmen. Ein Werk des 13. Jahrhunderts
ist auch im modernsten 20. Jahrhundert als Textbuch
brauchbar! Es muß in diesem Werke etwas Großartiges,
etwas ewig Wahres enthalten sein, sonst hätte es andere
dem äußeren Erfolge nach ruhmreichere Schöpfungen nicht
überlebt. Ist also die Summa in den früheren Jahrhunderten
nicht zur verdienten Geltung gekommen, so ist jetzt die
Zeit wahrhaftig da: der Heilige Stuhl, der die Studien
autoritativ ordnet, hat uns alle darauf aufmerksam gemacht.



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 181

II
Die Intention des Motu proprio ist nicht zu verkennen.

Das System — dieses ewig Wahre in den Werken des
hl. Thomas — soll jeder katholische Gelehrte kennen
lernen und als das Seinige bekennen. Eine Weiterbildung
der Philosophie auf dieser Grundlage ist nicht nur nicht
ausgeschlossen, sondern, der Natur der Sache entsprechend,
wünschenswert und notwendig. Damit aber der Bau standhalte

und das Gebäude nicht nur ein gefälliges Außere
erhalte, sondern auch der Weiterbau nach dem vom großen
Baumeister entworfenen Plan vorgenommen werde, ist es

nötig, daß die Umrisse des Systems und seine
Fundamentalprinzipien auf eine Weise bestimmt und bekannt
gemacht werden, die jeden Zweifel und jede Ausflucht
ausschließt. Diesem Bedürfnis ist der Heilige Stuhl
entgegengekommen, als er in 24 Sätzen principia et pronuntiata
maiora als solche gutgeheißen hat, die die Lehre des
hl. Thomas, soweit es sich um Fundamentaiwahrheiten
handelt, ganz sicher darstellen. Der Heilige Stuhl
versteht also unter Thomismus jene Philosophie, die diese
Sätze verteidigt, jene aber, die diese verwirft, bann er mit
dem erwähnten Namen künftighin nicht mehr beehren.
Wollte man bisher nicht wissen, was unter Thomismus zu
verstehen sei, oder hat man den hl. Thomas mit geschlossenen

geistigen Augen gelesen, so ist dem — Gott sei
Dank — ein Ende gemacht.

Wem es bisher nur um den hl. Thomas und
seine Philosophie zu tun war, klingen diese Sätze nicht
fremd : er kannte dieselben von Jugend auf und vom
hl. Thomas selbst hat er sie alle gelernt. Freut man sich
darüber, daß fortan die Summa die tägliche Nahrung den
Studierenden bieten soll, so freut man sich ebenso
aufrichtig, daß nunmehr der ganze Thomas, so wie er selbst
sein wollte, zum Durchbruch gelangen wird. Über das
Kompliment der „Stimmen der Zeit1" wird sich die
Studienkongregation sicher nicht geschmeichelt gefühlt haben2.

MB Jahrg., 1. Heft, p. 11 ff. (Oktober 1914.)
2 Der Papst war damals nicht mehr am Leben; infolgedessen

konnte er das Kompliment nicht zur Kenntnis nehmen, obwohl
dasselbe mehr an ihn adressiert war als an die Kongregation, die schließlich

nur nach den Befehlen des Papstes handeln mußte.



182 Die Summa theologica

Sie wollte in diesen Sätzen gewiß keine Glaubensartikel

verkünden, denn solche gibt es per se in der
Philosophie nicht; aber sie wollte ganz klar dartun, was unter
Thomismus zu verstehen sei. Sie wollte ferner erklären,
dass diese vierundzwanzig Sätze handgreiflich — plane —
in den Werken des hl. Thomas enthalten sind und daß
einige sogar eine fundamentale Bedeutung in seiner
Philosophie beanspruchen. Und ein katholischer Philosoph, der
auf seine thomistische Bildung noch etwas gibt und den
Namen des hl. Thomas mit Hochschätzung ausspricht, muß
sich in diesem Falle dem Urteil des Papstes und der
Kongregation unterwerfen, um eben die eigenen thomi-
stischen Prinzipien nicht zu verleugnen und um seine Liebe
und Hochschätzung gegen den Meister zu dokumentieren.
„Ordinäre de studio pertinet praecipue ad auctoritatem
Apostolicae Sedis qua universalis Ecclesia gubernatur, cui
per generale Studium providetur." (Principium inconcussum
Doctoris Angelici, quod nemo sincere catholicus ausit in
dubium vocare.)

Atqui: „sacra haec Congregatio supra dictis thesibus
rite examinatis et sanctissimo Domino subiectis, de eiusdem
Sanctitatis Suae mandato, respondet, eas plane conti-
nere sancti Doctoris principia et pronuntiata
maiora.8

Ergo auctoritati competenti oboediendum et saltern
concedendum est earn scivisse, quid de studiis ordinäre
voluerit.

Die „Stimmen der Zeit" sind jedoch mit unserer
Schlußfolgerung nicht einverstanden. „Insofern diese Thesen
die Lehre des hl. Thomas darstellen — meinen sie —
werden sie empfohlen." Aber gar kein Wort von
einer Empfehlung Es wird nur gesagt, diese Thesen seien
die des hl. Thomas. Keine Empfehlung, sondern ein
kategorisches Ja. Wenn wir jedoch etwas einer Empfehlung
Ähnliches hier durchaus entdecken wollen, so können wir von
einer zwingenden Vorschrift, nicht aber von einem „ad
libitum" reden. Der Papst hat ja vor einem Monat einen
Befehl in bezug auf den Thomismus als ausschließlich
approbiertes System erlassen. Wenn er nun seinen
Untergebenen nahelegt, was unter Thomismus zu verstehen sei,
so will er eben nicht empfehlen, sondern einfach befehlen.
„Insofern aber die Theologen uneins sind, wie der hl. Thomas



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 183

diese oder jene These verstanden habe — räsonieren die
,Stimmen der Zeit' weiter — ist keine der verschiedenen
Deutungen als ausschließlich richtig erklärt worden." Aber
wiederum gar keine Spur davon! Die Theologen also, die
bisher den hl. Thomas nach ihrem Geschmack ausgelegt
haben, werden hier einfach belehrt, daß sie nicht den
richtigen Weg eingeschlagen haben. Denn wenn sie bisher
gezweifelt haben, wie der hl. Thomas beispielsweise die
These von der Zusammensetzung von Wesenheit und Dasein
verstanden hat, wurde es ihnen jetzt vom Hl. Stuhl ganz
klar gesagt: „distinctis realiter principiis, essentia et esse
constant." Zweimal wird dies — der Wichtigkeit der
These ganz entsprechend — eingeschärft. Im zweiten
Dalle wird d-er Satz sogar als eine Veritas fundamentalis
hingestellt, da ohne diese andere wichtige Fragen des
Thomismus unverständlich bleiben müßten b „V. Est prae-
terea in omni creatura realis compositio subiecti subsi-
stentis cum formis secundario additis, sive accidentibus :

®a vero, nisi esse realiter in essentia distincta
reciperetur, intelligi non posset." Und in beiden
Fällen beansprucht die Studienkongregation wenigstens
die Anerkennung, daß sie eine Tat vollbracht hat, der
die Eigenschaften eines actus humanus zukommen. Im
Vollen Bewußtsein ihrer Autorität sagt sie: eas plane
continere sancti Doctoris principia et pronuntiata maiora.
•Die „Stimmen der Zeit" hingegen müssen die Kongregation
erst belehren, daß „darüber nichts entschieden ist und daß
^an auch in Zukunft ruhig annehmen und lehren kann,
daß in dieser Frage die Metaphysik des hl. Thomas etwas
tiefer und feinsinniger ist als die krassen Deutungen
Mancher Kommentatoren". Nun, zu diesen krassen Kommentatoren

gehören von nun an auch der Hl. Stuhl und die
ytudienkongregation, denn man wird wenigstens mit
d^rer allzu klaren Sprache eine „feine und tiefsinnige"
Distinktion der beiden Prinzipien nicht vereinigen können,
^-ber doch, es läßt sich noch eine Formel finden! Sie ist

embryonalen Zustand in den „Stimmen der Zeit" schon

p
1 Diese Anerkennung der bescheidenen Leistungen des P. del

rado, der die Lehre von der distinetio realis zwischen Wesenheit
äd Dasein als eine Veritas fundamentalis mit solchem Nachdruck

de 7? J38,1'ist sicher schwerwiegender, als die Spötteleien der „Stimmenr ^eitu, die sich dieser bedeutende Thomist gefallen lassen muß.



184 Die Summa theologica

enthalten; das Übrige wird die wissenschaftliche
Ontogenesis zustande bringen!

Die „Stimmen der Zeit" nennen das nunmehr
offiziell und kirchlich als thomis tisch anerkannte
Verhältnis von "Wesenheit und Dasein ein massives. Das
ist ein sehr billiger Ausdruck, mit dem man den unkundigen

Leser irreführen, im eigenen Vorlesungssaal aber
ohne Anstrengung, d. h. ohne Beweise es zu einem Applaus
bringen kann, aber philosophisch ist dies nicht. Ûnter
Philosophen ist es Mode, auf den gegenseitigen Standpunkt
einzugehen und einander nichts mehr und nichts anderes
behaupten zu lassen, als der Gegner eben sagen will.

Wenn die „Stimmen der Zeit" ihre Zuflucht zur
partikulären Geltung der Antwort nehmen,, so ist dies
gewiß kein glücklicher Ausweg. Denn entweder hat die
von seiten der berufenen Autorität erfolgte Bestimmung, was
unter Thomismus zu verstehen sei, eine bindende Kraft oder
nicht. Wenn nicht, dann ist es überflüssig, sich mit der Sache
noch irgendwie abzugeben. Der Beweis der Nichtgeltung muß
aber von den Verteidigern dieses Teiles der Alternative
erst erbracht werden. Hat sie aber eine Geltung, so ist
eine partikuläre Geltung durch die Natur der Sache selbst
ausgeschlossen.

Die Kirche hat am Thomismus kein einseitiges
Interesse. Durch seinen Wahrheitsgehalt ist er allein
imstande, die Keinheit der Lehre und des Glaubensschatzes
unserer Kirche unversehrt zu bewahren und schädliche
Einflüsse fernzuhalten : ein Satz, der in Italien ebenso
gilt wie außerhalb Italiens und an die NichtfragestelJer
die gleichen Ansprüche erhebt wie an die „Fragesteller".
Deshalb schreibt der Papst über den Thomismus in seinem
Motu proprio: „ea quae in philosophia Sancti Thomae sunt
capita, non ea haberi debent in opinionum genere, d e

quibus in utramque partem disputa re licet,,
sed velut fundamenta, in quibus omnis naturalium, divi-
narumque rerum-scientia consistit." Wenn also die Kirche
sich irgend einmal offiziell darüber ausgesprochen hat, was
unter Thomismus zu verstehen sei, welche Sätze zu diesem
Fundament aller menschlichen und göttlichen Wahrheiten
gehören, so mag ihr Anspruch vielleicht durch „bestimmte
Fragesteller" veranlaßt worden sein, gelten muß er jedoch
für alle, denn für alle hat die Kirche einzig und allein



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 185

den Tbomismus vorgeschrieben und an seiner Reinerhaltung
wie auch am Ausschluß einer disputatio in utramque
partem hat sie bei allen, die ihr zu gehorchen verpflichtet
sind, das gleiche Interesse. — Ich möchte einen vernünftigen
Grund hören, warum eben nur die unglücklichen „Fragesteller"

oder höchstens die italienischen Professoren nicht
weiter in utramque partem disputieren dürften? Sind diese
vielleicht minder fähig, zwischen zwei Meinungen zu
unterscheiden, als Gelehrte anderer Nationen, oder schadet ein
solcher Disput nur ihnen? Man muß entweder die Stellungnahme

der Kirche dem Thomismus gegenüber und die
Stellung des Thomismus im kirchlichen Lehrgebäude völlig
verkennen, oder aber beides mit Mißbehagen zur Kenntnis
nehmen, wenn man eine partikuläre Geltung der „ Antwortu
auch nur zu ahnen geneigt ist.

Wie viele absurde Konsequenzen müßte man sich
ferner bei dieser Annahme gefallen lassen Unter den
unglücklichen „bestimmten Fragestellern" und unter den
Universitätsprofessoren in Italien befinden sich ja viele
Ausländer, denen es leicht passieren kann, daß sie in ihre
Heimat zurückgerufen werden. Solange sie sich in Italien
aufhalten, sind sie verpflichtet, den hl. Thomas so zu
dozieren, wie dies die Studienkongregation vorgeschrieben
hat, d. h. sie dürfen in diesen Sätzen nicht mehr solche
erblicken, über die nach Belieben zu denken und zu disputieren

ihnen gestattet ist. Nun kommt der erlösende Tag.
Mit der Heimkehr erhalten sie ihre goldene Freiheit und
mit dem italienischen Talar und Hut können sie auch ihre
wissenschaftliche Überzeugung ablegen Solche Gelehrte
will die Kirche durch ihre Erlässe nicht erziehen und solche
kann sie auch nicht gebrauchen : nur überzeugungsfeste
Männer können der kirchlichen Wissenschaft Dienste leisten,
andere aber nur Verderbnis anstiften, da sie allen
möglichen heterogenen Elementen Tür und Tor öffnen und
diese gefährliche, gesichtslose und verschwommene
Philosophie auch anderen mitteilen.

In der wissenschaftlichen Welt wird man den
Gelehrten bewundern, der um ein anderes, höheres aber mit
toller Überzeugung festgehaltenes Prinzip nicht zu
verleugnen, an seinen wissenschaftlichen Ansichten Korrekturen

vornimmt, mag auch das Prinzip den fraglichen Punkt
uur von außen her berühren und beleuchten. Es bleibt ja



186 Die Summa theologica

jedem noch immer die Möglichkeit übrig, seine bisherigen
Forschungen zu revidieren und so auch aus inneren Gründen
an der neuen Uberzeugung festzuhalten. In unserem Fall
haben wir aber ein solches höheres Prinzip: der Papst hat
dasselbe am Anfang seines Motu proprio angeführt. Wenn
wir also um jeden Preis Thomas-Schüler bleiben wollen,
so sollten wir doch nicht ein so wichtiges Prinzip des

Aquinaten über Bord werfen, sondern dieser Autorität
wenigstens so viel Glauben schenken, als sie und die Natur
der Sache selbst verlangen. Und nachher kann man ja in
den eigenen Heften, Büchern usw. nachschauen.
Vielleicht ist dort doch ein Fehler zu finden, oder man hat
dies oder jenes übersehen usw. So viel Aufmerksamkeit
verdient jene vom hl. Thomas als so kompetent angesehene
Autorität ganz gewiß. Sie war ja von der disputatio
in utramque partem genau unterrichtet, und ohne jeden
Grund oder aus leichten Gründen wird sie sich doch nicht
ausschließlich und mit so klaren Worten für die eine
Partei erklärt haben. Freilich ist es oft sehr schwer, das

„erravi" auszusprechen, aber das ist des Philosophen doch
viel würdiger, als die Ausflüchte der „Stimmen der Zeit".

Auch vom juristischen Standpunkte aus kann man die
Stellungnahme der „Stimmen der Zeit" keine glückliche
nennen. Die Juristen, und nach ihnen die Moralisten, sind
ja sehr eifrig in der Sammlung und Aufhäufung von
Probabilitäten. Jede Antwort auf die Anfrage „bestimmter
Fragesteller" wird benützt, um wenigstens den Grundstein
zu einer opinio probabilis legen zu können. Und doch kann es
sich in allen diesen Fällen nur um einen Analogieschluß
handeln, da die ganz gleichen Verhältnisse oder Umstände
niemals oder sehr selten zusammentreffen. Wenn es sich aber
um den Thomismus handelt, über dessen Wert und Wesen von
der kompetenten Autorität ein entscheidendes Wort
gesprochen wurde, dann muß man die „bestimmten
Fragesteller" einfach mit einem gnädigen Wink abtun! Und dies
dann, wenn so ernste Worte der Fragestellung vorausgingen,
wie die des Motu proprio, und wenn die Verhältnisse, auf
die der weitere Schluß bezogen werden sollte, überall die

ganz gleichen sind.
Nun die Verehrer des hl. Thomas sind dem Papste

trotz oder gerade wegen ihrer „krassen" Abstraktionskraft
— zu großem Dank verpflichtet, da er ihnen ein argumentum



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 187

ex auctoritate an die Hand gegeben hat, mit dem sie ihren
nnd nunmehr auch den Gegnern des offiziellen kirchlichen
Thomismus beweisen können, daß der hl. Thomas sich zu
jener Höhe nicht emporgeschwungen hat, wo man, mit
einer „feinen und tiefsinnigen" Unterscheidungskraft
ausgerüstet, die ^massiven" Realitäten der Metaphysik gar nicht
mehr bemerkt. rNunc vero hoc propterea edicimus, non
modo non sequi Thomam, sed longissime a sancto Doctore
aberrare eos, qui, quae in ipsius philosophia principia et
pronuntiata maiora sunt, illa perverse interpretantur aut
prorsus contemnant." Und nach einem Monate hat der selige
Papst erklärt, welche Gelehrte diese principia et pronuntiata

maiora richtig interpretieren. Nach Abzug dieser
Philosophen erhalten wir die Summe jener, die dieselben
perverse interpretieren. Quod erat demonstrandum

Aber der Papst hat hier nur seine Privatanschauungen
ausgesprochen; infolgedessen kann man „ruhig" seine Wege
gehen. Durchaus nicht Er appelliert in seinem Motu proprio
an das katholische Gewissen seiner Untergebenen und schickt
ein Prinzip voraus, aus dem jeder entnehmen kann, daß
er hier nicht Privatanschauungen mitteilt, sondern als
eine Autorität auftritt, der in den Studienangelegenheiten
endlich einmal Klarheit und Ordnung zu schaffen, das
Recht und die Pflicht obliegt. Wenn er also erklärt, wie
er seine früheren Verordnungen verstanden hat, und
^ie er dieselben beobachtet wissen will, so spricht er doch
nicht als Privatmann und zu einer kleinen Schar unglücklicher

„Fragesteller", sondern er wendet sich an das katholische

Gewissen aller derjenigen, die von seinen früheren
Anordnungen Kenntnis genommen haben und dieselben zu
beobachten auch bisher verpflichtet waren.

Wenn also die „Stimmen der Zeit" aufmuntern und
Prophezeien, daß „die verschiedenen Auffassungen und
Erklärungen einiger Lehren des hl. Thomas auch in Zukunft
^icht aufhören werden", so können wir uns gestatten, einer
anderen Meinung zu sein, nicht zwar in bezug auf den
Eintritt der vorhergesagten Ereignisse, sondern in bezug
äuf die Aufmunterung. Aufhören werden die verschiedenen
Deutungen leider nicht, aber diejenigen, die daran
mitwirken, handeln sicher nicht nach dem Wunsche der Kirche
ünd ihrer zwei letzten Bestimmungen, die eben das Gegenteil

erzielen möchten. Die erste erklärt, daß die Kirche



188 Die Summa theologica

immer für den Thomismus allein eintreten wollte. Die
zweite aber sagt, wie dieser Thomismus beschaffen sein
soll, wenn er der vom Papst skizzierten Aufgabe gerecht
werden will, und welche seine Prinzipien und Fundamentalsätze

seien, über die „in utramque partem disputare" non
licet. Das sind sicher sehr klare Worte, die jedem nahelegen,
daß „die verschiedenen Auffassungen und Erklärungen
einiger Lehren des hl. Thomas" in der Zukunft aufhören
müssen.

Es ist auch gewiß, daß „die Scholastik im Geisteskampfe

groß geworden ist, und im geistigen Ringen wird
sie wachsen und fortschreiten" ; aber dieser Geisteskampf
darf sich nicht mehr in der Form eines inneren Krieges
abspielen. Wir alle haben gemeinsame äußere Feinde ; gegen
diese sollen wir auf einer gemeinsamen Grundlage mit
vereinten Kräften kämpfen, und wir werden bald sehen, wie
in diesem geistigen Ringen unsere Philosophie wachsen
und fortschreiten wird. Wer hat bisher an eine innere
Weiterentwicklung der christlichen Philosophie in dem Sinne
gedacht, daß kein Jota aus ihren festen Errungenschaften
verlorengehe und sie doch auch die modernsten Errungenschaften

als die ihrigen bezeichnen könne? Vor lauter
innerer Prozeßführung sind wir nicht dazu gekommen. Wir
haben uns den modernen Errungenschaften gegenüber mehr
aufnehmend verhalten und mit diesen ist auch vieles von
dem Geiste fremder Philosophien in die unserige
eingedrungen. Diesem inneren Krieg und diesem Eindringen
fremden Geistes wollen diese Sätze ein Ende machen,
indem sie die Grundlinien des offiziellen kirchlichen Thomismus

skizzieren. Diese Grundlinien sollen und müssen im
Interesse der großen Zwecke unberührt bleiben und auf
ihnen soll das starke, herrliche, unzerstörbare Gebäude der
kirchlichen Philosophie aufgebaut werden. — Will also die
Kirche den Thomismus, so will sie den von ihr skizzierten
Thomismus. Diejenigen aber, die an diesem noch immer rütteln
und korrigieren wollen, leisten der Kirche keine gediegenen
Dienste und sie machen auch den Satz des hl.Thomas streitig:
Ordinäre de studio pertinet praecipue ad auctoritatem Aposto-
licae Sedis.

III
Der Urteilsspruch des Hl. Stuhles war sehr weise und

opportun; er muß sogar, wegen der Vorschrift, die Summa als



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 1S9

Textbuch1 zu benützen, als unbedingt nötig bezeichnet
werden.

Wir wissen, wie der hl. Thomas von seinen Verehrern
behandelt wurde und wird. Oft sagt Thomas: impossibile
est; die treuen Anhänger hingegen müssen einer anderen
Meinung sein und das Gegenteil behaupten: possibile est.
So wenig Vertrauen setzt man auf die Urteilskraft des

Aquinaten! Wie muß es aussehen in anderen Fragen, in
denen der hl. Thomas nicht so streng geurteilt hat?! Ja,
wir wissen dies, und die Geschichte der Theologie wird
hierüber noch ein sehr scharfes Urteil fällen.

Wozu wäre es in concreto gekommen, wenn die Summa
ohne eine genaue Bestimmung wenigstens der hauptsächlichsten

thomistischen Sätze als Textbuch vorgeschrieben
worden wäre? Die Vorlesung aus der Summa wäre nur ein
Tummelplatz der verschiedensten Anfeindungen gegen
Thomas geworden und man hätte anstatt die thomistische
Lehre vorzutragen, mit Thomas nur polemisiert; wer die
diesbezügliche Literatur kennt, wird sich dieser Befürchtung
nicht haben verschließen können, als es hieß, die Summa
solle fortan als Textbuch eingeführt werden. Eine solche
Behandlung aber ist nichts weniger als geeignet, den
Studierenden Hochschätzung vor dem hl. Thomas einzuflössen.
Der Papst aber wollte gerade das Gegenteil erreichen. In
der Summa ist uns die kostbarste Reliquie vom hl. Thomas
zurückgeblieben ; nicht ein Stück seiner Kleider oder seiner
Gebeine, sondern ein unschätzbares Produkt seiner Seele
Verehren wir in ihr ; und diesen kostbaren Gegenstand wollte
nun der Papst auf jedes Katheder stellen, damit Professor
Und Student mit der nämlichen Verehrung ihr Haupt vor
ihm entblössen und neigen.

1 Der zitierte Artikel der „Stimmen der Zeit" trägt die Überschrift
vDie Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Schulbuch".
Zwischen Textbuch und Schulbuch ist ein Unterschied! Ein Textbuch
enthält die authentischen Quellen einer Wissenschaft, ein Schulbuch
dagegen ist eine Bearbeitung oder ein Auszug als privates Hilfsmittel
beim Unterricht zum Gebrauch der Schüler. So ist z. B. die Vulgata
eiü Textbuch der exegetischen Theologie, die Institutiones Justinians
JTaren ein solches für die Jurisprudenz. Der Papst erklärt aber
ausdrücklich: „Nos volumus, iubemus, praecipimus, ut qui magisterium
sacrae theologiae obtinent. Summam Theologicam S. Thomae tam-
quam praelectionum suarum textum habeant et latino sermone ex-
plicent." Die Summa ist daher nicht bloß ein Buch „ad usum scholarum",
sondern das authentische Textbuch.



190 Die Summa theologica

Mit diesem Urteilsspruch der kompetenten Autorität
hat ferner die katholische Wissenschaft viel gewonnen. Ein
Teil der sogenannten Thomasschüler wurde überwiesen und
dadurch jedermann darauf aufmerksam gemacht, daß die
Kirche in allen Fragen den reinen Thomas haben will, so
wie er sich selber darstellt und nicht wie der „Tief- und
Feinsinn" ihn korrumpiert haben. Diejenigen aber, die dem
hl. Thomas immer treu geblieben, sind für dieses Ja dem
Hl. Stuhl von Herzen dankbar. Bis jetzt war man, da eben
mancherorts die Gewässer ohne Not trüb gemacht worden,
oft im unklaren, ob der hl. Thomas wirklich etwas anderes
sagen will, als das, was seine Worte so sonnenklar enthalten.
Von nun an ist der Zweifel nicht mehr nötig, da es autoritativ

entschieden wurde, wie der hl. Thomas sich selbst
verstanden hat. Bis jetzt war es nur wenigen vergönnt,
durch eine aus der Summa geschöpfte systematische
Ausbildung selbständig beurteilen zu können, ob irgendeine
Lehre ins System des hl. Thomas hineinpasse oder ob sie
nur fremde Zutat sei; jetzt soll jedem die Gelegenheit dazu
geboten werden. Wahrhaftig, ein großer Vorteil, da der
ersten Ausbildung entgegenzuarbeiten, eine sehr schwere
Aufgabe ist, die nur wenige Menschen lösen können,
besonders wenn einen der timor reverentialis und der
Vorwurf des schwarzen Undankes gespenstartig verfolgen.

Der Urteilsspruch der Studienkongregation hat aber
auch noch eine weitere Bedeutung. Es gibt mehrere
sogenannte neue Fragen, die der hl. Thomas nicht behandelt
haben soll; wenn es sich aber darum handelt, die eigene
Lehre zu begründen, so beruft man sich doch auf Thomas
und will ihn um jeden Preis — oft sogar den Text des
Aquinaten verstümmelnd oder ihn sonst mißhandelnd —
dasjenige sagen lassen, was einem beliebt. Nun, dem wird
jetzt auch ein Ende gemacht, falls man, dem Willen des
Hl. Stuhles entsprechend, die Jugend ins quellenmäßige
Studium des hl. Thomas einführt. So wird gewiß jeder
selbst beurteilen können, ob eine Auslegung oder eine
Behauptung in das thomistische System hineinpaßt oder nicht,
und jeder wird in den Stand gesetzt, aus dem System
selbst seinen Weiterbau vornehmen zu können, statt aus
eigenen Vorurteilen das System selbst rekonstruieren zu wollen.

Der Studierende wird nämlich auf diese Weise die
Texte des hl. Thomas in ihrem Zusammenhange kennen



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 191

lernen. Das Streben nach einem gründlichen Verständnis
des Aquinaten wird ihn aneifern und ihm klarlegen, daß
die Bedeutung einer responsio ad primum, secundum etc.
nicht bloß aus dem materiellen Schall oder Komplex der
Wörter zu entnehmen sei. Er wird sie daher mit dem corpus
articuli, dieses aber mit den übrigen Artikeln der Quästion,
die Quästion mit anderen Quästionen usw. vergleichen. Hierbei

wird er jedoch noch nicht stehen bleiben, sondern bevor
er sein Urteil fällt, stellt er noch einen Vergleich mit
anderen Werken des hl. Thomas an, in denen der Aquinate
die gleiche Frage behandelt. Er prüft die Gesichtspunkte,
von denen aus die zwei Stellen die Frage betrachten, und
erst dann entscheidet er, ob ein Text beweiskräftig ist oder
nicht. — Will er aber noch gründlicher vorgehen, so nimmt
er die Vorgänger, die Zeitgenossen und die unmittelbaren
Nachfolger des hl. Thomas zur Hand. Welch eine
unversiegbare Quelle geschichtlichen Wissens sprudelt aus diesen
hervor und welch ein klares Licht werden diese Autoren
auf die Texte des hl. Thomas werfen! Wir fürchten das
Herannahen eines derartigen Studiums, wie dies die „Stimmen
der Zeit" ankünden, keineswegs. Zu fürchten ist nur, daß
vorläufig wenige sich dazu entschließen werden, denn ein
solches Studium bringt gewiß zahlreiche Überraschungen.

Das geschilderte Verfahren ist allerdings ein beschwerliches,

aber es ist wenigstens gründlich und sehr geeignet,
dem bekannten Hantieren mit den Texten des hl. Thomas
©in Ende zu bereiten. Denn ein so gebildetes Publikum
wird man mit einem „dicit S. Thomas" nicht mehr befriedigen

und zum ehrfurchtsvollen Schweigen bringen können,
sondern man wird schon deshalb, um nicht ausgelacht zu
Werden, zweimal oder noch öfters überlegen, ob ein Text
ohne weitere Kontrolle — eventuell nur aus zweiter Hand

angeführt werden kann oder nicht.
Von diesem Gesichtspunkte aus hätten die „Stimmen

der Zeit" auch das monumentale Werk von P. del Prado
beurteilen müssen, wenn sie ihren Lesern ein sachliches
Ürteil darüber bieten wollten. Paßt dasjenige, was der
Verfasser behauptet, ins System des hl. Thomas hinein oder
üicht? Harmoniert die Lehre, die er als thomistisch
vorlägt, mit den Prinzipien des Aquinaten oder nicht? Denn
j^an wird doch nicht glaublich machen wollen, daß in einem
logisch aufgebauten System zwei kontradiktorisch entgegen-



192 Die Summa theologica *

gesetzte Meinungen Platz behaupten können, oder daß
aus so scharf abgegrenzten und sonnenklar ausgesprochenen
Prinzipien, wie die des Aquinaten es sind, logisch zwei
diametral widersprechende Meinungen abgeleitet werden
können. Auf der einen oder anderen Seite muß etwas
fehlen. Wo es fehlt, hat P. del Prado nachgewiesen. Hat
er seine Aufgabe nicht gelöst, so ist es Aufgabe der Gegenpartei,

dies sachlich nachzuweisen und aufmerksam zu
machen, daß und warum er mit Thomas nicht übereinstimmt.
Das Gleiche gilt auch von der Alternative : aut Thomas
aut Molina — non datur medium. Das alles ist bis jetzt
noch nicht geschehen, da man — wie es scheint — das
Werk viel zu unbedeutend und der Beachtung gar nicht
wert findet, so daß man darüber nur mit einem billigen
Spott hinweggeht. Unter Philosophen ist dies jedoch sonst
nicht Mode. Wenn sie einander etwas Sachliches sagen
können, so sagen sie das, wenn es auch noch so weh tut,
und selbst wenn dem Gegner das Herz verbluten müßte.
Wenn sie aber nur spotten, so ist das ein Zeichen, daß es
an sachlichen Argumenten fehlt. Die Geschichte der
Philosophie liefert dazu Beispiele genug.

Aber das Werk ist um vierhundert Jahre rückständig!
Nun gut! Überlassen wir die Entscheidung einem Historiker.
Wie wird er in dieser Angelegenheit urteilen? In der
Behandlung der Frage, mit der sich P. del Prado beschäftigt,
treten ihm zwei seltsame Erscheinungen entgegen. Auf der
einen Seite will man auf den Standpunkt des Gegners nicht
eingehen; die Lehie des Gegners wird verstümmelt, verunstaltet

und so dargestellt, daß darin keiner der Angegriffenen
seine Gedanken, seinen Standpunkt erkennt. Ferner sieht der
Historiker, daß die geschichtlichen Quellen mit der
nämlichen Genauigkeit behandelt werden: Verstümmelung,
Verdrehung und andere erprobte Mittel. Er wird auch den
Zeitpunkt ganz genau bestimmen können, wo dies
angefangen und seither nie mehr aufgehört hat.

Auf der anderen Seite tritt ihm eine Erbitterung
entgegen, die sich in bissigen Bemerkungen und nicht selten
in satirischen Schilderungen Luft macht. Den Zeitraum zu
bestimmen, seit dem diese besteht, wird ihm nicht schwer
fallen.

Jetzt muß er über die beiden Erscheinungen ein Urteil
fällen. Kein Wort der Entschuldigung kann in seine Feder



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 193

kommen, wenn er die erste sonderbare Art des wissenschaftlichen

Betriebes verurteilt. Auch über die zweite wird er
ein scharfes Urteil sprechen müssen, sofern das Bissige auf
die ehrliche wissenschaftliche Überzeugung des Gegners
sich bezieht, denn solche Beispiele werden ihm viele
entgegentreten. "Wenn er aber sieht, daß dies nur durch das
sonderbare Treiben der Gegner hervorgerufen wurde, so
wird er alles verstehen und entschuldigen, indem er mit
dem großen Börner sagt: difficile est satiram non scribere.
Nun das ist auch P. del Prado passiert, wie er jeden davon
versichern kann. Und ich bin überzeugt, daß seine „mehr
als seltsamen Deklamationen" gerade P. Pesch am wenigsten
„Vergnügen" verursacht haben.

Die Lobsprüche, auf die sich die „Stimmen der Zeit"
berufen, wiederholen wir von ganzem Herzen. Die Geschichte
des Thomismus wird einstens den Namen der Benediktiner
mit goldenen Buchstaben in ihre Annalen aufzeichnen.
Ohne die Benediktiner würde der Thonfismus heute in der
Kirche Gottes vielleicht nicht jene Bolle spielen, die er
spielt. „Magistrum semper secuti sunt ipsum S. Thomam"
und Pius X. hat noch in der neuesten Zeit diese treue
Anhänglichkeit an Thomas von einzelnen nominatim
anerkannt und belobt. Zur Beurteilung der übrigen aber hat
er uns am Abende seines Lebens Grundsätze und Thesen
hinterlassen, in deren Licht wir ganz genau sagen können,
wem die Lobsprüche des Papstes ungeteilt gelten. Und die
Männer der Wissenschaft werden auf diese Grundsätze und
Thesen die Normen der Logik anwenden, und der weitere
logische Aufbau des Thomismus auf ihrer Grundlage wird
jodem das wohlverdiente Lob oder den gebührenden Tadel
ohne weiteres einbringen.

Ebenso teilen wir mit Freude die Lobsprüche, die
don Grundsätzen des P. Laurentius Janssens, 0. S. B., von
den „Stimmen der Zeit" entgegengebracht werden, nicht
zwar deshalb, als ob „wegen der Befolgung dieser Grundsätze

Pius X. noch kurz vor seinem Tode dem Collegium
Anselmianum seine volle Zufriedenheit und Anerkennung
ausgesprochen" hätte, sondern vielmehr deswegen, weil sie
an sich sehr vernünftig sind. Inwieweit aber an denselben
eine Korrektur oder Ergänzung vorzunehmen ist, das kann
Uian aus den zwei Erlässen des Papstes leicht entnehmen.
Ohne also den Verdiensten P. Janssens irgendwie nahetreten

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 13



194 Die Summa theologica

zu wollen, möchten wir hier auf eine sonderbare Exegese
der „Stimmen der Zeit" doch hinweisen. Sie sind sofort
bereit, alles in globo anzuerkennen und kraft des
päpstlichen Erlasses zu empfehlen, was ihnen nur irgendwie
zu behagen scheint, oder richtiger, was dem gegnerischen
Standpunkt in irgendeiner Weise vielleicht nachteilig sein
könnte — und dies dann, wenn die „volle Zufriedenheit
und Anerkennung" nur virtuell in einem anderen Satz
enthalten ist, aus dem ja doch nicht eine Approbation aller
Konsequenzen abgeleitet werden kann1. Ist aber der
gegnerische Standpunkt formell approbiert, so ist „darüber
nichts entschieden" worden, und man „kann ruhig" das
Gegenteil noch immer annehmen

In bezug auf die Thomas-Erklärung hat uns Pius X.
außer den vierundzwanzig Thesen folgende Grundsätze
hinterlassen, nach denen alle anderen zu korrigieren sind,
wenn man „durchaus den Absichten des HL Stuhles
entsprechen will".

1. „Quod si alicuius auctoris vel Sancti doctrina a
Nobis Nostrisve Decessoribus unquam comprobata est sin-
gularibus cum laudibus atque ita etiam, ut ad laudes suasio
iussioque adderetur eius vulgandae et defendendae, facile
intelligitur eatenus comprobata, qua cum principiis Aqui-
natis cohaereret aut iis haudquaquam repugnaret."

2. rId autem peculiari quodam studio praestabunt
christianae philosophiae sacraeque theologiae magistri, qui
quidem probe meminisse debent non idcirco sibi factam esse

potestatem docendi, ut sua opinionum placita cum alumnis
disciplinae suae communicent, sed ut iis doctrinas Ecclesiae
probatissimas impertiant."

Der zweite Grundsatz ist in seinem einfachen Literalsinn

viel zu klar, daß man aus ihm weitere Konsequenzen
zu ziehen brauchte. Aus dem ersten folgen jedoch für die
Benutzung der Autoren sehr wichtige Konsequenzen.

Die Kirche will ausschließlich die thomistische Lehre.
Die Autoren, die mit ihr übereinstimmen, sind als erste
mitapprobierte Quelle heranzuziehen. Viele von ihnen dienten

1 Pius X. belobte das Kollegium formell wegen seiner
Anhänglichkeit an Thomas. In diesem Lob ist virtuell gewiß manches
enthalten, aber die Richtigkeit jeder weiteren Konsequenz, die aus
ihm abgeleitet wird, muß nach den vom Papst aufgestellten Normen
beurteilt werden.



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch ] 95

dem hl. Thomas als Vorbild und Quelle, andere aber haben
aus ihm geschöpft und seine Lehre weiter entwickelt. Die
ersten zeigen uns den Werdegang des Heiligen und werfen
ein Licht auf die Entwicklung der philosophischen oder
theologischen Lehre beim Aquinaten oder sie erleichtern
das Verständnis seiner Sätze. Die letzteren stellen uns den
Kanal dar, durch den die reine Lehre des hl. Thomas auf
uns gekommen ist, und zeigen, wie lebenskräftig und
entwicklungsfähig die Prinzipien des Aquinaten sind.

Die Lehrer, die mit ihm nicht übereinstimmen — und
man kann seit dem Erscheinen der vierundzwanzig Thesen
sehr leicht erraten, wer diese sind — können nur zur
negativen Bekräftigung der thomistischen Lehre
herangezogen werden. Der positive Nutzen für den Professor
und den Studenten wird jedoch ein beträchtlicher sein.
Die Konsequenzen, die aus der Lehre des hl. Thomas einerseits

und aus der Lehre seiner Gegner anderseits, gezogen
werden können, sind sehr lehrreich und beweisen, wie falsch
der Grundsatz ist: „nihil intéresse ad Fidei veritatem quid
quisque de rebus creatis sentiat."

Die Autoren schließlich, die allen Parteien recht geben
wollten, sind nach dem Willen des Hl. Stuhles zu den
Gelehrten zu rechnen, von denen eben gesprochen wurde, denn
dem Eklektizismus haben diese Erlässe keinen Platz mehr
übrig gelassen.

Die gleichen Grundsätze gelten auch von den Kommentatoren,

die nunmehr in zuverlässige und unzuverlässige
eingeteilt werden können. Zuverlässig sind jene, die dem
Urteil des hl. Thomas immer und, soweit es tunlich ist, in
allen Fragen Vertrauen entgegengebracht haben. Jene aber,
die dies nicht taten, ja sogar in grundlegenden Fragen
v°n ihm abwichen, sind unzuverlässig, wenigstens in bezug
auf die Erklärung des hl. Thomas, mögen sie noch so
Sehr protestieren, daß sie von ihm nicht einen Finger breit
abweichen wollen.

Alles das in einen Gedanken zusammengefaßt, können
^ir sagen : In der Summa theologica als Textbuch hat der
5l. Stuhl allen katholischen Gelehrten und Studenten die
kostbarste Reliquie eines Kirchenlehrers zur Verehrung
Und in der Lehre des hl. Thomas ein Kleinod zur
sorgfältigsten Aufbewahrung und Reinerhaltung anvertraut.

18*


	Die Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch

