Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Die Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 173

DIE SUMMA THEOLOGICA
DES HL. THOMAS VON AQUIN ALS TEXTBUCH
Von Dr. ALEXANDER M. HORVATH, O. P.

Wihrend der elfjihrigen Regierung Pius X. war man
gewohnt an die Energie seines Handelns und an seine
Sprache, die jede Zweideutigkeit und jeden Zweifel von
vornherein ausschlieft. Dennoch iiberraschte das in der offi-
ziellen Gesetzsammlung des Apostolischen Stuhles publi-
zierte Motu proprio Docloris Angelici vom 29. Juni 19141
Die Uberraschung steigerte sich, als die romische Studien-
kongregation auf Befehl des Papstes eine Reihe von Thesen
als Bestandteile der‘Lehre des hl. Thomas approbierte und
am 27, Juli in demselben pépstlichen Organ bekanntmachtes,
Ob Pius diese Verordnungen in der Vorahnung seines bal-
digen Todes erliefS oder ob sie durch die Logik der Er-
eignisse gefordert wurden, mag dahingestellt bleiben. Soviel
1st jedenfalls sicher, dafl er das MiBverstindnis seiner De-
krete nicht ertragen konnte. Wenn er also ein solches in
Jenem Motu proprio richtigstellte, so wollte er der Nachwelt
keinen Zweifel an dem Sinne seiner Worte hinterlassen.
Es ist ferner gewifs, dafl die emergische Forderung, den
Thomismus als ein in der Kirche allein berechtigtes
System anzusehen, einen wiirdigen Lebensabschluff des fiir
die Reinheit der kirchlichen Lehre so eifrig kimpfenden
Papstes bildet und dafl er durch die klare Begriffsbestim-
mung des reinen und von der Kirche geforderten Thomismus
alle wahren Verehrer des hl. Thomas, ja alle katholischen
Gelehrten zum grofiten Danke verpflichtet hat.

Die beiden Erlisse hingen innig zusammen. Der
zZweite wurde durch den ersten veranlaf3t und gleichsam als
Lotwendige Folge des ersteren vorbereitet. Die Klage des
P&pstes, daf} die Prinzipien und Fundamentalsitze des tho-
Mmistischen Systems von manchen Theologen und Profes-
Soren unrichtig, oft sogar verkehrt (perverse) ausgelegt
Werden, mufite eine Anfrage notwendig nach sich ziehen,
Welche denn diese principia et pronuntiata maiora des

. Thomas seien; und falls die von den Fragestellern ein-
M—_\__‘*»——i

' Acta Apostolicae Sedis VI, p. 386—341 (Divus Thomas I
P. 261—266).

* A, Ap. S. VI, 878 (D, Thomas I, p. 388 ff.).



174 Die Summa theologica

gereichten Thesen als solche anerkannt wiirden, mufite mit
aller Klarheit entschieden werden, ob sie in der vorgelegten
Form den vom hl. Thomas beabsichtigten Sinn wirklich
und richtig wiedergeben. Da die Studienkongregation diese
Anfrage in dem Sinne beantwortet hat, daf} die einge-
reichten Sitze die hauptsidchlichen und Fundamentalsitze
des Aquinaten ganz handgreiflich enthalten, so gibt
dieser Erlal eine auflerordentlich wichtige und prinzipielle
Entscheidung, deren Tragweite man nur bemessen kann,
wenn man im vorausgehenden Motu proprio das notwendige
Element vom zufilligen trennt und dann erst sich ein Urteil
bildet, worauf der Zusatz des Kongregationsdekretes pro
Italia et insulis adiacentibus sich bezieht,und worauf er nicht
bezogen werden darf. "

Im Motu proprio kénnen wir, abgesehen von den ein-
leitenden Siitzen, drei Teile unterscheiden. Im ersten klagt
der Papst, dafl seine bisherigen Bestimmungen iiber den
Thomismus mifdverstanden wurden und daf man sich vom
hl. Thomas zu entfernen suchte durch verkehrte Auslegung
oder, was noch schlimmer ist, durch vollstindige Hint-
ansetzung seiner Autoritdt. Der Papst klagt eben in seinem
Motu proprio, daf der hl. Thomas von einigen Theologen
unwiirdig und durchaus nicht seiner Intention entsprechend
behandelt wird. Es gibt Theologen, sagt der Papst, die da
meinen, daf es ihnen iiber die hauptsdchlichsten Sitze des
hl, Thomas ,in utramque partem disputare licet*, die in-
folgedessen die ,principia et pronuntiata maiora perverse
interpretantur“, und die ferner glauben, dafl sie deshalb auf
dem Katheder sitzen, ,ut sua opinionum placita cum
alumnis disciplinae suae communicent“. Beurteilt der Papst
die Lage so furchtbar ernst, so darf man von ihm doch
nicht annehmen, daf} er, wenn man von ihm iiber die prin-
cipia et pronuntiata maiora des hl. Thomas ein entschei-
dendes Wort verlangt und er dieselben mit kurzen, knappen,
aber auch sehr klaren Worten verkiinden laft, anch kiinf-
tighin noch es dem Urteil der genannten Theologen iiber-
lassen will, was der hl. Thomas und nunmehr auch er selbst
mit diesen Worten meinen.

Im zweiten Teil gibt Pins X. eine positive Vorschrift,
nach welcher auf den Universititen und anderen &hnlichen
Instituten die Summa des hl. Thomas als Textbuch der



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 176

Vorlesungen zu verwenden sei und fiigt endlich eine Sank-
tion hinzu, nach welcher die widerstrebenden Fakultiten
mit Entziehung der Vollmacht, akademische Grade zu er-
teilen, bedroht werden.

Liest man das Motu proprio, ohne den Zusatz zu be-
achten, durch, so gewinnt man keineswegs den Eindruck,
dafl in ihm eine ortlich begrenzte Bestimmung vorliegt:
alles, was der Papst sagt, pafit auf die aufleritalienischen
Verhéltnisse ebenso gut, wie auf die italienischen., Warum
wurde das Motu proprio doch nur fiir Italien erlassen?
Der wirkliche Grund wird fiir die Offentlichkeit wahr-
scheinlich immer verborgen bleiben, die daher nur so viel
feststellen kann, dafl diese Beschrinkung, soweit sie exi-
stiert, vorldufig notwendig und deshalb sehr weise war.

Inwiefern ist also die ortliche Beschriankung vor-
handen? Es unterliegt keinem Zweifel, daf der erste
Teil des Motu proprio nicht értlich beschriankt sein
kann, Alles, was hier der Heilige Vater sagt, dient nur
dazu, um seine mifiverstandenen, allgemein giiltigen Be-
Stimmungen vom 1. September 1910 ins richtige Licht zu
Stellen und das so zihe Festhalten der Kirche am philoso-
Phischen System des hl. Thomas zu begriinden. ,Non nulli
Sibi persuaserunt, Nostrae sese obsequi aut certe non refra-
gari voluntati, si quae unus aliquis e doctoribus scholasticis
In philosophia tradidisset, quamvis principiis S. Thomae
'®pugnantia, illa haberent promiscue ad sequendum. At eos
Multum animus fefellit.“ Hatte die Kirche am Thomismus
Lur ein partikuléres Interesse oder hitte sich diese irrige

uffassung fritherer papstlicher Vorschriften nur in Italien
®merklich gemacht, so miilten wir allerdings anerkennen,
al eine die anderen Systeme ausschlieBende Forderung
des Thomismus tatséchlich nur fir Italien gilt, Dem ist es
Jedoch nicht so.

) Dafl die Kirche sich nicht durch enge und nur fiir
®luzelne Linder oder Volker giinstige oder ungiinstige Ge-
SIchtspunkte zu ihrem zihen Festhalten am Thomismus be-
Simmen ljef, liegt auf der Hand. Die Kirche, deren
Wesentliche Aufgabe in der Reinerhaltung und in der zu-
z_erliissigen Mittellung der Glaubenswahrheiten besteht, kann
ni?len-jl philosophischen System gegeniiber billigend oder
; Bbilligend nur dann auftreten, wenn sie durch ein solches

0 der Erfiillung ihrer genannten Pflichten unterstiitzt oder



176 Die Summa theologica

gehindert wird. Gehindert wird sie hierin durch jede falsche,
aber auch durch jede andere Philosophie, aus deren Prin-
zipien Konsequenzen gezogen werden konnen, welche die
Glaubenswahrheiten gefihrden. Unterstiitzt wird sie hin-
gegen in der Erfilllung ihrer von Gott bestimmten Aufgabe
durch jene Philosophie, in welcher der entsprechende Wahr-
heitsgehalt so prézis und mit solcher Uberzeugungskraft
ausgepragt ist, dall es ein fir allemal ausgeschlossen
bleibt, Zugestdndnisse machen oder fortwéhrende prinzi-
pielle Berichtigungen an ihr vornehmen zu miissen. Nun
aber beweist die Geschichte der Philosophie hinlénglich,
dafl unter den bekannten philosophischen Systemen fir die
Reinerhaltung des Glaubensschatzes nur die Philosophie des
hl. Thomas eine sichere Biirgschaft leistet. Durchsichtigkeit
und Widerstandskraft gegen jeden fremden Einflafl und
gegen jeden Irrtum empfehlen die thomistische Metaphysik
ganz vorziglich und lassen dieselbe fiir die erwihnte Be-
stimmung sehr geeignet erscheinen. Fiihlt sich daher die
Kirche durch die Umstiinde gezwungen, die Gelehrtenwelt
auf dieses System eigens aufmerksam zu machen oder das-
selbe ausschlieflich vorzuschreiben, so handelt sie immer
und unter allen Umsténden im Interesse der Wahrung der
oben erwihnten allgemeinen Gesichtspunkte und sie spricht
eine allgemeine, notwendige, d. h. eine mit ihrer Bestim-
mung gegebene Wahrheit aus und ihre diesbeziiglichen Er-
lisse miissen fiir alle ihre Untergebenen gelten und von
allen befolgt werden. Ganz abgesehen also davon, dafl der
Papst im ersten Teile nur erklirt, wie er seine fritheren
allgemein giiltigen Bestimmungen verstanden hat, miissen
wir auch aus rein philosophisch-theologischen Griinden an-
erkennen, dafl seine Vorschriften in bezug auf den Tho-
mismus als ein ausschlieflilich zu befolgendes System fir
die ganze Kirche gelten und dafl wir auflerhalb Italiens

' Wie sehr die Wahrheit unseres Untersatzes vom Apostolischen
Stubl anerkannt wird, beweisen die Worte des Motu proprio am
besten: Es ist der Kirche daselbst nicht gleichgiiltig, ,quid quisque
de rebus creatis sentiat®. Der Heilige Stuhl rechnet ferner die Fun-
damentalsiitze des Thomismus nicht zu jenen, ,de quibus in utramqueé;
partem disputare licet,“ er will endlich die anderen Doktoren un
Lehrer nur insofern approbiert haben, soweit sie mit den Prinzipien
des Aquinaten lbereinstimmen, Sonnenklare Worte, die nur den einen
Zweck haben konnen: die Alleinherrschaft der thomistischen Philo-
sophie ein fir allemal sicherzustellen.



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 177

hieraus die notwendigen Konsequenzen abzuleiten ebenso
verpflichtet sind wie die Italiener. Von diesem Festhalten
am Thomismus kénnen uns auch keine dufleren Griinde ab-
schrecken, da es fiir die staatlichen Behorden, denen unsere
Universitiaten unterstehen, vollig indifferent ist, welche phi-
losophische Lehren daselbst vorgetragen werden,

Die weiteren Klagen des Papstes zu untersuchen, ist
nicht unsere Aufgabe. Die seit der Enzyklika Aeterni Patris
verdffentlichte Literatur wiirde uns hinreichenden Auf-
schlufl erteilen, wie weit sich die von Pius X. geschilderten
Zustinde erstrecken, aber die von der Studienkongregation
approbierten 24 Thesen dispensieren uns von einem niheren
Eingehen auf diesen Punkt, da es durch diese Sitze jedem
leicht gemacht ist, hieriiber ein Urteil zu fiallen. Noch
weniger sind wir unterrichtet, auf welche Lehrstiihle die
auflerordentlich scharfen Ausdriicke sich beziehen, mit denen
der Papst diejenigen tadelt, die an die Stelle der von der
Kirche gutgeheiffenen Doktrinen ihre eigene Meinung
Setzen, Wir wiren sehr froh, wenn diese Worte auflerhalb
Italiens keine Geltung beanspruchen wiirden, was wir auch
bereitwillig annehmen. Hieraus folgt aber keineswegs, da®
der notwendige, d. h. mit den fritheren Bestimmungen ge-
8cbene Kern dieser Sitze fiir unsere Linder nicht gilt.

Ussen wir alle ausschliefflich den Thomismus vortragen
und verteidigen, so sind wir auch alle verpflichtet, die
undamentalsitze desselben nicht fiir solche anzusehen,
nde quibus in utramque partem disputare licet*; wir miissern
Uns hiiten, zu jenen zu gehiren, ,qui quae in ipsius philo-
SOphia principia et pronuntiata maiora sunt, illa perverse
terpretantur, noch mehr aber der irrigen Meinung zu
u}digen, als wenn die Aufgabe des Professors wire, ,.sua
“Plnionum placita cum alumnis disciplinae suae communi-
Care“.  Alle diese Sitze sind notwendige Konsequenzen
Miher erwihnter Thesen. Ist der Thomismus das einzige
Ystem, welches der Kirche Dienste zu leisten vermag, so
uf er in seiner vollen Reinheit zur Geltung gelangen:
fun jede Zugabe oder Hinwegnahme kann ihn zu seiver
SStlmmung ungeeignet machen, weil eine solche an ihm
kl._e gleiche vollig verindernde Wirkung hervorbringen
“bnte, die sie an den Wesenheiten der Dinge hervorbringt.
& *
#

Divus ThomasII. (Jabrbuch fitr Philosophie ete. X X1X.) 12



178 Die Summa theologica

Teilweise anders miissen wir denken iiber die Vor-
schrift des Motu proprio, dafl die Summa theologica fortan
als Textbuch der Vorlesungen zu verwenden sei. Die Ver-
teidigung der Glaubenswahrheiten ist Aufgabe des Ge-
lehrtenstandes, dem die Kirche infolgedessen einen guten
Teil ihrer wesentlichen Bestimmung anvertraut. Alle katho-
lischen Gelehrten sind also kraft ihres Standes verpflichtet,
das System des hl. Thomas kennen zu lernen, und zwar
aus so zuverlidssigen Quellen, die iiber die Prinzipien und
Fundamentalsitze des Aquinaten keinen Zweifel iibrig lassen
konnen. Die Biicher ,ad mentem“ oder gar jene, die noch
bescheidenere Anspriiche erheben, kénnen allerdings ein-
zelne abgerissene Gedanken, nie aber das System selbst,
den inneren Zusammenhang der einzelnen Teile darstellen.
Sie gewihren dabei dem Leser keine Versicherung, dafl er
den hl. Thomas tatsichlich gefunden hat. Daher mufiten
jene, die ihrer hohen Aufgabe bewuf3t waren, auch bis jetzt
die Werke des hl. Thomas selbst studieren und wir kénnen
mit Vergniigen feststellen, dafl dieses Quellenstudium in den
letzten Dezennien von Jahr zu Jahr intensiver betrieben
wurde.

Hiebel diirfen wir aber nicht verkennen, daf} eine von
Jugend auf aus der Summa selbst geschopfte Ausbildung
zur Griindlichkeit der Thomasstudien wesentlich beitrigt,
jedenfalls aber die grofle Gefahr beseitigt, dafl man die
Summa im ganzen Leben fiir ein blofles Nachschlagewerk
erachtet. Es ist ferner nicht zu leugnen, dafl der Betrieb
der theologischen Studien ohne die Summa fiir die Philo-
sophie des hl. Thomas immer eine gewisse Gefahr in sich
birgt. Denn abgesehen davon, dafl die Vorwiirfe, die den
Handbiichern ,ad mentem“ gemacht werden konnen, auch
fiir die genannte Unterrichtsweise gelten, bleibt das durch-
dringende Verstéindnis des Aquinaten fiir einen betricht-
lichen Teil der Berufenen verschlossen, da sie eben mit der
Schreib- und Denkweise des hl. Thomas nicht von Jugend
auf, also nicht professionsmiflig, vertraut waren.

Wenn also der Papst, indem er die Summa als Text-
buch vorschrieb, diesen und #hnlichen Gefahren vorbeugen
wollte, so sprach er ebenfalls eine notwendige und deshalb
fir die ganze Kirche geltende Wahrheit aus, die jeder ka-
tholische Gelehrte, dem die Aufgabe der Philosophie 1m
kirchlichen Leben klar geworden ist, als fiir sich selbst schon



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 179

vor dem Motu proprio verpflichtend ansah. Eine Schwierig-
keit entsteht nur in bezug auf die Ausdehnung der Quellen-
studien auf die Studierenden unserer Linder. Das Motu
proprio verpflichtet sie hiezu gewifd nicht unter den eigens
bestimmten Strafen. Folgt aber hieraus, dafl wir unsere
Studenten auch weiter ohne jede Kenntnis der Summa
heranbilden dirfen? Gewif3 nicht. Theoretisch kann man
fiir sie sogar die gleiche Notwendigkeit nachweisen, die
man fir die italienischen Universitdten nachgewiesen zu
haben glaubte. Denn der hl. Thomas kann ungetritbt und
in voller Klarheit und Reinheit sowohl in Italien als auch
auflerhalb Italiens nur dann zur Geltung kommen, wenn er
aus seinen eigenen Werken studiert wird. Infolgedessen
héitte man theoretisch schon seit der Enzyklika Aeterni
Patris das erwiahnte Quellenstudium iiberall fordern miissen,
praktisch jedoch konnten und koénnen viele hohere Lehr-
anstalten dieses Ideal nicht verwirklichen, aus dem ein-
fachen Grunde, weil es ihnen nach dem staatlich festge-
stellten Studienplan an der ndtigen Zeit gebricht. Innerhalb
vier bis fiinf Jahren, in denen auch noch die unbedingt not-
wendigen philosophischen Vorstudien untergebracht werden
miifiten, konnte man an ein griindliches Studium aller Teile
der Summa gar nicht denken; sowohl das eingehende
Thomasstudium als auch die damit noch zu verbindende
Weitere dogmatische und praktische Ausbildung miiften da
lﬁlden. Deshalb war es sehr weise, dafl der Heilige Vater
dle Durchfithrung der diesbeziiglichen Vorschrift von den
aufSeritalienischen Fakultdten nicht mit Androhung der be-
annten Strafen fordert.
Konnen wir aber hierin das Ideal micht erreichen, so
folgt, noch nicht, dafl wir uns nicht bestreben miissen,
thin wenigstens niher zu kommen. So viel Eifer fir den
hl, Thomas und so viel Zuvorkommen den angehenden Ge-
l?_hl'ten gegeniiber miifiten auch unsere Linder aufweisen
Onnen, daf} sie das Studium der Summa von den Dok-
‘oranden verlangen. Man konnte dies entweder durch Er-
Nchtung von Lehrstithlen erreichen, auf denen die Pro-
®Ssoren wenigstens einige Teile der Summsa methodisch
Vortragen, oder aber dadurch, dafd wichtigere Fragen semi-
Svaj_rartig. durchgenommen und bearbeitet werden. Damit
WUrcfle jedem die Gelegenheit geboten, mit dem hl. Thomas
fhigstens einigermaflen bekannt zu werden und die Art

12*



180 Die Summa theologica

und Weise, wie man ihn in die Hand nehmen und stu-
dieren muf}, kennen zu lernen. Damit wiirde uns auch der
Vorwurf erspart bleiben, dafl wir noch immer Studierende
heranbilden, die in der Mitte oder sogar am Eunde ihrer
Studien die Summa des hl. Thomas nur als ,Buch des
Thomas“ benennen konnen.

Das alles natiirlich nur vorliufig, solange der Studien-
plan uns im Wege steht, denn die allgemeine Notwendig-
keit des fiir Italien vorgeschriebenen Studienbetriebes ist
doch viel zu gebieterisch und wir diirfen unseres Erachtens
nicht auf #&hnliche Strafbestimmungen warten, die fiir
Italien erlassen wurden, denn solche miissen die philoso-
phische Welt immer nur per accidens bestimmen und be-
wegen. # "

£

Die zukiinftige Alleinherrschaft der thomistischen
Philosophie bedeutet nicht ein Erstarren in der katholischen
Wissenschaft und die Kirche wollte durch ihre Vorschriften
den Lebensnerv einer Weiterentwicklung nicht abschneiden.
Der Thomismus ist ein abgeschlossenes System in bezug
auf seine Prinzipien und Fundamentalsdtze, nicht aber in
jeder Beziehung. KEinen solchen Abschlufl gibt es in den
menschlichen Dingen nicht, auch nicht in der Philosophie.
Den Thomismus immer zeitgemidfl zu begriinden und zu
verteidigen, weitere Konsequenzen in bezug auf die Welt-
und Lebensanschanung des einzelnen und der Volker aus
seinen Prinzipien abzuleiten, mit einem Worte ihn auszu-
bauen, ist eine Aufgabe, die uns und allen kiinftigen Ge-
nerationen obliegt und die wir vollstindig nur am Ende
der Zeiten losen werden,

Die auf die Summa als Textbuch beziigliche Vor-
schrift enthélt aber ein auflerordentlich glinzendes Ver-
trauensvotum, welches alle Verehrer des hl. Thomas mit
Dank entgegennehmen. HKin Werk des 13. Jahrhunderts
ist auch im modernsten 20. Jahrhundert als Textbuch
brauchbar! Es mufl in diesem Werke etwas Groflartiges,
etwas ewlg Wahres enthalten sein, sonst hiitte es andere
dem #ufleren Erfolge nach ruhmreichere Schopfungen nicht
iiberlebt. Ist also die Summa in den fritheren Jahrhunderten
nicht zur verdienten Geltung gekommen, soO ist jetzt fhe
Zeit wahrhaftig da: der Heilige Stuhl, der die Studien
autoritativ ordnet, hat uns alle darauf aufmerksam gemacht.



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 181

1I

Die Intention des Motu proprio ist nicht zu verkennen,
Das System — dieses ewig Wahre in den Werken des
hl. Thomas -— soll jeder katholische Gelehrte kennen
lernen und als das Seinige bekennen. Kine Weiterbildung
der Philosophie auf dieser Grundlage ist nicht nur nicht
ausgeschlossen, sondern, der Natur der Sache entsprechend,
wiinschenswert und notwendig. Damit aber der Bau stand-
halte und das Geb#@ude nicht nur ein gefilliges Aufdere er-
halte, sondern auch der Weiterbau nach dem vom grofien
Baumeister entworfenen Plan vorgenommen werde, ist es
notig, dafl die Umrisse des Systems und seine Fundamen-
talprinzipien auf eine Weise bestimmt und bekannt ge-
macht werden, die jeden Zweifel und jede Ausflucht aus-
schlief3t. Diesem Bediirfnis ist der Heilige Stuhl entgegen-
gekommen, als er in 24 Sitzen principia et pronuntiata
maiora als solche gutgeheiflfen hat, die die Lehre des
hl. Thomas, soweit es sich um Fundamentalwahrheiten
handelt, ganz sicher darstellen. Der Heilige Stuhl ver-
steht also unter Thomismus jene Philosophie, die diese
Sétze verteidigt, jene aber, die diese verwirft, kann er mit
dem erwihnten Namen kiinftighin nicht mehr beehren.
Wollte man bisher nicht wissen, was unter Thomismus zu
verstehen sei, oder hat man den hl. Thomas mit geschlos-
senen geistigen Augen gelesen, so ist dem — Gott sel
Dank — ein Ende gemacht.

Wem es bisher nur um den hl. Thomas und
Seine Philosophie zu tun war, klingen diese Sitze nicht
fremd: er kannte dieselben von Jugend auf und vom
hl. Thomas selbst hat er sie alle gelernt. Freut man sich
dariiber, dafd fortan die Summa die tégliche Nahrung den
Studierenden bieten soll, so freut man sich ebenso auf-
ichtig, dafl nunmehr der ganze Thomas, so wie er selbst
Sein wollte, zum Durchbruch gelangen wird. Uber das
Kompliment der ,Stimmen der Zeit!* wird sich die Studien-
kOngregation sicher nicht geschmeichelt gefiihit haben®

—_—

46 Jahrg., 1. Heft, p. 11 ff. (Oktober 1914.)

*Der Papst war damals nicht mehr am Leben; infolgedessen
konnte e das Kompliment nicht zur Kenntnis nehmen, obwohl das-
Selbe mehr an ihn adressiert war als an die Kongregation, die schlief3-
lich nur nach den Befehlen des Papstes handeln mufite.



182 Die Summa theologica

Sie wollte in diesen Siitzen gewill keine Glaubens-
artikel verkiinden, denn solche gibt es per se in der Philo-
sophie nicht; aber sie wollte ganz klar dartun, was unter
Thomismus zu verstehen sei. Sie wollte ferner erkldren,
dass diese vierundzwanzig Sitze handgreiflich — plane —
in den Werken des hl. Thomas enthalten sind und dafs
einige sogar eine fundamentale Bedeutung in seiner Philo-
sophie beanspruchen. Und ein katholischer Philosoph, der
auf seine thomistische Bildung noch etwas gibt und den
Namen des hl. Thomas mit Hochschiétzung ausspricht, muf’
sich in diesem Falle dem Urteil des Papstes und der
Kongregation unterwerfen, um eben die eigenen thomi-
stischen Prinzipien nicht zu verleugnen und um seine Liebe
und Hochschidtzung gegen den Meister zu dokumentieren.
»Ordinare de studio pertinet praecipue ad auctoritatem
Apostolicae Sedis qua universalis Kcclesia gubernatur, cui
per generale studium providetur.“ (Principium inconcussum
Doctoris Angelici, quod nemo sincere catholicus ausit in
dubium vocare.)

Atqui: ,sacra haec Congregatio supra dictis thesibus
rite examinatis et sanctissimo Domino subiectis, de eiusdem
Sanctitatis Suae mandato, respondet, eas plane conti-
nere sancti Doctoris principia et pronuntiata
maiora.“

Ergo auctoritati competenti oboediendum et saltem
concedendum est eam scivisse, quid de studiis ordinare
voluerit.

Die ,Stimmen der Zeit“ sind jedoch mit unserer
Schlufdfolgerung nicht einverstanden. ,Insofern diese Thesen
die Lehre des hl. Thomas darstellen — meinen sie —
werden sie empfohlen“ Aber gar kein Wort von
einer Empfehlung! Es wird nur gesagt, diese Thesen seien
die des hl. Thomas, Keine Empfehlung, sondern ein kate-
gorisches Ja, Wenn wir jedoch etwas einer Emptehlung Ahn-
liches hier durchaus entdecken wollen, so konnen wir von
einer zwingenden Vorschrift, nicht aber von einem ,ad
libitum® reden. Der Papst hat ja vor einem Monat einen
Befehl in bezug auf den Thomismus als ausschliefSlich
approbiertes System erlassen. Wenn er nun seinen Untex:-
gebenen nahelegt, was unter Thomismus zu verstehen sei,
so will er eben nicht empfehlen, sondern einfach befehlen.
»Insofern aber die Theologen uneins sind, wie der hl. Thomas



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 183

diese oder jene These verstanden habe — risonieren die
,Stimmen der Zeit‘ weiter — 1ist keine der verschiedenen
Deutungen als ausschlief8lich richtig erklirt worden.“ Aber
wiederum gar keine Spur davon! Die Theologen also, die
bisher den hl. Thomas nach ihrem Geschmack ausgelegt
haben, werden hier einfach belehrt, daf3 sie nicht den
richtigen Weg eingeschlagen haben. Denn wenn sie bisher
gezweifelt haben, wie der hl. Thomas beispielsweise die
These von der Zusammensetzung von Wesenheit und Dasein
verstanden hat, wurde es ihnen jetzt vom HIl. Stuhl ganz
klar gesagt: ,distinctis realiter principiis, essentia et esse
constant.* Zweimal wird dies — der Wichtigkeit der
These ganz entsprechend — eingeschirft. Im zweiten
Falle wird der Satz sogar als eine veritas fundamentalis
hingestellt, da ohne diese andere wichtige Fragen des
Thomismus unverstindlich bleiben miifdten, , V. Est prae-
terea in omni creatura realis compositio subiecti subsi-
Stentis cum formis secundario additis, sive accidentibus:
ea vero, nisi esse realiter in essentia distincta
Yeciperetur, intelligi non posset.¥ Und in beiden
F_éi,llen beansprucht die Studienkongregation wenigstens
die Anerkennung, daf3 sie eine Tat vollbracht hat, der
die Eigenschaften eines actus humanus zukommen. Im
Vollen Bewufdtsein ihrer Autoritit sagt sie: eas plane
Continere sancti Doctoris principia et pronuntiata maiora.

le ,Stimmen der Zeit* hingegen miissen die Kongregation
erst belehren, dafl ,dariiber nichts entschieden ist und daf}
Man guch in Zukunft rvhig annehmen und lehren kann,
dal in dieser Frage die Metaphysik des hl. Thomas etwas
tiefer und feinsinniger ist als die krassen Deutungen
Mancher Kommentatoren“, Nun, zu diesen krassen Kommen-
t‘atoren gehdren von nun an auch der HL Stuhl und die
_5tudienkongregation, denn man wird wenigstens mit
lhrer gllzu klaren Sprache eine ,feine und tiefsinnige®

Istinktion der beiden Prinzipien nicht vereinigen k¢nnen.
Aber doch, es laf3t sich noch eine Formel finden! Sie ist

M embryonalen Zustand in den ,Stimmen der Zeit% schon
\-\__‘———_

P, 'Diese Anerkennung der bescheidenen Leistungen des P. del
Ullliildo’ der die Lehre von der distinctio realis zwischen Wesenheit
o Daselq als eine veritas fundamentalis mit solchem Nachdruck
" out hat, ist sicher schwerwiegender, als die Spotteleien der ,Stimmen

¥ Zeit“, die sich dieser bedeutende Thomist gefallen lassen muf.



184 Die Summa theologica

enthalten; das Ubrige wird die wissenschaftliche Onto-
genesis zustande bringen!

Die ,Stimmen der Zeit* mnennen das nunmehr
offiziell und kirchlich als thomistisch anerkannte Ver-
haltnis von Wesenheit und Dasein ein massives. Das
1st ein sehr billiger Ausdruck, mit dem man den unkun-
digen Leser irrefithren, im eigenen Vorlesungssaal aber
ohne Anstrengung, d. h. ohne Beweise es zu einem Applaus
bringen kann, aber philosophisch ist dies nicht. Unter
Philosophen 1st es Mode, auf den gegenseitigen Standpunkt
einzugehen und einander nichts mehr und nichts anderes
behaupten zu lassen, als der Gegner eben sagen will

Wenn die ,Stimmen der Zeit* ihre Zuflucht zur
partikuléren Geltung der Antwort nehmen, so ist dies
gewild kein gliicklicher Ausweg. Denn entweder hat die
von seiten der berufenen Autoritit erfolgte Bestimmung, was
unter Thomismus zu verstehen sei, eine bindende Kraft oder
nicht. Wenn nicht, dann ist es iiberfliissig, sich mit der Sache
noch irgendwie abzugeben, Der Beweis der Nichtgeltung muf}
aber von den Verteidigern dieses Teiles der Alternative
erst erbracht werden. Hat sie aber eine Geltung, so ist
eine partikuléire Geltung durch die Natur der Sache selbst
ausgeschlossen,

Die Kirche hat am Thomismus kein einseitiges In-
teresse. Durch seinen Wahrheitsgehalt ist er allein im-
stande, die Reinheit der Lehre und des Glaubensschatzes
unserer Kirche unversehrt zu bewahren und schidliche
Einfliisse fernzuhalten: ein Satz, der in Italien ebenso
gilt wie auflerhalb Italiens und an die Nichtfragesteller
die gleichen Anspriiche erhebt wie an die ,Fragesteller.
Deshalb schreibt der Papst iiber den Thomismus in seinem
Motu proprio: ,ea quae in philosophia Sancti Thomae sunt
capita, non ea haberi debent in opinionum genere, de
quibus in utramque partem disputare licetf,
sed velut fundamenta, in quibus omnis naturalium, divi-
narumque rerum .scientia consistit. Wenn also die Kirche
sich irgend einmal offiziell dariiber ausgesprochen hat, was
unter Thomismus zu verstehen sei, welche Sitze zu diesem
Fundament aller menschlichen und gottlichen Wahrheiten
gehoren, so mag ihr Anspruch vielleicht durch ,bestimmte
Fragesteller* veranlaflt worden sein, gelten mufl er jedoch
fir alle, denn fiir alle hat die Kirche einzigundallein



des hl., Thomas von Aquin als Textbuch 1856

den Thomismus vorgeschrieben und an seiner Reinerhaltung
wie auch am Awusschlufl einer disputatio in utramque
partem hat sie bei allen, die ihr zu gehorchen verpflichtet
sind, das gleiche Interesse. — Ich mdochte einen verntinftigen
Grund horen, warum eben nur die ungliicklichen ,Frage-
steller“ oder hochstens die italienischen Professoren nicht
weiter in utramque partem disputieren diirften? Sind diese
vielleicht minder fihig, zwischen zwei Meinungen zu unter-
scheiden, als Gelehrte anderer Nationen, oder schadet ein
solcher Disput nu r ihnen? Man muf} entweder die Stellung-
nahme der Kirche dem Thomismus gegeniiber und die
Stellung des Thomismus im kirchlichen Lehrgebéude vollig
verkennen, oder aber beides mit Miflbehagen zur Kenntnis
nehmen, wenn man eine partikulire Geltung der ,Antwort“
auch nur zu ahnen geneigt ist.

Wie viele absurde Konsequenzen miiffte man sich
ferner bei dieser Annahme gefallen lassen! Unter den
ungliicklichen ,bestimmten Fragestellern* und unter den
Universitdtsprofessoren in Italien befinden sich ja viele
Ausldnder, denen es leicht passieren kann, dafd sie in ihre
Heimat zuriickgerufen werden. Solange sie sich in Italien
aufhalten, sind sie verpflichtet, den hl. Thomas so zu
dozieren, wie dies die Studienkongregation vorgeschrieben
hat, d. h. sie diirfen in diesen Sitzen nicht mehr solche
erblicken, iiber die nach Belieben zu denken und zu dispu-
tieren ihnen gestattet ist. Nun kommt der erlosende Tag.
Mit der Heimkehr erhalten sie ihre goldene Freiheit und
mit dem italienischen Talar und Hut konnen sie auch ihre
wissenschaftliche Uberzeugung ablegen! Solche Gelehrte
will die Kirche durch ihre Erlisse nicht erziehen und solche
kann sie auch nicht gebrauchen: nur iiberzeugungsfeste
Minner kénnen der kirchlichen Wissenschaft Dienste leisten,
andere aber nur Verderbnis anstiften, da sie allen mog-
lichen heterogenen Elementen Tir und Tor &ffnen und
diese gefahrliche, gesichtslose und verschwommene Philo-
sophie auch anderen mitteilen.

In der wissenschaftlichen Welt wird man den Ge-
lehrten bewundern, der um ein anderes, hoheres aber mit
voller Uberzeugung festgehaltenes Prinzip nicht zu ver-
Sugnen, an seinen wissenschaftlichen Ansichten Korrek-
turen vornimmt, mag auch das Prinzip den fraglichen Punkt
lur von auflen her berithren und beleuchten. Es bleibt ja



186 Die Summa theologica

jedem noch immer die Moglichkeit iibrig, seine bisherigen
Forschungen zu revidieren und so auch aus inneren Griinden
an der neuen Uberzeugung festzuhalten. In unserem Fall
haben wir aber ein solches hoéheres Prinzip: der Papst hat
dasselbe am Anfang seines Motu proprio angefithrt. Wenn
wir also um jeden Preis Thomas-Schiiler bleiben wollen,
so sollten wir doch nicht ein so wichtiges Prinzip des
Aquinaten iiber Bord werfen, sondern dieser Autoritét
wenigstens so viel Glauben schenken, als sie und die Natur
der Sache selbst verlangen. Und nachher kann man ja in
den eigenen Heften, Biichern usw. nachschauen. Viel-
leicht ist dort doch ein Fehler zu finden, oder man hat
dies oder jenes iibersehen usw. So viel Aufmerksamkeit
verdient jene vom hl. Thomas als so kompetent angesehene
Autoritit ganz gewifl, Sie war ja von der disputatio
in utramque partem genau unterrichtet, und ohne jeden
Grund oder aus leichten Griinden wird sie sich doch nicht
ausschliefilich und mit so klaren Worten fiir die eine
Partei erkldrt haben. Freilich ist es oft sehr schwer, das
serravi“ auszusprechen, aber das ist des Philosophen doch
viel wiirdiger, als die Ausfliichte der ,Stimmen der Zeit“.

Auch vom juristischen Standpunkte aus kann man die
Stellungnahme der ,Stimmen der Zeit“ keine gliickliche
nennen. Die Juristen, und nach ihnen die Moralisten, sind
ja sehr eifrig in der Sammlung und Aufhéufung von
Probabilititen. Jede Antwort auf die Anfrage ,bestimmter
Fragesteller* wird beniitzt, um wenigstens den Grundstein
zu einer opinio probabilis legen zu kénnen. Und doch kann es
sich in allen diesen Fillen nur um einen Analogieschluf
handeln, da die ganz gleichen Verhiltnisse oder Umstidnde
niemals oder sehr selten zusammentreffen. Wenn es sich aber
um den Thomismus handelt, iiber dessen Wert und Wesen von
der kompetenten Autoritit ein entscheidendes Wort ge-
sprochen wurde, dann mufl man die ,bestimmten Frage-
steller einfach mit einem gnidigen Wink abtun! Und dies
dann, wenn so ernste Worte der Fragestellung vorausgingex,
wie die des Motu proprio, und wenn die Verhiltnisse, auf
die der weitere Schluf bezogen werden sollte, iiberall die
ganz gleichen sind,

Nun die Verehrer des hl. Thomas sind dem P_apste o~
trotz oder gerade wegen ihrer  krassen“ Abstraktionskraft
— zu grofem Dank verpflichtet, da er ihnen ein argumentum



des hl, Thomas von Aquin als Textbuch 187

ex auctoritate an die Hand gegeben hat, mit dem sie ihren
und nunmehr auch den Gegnern des offiziellen kirchlichen
Thomismus beweisen kénnen, dafl der hl. Thomas sich zu
jener Hohe nicht emporgeschwungen hat, wo man, mit
einer ,feinen und tiefsinnigen“ Unterscheidungskraft ausge-
riistet, die ,massiven“ Realitdten der Metaphysik gar nicht
mehr bemerkt. .Nunc vero hoc propterea edicimus, non
modo non sequi Thomam, sed longissime a sancto Doctore
aberrare eos, qui, quae in ipsius philosophia principia et
pronuntiata maiora sunt, illa perverse interpretantur aut
prorsus contemnant.“ Und nach einem Monate hat der selige
Papst erkliart, welche (Gelehrte diese principia et pronun-
tiata maiora richtig interpretieren. Nach Abzug dieser
Philosophen erhalten wir die Summe jener, die dieselben
perverse interpretieren. Quod erat demonstrandum !

Aber der Papst hat hier nur seine Privatanschauungen
ausgesprochen; infolgedessen kann man ,ruhig“ seine Wege
gehen. Durchaus nicht ! Erappelliert in seinem Motu proprio
an das katholische Gewissen seiner Untergebenen und schickt
ein Prinzip voraus, aus dem jeder entnehmen kann, dafl
er hier mnicht Privatanschauungen mitteilt, sondern als
eine Autoritit auftritt, der in den Studienangelegenheiten
endlich einmal Klarheit und Ordnung zu schaffen, das
Recht und die Pflicht obliegt. Wenn er also erklirt, wie
er seine fritheren Verordnungen verstanden hat, und
Wwie er dieselben beobachtet wissen will, so spricht er doch
Il_icht als Privatmann und zu einer kleinen Schar ungliick-
l}Cher ,Fragesteller“, sondern er wendet sich an das katho-
lische Giewissen aller derjenigen, die von seinen fritheren
Anordnungen Kenntnis genommen haben und dieselben zu
beobachten auch bisher verpflichtet waren.

Wenn also die ,Stimmen der Zeit“ aufmuntern und
Prophezeien, daf} ,die verschiedenen Auffassungen und Er-
k!ﬁ.rungen einiger Lehren des hl. Thomas auch in Zukunft
Nicht gufhéren werden“, so konnen wir uns gestatten, einer
anderen Meinung zu sein, nicht zwar in bezug auf den

Intritt der vorhergesagten Kreignisse, sondern in bezug
auf die Aufmunterung. Aufhoren werden die verschiedenen
eutungen leider nicht, aber diejenigen, die daran mit-
Wirken, handeln sicher nicht nach dem Wunsche der Kirche
und ihrer zwei letzten Bestimmungen, die eben das Gegen-
teil erzielen mochten. Die erste erklart, dafl die Kirche



188 Die Summa theologica

immer fiir den Thomismus allein eintreten wollte. Die
zweite aber sagt, wie dieser Thomismus beschaffen sein
soll, wenn er der vom Papst skizzierten Aufgabe gerecht
werden will, und welche seine Prinzipien und Fundamental-
sitze seien, iiber die ,in utramque partem disputare“ non
licet. Das sind sicher sehr klare Worte, die jedem nahelegen,
dafl ,die verschiedenen Auffassungen und Erklirungen
einiger Lehren des hl. Thomas“ in der Zukunft aufhoéren
miissen,

Es ist auch gewify, dafl ,die Scholastik im Geistes-
kampfe grofS geworden ist, und im geistigen Ringen wird
sie wachsen und fortschreiten“; aber dieser Geisteskampf
darf sich nicht mehr in der Form eines inneren Krieges
abspielen. Wir alle haben gemeinsame #ufsere Feinde; gegen
diese sollen wir auf einer gemeinsamen Grundlage mit ver-
einten Kriften kiimpfen, und wir werden bald sehen, wie
in diesem geistigen Ringen unsere Philosophie wachsen
und fortschreiten wird. Wer hat bisher an eine innere
Weiterentwicklung der christiichen Philosophiein dem Sinne
gedacht, dafl kein Jota aus ihren festen Krrungenschaften
verlorengehe und sie doch auch die modernsten Errungen-
schaften als die ihrigen bezeichnen koénne? Vor Ilauter
innerer Prozefifithrung sind wir nicht dazu gekommen. Wir
haben uns den modernen Errungenschaften gegeniiber mehr
aufnehmend verhalten und mit diesen ist auch vieles von
dem Geiste fremder Philosophien in die unserige einge-
drungen. Diesem inneren Krieg und diesem Eindringen
fremden Geistes wollen diese Sétze ein Ende machen, in-
dem sie die Grundlinien des offiziellen kirchlichen Thomis-
mus skizzieren. Diese Grundlinien sollen und miissen im
Interesse der groflen Zwecke unberiihrt bleiben und auf
ihnen soll das starke, herrliche, unzerstérbare Gebiiude der
kirchlichen Philosophie aufgebaut werden, — Will also die
Kirche den Thomismus, so will sie den von ihr skizzierten
Thomismus, Diejenigen aber, die an diesem noch immer riitteln
und korrigieren wollen, leisten der Kirche keine gediegenen
Dienste und sie machen auch den Satz des hl, Thomas streitig:
Ordinare de studio pertinet praecipue ad auctoritatem Aposto-
licae Sedis.

IIL

Der Urteilsspruch des HI. Stuhles war sehr weise und
opportun; er mufl sogar, wegen der Vorschrift, die Summa als



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 1S9

Textbuch! zu beniitzen, als unbedingt nétig bezeichnet
werden.

Wir wissen, wie der hl. Thomas von seinen Verehrern
behandelt wurde und wird, Oft sagt Thomas: impossibile
est; die treuen Anhénger hingegen miissen einer anderen
Meinung sein und das Gegenteil behaupten: possibile est.
So wenig Vertrauen setzt man auf die Urteilskraft des
Aquinaten! Wie mufl es aussehen in anderen Fragen, in
denen der hl. Thomas nicht so streng geurteilt hat?! Ja,
wir wissen dies, und die Geschichte der Theologie wird
hieriiber noch ein sehr scharfes Urteil fillen.

Wozu wiire es in concreto gekommen, wenn die Summa,
ohne eine genaue Bestimmung wenigstens der hauptséch-
lichsten thomistischen Sitze als Textbuch vorgeschrieben
worden wire? Die Vorlesung aus der Summa wére nur ein
Tummelplatz der verschiedensten Anfeindungen gegen
Thomas geworden und man hitte anstatt die thomistische
Lehre vorzutragen, mit Thomas nur polemisiert; wer die
diesbeziigliche Literatur kennt, wird sich dieser Befiirchtung
nicht haben verschlieflen kénnen, als es hiefl, die Summa
solle fortan als Textbuch eingefiihrt werden. Eine solche
Behandlung aber ist nichts weniger als geeignet, den Stu-
dierenden Hochschiétzung vor dem hl. Thomas einzuflgssen,
Der Papst aber wollte gerade das Gegenteil erreichen. In
der Summa ist uns die kostbarste Reliquie vom hl. Thomas
zurtickgeblieben ; nicht ein Stiick seiner Kleider oder seiner
Gebeine, sondern ein unschitzbares Produkt seiner Seele
verehren wir in ihr; und diesen kostbaren Gegenstand wollte
nun der Papst auf jedes Katheder stellen, damit Professor
und Student mit der némlichen Verehrung ihr Haupt vor
lhm entblossen und neigen.

! Der zitierte Artikel der ,, Stimmen der Zeit“ trigt die Uberschrift
»Die Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Schulbuch*
Zwischen Textbuch und Schulbuch ist ein Unterschied! Ein Textbuch
enthiilt die authentischen Quellen einer Wissenschaft, ein Schulbuch
dagegen ist eine Bearbeitung oder ein Auszug als privates Hilfsmittel
beim Unterricht zaum Gebrauch der Schiiler. So ist z. B. die Vulgata
€in Textbuch der exegetischen Theologie, die Institutiones Justinians
Waren ein solches fiir die Jurisprudenz. Der Papst erklirt aber aus-
driicklich : »Nos volumus, iubemus, praecipimus, ut qui magisterium
Sacrae theologiae obtinent ..., Summam Theologicam S. Thomae tam-
quam praelectionum suarum textum habeant et latino sermone ex-
Plicent,“ Die Summa ist daher nicht blof ein Buch »ad usum scholarum®,
Sondern das authentische Textbuch.



190 Die Summa theologica

Mit diesem Urteilsspruch der kompetenten Autoritit
hat ferner die katholische Wissenschaft viel gewonnen. Ein
Teil der sogenannten Thomasschiiler wurde iiberwiesen und
dadurch jedermann darauf aufmerksam gemacht, dafl die
Kirche in allen Fragen den reinen Thomas haben will, so
wie er sich selber darstellt und nicht wie der ,Tief- und
Feinsinn“ ihn korrumpiert haben. Diejenigen aber, die dem
hl. Thomas immer treu geblieben, sind fiir dieses Ja dem
HI. Stuhl von Herzen dankbar. Bis jetzt war man, da eben
mancherorts die Gewiisser ohne Not triib gemacht worden,
oft im unklaren, ob der hl. Thomas wirklich etwas anderes
sagen will, als das, was seine Worte so sonnenklar enthalten.
Von nun an ist der Zweifel nicht mehr notig, da es autori-
tativ entschieden wurde, wie der hl. Thomas sich selbst
verstanden hat. Bis jetzt war es nur wenigen vergdnnt,
durch eine aus der Summa geschopfte systematische Aus-
bildung selbstindig beurteilen zu koénnen, ob irgendeine
Lehre ins System des hl. Thomas hineinpasse oder ob sie
nur fremde Zutat sei; jetzt soll jedem die Gelegenheit dazu
geboten werden. Wahrhaftig, ein grofler Vorteil, da der
ersten Ausbildung entgegenzuarbeiten, eine sehr schwere
Aufgabe ist, die nur wenige Menschen l6sen kénnen, be-
sonders wenn einen der timor reverentialis und der Vor-
wurf des schwarzen Undankes gespenstartig verfolgen,

Der Urteilsspruch der Studienkongregation hat aber
auch noch eine weitere Bedeutung. Es gibt mehrere so-
genannte neue Fragen, die der hl. Thomas nicht behandelt
haben soll; wenn es sich aber darum handelt, die eigene
Lehre zu begriinden, so beruft man sich doch auf Thomas
und will ihn um jeden Preis — oft sogar den Text des
Aquinaten verstiimmelnd oder ihn sonst miffhandelnd —
dasjenige sagen lassen, was einem beliebt. Nun, dem wird
jetzt auch ein Ende gemacht, falls man, dem Willen des
Hl. Stuhles entsprechend, die Jugend ins quellenmifiige
Studium des hl. Thomas einfithrt, So wird gewifl jeder
selbst beurteilen kénnen, ob eine Auslegung oder eine Be-
hauptung in das thomistische System hineinpafit oder nicht,
und jeder wird in den Stand gesetzt, aus dem System
selbst seinen Weiterbau vornehmen zu konnen, statt aus
eigenen Vorurteilen dasSystem selbst rekonstruieren zu wollen.

Der Studierende wird némlich auf diese Weise die
Texte des hl. Thomas in ijhrem Zusammenhange kennen



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 191

lernen, Das Streben nach einem griindlichen Versténdnis
des Aquinaten wird ihn aneifern und ihm klarlegen, daf}
die Bedeutung einer responsio ad primum, secundum etc.
nicht blof aus dem materiellen Schall oder Komplex der
‘Worter zu entnehmen sei. Er wird sie daher mit dem corpus
articuli, dieses aber mit den iibrigen Artikeln der Quéstion,
die Quéstion mit anderen Quistionen usw, vergleichen. Hier-
bei wird er jedoch noch nicht stehen bleiben, sondern bevor
er sein Urteil fillt, stellt er noch einen Vergleich mit an-
deren Werken des hl. Thomas an, in denen der Aquinate
die gleiche Frage behandelt. Er priift die Gesichtspunkte,
von denen aus die zwei Stellen die Frage betrachten, und
erst dann entscheidet er, ob ein Text beweiskriftig ist oder
nicht. — Will er aber noch griindlicher vorgehen, so nimmt
er die Vorginger, die Zeitgenossen und die unmittelbaren
Nachfolger des hl. Thomas zur Hand. Welch eine unver-
siegbare Quelle geschichtlichen Wissens sprudelt aus diesen
hervor und welch ein klares Licht werden diese Autoren
auf die Texte des hl. Thomas werfen! Wir fiirchten das
Herannahen eines derartigen Studiums, wie dies die ,,Stimmen
der Zeit* ankiinden, keineswegs. Zu fiirchten ist nur, dafl
vorlaufig wenige sich dazu entschlieffen werden, denn ein
solches Studium bringt gewifs zahlreiche Uberraschungen.

Das geschilderte Verfahren ist allerdings ein beschwer-
liches, aber es ist wenigstens griindlich und sehr geeignet,
dem bekannten Hantieren mit den Texten des hl. Thomas
ein Ende zu bereiten. Denn ein so gebildetes Publikum
wird man mit einem ,dicit S. Thomas* nicht mehr befrie-
digen und zum ehrfurchtsvollen Schweigen bringen kénnen,
sondern man wird schon deshalb, um nicht ausgelacht zu
werden, zweimal oder noch ofters iiberlegen, ob ein Text
ohne weitere Kontrolle — eventuell nur aus zweiter Hand
— angefiithrt werden kann oder nicht.

Von diesem Gesichtspunkte aus hétten die ,Stimmen
der Zeit% auch das monumentale Werk von P. del Prado
beurteilen miissen, wenn sie ihren Lesern ein sachliches
Urteil dariiber bieten wollten. Paft dasjenige, was der Ver-
fa_aSSer behauptet, ins System des hl. Thomas hinein oder
nicht? Harmoniert die Lehre, die er als thomistisch vor-
trigt, mit den Prinzipien des Aquinaten oder nicht? Denn
Man wird doch nicht glaublich machen wollen, dafl in einem
Ogisch aufgebauten System zwei kontradiktorisch entgegen-



192 Die Summa theologica -

gesetzte Meinungen Platz behaupten konnen, oder daf}
aus so scharf abgegrenzten und sonnenklar ausgesprochenen
Prinzipien, wie die des Aquinaten es sind, logisch zwel
diametral widersprechende Meinungen abgeleitet werden
konnen. Auf der einen oder anderen Seite mufl etwas
fehlen. Wo es fehlt, hat P. del Prado nachgewiesen. Hat
er seine Aufgabe nicht geldst, so ist es Aufgabe der Gegen-
partei, dies sachlich nachzuweisen und aufmerksam zu
machen, daf} und warum er mit Thomas nicht iibereinstimmt.
Das Gleiche gilt auch von der Alternative: aut Thomas
aut Molina — non datur medium. Das alles ist bis jetzt
noch nicht geschehen, da man — wie es scheint — das
Werk viel zu unbedeutend und der Beachtung gar nicht
wert findet, so dafl man dariiber nur mit einem billigen
Spott hinweggeht. Unter Philosophen ist dies jedoch sonst
nicht Mode. Wenn sie einander etwas Sachliches sagen
konnen, so sagen sie das, wenn es auch noch so weh tut,
und selbst wenn dem Gegner das Herz verbluten miiflte.
Wenn sie aber nur spotten, so ist das ein Zeichen, dafl es
an sachlichen Argumenten fehlt. Die Geschichte der Philo-
sophie liefert dazu Beispiele genug.

Aber das Werk ist um vierhundert Jahre riickstindig!
Nun gut! Uberlassen wir die Entscheidung einem Historiker.
Wie wird er in dieser Angelegenheit urteilen? In der Be-
handlung der Frage, mit der sich P. del Prado beschiftigt,
treten ihm zwei seltsame Erscheinungen entgegen. Auf der
einen Seite will man auf den Standpunkt des Gegners nicht
eingehen; die Lehie des Gegners wird verstiimmels, verun-
staltet und so dargestellt, daf darin keiner der Angegriffenen
seine (Gedanken, seinen Standpunkt erkennt. Ferner sieht der
Historiker, dafl die geschichtlichen Quellen mit der nim-
lichen Genauigkeit behandelt werden: Verstimmelung, Ver-
drehung und andere erprobte Mittel. Er wird auch den
Zeoitpunkt ganz genau bestimmen koénnen, wo dies ange-
fangen und seither nie mehr aufgehort hat,

Auf der anderen Seite tritt ihm eine Erbitterung ent-
gegen, die sich in bissigen Bemerkungen und nicht selten
n satirischen Schilderungen Luft macht. Den Zeitraum zu
lfaestimmen, seit dem diese besteht, wird ihm nicht schwer
allen.

* Jetzt mufl er iiber die beiden Erscheinungen ein Urteil
fallen. Kein Wort der Entschuldigung kann in seine Feder



des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 193

kommen, wenn er die erste sonderbare Art des wissenschaft-
lichen Betriebes verurteilt. Auch tiber die zweite wird er
ein scharfes Urteil sprechen miissen, sofern das Bissige auf
die ehrliche wissenschaftliche Uberzeugung des Gegners
sich bezieht, denn solche Beispiele werden ihm viele ent-
gegentreten, Weun er aber sieht, dafl dies nur durch das
sonderbare Treiben der Gegner hervorgerufen wurde, so
wird er alles verstehen und entschuldigen, indem er mit
dem grofien Romer sagt: difficile est satiram non scribere.
Nun das ist auch P. del Prado passiert, wie er jeden davon
versichern kann. Und ich bin {iberzeugt, dafl seine ,mehr
als seltsamen Deklamationen“ gerade P. Pesch am wenigsten
» Vergniigen“ verursacht haben.

Die Lobspriiche, auf die sich die ,Stimmen der Zeit“
berufen, wiederholen wir von ganzem Herzen. Die Geschichte
des Thomismus wird einstens den Namen der Benediktiner
mit goldenen Buchstaben in ihre Annalen aufzeichnen.
Ohne die Benediktiner wiirde der Thon#ismus heute in der
Kirche Gottes vielleicht nicht jene Rolle spielen, die er
spielt. ,Magistrum semper secuti sunt ipsum S. Thomam*
und Pius X. hat noch in der neuesten Zeit diese treue
Anhinglichkeit an Thomas von einzelnen nominatim aner-
kannt und belobt. Zur Beurteilung der iibrigen aber hat
er uns am Abende seines Lebens Grundsitze und Thesen
hinterlassen, in deren Licht wir ganz genau sagen konnen,
wem die Lobspriiche des Papstes ungeteilt gelten. Und die
Ménner der Wissenschaft werden auf diese Grundsitze und
Thesen die Normen der Logik anwenden, und der weitere
logische Aufbau des Thomismus auf ihrer Grundlage wird
jedem das wohlverdiente Lob oder den gebiihrenden Tadel
Ohne weiteres einbringen.

Ebenso teilen wir mit Freude die Lobspriiche, die
den Grundsitzen des P. Laurentius Janssens, O. 3. B., von
den _Stimmen der Zeit“ entgegeungebracht werden, nicht
zwar deshalb, als ob ,wegen der Befolgung dieser Grund-
Sitze Pius X. noch kurz vor seinem Tode dem Collegium
Anselmignum seine volle Zufriedenheit und Anerkennung
&usgesprochen* hitte, sondern vielmehr deswegen, weil sie
&0 sich sehr verniinftig sind. Inwieweit aber an denselben
€ine Korrektur oder Ergénzung vorzunehmen ist, das kann
Man aus den zwel Krldssen des Papstes leicht entnehmen.
Uhne also den Verdiensten P. Janssens irgendwie nahetreten

Divus Thomas I1. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIX.) 13



194 Die Summa theologica

zu wollen, mochten wir hier auf eine sonderbare Exegese
der ,Stimmen der Zeit“ doch hinweisen. Sie sind sofort be-
reit, alles in globo anzuerkennen und kraft des papst-
lichen Erlasses zu empfehlen, was ithnen nur irgendwie
zu behagen scheint, oder richtiger, was dem gegnerischen
Standpunkt in irgendeiner Weise vielleicht nachteilig sein
kénnte — und dies dann, wenn die ,volle Zufriedenheit
und Anerkennung“ nur virtuell in einem anderen Satz
enthalten ist, aus dem ja doch nicht eine Approbation aller
Konsequenzen abgeleitet werden kann?!, Ist aber der geg-
nerische Standpunkt formell approbiert, so ist ,dariiber
nichts entschieden“ worden, und man ,kann ruhig“ das
(Gegenteil noch immer annehmen !

In bezug auf die Thomas-Erklirung hat uns Pius X.
aufler den vierundzwanzig Thesen folgende Grundsitze
hinterlassen, nach denen alle anderen zu korrigieren sind,
wenn man ,durchaus den Absichten des HIl. Stuhles ent-
sprechen will¥,

1. ,Quod si alicuius auctoris vel Sancti doctrina a
Nobis Nostrisve Decessoribus unquam comprobata est sin-
gularibus cum laudibus atque ita etiam, ut ad laudes suasio
iussioque adderetur eius vulgandae et defendendae, facile
intelligitur eatenus comprobata, qua cum principiis Aqui-
natis cohaereret aut iis haudquaquam repugnaret.*

2. ,Id autem peculiari quodam studio praestabunt
christianae philosophiae sacraeque theologiae magistri, qui
quidem probe meminisse debent non idcirco sibi factam esse
potestatem docendi, ut sua opinionum placita cum alumnis
disciplinae suae communicent, sed ut iis doctrinas Ecclesiae
probatissimas impertiant,“

Der zweite Grundsatz ist in seinem einfachen Literal-
sinn viel zu klar, dall man aus ihm weitere Konsequenzen
zn ziehen brauchte. Aus dem ersten folgen jedoch fiir die
Benutzung der Autoren sehr wichtige Konsequenzen.

Die Kirche will ausschliefilich die thomistische Lehre.
Die Autoren, die mit ihr ibereinstimmen, sind als erste mi1t-
approbierte Quelle heranzuziehen. Viele von ihnen dienten

! Pius X, belobte das Kollegium formell wegen seiner An-
héinglichkeit an Thomas. In diesem Lob ist vir tuell gewifd mf’anheEf
enthalten, aber die Richtigkeit jeder weiteren Konsequenz, die aus
1hm abgeieitet \Vil‘d, muﬁ nach den vom Pap.:it aufgestehten Nopn)eu
beurteilt werden.



(=}
ot

des hl. Thomas von Aquin als Textbuch 19:

dem hl, Thomas als Vorbild und Quelle, andere aber haben
aus ithm geschopft und seine Lehre weiter entwickelt, Die
ersten zeigen uns den Werdegang des Heiligen und werfen
ein Licht auf die Entwicklung der philosophischen oder
theologischen Lehre beim Aquinaten oder sie erleichtern
das Verstindnis seiner Sitze. Die letzteren stellen uns den
Kanal dar, durch den die reine Lehre des hl. Thomas auf
uns gekommen ist, und zeigen, wie lebenskraftig und ent-
wicklungsfdhig die Prinzipien des Aquinaten sind.

Die Lehrer, die mit ihm nicht iibereinstimmen — und
man kann seit dem Erscheinen der vierundzwanzig Thesen
sehr leicht erraten, wer diese sind — konnen nur zur
negativen Bekriftigung der thomistischen Lehre heran-
gezogen werden. Der positive Nutzen fir den Professor
und den Studenten wird jedoch ein betrichtlicher sein,
Die Konsequenzen, die aus der Lehre des hl, Thomas einer-
seits und aus der Lehre seiner Geegner anderseits, gezogen
werden konnen, sind sehr lehrreich und beweisen, wie falsch
der Grundsatz ist: ,mnihil interesse ad Fidei veritatem quid
quisque de rebus creatis sentiat.“

Die Autoren schliefilich, die allen Parteien recht geben
wollten, sind nach dem Willen des HIl. Stuhles zu den Ge-
lehrten zu rechnen, von denen eben gesprochen wurde, denn
dem Eklektizismus haben diese Erlisse keinen Platz mehr
ibrig gelassen.

Die gleichen Grundsitze gelten auch von den Kommen-
tatoren, die nunmehr in zuverlissige und unzuverldssige
eingeteilt werden konnen. Zuverlassig sind jene, die dem
Urteil des hl. Thomas immer und, soweit es tunlich ist, in
allen Fragen Vertrauen entgegengebracht haben. Jene aber,
die dies nicht taten, ja sogar in grundlegenden Kragen
Von jhm abwichen, sind unzuverlissig, wenigstens in bezug
auf die Krklirung des hl. Thomas, mdgen sie noch so
Sehr protestieren, dafl sie von ihm nicht einen Finger breit
abweichen wollen.

Alles das in einen Gedanken zusammengefait, kénnen
Wir sagen: In der Summa theologica als Textbuch hat der
HI, Stuhl allen katholischen Gelehrten und Studenten die

ostbarste Reliquie eines Kirchenlehrers zur Verehrung
und in der Lehre des hl. Thomas ein Kleinod zur sorg-
faltigsten Auf bewahrung und Reinerhaltung anvertraut.

18+



	Die Summa theologica des hl. Thomas von Aquin als Textbuch

