
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: P. Hyazinth Cormier, Generalmagister des Predigerordens, und das
Thomasstudium

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 145

P. HYAZINTH CORMIER, GENERALMAGISTER DES
PREDIGERORDENS,

UNI) DAS THOMASSTUDIUM

I
Als vor sieben Jahrhunderten der dritte Innozenz die

Kirche regierte und die Macht des Apostolischen Stuhles
am höchsten gestiegen war, trat Dominicus Guzman
von Calaroga gegen die anarchische Häresie in Languedoc
auf und gründete den Orden der Predigerbrüder zur
Erhaltung und Verbreitung des integralen Glaubens und in
Kraft dieses Zieles auch zum Ausbau der christlichen
Theologie und Philosophie. Wie Franciscus der Bräutigam
der Armut, so war Dominicus der Freier des Glaubens h
„In seinem Apostolischen Amt bewegte er sich durch seine
Lehre und seinen Willen gleich einem Wildbach, den die
tiefe Wasserader vorwärts treibt und an die häretischen
Waldgestrüppe schlug sein Anprall dort am kräftigsten an,
wo der Widerstand sich am meisten verdichtete. Von ihm
entsprangen dann verschiedene Bäche, von denen der
katholische Garten so bewässert wird, daß seine Gebüsche
lebensvoller dastehen2." Als Honorius III den keimenden
Orden in der Bulle vom 22. Dezember 1221 bestätigte,
nannte er die Mitglieder desselben „Glaubenskämpfer und
wahre Leuchten der Welt8".

Aus dieser Familie, die ihr apostolisches Leben von
der Kontemplation der Glaubenswahrheiten nährte, ging
bald Thomas von Aquino hervor, der „an Weisheit
auf Erden ein Abglanz vom Lichte der Cherubim war" 4

und den ungläubigen Rationalismus des Mittelalters
besiegte. Die erste Blüte der thomistischen Philosophie und
Theologie entsprang naturgemäß aus demselben Orden in
der Zeit, die dem zweiten allgemeinen Konzil von Lyon
folgte. Die zweite Blüte, die mit dem fünften Konzil vom

1 Dante, Paradiso 12, 55: l'amoroso drudo della fede cristiana.
2 Dante, Par. 12, 97—105.
3 Bullarium Ordinis Praedicatorum, Romae 1729, Tom. I, p. 4.

Las Original befindet sich in den Archiven von Toulouse, wo der
hl. Dominicus zu jener Zeit Prior von S. Romano war. Die Adresse
der Bulle lautet: „Fratri Dominico Priori Sancti Romani Tolosani."

4 Dante, Par. 11, 37—39. L'altro per sapienza in terra fue di
Cherubica luce uno splendore.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 10



146 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

Lateran anbrach und das von Trient vorbereitete, war
ebenfalls eine Schöpfung des Ordens, in welchem die
klassischen Kommentatoren Thomas de Yio aus Gaeta und
Franciscus Silvester aus Ferrara beide das Generalat
bekleideten im Zeitalter des neu aufgegangenen occamistischen
Rationalismus mit seiner religiösen Revolution L Ein dritter
hoffnungsvoller Frühling ist mit der vom vatikanischen
Konzil definierten Autorität des obersten Lehramtes unter
Leo XIII erwacht und unter seinem Nachfolger erblüht
und wieder rüstet die Kirche sich zum letzten großen
Kampf gegen den modernen Rationalismus, der sich an
Kants Fahne knüpft, mit den Waffen des Aquinaten, die der
Predigerorden neu geschärft hat. Zu denen, die durch ihre
Autorität in diesem Orden das Thomasstudium wesentlich
gefördert haben, muß auch der 75. Nachfolger des hl. Do-
minicus im Generalat gezählt werden. Daher fügen wir dem
Bilde desselben, wie es seinen Verdiensten gebührt, einige
lose Notizen hinzu, die nur als Streiflichter dienen sollen.

Henri Cormier wurde am 8. Dezember 1832 in
Orléans geboren, wo noch die Tradition der seligen Pucelle 8

lebendig war und die Glorie der Nation mit dem Glauben
der Kirche innig verwebte, und wo Felix Dupanloup als
Bischof gegen die Erben der Revolution von 1789 noch
mit den stumpfen und schartigen Waffen des liberalen
Katholizismus kämpfte. Cormier erhielt seine erste
theologische Bildung im Seminar von den Sulpizianern und
damit den frommen Impuls des ehrwürdigen Jean-
Jacques Olier3, dessen Kraft ihn nicht mehr verließ.
Am 17. Mai 1856 empfing er von Mgr. Dupanloup, der
ihn gern für Orléans behalten wollte, die Priesterweihe,
und brachte sein erstes Meßopfer am 18. Mai in S. Saturnin

1 Vgl. G. Manser, Die Geisteskrise des 14. Jahrhunderts, Freiburg

(Schweiz), 1915, p. 14 ff.
2 Pi i X Sermo Sonograto, 13. dec. 1908 (A. Ap. S. I, p. 142); Litt.

Ap. Virginis in omne aevum, 11 apr. 1909 (ib. p. 390): sanctitatis eius
fama et gestarum memoria in ora hominum praesertim in civitate
Aurelianensi vixit usque ad saecularis celebritatis honores ei nuper
exhibitos vivetque in posterum nova laude recens. Cf. H. Delassus,
La Mission posthume de Jeanne d'Arc et le Règne social de Notre-
Seigneur Jésus-Christ. (Acta Ap. Sedis VI, p. 133.)

3 Über die Verehrung der Dominikaner für Olier: Vie de
M. Olier a, Paris 1853, Tome I, p. XXXV.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 147

dar; das 50. Jubiläum dieses Tages konnte er am 18. Mai
1906 in Rom feiern. Der junge Priester fühlte sich bald
von dem gewaltigen Geisteszuge Lacordaires ergriffen, der
damals die religiöse Wiedergeburt Frankreichs mehr als
alle anderen gestaltete, und dieser Apostel des Wortes
führte ihn in das Noviziat der Dominikaner zu Fl a vi g ny,
wo er das weiße Ordenskleid unter dem Namen Hyazinth
zugleich mit dem späteren Märtyrer von Quito, Franciscus
Mercur de Lasplanes empfing. Der heiligmäßige Ordensgeneral

Alexander Vinzenz Jandel, der von 1855 bis 1872
im Geiste des hl. Raimund von Capua regierte, brachte ihn
nach Viterbo in den Convent S. Maria della Quercia, wo
Lacordaire den Grund zur Wiederherstellung des Ordens
in Frankreich gelegt und seine hochideale und strenge
Auffassung des Ordenslebens hinterlassen hatte. Dort begann
Cormier sein Lehramt und zählte unter seinen Schülern
P. Lepidi, den jetzigen Magister Sacri Palatii.

Den Einfluß Lacordaires vernehmen wir aus Cormiers
eigenen Worten, wenn er von der religiösen Wiederherstellung

in Frankreich spricht: „An der Spitze diesesWerkes
erscheint P. Lacordaire. Er ist der Eroberer; er hat seinen
durchdringenden Blick und seine Herrschermiene, den
glücklichen Wagemut und die weise Zurückhaltung. Das
Aufleuchten der Inspiration begegnet sich bei ihm mit den
Äußerungen eines gesunden Verstandes, der im höchsten
Grade gerecht ist, und seine Tugenden sind auf der Höhe
seines Genies. Seine Seelengüte kommt seiner Charakterstärke

gleich; selbst dann, wenn sein Feuereifer ihn über
das Ziel hinaus fortreißt, ist seine Selbstlosigkeit ebenso
bewunderungswürdig wie seine Geradheit; die Liebe zu
Jesus Christus leitet und reinigt seine Zuneigung für sein
Jahrhundert; auf den Gipfel des Ruhmes erhoben, kennt
er den Schwindel des Stolzes nicht; und wenn er sich zu
freiwilligen Demütigungen herabläßt, scheint er darin das

finden, was ihn reizt. In ihm bewillkommnete die neue
Gesellschaft mit Begeisterung den großen Menschen; aber
er ist auch der große Ordensmann, der vorübergeht und
Jem eine ganze Institution folgt1."

Der Aufenhalt in Viterbo war von besonderer
Bedeutung für die Aufgabe des Ordens in der Neuzeit und

-
1 Cormier, Vie de R. P. Alexandre-Vincent Jandel3, Paris 1896,

P« 598.

10*



148 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

für die Stellung der Studien in demselben. Im Dom der
alten Etruskerstadt, der die Päpste eine große Vorliebe
bewiesen und die in ihren Mauern fünfmal ein Konklave sah,
ist auch Clemens IV begraben, der während seines Lebens
den Ordenshabit der Dominikaner unter den päpstlichen
Gewändern trug. Durch die Bulle Fidditatis constantia vom
29. September 1469 setzte Paul II die Dominikaner, die
schon einen alten Konvent in der Stadt besassen, in den
Besitz des damals weitberühmten Gnadenbildes der
Madonna della Quercia1, das vor der Stadt an einer Eiche
verehrt und früher von den Jesuaten als Wallfahrtsstätte
gehütet wurde. Der Dominikanergeneral Marziale Auribelli
stellte den neuen Konvent unter seine unmittelbare
Jurisdiktion. Im Jahre 1470 wurde an dieser Stätte eine neue
Kirche erbaut, die in der Kunstgeschichte durch ihre
Renaissance im romanisch-byzantinischen Stile wichtig ist und
durch die Bemühungen des vorigen Ordensgenerals Andreas
Frühwirth als Nationaidenkmal erhalten bleibt. Sie wurde
am 7. April 1577 von Kardinal Gambara, den der hl. Pius V
selbst zum Bischof von Viterbo geweiht hatte, konse-
kriert.

Zu den reichen Kunstschätzen dieser Kirche gehört
ein Terracottarelief2 von Andrea della Robbia aus
dem Jahre 1508, dessen Bedeutung für das Thomasstudium
uns erlaubt, einen Augenblick bei seiner Betrachtung zu
verweilen. Es stellt den hl. Thomas dar, wie er den
rechten Arm erhebt und auf der flachen Hand das Modell
einer sehr einfachen Kirche trägt, während er mit der
Linken ein Buch bescheiden an die Brust drückt. Die
Mantelspange in Form einer Sonne kennzeichnet die Figur
im Dominikanerhabit mit dem Heiligenschein schon von
selbst als den Doctor Angelicus und damit erklärt sich das
Buch von selbst als die Summa. Soweit stimmen die
bisherigen Erklärer des Reliefs überein. In der Figur und be-

1 D. A. Mortier, Notre-Dame de la Quercia, Paris, Lethielleux
1901 (ital. Ausgabe Firenze, Bemporad 1901). Pinzi, Memorie e do-
cumenti inediti sulla Basilica di S. M. della Quercia, Borna 1890.

Chéry, Notre-Dame du Chêne, Paris 1869. — Lacordaire, Vie de

S. Dominique, Paris 1895, p. 146.
a Abbildungen bei Mortier, 1. c. p. 155 und Lodovico

Ferretti 0. P., Il Bosario-Memorie Domenicane, XXII, Firenze 1905,

p. 408—411.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 149

sonders im Angesicht ist die Ähnlichkeit mit dem Bilde des
hl. Thomas von Fra Angelico in der Kapelle Nikolaus V
im Vatikan nicht zu verkennen. Zu beiden Seiten der
Lunette sind zwei Engel angebracht, die im Akt der
Verehrung die Arme auf der Brust kreuzen und von denen
der eine auf das Modell der Kirche, der andere aber auf
das Buch schaut.

Diese symbolische Darstellung beweist, wie gut die
Dominikaner der Quercia damals die Lehre des Aquinaten
verstanden haben. Während man noch in unseren Tagen
die Behauptung hört, daß Thomas keine vollständige Lehre
über die Kirche gegeben habe, war man sich damals klar,
daß gerade die Summa in ihrem System die Lehre von der
Kirche nach ihren Prinzipien und Hauptsätzen wirklich
enthält und daß die thomistische Theologie, deren Symbol
die Summa ist, die feste wissenschaftliche Stütze bildet, auf
welcher die ganze Theologie von der Kirche ruht. Und in
der Tat, die ganze Materie dieses Lehrstückes ist im Verlauf

der Summa entwickelt. So besonders das Mysterium
der Kirche selbst in der Analogie des gottmenschlichen
Leibes Christi und des Sakramentes der Ehe, sowie in der
Mariologie die Bedeutung der Gottesmutter als vorbildliche
Repräsentantin der Kirche, während die Merkmale,
Eigenschaften und Dotes der Kirche an anderen Stellen
metaphysisch begründet sind. Eine strenge Definition der Kirche
durfte Thomas dagegen nach seinen Prinzipien gar nicht
aufstellen, eben weil er ihr Wesen als geoffenbartes Mysterium

faßt, das als solches ganz und gar übernatürlich und
deshalb nur analogisch zu erklären, aber nicht streng
definierbar ist. Weil aber das Dogma von der Kirche in alle
anderen Dogmen innigst verwebt ist, so durfte der strenge
Systematiker keinen formellen Traktat de Ecclesia
aufnehmen. Eine solche formelle Abhandlung könnte nur die
rechtliche Verfassung und Tätigkeit der Kirche durch ihre
Organe umfassen, und eine solche Behandlung gehört in
die praktische Theologie und fällt ins Gebiet des ius
canonicum, während Thomas nur die spekulative Theologie
systematisieren wollte. Aus seinen spekulativen Prinzipien
hat später erst der Kardinal Juan Torquemada seine
juridische Summa de Ecclesia architektonisch ausgeführt,
jährend Thomas sich als Theologe mit dem Entwurf des
Modells bescheiden mußte.



150 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

Die tiefe Symbolik jenes Reliefs ist entschieden auf
den Einfluß Savonarolas zurückzuführen, sie entspricht der
Lehre dieses großen Thomisten über die Kirche und den
Bildern, die er in seinem Triumphus crucis gebraucht. Zwei
äußere Gründe beweisen diesen Einfluß ebenfalls. Einmal
der Auftraggeber des Reliefs, der Prior der Quercia,
Filippo Strozzi. Derselbe hatte noch von Savonarola selbst
das Ordenskleid in Florenz empfangen und die Urkunden
bezeugen seinen Anteil an der künstlerischen
Ausschmückung der Kirche. Ferner der Künstler selbst. Andrea
della Robbia war Piagnone und hing an Savonarolas Lehre,
ebenso wie die ganze Künstlerfamilie Della Robbia, von
der Yasari es ausdrücklich meldet. Die bisherigen Erklärer
haben aber die Bedeutung der beiden Engel in der Lunette
nicht bemerkt. Thomas hebt mit der Rechten die Kirche,
die als solche durch ein dahinter sichtbares schlankes
Campanile gekennzeichnet wird, in die Höhe, um sie dem
Beschauer zu zeigen oder, in symbolischer Deutung, um
ihre Existenz allen sichtbar zu machen; in der Linken
dagegen hält er bescheiden sein Buch, in welchem er das
Dasein der Kirche und den Inhalt ihrer Autorität bewiesen
hat. Er wird also vom Künstler als Lehrer, und zwar
geradezu als Doctor de Ecclesia dargestellt, der die s i c h t-
bareEcclesia militans den Unwissenden und Irrenden deutlich

zeigt. Die beiden Engel aber bezeugen durch ihre
Anwesenheit und durch den Ausdruck der Teilnahme die
Existenz der unsichtbaren Ecclesia triumphans und durch
clen Akt ihrer Verehrung sowohl den Zusammenhang
wie die wesentliche Einheit der irdischen und der
himmlischen Kirche, die beide nur verschiedene Zustände der einen
katholischen Kirche sind. Der auf das Buch bewundernd
gerichtete Blick des einen Engels bringt endlich die
Anerkennung der thomistischen Theologie seitens der
triumphierenden Kirche zum Ausdruck.

Dieses Relief schmückt als Lunette das rechte Seitenportal,

es ist daher das Symbol für den Weg der theologischen

Belehrung zum Eintritt in die Kirche, während das
linke Seitenportal in seiner Lunette mit der Reliefdarstellung

des Protomärtyrers aus dem Predigerorden, des

hl. Petrus von Verona, der für den Glauben das Martyrium
erlitt, den Weg des Beispiels symbolisiert, auf dem die
Außenstehenden ebenfalls zum Glauben und dadurch zum



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 151

Eintritt in die wahre Kirche gelangen können. Auch hier
finden wir zwei Engel, aber in anderer Haltung wie auf
dem Thomasrelief, denn hier stehen sie mit gefalteten
Händen betend, weil sie am Opfer des Märtyrers durch
ihre Fürbitte teilnehmen. Das dritte Relief, in der Lunette
über dem Hauptportal, stellt die Madonna vor, die das
neben ihr auf einem Stuhl stehende göttliche Kind, das
die Rechte segnend erhebt, mit ihren Händen umfaßt. Zur
Rechten der Madonna steht der hl. Dominicus, zu ihrer
Linken der hl. Märtyrer Laurentius, der Patron von Yiterbo,
beide neigen das Haupt gegen die Madonna im Akte der
Verehrung. Über der Madonna schweben zwei Engel, welche
eine Krone über dem Haupt derselben halten und
dadurch die Stellung der Madonna als Königin in der Kirche
bezeichnen. So zeigt die Madonna durch ihre göttliche
Mutterschaft dem Beschauer denjenigen, der selbst der
Weg, die Wahrheit und das Leben ist — das magnum
pietatis sacramentum der Erlösung in der Kirche Gottes.
Die tiefere Deutung des dritten Reliefs wird nicht
beeinträchtigt durch die künstlerische Behandlung, indem der
Künstler mit der Symbolik auch das historische Moment
dadurch verband, daß er durch zwei sich über das Relief
ausbreitende Eichenzweige die Madonna von der Eiche an
ihrem Wallfahrtsorte konkret ausdrücken wollte.

Es ist auch zu beachten, daß der Ordo Veritatis,
wie man die Stiftung des hl. Dominicus schon im Zeitalter
Occams nannte, aus der Kontemplation der Wahrheit nach
den ästhetischen Grundsätzen des Aquinaten die Kraft und
Begeisterung für die praktische Pflege der Kunst geschöpft
bat. Die Reliefs in der Quercia sind ein Beispiel der Eigenart,

welche die im Predigerorden blühende Kunst von den
künstlerischen Bestrebungen anderer Orden unterscheidet
und sie zur Ars Veritatis stempelt. Es ist ihr streng
dogmatischer Charakter, der Ausdruck theologischer Spekulation
oder die objektive Symbolik. Die Kunst der Benediktiner
folgt auch der alten kirchlichen Tradition, aber sie ist mehr
historisch gerichtet und hält sich an die Tatsachen, die
Aas Mysterium des Glaubens sichtbar machen. Die
Franziskanerkünstler dagegen drücken vielmehr die subjektive
Empfindung der Mysterien aus und lassen ebenso wie die
-Theologie dieses Ordens dem subjektiven Denken einen
leiten Spielraum. Diese Freiheit mag dem Künstler will-



152 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

kommen sein : aber sie ist nicht die höchste Stufe der
Kunst, die ihr Maß nicht nur an der ontologischen und
ethischen, sondern auch an der logischen Wahrheit sucht
und dadurch erst der vollendete menschliche Ausdruck für
die ideale Wahrheit der Dinge wird, wie sie im Geiste
Gottes als seine ewigen Gedanken leben. Und wenn die
Kunst des göttlichen Dante — wie ihn Benedikt XV
nennt — die objektive Idealität am meisten erreicht hat,
so ist es dadurch geschehen, daß er die reiche Individualität
des Franziskanergemütes von der theologischen Kunst
des Aquinaten inspirieren, bewegen, richten und beherrschen

ließ.
Nach dieser kleinen Exkursion, die doch das Gebiet

des Thomasstudiums nicht verlassen hat, kehren wir noch
einmal zum Konvent der Eiche zurück. Im Jahre 1494
vereinigte der General Turriani denselben mit der lombardischen

Ordensprovinz. Nach Savonarolas Tode wurde er
aber 1498 definitiv der Kongregation von S. Marco zugetan,
hielt jedoch an dem Reformgeist des unsterblichen Frate
fest. Durch die Stürme der französischen Revolution im
Jahre 1804 aufgehoben, aber schon 1814 wieder eröffnet,
wurde er die Wiege der strengen Observanz, die Gregor

XYI am 20. August 1843 für diesen Konvent legalisierte.

Seine Söhne trugen sie von hier in die verschiedensten

Ordensprovinzen1. Hier hatte Lacordaire 1839 sein
Noviziat begonnen, hier empfing Oormier seine Erziehung
als Ordensmann.

Noch tiefer wurde Cormier in die Überlieferung des
Dominikanerlebens eingeweiht, als er zu Anfang des
Jahres 1858 als Subnovizenmeister nach S. Sabina in
Rom geschickt wurde, wo er am 23. Mai 1859 die wegen
seiner Kränklichkeit verzögerte feierliche Profeß ablegte.
Die Geschichte dieser Stätte verdient Erwähnung, sie ist
älter als die ewige Stadt. Dort auf den Aventiner Berge
war ein uraltes Heiligtum der Sabiner, das dem Kult der
Jana-Diana geweiht war2. Dort errichtete Servius Tullius
im 2. Jahrhundert der Stadt das templum commune als

1 Mortier, p. 167 f.
2 Die Leges arae Dianae in Aventino wurden auf andere

Heiligtümer angewendet, z. B. auf die ara numinis Augusti in Nar-
bonne: Ore Iii, Inscriptionum Latinarum selectarum amplissima
Collectio, nr. 2489, 2490, T. I, p. 433 s.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 158

religiös-politisches Bundesheiligtum der Stämme von Latium.
Daneben wurde im Jahre 395 der Stadt der Tempel der
Juno regina erbaut1, den Augustus wiederherstellte. Beide
Denkmäler der römischen Religion wurden im Jahre 410 von
Alarich zerstört. Aus den Trümmern des Dianatempels
schuf der reiche illyrische Bischof Petrus unter Cölestin I
die Basilika S. Sabina, die im Jahre 482 konsekriert und
den umbrischen Märtyrinnen Sabina und Seraphia geweiht
wurde : die erste der römischen Stationes und einer von den
alten Kardinalstiteln Roms2. Honorius III überließ die
Basilika dem hl. Dominicus, der hier ein Kloster für seinen
Männerorden errichtete3, worin der General bis zur
Ubersiedlung in das Innere der Stadt nach S. Maria sopra
Minerva im Jahre 1273 residierte. Von S. Sabina ging
später die Reformation des Ordens aus, die P. Passerini
im strengen Geiste Savonarolas aus dem Konvent von
S. Marco in Florenz eingeführt hatte4. Innozenz XII
errichtete 1695 im gleichen Sinne hier die Congegatio S. Sa-
binae, die Clemens XII im Jahre 1730 wieder herstellte.
Endlich, eröffnete P. Jandel im Jahre 1850 diesen Konvent
für alle Dominikaner, die sich der Observanz anschließen
wollten, unter dem Priorat des berühmten Malers
P. Besson 6.

Basilika und Konvent sind voll von Erinnerungen an
den Patriarchen des Ordens, wie Cormier selbst sie
beschreibt: „Alles, was man hier sieht, spricht von ihm: die
Eingangspforte, bis zu welcher die Engel ihn in einer
finsteren Nacht begleiteten, als er von S. Sisto zurückkehrte

; die Kirche, die Zeugin seiner Gebete und seiner
Eusse war; der Grabstein, auf den er sich niederlegte mit
den Worten: ,meine Seele klebt am Boden' (Ps. 118);
der Chor, in dem er herumging, um die Brüder zum Psal-
P^öngebet zu ermuntern; die Zelle, in der er eine Nacht
111 geistlichen Gesprächen mit dem hl. Franz von Assisi
ünd mit dem seligen Karmeliter Angelus verbrachte ; der

1 Cf. Aedituus Dianae Cornif,, Orelli nr. 2909, T. I, p. 503.
2 Cf. J. J. Berthier, La Porte de S. Sabine à Rome (Index

•kectionum Universitatis Friburgensis, Friburgi, Helvetiorum 1892).

v
3 Cf. Lacordaire, Vie de Saint-Dominique7, Paris 1871, ch.

P- 193 ff.
4 Cormier, Vie de Jandel, p. 223 f.
5 ib. p. 224.



154 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

Kapitelsaal, wo er dem hl. Hyazinth und dem seligen
Oeslaus das Ordenskleid gab ; und ganz nahe dabei im
Garten der Orangenbaum, den er eigenhändig pflanzte.
Wahrhaftig, S. Dominicus ist an diesem Orte — Aber
was man hier fühlt, übertrifft das, was man hier sieht.
Eine übernatürliche Atmosphäre umhüllt die Seele, durchdringt

und erweitert sie; die Treue gegen die Observanz
der Regel ist nicht mehr eine bloße Pflicht noch eine
Übung kindlicher Pietät — sie ist eine Freude. Man
begreift daher, daß S. Sabina immer ein Heiligtum gewesen
ist, wo auch der Ordensgeist in den Zeiten der Erschlaffung
sich erhielt, ein Herd, von wo aus er sich in der Folge
verbreitete, um in anderen Gegenden des Ordens den
verlorenen Boden wieder zu erobern 1.a

In dieser geistigen Luft gestärkt, ging Cormier im
Jahre 1860 nach Corsica, um dort als Novizenmeister und
Prior des Konvents von Corbara die strikte Observanz
wieder einzuführen. Dort kam er mit dem späteren Kardinal
Thomas M. Zigliara zusammen, der in diesem Konvent sein
langes und überaus segensreiches Lehramt als Rektor der
Philosophie begann2, das er später in Yiterbo, Perugia und
Rom fortsetzte. Eine neue Wendung in Cormiers Leben
brachte die von P. Jandel glücklich errungene Wiederherstellung

der Ordensprovinz Toulouse8 am 4. Juli 1865
mit sich. Der General bestellte den Prior von Corbara zum
ersten Provinzial, der als solcher sich bemühte, mit der
Strenge der Observanz das apostolische Leben auch durch
den Ernst der wissenschaftlichen Studien zu beleben und
damit den Traditionen gerade dieser Provinz zu folgen,
die sich früher stets durch ihre Observanz ausgezeichnet
und dadurch auch der Schule des hl. Thomas ihren Princeps
Joannes Capreolus und so bedeutende Lehrer wie Contenson,
Reginaldus, Gonet, Arnu, Goudin, Massoulié nnd viele
andere geschenkt hat.

1 Cormier, Vie de Jandel p. 222 s.
2 Cf. Zigliaras Biographie von P. Thomas Esser (Zigliara,

Propaedeutica ad. S. Theologiam, 3. ed. Romae 1897, p. I XIII).
"Über seine Mitwirkung bei der sozialen Reform Leo XIII vgl.
E. Barbier, Le Progrès du Libéralisme Catholique en France sous
le Pape Léon XIII3, Paris (1907), Tome II, Appendice 2: Le salaire
familial et le cardinal Zigliara, p. 582—593, 597.

3 Cf. Cormier, Vie de Jandel p. 406 ss.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 155

Im Jahre 1869 zum zweitenmal zum Provinzial
erwählt, machte Cormier die Schrecken des Deutsch-französischen

Krieges durch, während dessen die Dominikaner in
Toulouse als Preußenfreunde verdächtigt wurden. An dieser
Stätte mußte die Bedeutung des hl. Thomas einen noch
tieferen Eindruck machen, als das 6. Zentenarium desselben
im Juli 1874 dort in der Basilika des hl. Saturnin, in
welcher Thomas begraben ist, gefeiert wurde. Am ersten
Tage des Triduums hielt Mgr. Freppel den Panegyricus.
Von diesem Streiter der französischen Kirche stammt das

Wort, das sich als eine traurige Voraussagung erwiesen
hat: „die Republik in Frankreich ist nur die soziale und
politische Form des Atheismus l.a Am zweiten Tage folgte
die Lobrede Cormiers auf den hl. Lehrer, die ihn in seiner
Bedeutung als Heiligen in neuem Lichte darstellte.

Im Mai 1874 wählte der Konvent von Marseille
Cormier zu seinem Prior. Dort hielt er am 22. Juli am
Feste der hl. Maria Magdalena den Panegyricus auf diese
Patronin des Dominikanerordens in der Kirche S. Maximin
in Anwesenheit der Erzbischöfe von Aix und Frejus. Im
Jahre 1878 wurde er zum dritten Male zum Provinzial in
Toulouse gewählt. Damals war es ihm vergönnt, bei
der feierlichen Rekognition der Reliquien des hl. Thomas2,
die der Generalvikar des Ordens P. San Vito vornahm, zu
assistieren. Während dieser Periode gelang es seinen
Bemühungen auch, die älteste Reliquie des Ordens, das erste
vom hl. Stifter im Jahre 1206 gegründete Schwesternkloster

S. Prouille (Plura lilia), wiederherzustellen8. Aber
schon 1888 wurden die religiösen Orden in Frankreich aus
ihren Konventen vertrieben.

Nach Beendigung seines dritten Provinzialats wurde
Cormier nochmals Prior von S. Maximin in Toulouse, von
^o ihn der General Andreas Frühwirth im Jahre 1892 als
seinen Socius für Frankreich und als Provinzial des hl. Landes
üach Rom berief. Am 7. März desselben Jahres wurde ihm

1 La République n'est que la forme sociale et politique de
i athéisme.

2 Vgl. über ihre Geschichte: Vincenzo Marches e, Delle bene-
iüerenze di S. Tommaso d'Aquino verso le arti belle, Genova 1874,
p. 90s. — II Rosario 1911, p. 183-142.

3 Prouille e il P. Cormier, in Numero speciale del Rosario-Me-
^orie Domenicane (XXIII Nr. 462), Firenze 1906, p. 91—95.



156 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

als Generalprokurator des Ordens das höchste und
wichtigste Amt nach dem Generalat verliehen. Das General-
kapitel zu Yiterbo vom Jahre 1904 endlich erwählte ihn
zum Ordensgeneral mit Vorwissen Pius X, der ihn
hochschätzte, wie auch Leo XIII ihn bei einer feierlichen
Gelegenheit öffentlich seinen Freund genannt hatte. Jetzt
läuft das elfte Jahr seines Generalates ab, das, dem
Charakter des Mannes entsprechend, an dem man rühmt, daß
er sich immer selbst gleich geblieben, mit der Devise
„fortiter et suaviter" bezeichnet werden kann.

II
P. Cormier hat die Bedeutung der Lehre des hl. Thomas

und damit das Thomasstudium für seinen Orden und
für die Kirche tief erfaßt. Durch den Einfluß Jandels wurde
das aszetische Element, das aber eigentlich nur der Geist
des Ordenslebens gemäß dem besonderen Zwecke der Regel und
der Konstitutionen ist, maßgebend für sein Wirken. Er
erkannte aber die gewaltige Kraft, welche die Lehre des
Aquinaten und das strenge Studium derselben gerade für die
Formation der Predigerbrüder besitzen, deren eigentliche
Aufgabe man in die Worte fassen kann: contemplata tra-
dere. Daß aber die wissenschaftlichen Studien in dem nach
Analogie der älteren Regularkanoniker konstituierten
Predigerorden „ein wesentliches Element im ursprünglichen
Plane" bildeten, als „ein unentbehrliches Mittel" um den
Hauptzweck dieses Ordens zu erreichen, hat schon Denifle1
aus den Quellen bewiesen. Und das Generalkapitel zu
Avila hat dies in seinen Declarationes, welche die
Bedeutung von Interpretationen der Ordensgesetze haben,
wiederum ausgesprochen: „Cum Religionis nostrae ratio et
institutum sint essentialiter, imprimis et nominatim ordinata
ad docendum et praedicandum, seu illuminandum et sal-
vandum animas per doctrinam et praedicationis officium,
volumus ut Fratres Maiorum suorum et B. Patriarchae
Dominici vestigia prementes, primum sibi constituant
doctrinam a Domino Nostro Jesu Christo revelatam contemplari
eamque aliis tradere, sacrarum disciplinarum studio pro-
fundius incumbere, praecepta mysteriaque divina de pulpitis

1 Archiv für Literatur und Kirchengeschichte des M. A., I
(1885), p. 184 fï. Cf. M an don net, Revue Thomiste, IV, p. 183 ss.
Wehofer, in diesem Jahrbuch XI (1897), p. 17 ft.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 157

praedicare, de cathedris docere, apud Infidèles propagare,
contra hostes Fidei tueri ac defendere1." Die doctrina
Christi ist aber im Sprachgebrauch der Schule des hl.
Thomas2 die ganze spekulative Theologie mit allen ihren
Zweigen und mit der Philosophie als dem notwendigen
Werkzeug der Spekulation. Durch seinen Lebensgang war
Cormier selbst nicht auf die wissenschaftliche Lehrtätigkeit
und Forschung hingewiesen, so daß er sein Verständnis
des hl. Thomas nicht durch streng wissenschaftliche Schriften
zeigen konnte, aber wohl durch seine Predigten, seine
geistlichen Exerzitien und seine fruchtbare aszetische
Schriftstellerarbeit. Darum gehören seine Schriften 3 dennoch
zur thomistischen Literatur, weil sie den Geist dieser
Lehre enthalten. Sie sind vom Aquinaten inspiriert, dessen
große Kommentatoren Caietanus, Joannes a. S. Thoma
und die Salmanticenses er noch jetzt im hohen Greisenalter
eifrig studiert: man rühmt an ihnen theologische Tiefe,
reine und warme Religiosität, Sicherheit und Festigkeit
der Lehre und die offenbar in der Schule des Aquinaten
erlernte Klarheit des Gedankens im einfachsten Ausdruck.
Sie lassen sich in drei Klassen gruppieren.

Zuerst die historischen und hagiographi-
sehen Schriften :

B. Raymundi Capuani, XXIII magistri generalis Ordinis Prae-
dicatorum Opuscula et litterae: 2. ed. Romae, Tip. Vaticana 1899. —
Vie de Rme Père Alexandre-Vincent Jandel. 8. éd. Paris Poussielgue
1896. Ital. Übersetzung von C. M. Becchi2, Borna 1896. Dieses Werk
^vurde von Leo XIII durch ein Breve vom 4. November 1895 belobt.
— Le Bienheureux Béginald d'Orléans. Sa vie et ses vertues 2,

Marseille (Chauffard) 1876. (Er wurde von Pius IX am 8. Juli 1875 be-

^tifiziert). — Saint Thomas d'A quin. Panégyrique du S. Docteur et
®tude sur l'Office du Saint-Sacrament3, Borna, Tip. Propaganda 1906.

Panégyrique de Saint Louis de Toulouse, prononcé dans l'église de
l'Ara-Coeli à Borne, le 7 Août 1897. Borne, Tip. Vatic. 1897. — Le
8- Bornée de Livia de l'Ordre des Frères-Prêcheurs, surnommé l'ami
de Jésus et Marie. Toulouse (Privat) 1884. — Le B. Raymonde de
papoue, XXIIIe M. Général de l'Ordre des Frères-Prêcheurs 2. Borne,
^ip. Vatic. 1899. Ital. Borna 1900; span. Seviglia 1900; englisch
Dublin 1900. (Beatifiziert 1899 von Leo XIII.) — Vie du B. André
Abellon, XIIIe Prieur du Couvent de Sainte Maria-Madelaine à Saint-
Maximin 2. Borne, Tip. Vat. 1903. (Seine Verehrung bestätigte Leo XIII

1 Acta Cap. Gen. Abulae, Deel. nr. 1, p. 84.
2 S. Theol. I q. 1.
2 Numero speciale del Bosario-Memorie Domenicane,Firenze 1906,

P- 67—69.



158 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

am 12. August 1902.) — La B. Diane d'Andalô et les BB. Cécile et
Aimée, Fondatrices du Couvent de S. Agnès à Bologne. Ital.
Übersetzung von Card. Mauri, Borna, Propaganda 1892. — Un ami du
peuple, vie de S. Jean-Baptiste de Rossi. Borne, Tip. Vat. 1901. —
Le Scapulaire de S. Dominique. Borne, Tip. Vat. 1904. — La Dévotion
de S. Dominique à Marie, dans ces rapports avec la Fondation de
l'Ordre des Frères-Prêcheurs, Discours prononcé au Congrès Mariai
de Borne, décembre 1904. Borne, Tip. Vat. 1905. — Miss Agnes Me
Laren du Tiers-Ordre de Saint-Dominique, Docteur en médecine, 1914
(241 p.) La dévotion à Marie dans l'Ordre des Frères-Prêcheurs et le
Scapulaire de St. Dominique. — Mgr. Dominique Canubio, de l'Ordre
des Frères-Prêcheurs, Evêque de Ségorbe. Sa vie religieuse et épiscopale
(1804—1864). Rome 1915. (880 p.)

Die zweite Klasse umfaßt die Schriften für die
Instruktion des Ordens:

Petite Année Dominicaine 3, Paris (Poussielgue) 1891. —
Catéchisme du Tiers-Ordre, ou douze entretiens sur le Tiers-
Ordre de Saint-Dominique, pour servir à l'instruction des
novices. Ital., Borna 1798. — L'Ami du Tertiaire, ou recueil de
conseils et de pratiques pour l'avancement spirituel des membres du
Tiers-Ordre de Saint-Dominique \ Borne, Société S. Augustin 1898. —
Directoire à l'usage des Novices Dominicaines pour faciliter l'étude de
leur vocation. — Société de saint Thomas d'Aquin, ou Conférence des
étudiants de la Milice Angélique. — Discorso tenuto ai Beligiosi del
Collegio Angelico il Giovedi Santo in occasione délia lavanda dei
piedi ; Discorso tenuto nella Capeila délia Suore Dominicane in Borna
il giorno délia Visitazione in occasione di vestizione e professione
religiosa; Istruzione ai Superiori, Professori, Alunni del Collegio
Angelico, Borna, Garroni 1912. — Servir ses Frères, 20. März 1913.
— Quinze entretiens sur la Liturgie Dominicaine, Rome 1913. —
Trois Symboles de la vie religieuse: Milice, Négoce, Agriculture,
11. November 1914. — Marthe et Madelaine. — Ad quid venisti,
14 avril 1914. — Sed contra.

Allgemeine aszetische Schriften machen
eine dritte Klasse aus:

Retraite fondamentale, composée de méditations, examens et
lectures, à l'usage des ecclésiastiques, des religieux et de personnes
pieuses. Ital. Übersetzung von Canonico Fino, Borna 1895. — Trois
retraites progressives composées de méditations, d'entretiens et d'examens.

3 volumes. Borne, Soc. de S. Augustin 1896. Ital. Borna, Tip. Vat.
1899. — Elévations sur les grandeurs de Dieu, les perfections de
Jésus-Christ, les misères et la dignité de l'homme, les dons du Saint-
Esprit et les Béatitudes évangéliques. Paris, Poussielgue 1891. Deutsch:
Wien 1901. — La consolation des malades, ou neuvaine au B. Réginald
d'Orléans. — Deux neuvaines au Sacré Coeur, pour apprendre à bien
vivre et à bien mourir. Pouvant servir aussi de mois du Sacré Coeur.
Toulouse 1888. — Triduo in onore del B. Baimondo a Capua, XKIII
M. Generale dei Predicatori, Confessore di S. Caterina. Borna 1897.

— Retraite ecclésiastique d'après l'Évangile et la vie des Saints.
Borne, Tip. Vatic. 1903. — Petites Retraites, ou recueil de retraites



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 159

du mois et de retraites annuelles s. Rome, Soc. de S. Augustin 1898.
Ital. da Mgr. Santopaolo, Roma, Desclée 1905. — Lettre à un
Etudiant en Ecriture-Sainte. Fribourg (Suisse), Tip. S. Paul 1905. Ital.
dal Can. Andrea Cassolo, Firenze, Tip. Domenicana 1906. — Otta-
vario di meditazioni in onore di Santa Caterina di Siena. Roma 1898.

Endlich sind in lithographischer Vervielfältigung
erschienen :

Conseils pratiques tirés des Visites canoniques de la Province
de Toulouse des FF. Prêcheurs. — Doctrine Religieuse à l'usage des
Soeurs dominicaines de choeur et Converses. — Abrégé des vies de
plusieurs frères Convers et soeurs Converses de l'Ordre de S. Dominique.
— Vitae fratrum.

III
Das größte Verdienst, das P. Cormier sich um die

thomistischen Studien erworben hat, ist die Gründung der
internationalen Dominikaner-Universität in
Rom. Schon seit langer Zeit hatten die Dominikaner bei
dem Konvent der Minerva eine Zentrale für die Lehre des
hl. Thomas, das Collegium S. Thomae de Urbe, das unter
Pius IX und unter Leo XIII1 einen Aufschwung nahm,
seitdem Zigliara2 und seine Nachfolger Frati1 und Buon-
pensiere die Leitung desselben hatten. Pius X ging jedoch
in seinen Plänen noch weiter. Er wollte zur Durchführung
der Absichten Leos eine Hochschule für die Lehre des
hl. Thomas gründen, die nicht bloß für die Ausbildung der
Dominikaner genügen, sondern den Unterricht für den
Nachwuchs im Lehramte für alle Nationen vermitteln
8ollte, um die in der Ordensschule der Dominikaner
erhaltene einheitliche Lehrtradition vom Mittelpunkt der
Kirche aus und mit der Autorität des Apostolischen Stuhles
überall hin im weitesten Umfang zu verbreiten und den
Kontakt uiit den Universitätsstudien der Gegenwart
herzustellen. Dazu konnte auch die von Leo begründete
Akademie des hl. Thomas allein nicht genügen, da dieselbe
^ohr als eine wissenschaftliche Akademie für Gelehrte
gedacht war und nur in sehr beschränkter "Weise für den
^gentlichen Unterricht sorgen konnte, zu dem nur die in
Rom residierenden Mitglieder derselben verpflichtet wurden,

1 Divus Thomas I, p. 428 f.

jy
2 Cf. Elogia Defunctorum: Acta Capituli Generalis

Ufinitorum S. Ordinis Praedicatorum Abulae, Romae typis Vati-
Ca*is 1895, p. 184 sqq.3 ibidem p. 188 s.



160 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

soweit deren sonstige Stellung es erlaubte. In einem
beschränkteren Maße hatte das Generalkapitel des Ordens,
das zu Pfingsten 1895 unter dem General Frühwirth zu
Avila stattfand, schon die Gründung einer Universität ins
Auge gefaßt1. Daß der Dominikanerorden auf diese Pläne
des Papstes einging und die finanziellen und anderweitigen
für die Regierung des Ordens gewiß nicht leichten
Verpflichtungen auf sich nahm und sie in so kurzer Zeit
erfolgreich ausführte, ist das persönliche Verdienst Cormiers,
der die Bedürfnisse einer internationalen Hochschule mit
den Bedingungen der Ordensobservanz und die Beschaffung
eines internationalen Professorenkollegiums, das den höchsten
Anforderungen gerecht werden sollte, mit großer Klugheit
und feinem Takte zu vereinigen wußte.

Am 29. Juni 1908 segnete Cormier den ersten Stein
zum neuen Kollegium ein, das in glücklicher Lage im
Zentrum der Stadt in der Nähe des Quirinals und doch vom
Lärm der Hauptverkehrsadern ungestört bei San Vitale
erbaut werden konnte unter Bürgschaften, welche die Existenz
desselben für die möglichen Wechselfälle genügend
sicherstellen. Die päpstliche Bestätigung des neuen Institutes
als selbständiges Collegium Pontificium erfolgte
•durch das Apostolische Schreiben an den Ordensgeneral2
noch in demselben Jahre:

Dilecte fili, salutem et Apostolicam Benedictionem.
Dornum delectis omnium gentium alumnis Ordinis tui

educandis iampridem aedificari coeptam, brevi tandem
absolutum iri intelligimus, et quidem perlibenter: ibi enim
rite exposita et inde diffusa late sapientia Doctoris Angelici
tum ad philosophiae, tum ad sacrarum disciplinarum cul-
tum, non dubitamus, quin praeclaros ubique fructus latura
sit. Id autem Collegium, quod quidem Pontificii titulo
ornatum volumus, quum totum aliud futurum sit a Ponti-
ficio, quo hodie ßomae est, S. Thomae Aquinatis Collegio,
siquidem aliam et ampliorem habebit formam, eidem

1 Acta Cap. Gen. 1. c. Comissiones, nr. XI, p. 140: Rogamus
Magistrum, ut instituât pro toto Ordine Universitatem seu
Studium Generale, ad quod ex qualibet Provincia Fratres mitti
possint piocuretque ut quamprimum Collegio S. Thomae de Urbe
adiungatur facultas Juris Canonici, in qua Fratres nostri et Saeculares
lauream Doctoratus in iure canonico consequi valeant.

2 A. Ap. Sedis I, p. 137.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 161

gubernando proprias et peculiares leges, easque ipsius insti-
tuto et his temporibus accommodatas, praescribi oportebit.
Harum rerum caput erit Ratio stucliorum, qua Ordo vester
universus utitur ; hue accèdent vel e statutis veteris Collegii
S. Thomae, vel ex aliis probatis fontibus derivata prae-
scripta, quae ad rem pertineant. Nos tibi hoc mandamus
negotii, dilecte fili ; quod tu celeriter, quae tua est
diligentia, conficere studebis, adhibitis in consilium, praeter
ordinarios Consultores tuos, viris qui tibi videantur doctrina
rerumque usu commendabiles ; Nostri tarnen arbitrii erit,
quae vos constitueritis, habere rata atque sancire. Praeter-
eunda vero tibi non est Definitorum vestrorum sententia,
qua cavetur, ut novum Collegium praeterquam studiorum,
religiosae etiam observantiae laude emineat, atque ita
quotquot ibi docuerint didicerint, reduces deineeps in suam
quisque provinciam, non modo se penitus doctrinis excultos
exhibeant, sed etiam religiosae perfectionis sint aliis exemplo.
Sed tarnen, quod ad externas austeritates attinet, tibi pro
tua prudentia committimus, ut illa adhibeas temperamenta,
quae spectatis rerum adiunetis, melius ad finem conduci-
bilia iudieaveris. Atque ut haec omnia suseipias feliciter
et perficias, divinae gratiae opportuna tibi precamur munera :

quorum auspicem, eamdemque paternae benevolentiaeNostrae
testem, tibi, dilecte fili, et omnibus, qui te quoquo pacto adiu-
vabunt, Apostolicam benedictionem peramanter impertimus.

Datum Romae apud S. Petrum, die 8 Novembris 1908,
Pontificatus Nostri anno sexto.

PIUS PP. X

Am 3. Oktober 1909 erließ der General seine Instruktionen

für das Kollegium, die weise Umsicht und große
Milde in Handhabung der Ordensobservanz atmen b
Gemäß dem Dekret der S. C. R. Studiorum vom 1. Juli 19082,
das auf den Gesetzen Leo XIII fußt, schärfte er den
Gebrauch der lateinischen Sprache beim Unterricht ein8.
Schon im November 1909 wurden die Vorlesungen eröffnet.

1 Istruzione del Emo P. Maestro Generale ai RR. PP. Su-
periori, Moderatori, Professori ed Alunni del Collegio „Angelico"
ïnternazionale dei PP. Predicatori. Roma, Società Tip.-Editrice Ro-
mana (Piazza Mignatelli, 28) 1909.

3 Acta Pontificia VI, p. 495.
3 Cf. II Rosario 1911, p. 40.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 11



162 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

Die feierliche Einweihung des Hauses fand jedoch erst am
18. Mai 1910 statt und wurde vom Generalvikar von Rom,
Kardinal Respighi vollzogen. Dabei hielt Cormier eine
Ansprache an denselben, worin er sagte: „Ich danke Eurer
Eminenz, daß Sie sich gewürdigt haben, zu uns zu kommen,
um im Namen des Hl. Vaters dieses neue Haus zu segnen.
Wir nennen es Internationales Kollegium; es würde unser
Ehrgeiz sein, wenn es verdiente, Tempel genannt zu werden:
Tempel der heiligen Wissenschaften, der auf den Apostolischen

Fels gestützt, durch Reinheit und Heiligkeit der
Absichten vom Menschengeist befreit, vom Glänze der
Offenbarung erleuchtet, widerhallt von der Harmonie zwischen
Vernunft und Glaube, vom Weihrauch des betrachtenden
Gebetes und des Chorgebetes erfüllt ist und sich daran
erfreut, den Seelen das lebenbringende Brot himmlischer
Lehre mitzuteilen Durch das Gebet werden wir stark
sein, umgewandelt und geweiht mit der Kraft des Hl. Geistes
werden wir imstande sein, überallhin die Lehren des Heiles
fortzupflanzen, die in dem schönen Lichte des Doctor An-
gelicus entfaltet sind. Wenn wir sie in Anwendung bringen
und uns in dieser Form des Apostolates vollenden und
dadurch irgendwelchen Lohn verdienen, so wollen wir bitten,
mit unserem unvergleichlichen Lehrer ausrufen zu dürfen :

Nullam aliam, nisi te, Domine1"!
Wie Pius X die Bemühungen Cormiers für das

Thomasstudium an der den Dominikanern übertragenen
theologischen Fakultät der staatlichen Universität Freiburg
in der Schweiz durch ein besonderes Dankschreiben nach
der kanonischen Visitation im Juni 1911 voll anerkannt
hatte 2, so gab er ihm einen neuen Beweis seiner Zufriedenheit

und seiner Huld für das Collegium Angelicum in dem
Chirographum vom 80. Juli 1911: „Ich bin Eurer
hochwürdigsten Paternität und den geliebten Söhnen des hl.
Dominicus sehr dankbar für die Glückwünsche zur
Vollendung des achten Jahres meiner Erwählung: Wünsche,
die um so teurer sind, als sie von der erfreulichen Nachricht

über neue philosophische Studien begleitet waren, die
für das künftige Jahr im Collegium Angelicum in
Vorbereitung begriffen sind. — In der festen Überzeugung, daß

1 II Rosario 1910, p. 323.
2 II Rosario 1911, p. 453 s.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 163

das beklagenswerte Übel unserer Zeit davon abhängt, daß
man sich nicht um gesunde Grundsätze kümmert, die
allein die Geister zur wahren Wissenschaft hinwenden und
die Herzen zu solider Tugend zurückführen können, kann
ich die getroffene Entscheidung nur höchlichst loben, als
Ergänzung und Krönung der philosophischen Studien noch
außer dem Doktorgrad einen sogenannten Aggregationsgrad

einzurichten, der erlangt werden kann nach
zweijährigem Besuch der Vorlesungen eines höheren Kurses der
rationellen Philosophie und das ist diejenige des Engels
der Schule, des hl. Thomas von Aquin. Darum gratuliere

ich Eurer hochwürdigsten Paternität und allen
geliebten Patres des Collegium Angelicum zu diesem neuen
Wachstum der Studien und bitte den Herrn, die geehrten
Magistri zu stärken durch das liebevolle und fleißige
Entgegenkommen der Alumnen. Und in dieser teuren Zuversicht
erteile ich allen von Herzen den Apostolischen Segen1."

Am 6. März 1912 empfing der Papst das Collegium
Angelicum in besonderer Audienz, bei der Cormier in seiner
Ansprache die Bedeutung der Thomasstudien betonte:
„Unter den Auspizien des hl. Thomas stelle ich Eurer
Heiligkeit, um von Ihnen den Segen zu empfangen, das
gesamte Personal des Collegium Angelicum vor, Alumnen
Und Professoren, mich selbst eingeschlossen; denn auch ich
fühle mich verpflichtet zu lehren und ich wiederhole
oftmals zwei große Lehrstücke, um die Atmosphäre des
Collegium für die heiligen Studien nutzbringend zu
machen: Pietas und Caritas. Die Pietas zeigt gleichsam
als Leuchtturm die intimen Beziehungen der verschiedenen
Zweige der heiligen Wissenschaften zu ihrem Endzweck,
Uämlich die Erfüllung des Erlösungswerkes, welches der
kl. Paulus so herrlich „magnum pietatis sacramentum" ge-
uannt hat. Die Caritas, welche das Herz erweitert und den
Heist erneuert, verleiht den Studierenden größere Stärke,
um der Schwierigkeit und Trockenheit des Studiums die
Stirn zu bieten, während sie anderseits im brüderlichen
Ideenaustausch unter einander die verschiedenen Kenntnisse,

die jeder einzelne gewonnen hat, ja sogar die genialen
Haben jeder Nation zu einem gemeinsamen Schatze macht,
durch dessen Gebrauch der Apostel der Wahrheit nützlicher,

1 II Rosario 1911, p. 536 s.

11*



164 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

angenehmer, fruchtbarer und noch mehr katholisch wird.
Alle Religiösen — und es ist mir lieb dies zu erklären —,
von den ehrwürdigsten und gelehrtesten angefangen, hören
gern auf diese meine Lehren. Aber wenn Eure Heiligkeit
sich würdigt, dieses Programm zu billigen und es zu
segnen, so wird das für uns ein großer Ansporn sein, uns
mit mehr Glauben, Freude und Energie seiner Ausführung
zu widmen, zur Ehre Jesu Christi, zum Wohle der Kirche,
zum Besten des Hl. Stuhles und zu Ihrem besonderen
Trost, Heiliger Vater, geliebtester Beschützer des Collegium
Angelicum1 !u

Zum letztenmal empfing Pius X die Professoren und
Studenten des Collegium Angelicum, der Dominikaneruniversität

von Rom am 28. Juni 1914 im Konsistorial-
saal des Vatikans. Auf die Ansprache Cormiers antwortete
der Papst mit einer sehr warmen Lobrede auf den hl.
Thomas und seine Lehre. Das Buch, das der hl. Thomas
geschrieben hat, enthalte schon allein die ganze
katholische Lehre, und zwar die wahre, gesunde, integrale
Lehre 2. Pius bezeugte von sich, daß er bei seinen Studien
außer diesem Buche, der Summa, nur Finsternis und
Konfusion gefunden habe. Auf dieses Buch sollten Lehrer und
Schüler ihr Leben konzentrieren und ihren Ruhm darin suchen,
keinen anderen Lehrer zu haben als den hl. Thomas, keine
andere Lehre als die seinige. Das waren die letzten Worte,
das Testament, das der Gründer dem Collegium hinterließ.

Auf die Bitte Cormiers in der Audienz vom 24.
September 1914 hatte Benedikt XV das Protektorat über den
Dominikanerorden angenommen mit den Worten: „Ich
werde Protektor sein, nicht nur dem Titel nach und mit
Worten, sondern besonders mit Werken und Taten8." Daher

hat auch das Collegium sich der gleichen Huld,
die Pius X ihm erwies, von seinem Nachfolger zu erfreuen,
der in einer Audienz erklärte, er würde es gern selbst
zum Pontificium Collegium erhoben haben, wenn es nicht
schon von seinem Vorgänger geschehen wäre.

1 11 Rosario 1912, p. 212.
2 II Rosario 1914, p. 396 s : Libro che da solo contiene tutta la

dottrina cattolica e che la contiene vera, sana, intégra (tutti
hanno notato che il S. Padre s'è fermato su quest' ultima parola con
un'insistenza particolare)

3 II Rosario, 1° Ottobre 1914.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 165

IV
Die Verfassung des Collegium Angelicum

entnehmen wir aus dem Statut vom Jahre 1909 h Die Anstalt steht
unterder unmittelbaren und exklusivenJurisdiktion desDomi-
nikanergenerals sowohl in temporalibus wie in spiri-
tualibus. Ihm ist ein dreifacher Rat beigeordnet. Der
oberste Rat besteht aus dem Ordensgeneral, dem
Generalprokurator des Ordens und den Socii des Generals.
Derselbe hat die zeitliche Administration und leitet die
wichtigsten Angelegenheiten. Der Conventual- oder
Disziplinarrat, der aus dem Prior und Subprior des
Konvents und den nach den Ordenskonstitutionen dazu
berufenen Patres gebildet ist, wacht über das Ordensleben der
Mitglieder des Konvents. Der akademische Rat ist
aus dem Regens, dem Baccalaureus, dem zeitigen Magister
Studiorum, den zwei rangältesten Lektoren und noch zwei
anderen vom General bestellten Lektoren zusammengesetzt
und leitet die Lehre, die Studien und Prüfungen.

Gemäß der besonderen Statuten2 vom Jahre 1910
Umfaßt das Collegium drei Fakultäten, die
philosophische, theologische und kanonistische, mit dem Recht,
die niederen akademischen Grade (Baccalauréat undLizentiat)
Und das Doktorat zu verleihen. Als Alumnen werden nicht
bloß Dominikaner aller Ordensprovinzen, sondern auch
Angehörige aus dem Welt- und Regularklerus aller Länder
zugelassen. Die Hörer können inskribiert werden entweder
unter dem Titel studens Ordinarius, der zum Besuch
der vorgeschriebenen Vorlesungen verpflichtet ist und zur
Ablegung der Prüfungen zugelassen werden muß, oder als
simplex auditor, der zu den Prüfungen nicht
zugelassen wird. Das Schuljahr dauert vom 3. November bis
Glitte Juli. Der philosophische Kurs umfaßt drei
Jahre und setzt den Nachweis der humanistischen, d. h. der
Qymnasialstudien voraus. Von den Vorlesungen über Mathematik,

Physik und Astronomie kann aus besonderen Gründen
dispensiert werden. Der theologische Kurs ist doppelt.

1 St a tut o del Coilegio Pontificio Internazionale di S. Tommaso
2,Aquino fondato in Roma sotto il nome di „Coilegio Angelico". Roma,

Pont. nell'Istituto Pio IX, 1909.

p
2 Statuta Collegii Pontificii Internationalis „Angelici" Ordinis

£raedicatorum. (Pro Manuscripto.) Romae, Soc. Tvp.-Editricis Ro-
maaae, 1910.



166 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

Der Cursus Theologiae brevioris dauert drei Jahre
und steht nur denen offen, die bereits die scholastische
Philosophie und die Fundamentaltheologie (wozu
Propädeutik, die Lehre von der Kirche, Kirchengeschichte,
allgemeine und spezielle Einleitung in die HL Schrift und
Patrologie gezählt werden) gehört und darin die
Prüfungen abgelegt haben. Die Studenten dieses kürzeren
Cursus können aber niemals zu den Prüfungen für die
theologischen Grade zugelassen werden und niemals eine
Dispense dafür erhalten. Der Cursus Theologiae
maioris umfaßt vier Jahre. Niemand wird zugelassen,
der vorher nicht die wirkliche scholastische Philosophie
vollständig studiert und die Prüfungen darüber bestanden
hat, ganz ebenso wird die Fundamentaltheologie
vorausgesetzt. Wer aber anderswo bereits vier Jahre lang Theologie

studiert und absolviert hat, kann nach weiterem
zweijährigen Studium der theologischen Summa des hl. Thomas
in diesem Collegium graduieren. Der Kurs des kanonischen

Rechtes ist auf drei Jahre berechnet. Alle
Theologiestudierenden müssen Institutiones iuris privati
hören. Zu den Vorlesungen über die Textus canonici
dagegen können nur diejenigen zugelassen werden, welche
bereits die ganze Theologie absolviert haben. Dieselben
dürfen auch nicht gleichzeitig einer anderen Fakultät
angehören.

Die Statuten geben ferner interessante und genaue
Bestimmungen über die Abhaltung von Zirkeln, worin die
Hörer unter sich den Lehrstoff in Disputationsform
einüben und von größeren Disputationen, die Conclusiones
heißen. Es folgen die Vorschriften über die sehr umfangreichen

und schwierigen Prüfungen, die sowohl schriftlich
wie mündlich vor einem Prüfungskollegium stattfinden und
öffentlich abgehalten werden. Die Abstimmung der
Examinatoren dagegen erfolgt durch vota secreta und ist zweifach,

zuerst über die Zulassung zu dem betreffenden
Grade im allgemeinen, dann noch einmal über das zu
erteilende Prädikat. Der Promotion zu den akademischen
Graden muß die Ablegung der Professio fidei vorausgehen.
Für alle Grade in der Philosophie und Theologie ist außerdem

der Eid „de tenenda solida S. Thomae Aquinatis do-
ctrinau gemäß den Konstitutionen des Ordens
vorgeschrieben.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 167

Endlich ist noch ein besonderer Ergänzungskursus
für solche eingerichtet, die zu künftigen Professoren
ausgebildet werden und ihre Studien bereits vollendet haben
oder Doktoren oder wenigstens Lizentiaten sind. Der Besuch
dieses Kursus berechtigt unter bestimmten Bedingungen
zur Erlangung des Aggregations-Doktorates, das
sich daher als ein besonderer akademischer Grad
charakterisiert. Dieser Kursus ist in fünfSektionen gegliedert :

für Geschichte, für philosophische Apologetik, für positive
Theologie, für die Hl. Schrift und für kanonisches Recht.

Der wissenschaftliche Betrieb der einzelnen
Fakultäten und Sektionen ist aus dem Vorlesungsverzeichnis
des laufenden Schuljahres zu ersehen1.

I. Philosophische Fakultät Der Studienplan ist so
eingerichtet, daß die späteren Theologiestudierenden während
der drei für die philosophischen Studien ex professo
vorgeschriebenen Jahre zugleich die für die theologische
Fakultät bereits vorausgesetzten Vorlesungen der niederen
Theologie hören, die aber für solche nicht verpflichtend
sind, welche nur Philosophie studieren und darin graduieren
wollen.

a) Für Studenten des 1. Jahres: Logik, Kritik und
Ontologie. Höhere Mathematik. — Kirchengeschichte von
Gregor VII bis auf die Gegenwart. Spezielle Einleitung
1n. der Hl. Schrift (de Prophetis). Griechische und hebräische
Sprache.

b) Für Studenten des 2. Jahres: Kosmologie, Psychologie,

natürliche Theologie. Biologie und Physiologie.
Geschichte der Philosophie (vom Mittelalter bis zur Gegenwart).

Physik. — Kirchengeschichte (wie a). Spezielle
Einleitung in die Hl. Schrift (wie a). Praktische Übungen der
griechischen und hebräischen Sprache als Vorbereitung für
das Alte und Neue Testament.

c) Für Studenten des 3. Jahres : Ethik, Naturrecht
u*id Soziologie. Geschichte der Philosophie (wie b).
Astronomie. — Fundamentaltheologie, I. Teil (de Revelatione),
Ü- Teil (Loci theologici, de Ecclesia Christi). Spezielle
Einlösung in die Hl. Schrift (wie a). Patrologie.

Status Personalis Collegii Pont. Internationalis ,.An-
geiici«. Anno Scholastico 1914 — 1915. Romae, R. Garroni (Piazza Mi-
gaanelli, 23) 1914.



168 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

II. Theologische Fakultät.

a) Für das Jahr der Fundamentaltheologie:
I. und II. Teil derselben. Spezielle Einleitung in die
Hl. Schrift (wie Ia). Kirchengeschichte. Patrologie.
Praktische Übungen der griechischen und hebräischen Sprache.

b) Cursus Theologiae formalis schola-
sticae: Dogmatik: Summa Theol. S. Thomae, de creatione,
de opere sex dierum, de homine, de gubernatione, P. I
q. 44—119. Moral: de vitiis, de peccatis, de lege, de gratia,
P. 1. II q. 71—114. Allgemeine Institutionen des kanonischen

Rechtes, spezielle (de iure regularium). Allgemeine
Einleitung in die Hl. Schrift (de canone, de inspiratione
et de hermeneutica). Alttestamentliche Exegese (selecta
capita e libro Regum et Esdra). Neutestamentliche Exegese

(de Actibus Apostolorum). Pastoraltheologie: Homiletik.
Dogmengeschichte: Allgemeine Einleitung und Lehre von
Gott dem Einen und Dreieinigen bis zum I. Konzil von
Konstantinopel. Moralfragen : de actibus humanis, de con-
scientia, de virtutibus et vitiis, de lege.

c) Cursus Theologiae brevioris ad mentem
S. Thomae. Dogmatische Theologie: de B. Yirgine, de
sacramentis in communi et in specie, de ultimis. Praktische
Moraltheologie: de sacramentis in genere et in specie, de
censuris. Allgemeine und spezielle Institutionen des
kanonischen Rechtes (wie IIb). Exegese des Alten und Neuen
Testamentes (wie IIb). Pastoral theologie (wie IIb).

III. Fakultät des kanonischen Rechtes. Allgemeine und
spezielle Institutionen des ius canonicum privatum. Institutionen

des Naturrechtes und des ius publicum ecclesiasticum.
Geschichte der Quellen des kanonischen Rechtes und
ausgewählte Fragen über die Hauptinstitute des römischen
Rechtes. Textus canonicus: lib. II. Decr. de iudiciis in
genere et de processu ordinario ; lib. I. et III. Decr. de
personis et de beneficiis ecclesiasticis.

IV. Cursus Complementarius.

a) Sectio Historica: Methode und Quellen der
Kirchengeschichte. Lateinische Paléographie und Diplomatik.
Christliche Archäologie : christliche Epigraphik. Christliche
Kunst.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 169

b) Sectio Philosophical Höherer Kursus der
Logik, Kritik, Ontologie, Kosmologie und Psychologie.
Geschichte der alten Philosophie: Aristoteles über Gott und
die Seele. Geschichte der neueren Philosophie : Henri
Bergson „révolution créatrice" und Rudolf Eucken
„Einführung in eine Philosophie des Geisteslebens". Spezielle
Prägen der modernen Philosophie verglichen mit der
Philosophie des hl. Thomas: über die Psychologie im Verhältnis
zur Logik, Metaphysik, Ethik, Mathematik und Physik.
Experimentelle Psychologie. Praktische Übungen aus der
Biologie.

c) Sectio Theologiae: Prinzipien der thomisti-
schen Theologie verglichen mit anderen Systemen.
Dogmengeschichte : allgemeine Einleitung und Geschichte der Lehre
von Gott dem Einen und Dreieinigen bis zum I. Konzil
Von Konstantinopel. Spezielle Vorlesungen über die Sakramente

und die letzten Dinge.
d) Sectio Sacrae Scripturae. Syrische Sprache.

Ausgewählte spezielle Fragen des Alten und Neuen
Testamentes. Die Vorlesungen dieser Sektion dienen als
Vorbereitung auf die Prüfungen der päpstlichen
Bibelkommission.

e) Sectio Juris Canonici: Spezielle Institutionen
des ius regularium. Geschichte der Quellen des kanonischen
Rechtes und ausgewählte Fragen über die hauptsächlichen
Institute des römischen Zivilrechtes. Textus canonicus
(*ie III),

Das Professoren ko llegium besteht aus den drei
Dfficiales und den übrigen Professoren. Die ersteren
fmd der Regens, P. Sadoc Szabö, Exprovinzial der
österreichisch-ungarischen Ordensprovinz. Derselbe lehrt
oie dogmatische Summa des hl. Thomas. Ferner der
^accalaureus, P. Eduard Hugon. Er lehrt die
Dogmatil des kürzeren Kursus, kasuistische Moralfragen und
üält im Ergänzungskurs die speziellen Vorlesungen über
dm Sakramente. Magister Studentium ist P. Am-
°r°sius Blat und lehrt den Textus canonicus (lib. I et

Decretal).
Die Liste der übrigen achtzehn Professoren,

5Us dem Dominikanerorden mit ihren Vorlesungen ist
tolgende :



170 P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

P. Leonard Lehn: Ethik, Naturrecht und
Soziologie.

P. Ambrosius Bacic: Kirchengeschichte, Patro-
logie, lateinische Paléographie, Diplomatik, Methode und
Quellen der Kirchengeschichte.

P. Thomas Pègues: Moraltheologie der Summa
S. Thomae.

P. Angelo Zacchi: Kosmologie, natürliche Theologie

und Geschichte der Philosophie.
P. Antonius ßohner: Höheren Kurs der Logik,

Kritik, Ontologie, Kosmologie, ferner Geschichte der neueren
Philosophie und Fragen der modernen Philosophie im
Vergleich mit derjenigen des hl. Thomas.

P. Oeslaus Lacrampe: Fundamentaltheologie
(de Locis theologicis, de Ecclesia Christi) und Dogmengeschichte.

P. Lodovico Ferretti: Christliche Kunst.
P. Josephus Noval: Textus Canonicus (üb. II.

Decret.),
P. Celedonius Blanco: Allgemeine Institutionen

des ius canonicum, Quellen des kanonischen Rechtes,
ausgewählte Fragen über die Hauptinstitute des römischen
Rechtes.

P. Josephus Gonzalez: lus publicum ecclesiasticum,
Rechtsphilosophie, spezielle Institutionen des kanonischen
Rechtes (ius regularium).

P. Lodovico Fanfani: Praktische Moraltheologie.
P. Aidan Erlington: Biologie und Physiologie,

experimentelle Psychologie und praktische Übungen im
Laboratorium.

P. Alberto Colunga: Alttestamentliche Exegese,
allgemeine Einleitung in die Hl. Schrift, spezielle Fragen
des Alten Testamentes.

P. Reginald Garrigou-Lagrange:
Fundamentaltheologie (de revelatione), Geschichte der antiken
Philosophie, apologetische Fragen der Gegenwart.

P. Mariano Cordovani: Logik, Kritik, Ontologie*
P. Jacobus M. Vos té: Hebräische und syrische

Sprache, Exegese des Neuen Testamentes, spezielle Fragen
des Neuen Testamentes.



P. Hyazinth Cormier und das Thomasstudium 171

P. Ludovicus Nolan: Höhere Mathematik.
P. Bernard Doublemart: Spezielle Einleitung

in die Hl. Schrift, griechische Sprache.
Außer diesen sind noch zwei Professoren aus dem

Laienstande mit Vorlesungen betraut :

Prof. Dr. Horazio Marucchi: Christliche
Archäologie.

Prof. Dr. Giuseppe Martineiii: Physik und
Astronomie.

Vier von diesen Professoren, die durch ihre Schriften
sich einen Namen erworben haben, P. Szabo, P. Pègues,
P. Hugon, P. Garrigou-Langrange, wurden bei der
Neuorganisation der päpstlichen Thomasakademie in Rom am
27. Februar 1915 gleichzeitig mit P. Buonpensiere zu
Mitgliedern derselben ernannt.

Die Frequenz hat natürlich im gegenwärtigen
Schuljahr durch die Kriegsverhältnisse gelitten, die den
Zufluß der Studierenden aus den am Kriege beteiligten
Ländern verhinderten. Dennoch ist die Anzahl der
inskribierten Studenten eine über Erwartung befriedigende
geblieben. Sie beträgt 164 Studierende aus dem Dominikanerorden

und 102 aus dem Welt- und Regularklerus,
zusammen 266. Graduiert wurden im Schuljahr 1913/14 in
der theologischen Fakultät 52, davon 3 zum
Baccalauréat allein, 14 zum Baccalauréat und zum Lizentiat,
^ zum Lizentiat allein, 18 zum Doktorat. In der
philosophischen Fakultät wurden 26 Studierende graduiert,
davon 3 zum Baccalauréat, 7 zum Baccalauréat und zum
Lizentiat, 5 zum Lizentiat allein, 4 zum Doktorat. In der
Juristischen Fakultät sind 34 graduiert: 2 zum
Baccalauréat, 6 zum Baccalauréat und zum Lizentiat, 10 zum
Lizentiat allein und 10 zum Doktorat. Endlich wurden
^ Dominikaner zu Lektoren promoviert.

Aus vorstehendem Berichte gewinnt man die
Überzeugung, daß das junge Collegium in der kurzen Zeit
feines Bestandes von fünf Jahren die ersten Schwierigsten

glücklich überwunden hat und einer glänzenden
Zukunft entgegensehen darf, wenn anders die prekäre Welt-

§e kein Hindernis mit sich bringt. Die Aufgabe ist groß
Jjud schön : das Collegium ist ihr gewachsen. Auch an An-
eiudungen hat es nicht gefehlt, selbst irrige Auffassungen



172 P« Hyazinth Cormier und das Thomasstudium

und Verleumdungen sind aufgetaucht, sogar in Kreisen,
von denen man es nicht erwarten durfte. Aber das sind
Dinge, die menschlich sind und überall vorkommen, wo
die Kirche neue und großartige Anstalten ins Leben ruft.
Eine solche Stätte der Wissenschaft ist aber nötig für die
Gegenwart, die noch nicht genügend vorbereitet ist, um
die Bedeutung des hl. Thomas zu erfassen. Denn es gilt
nicht bloß, ihn historisch zu erklären, wie etwa ein
kunstgeschichtliches Denkmal des Mittelalters, sondern er
muß der Neuzeit, die nicht metaphysisch zu denken
gelernt hat, erst spekulativ nahegebracht werden. Deshalb
muß er zuerst erklärt werden und diese Erklärung selbst
muß methodisch erlernt werden, ehe davon die Rede sein
kann, die Spekulation des Aquinaten weiter zu führen.

Das Collegium Angelicum ist ganz das Werk der
Kirche, denn es ist vom obersten Lehramt der Kirche zu
ihrem Wohle gegründet und beseelt von der Autorität des

Apostolischen Stuhles. Es ist auch ganz das Werk des
Predigerordens, an dessen Spitze P. Cormier steht: er war
bei dieser Gründung gleichsam das lebendige, verständnisvolle

und freiwillige Werkzeug Pius X, der für die Lehre
des hl. Thomas noch mehr tun wollte als Leo XIII und
alle seine Vorgänger. Der Aquinate ist aber nicht nur der
Philosoph der Zukunft, der in der neueren Periode der
Geschichte, die mit dem Weltkrieg begonnen hat, die
Anarchie des Gedankens durch die Wahrheit und Einheit
seiner Lehre allein überwinden kann — sondern er ist
auch der Theologe des Apostolischen Stuhles und dadurch
der allgemeine Lehrer der Kirche, der der Welt den
Frieden Christi im Siege der geoffenbarten Wahrheit
verkündet. Seine Lehre ist das Echo des ewigen Wortes, das
Mensch geworden ist und dessen Worte nicht vergehen,
und deshalb wird auch das menschliche Echo derselben in
der Kirche nie ersterben. Und wenn seine geistigen Schallwellen

aus den Sälen des neuen Collegium sich fortpflanzen
über die Länder der Kirche, um den sozialen Frieden zu
verkünden, wird auch der Name Hyazinth Cormier
in dankbarem Andenken bleiben.

Wien, im März 1915.
Dr. Ernst Com m er


	P. Hyazinth Cormier, Generalmagister des Predigerordens, und das Thomasstudium

