
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Dokumente : Sacra studiorum congregatio academiae romanae S.
Thomae Aquinatis statuta

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




DOKUMENTE

SACRA STUDIORUM CONGREGATIO
ACADEMIAE ROMANAE S. THOMAE AQUINATIS

STATUTA
IUSSU SSMI D. N. BENEDICTI PP. XV RETRACTATA
EX MOTU PROPRIO „NON MULTO POST" DIEI XXXI

DECEMBRIS MCMXIV

I. Romana S. Thomae Aquinatis Academia eo spectat,
nt Angelici Doctoris philosophiam illustret, defendat ac
tueatur. Sermone utitur latino. Praesident ei très S. R. E.
Cardinales; quorum Cardinalis Praefectus pro tempore sacri
consilii studiis regundis prior loco est: adsunt a secretis
seu a commentariis adiutor unus cum duobus subadiuvis ;

•quibus munus mandatur in triennium, mandatumque iterari
licebit. Complectitur Academia magistros, sodales et alum-
nos ; alumnis autem doctoris conferre lauream, eosque do-
ctores renuntiatos sodalibus adgregare potest.

II. Magistri minimum semel in unaquaque anni aca-
demici liebdomade S. Thomae libros de rebus philosophiae
praelegant, praesertim utrosque Commentarios in Aristo-
telem et in Boethium: disputationes alumnorum, quae et
ipsae hebdomadales in altera anni scholastici parte debent
esse, moderentur : et una cum sodalibus, quid quisque
alumnorum in doctrinae experiments meritus sit, iudi-
cabunt.

III. Alumni adsciscantur spei bonae adolescentes, qui
cum in philosophiae studio ordinarium trium annorum
spatium confecerint, sacrae theologiae dent operam textum
adhibentes ipsam Summam S. Thomae. Iique in statis dis-
putationibus syllogisticis, quae quidem tum de thesibus,
Tuas sacrum consilium studiis regundis die XXYII iulii
HCMXIY approbavit, tum de aliis fient, quas quotannis
Emi Praesides, cum magistris Academiae convenientes,
praescripserint, vel defendentium vel arguentium partes agant.
Singulis autem mensibus unus e magistris itemque e sodalibus

aliquam philosophiae scriptionem recitabunt.
Divua Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 9



130 Dokumente

IV. Alumnus qui doctoris lauream in philosophia
S. Thomae expetat, ad periculum doctrinae et scripto et
voce faciendum de quolibet capite philosophiae, quae vel
in speculatione veri vel in moribus versetur, ne admittatur,
nisi minimum biennio praelectiones disputationesque fre-
quentaverit, ac duas ex his disputationibus feliciter ha-
buerit.

V. Qui doctoris in philosophia lauream consecutus
est, si evadere velit sodalis Academiae adgregatus, praele-
ctionibus et disputationibus intéressé alteram biennium
pergat, ac publicae propugnationein universae Aquinatis
philosophiae suscipiat agatque cum laude.

VI. Candidato res successerit satis, si duas tertias
punctorum partes tulerit. Examinatores seu doctrinae iudi-
ces, quibus suffragii ius est, sive magistri sive sodales, ab
Emo Praeside deligantur ; et ii quidem ne minus quam
très unquam sint: ac tum ad probandum tum ad impro-
bandum terna singuli habeant puncta, secreto attribuenda.
Qui est a commentariis Academiae, itemque duo qui infra
eum sunt, nisi examinatorum officio fungantur, suffragium
non habent : verumtamen unus eorum candidatis examinandis
semper adsit, qui rei exitum adnotabit.

VII. Sub finem anni academici, proposito ab Emis
Praesidibus argumento, certamen doctrinae scribendo fiet.
Scriptionum ii erunt iudices, quos Academia designaverit.
Quod si plures idem mereri videantur, non partitum prae-
mium, sed integrum singuli obtinebunt.

VIII. Certum quoque praemium tum magistris et
sodalibus vel pro praelectionibus quas habuerint, vel pro
scriptionibus quas confecerint, vel prout coetibus adfuerint,
turn etiam alumnis, pro disputationibus quas sive defen-
dendo sive arguendo participaverint, tribuetur. Huiusmodi
autem praemia, itemque ceteras omnes impensas quotannis
faciendas, Emi Praesides definient ; ii vero qui sunt a
commentariis Academiae, Praesidibus postea rationem
reddent.

Datum ex S. Congregatione Studiorum, die 12 martii
MCMXV.

B. Card. Lorenzelli, Praefectus.

A. Dandini, Secretarius.

(Acta Apostolicae Sedis VII, p. 128—130)



Dokumente 131

CARD. LUDOYICI BILLOT S. J.
ORATIO HABITA DIE 11 MARTH IN AULA MAXIMA
CANCELLARIAE APOSTOLICAE PRO INSTAURA-

TIONE ACADEMIAE S. THOMAE

(Romae, Typis Polyglottis Vaticanis 1915)

Inter alia multa quae me ad reverentiam Doctoris
angelici movent, unum est, Eminentissimi Patres, audi-
toresque ornatissimi, quod momento et pondéré caeteris
praestat, quodque in ipso initio dicendi de obiecto et causa
huius nobilissimi consessus, silentio praeterire non possum.
Et est perpétua, continuata, repetita de aevo in aevum ad
hanc usque diem, singulari prorsus instantia, eximioque
studio, Sedis apostolicae commendatio. Res vere omni ob-
servatione digna In apostolica cathedra sibi invicem succédant

pontifices, alii post alios, origine, genere, cultura,
educatione varii ; omnium tarnen in commendando Aquinate
una invariata sententia est: a Ioanne XXII qui Thomam
ad altarium honores evexit, usque ad gloriose nunc re-
gnantem Benedictum XV, qui vixdum universalis Ecclesiae
tractanda gubernacula suscepisset, nihil antiquius habuit
quam testificari se, hac in re, a Decessorum suorum mente
minime dissentire, imo non verbis modo, sed et factis de-
clarare. Porro, si annales ecclesiasticos percurro, si bullarium
Romanorum Pontificum lustro, si dicta, si acta, si gesta
evolvo, nullum simile exemplum invenio quoad unum in
individuo signatum, seu praeceptorem, seu magistrum, seu
doctorem. Quae quidem singularitas vel sola me admonet,
non ibi rem esse quae ad humana arbitria, ad studia
partium, ad scholae contentiones, ad privatas ipsorum Pontificum

seu opiniones seu aestimationes pertineat, referendaque
sit, sed ad indicium eius qui in cathedra ad consummationem
usque saeculi divinitus fundata, unus semper sedet et prae-
sidet et vivit, unus idemque loquitur ac docet, Petrus.
Petrus, inquam, nulli parti, nulli factioni, nulli ordini,
nulli scholae addictus, praecise quia in summitate aposto-
latus constitutus, longe longeque eminet supra omnes
partium, ordinum, ac scholarum contentiones et lites :

Petrus cui non caro revelat, nec sanguis, sed Pater : Petrus,
filius il le columbae (hoc enim sonat, inquit Hieronymus,
xu nostra lingua Bar-Ionae vocabulum), et ideo filius colum-

9*



132 Dokumente

bae, quia mystica ei columba, extensis alis, sicut videre est
in abside basilicae Vaticanae, insidet, vel ad auriculam ad-
volans, suggerit quae ad regimen universalis Ecclesiae, et
praesertim ad custodiam depositi fidei (quae maxima
omnium res est), convenientia media sunt: Petrus denique,
qui cum munere pascendi oves et agnos, donum accepit
salubria pascua internoscendi, eaque ab insalubribus dis-
cernendi : Petrus est, a quo singularem illam habet Aquinas
commendationem.

Hie quippe est doctor tantopere a Pontificibus laudatus,
in quo certatim agnoverunt angelum Ecclesiae illuminatorem;
magistrum cuius doctrina veridica est et catholica, habens
prae caeteris, excepta canonica, proprietatem verborum,
modum dicendorum, veritatem sententiarum ; ducem quem
omnes sequi possunt sine aberrandi periculo, et nemo un-
quam, quin de errore suspectus fieret, oppugnavit; athletam
fortissimum fidei catholicae, per cuius scripta tamquam per
scutum infrangibile venenata haereticorum tela hebetantur ;

cuius vi et veritate doctrinae, multae quae deinceps exortae
sunt haereses, confusae et convictae dissipatae sunt, quod
et ante saepe, et liquido nuper in sacris Tridentini concilii
decretis apparuit ; principem theologiae methodicae seu
scholasticae, comparandum cum quatuor ecclesiae latinae
doctoribus qui principes fuerunt positivae; cuius dogmata
tutissima sunt, et nomen superat omnem laudem. His et
similibus elogiis testimonium ferunt, praeter alios, Io-
annes XXII, Innocentius VI, Urbanus V, Pius V,
Clemens VIII, Paulus V, Alexander VII, Clemens XII, Bene-
dictus XIII, Benedictus XIV, a medio aevo labente ad
prima usque limina aevi modérai.

At vero, dicet statim aliquis : ad anteactas aetates
ista utique pertinere, atque idcirco, singularem hanc Aqui-
natis commendationem, pro temporum quidem illorum con-
ditionibus opportunam, imo opportunissimam, esse nunc
caducam, antiquatam et obsoletam ; alia nunc tempora
currere, alias necessitates urgere, alios flare ventos, alios

consurgere adversarios ; non eadem methodo, non iisdem
artibus, non iisdem armis semper utendum; scribam doctum
in regno caelorum similem dici in evangelio homini patri-
familias qui profert de thesauro suo nova et vetera, et
quid putas, nova et vetera id est, optimum quodque ciba-
riorum genus, quorum meliora alia utique sunt, cum in-



Dokumente 133

veteraverunt, sed meliora alia, et longe meliora, cum nova
et recentia sunt (sicut aiebat poeta: nova hymetta, vetera
falerna); denique, esse dictamen vel solius vulgaris com-
munisque prudentiae, quod attemperanda est explicatio et
defensio fidei catholicae indoli temporum, scientiarumque
progressui, qui talis hodie ac tantus est, ut renovatam de

integro terrae faciem, vere dicere debeamus. Et est verissi-
mum; ego quidem non abnuo, non contradicam. Interim
vero, hoc unum quaeram: Utrum pater ille familias, ille
scriba doctus in regno caelorum, aliis verbis, summus ille
a Deo institutus fidei magister, attentis novis istis rerum
conditionibus, totque ac tantis quae in mundo, et conse-
quenter in statu christianitatis, acciderunt mutationibus,
alium nobis praeceptorem, alium antesignanum, alium
moderatorem et belli ducem contra fidei adversarios, duxerit
esse praestituendum. Hoc, inquam, hoc unum interim
quaero. Sed huic quaestioni vos ipsi respondistis, auditores
lectissimi ; perspicua siquidem facta loquuntur. Non. Non
alium nobis commendant moderni pontifices, imo unum
semper et eumdem : tametsi (et res est multa consideratione
digna), ratione mutationis temporum procul dubio ducti,
nonnullo utique discrimine: dum scilicet philosophiam in
Aquinate nunc praecipue commendant, in philosophia
imprimis sequendum Aquinatem edicunt, quod certe in ea forma
et sub tarn expressa specificatione antecessores non fecerant.

Punctum hic tangimus, auditores, quod scio pluri-
morum offendere, ideasne dicam, an praeiudicia? Sed quid
tandem iuvat rem manifestam infitiari? Iterum dico, facta
loquuntur, et contra facta, ut fert proverbium, non est
illatio. Prior prodit f. r. Leo XIII, qui instaurationem
philosophiae S. Thomae cum celeberrimis litteris encyclicis
Aeterni Patris initiavit. Cuius etiam in hoc negotio indefessa
opera notior sane est, quam ut in memoriam indigeat
revocari, et mens compendio elucet in his quae ut breviario
Romano in officio angelici doctoris apponi iussit : ubi, post
laudatam uberrimam atque incorruptam Aquinatis doctrinam,
ut quae cum revelatis veritatibus mire consentiens, aptissima
sit omnium temporum erroribus pervincendis : ad tot
praecipue philosophicorum systematum a veritate aberrantiurn
luem propulsandam, idem ipse Aquinas caelestis patronus
scholarum omnium catholicaram declaratus legitur et
institutus.



134 Dokumente

Secundus succedit s. m. Pius X in maxime solemni
sui pontificatus actu, hoc est in Encyclica Pascendi dominici
gregis, ubi causas modernismi enumerans, et nec minimam
nec ultimam, ignorantiam philosophiae scholasticae assignans,
idoneaque remedia praescribens : „Quodrei caput est, inquit,
philosophiam scholasticam quam sequendam praescribimus,
earn praecipue intelligimus, quae a S. Thoma Aquinate
est tradita, de qua quidquid a Decessore nostro sancitum
est, id omne vigere volumus, et qua sit opus, instauramus et
confirmamus, stricteque ab universis servari iubemus... Ma-
gistros autem monemus ut rite hoc teneant,Aquinatem deserere,
praesertiin in re metaphysica, non sine magno detrimento
esse." Et nondum satis. Persentiebat enim se surdas ali-
quantulum aures pulsare. Unde in Motu proprio Sacrorum
antistitum eamdem repetit, uno iam addito verbo, sententiam :

Ut rite hoc teneant, non sine magno detrimento esse,
praesertim in re metaphysica, Aquinatem „vel partim"
deserere. Vel parum, ait, quia ut statim ipsemet explicat,
parvus error in principio evadit maximus in fine. Haec
Pius.

Et tertio tandem loco venit gloriose nunc regnans
Benedictus XV, quem nobis Deus diu sospitem incolumem-
que servet: Qui in Motu proprio diei 31 decembris Non
multo post, commemoratis prius duorum suorum Decessorum
actis, et speciali quidem modo litteris quibus Pius X pro-
fessus fuerat magnopere interesse ad christianam sapientiam
contra Neorationalismum seu Modernismum defendendam,
ducem religiose sequi Thomam, haec nunquam satis medi-
tanda de suo subiungit : „Nos vero, cum aeque ac Decessores
nostri persuasissimum habeamus, de illa tantum philosophia
nobis esse laborandum quae sit secundum Christum, ac
propterea, ipsius philosophiae Studium ad principia et
rationem Aquinatis omnino exigendum esse, ut plena sit,
quantum per humanam rationem licet, explicatio, invictaque
defensio traditae divinitus veritatis, hanc S. Thomae aea-
demiam non minus quam illis, nobis esse curae volumus
appareat."

Profecto, si consensionem quaerimus, habemus. Si
directionem firmam, minime fluctuantem, minimeque anci-
pitem, tenemus. Si perseverans in eodem semper sensu,
eademque semper sententia Sedis apostolicae praescriptum,
ecce nobis luce meridiana clarius innotescit.



Dokumente 135

Sed nunquam satis meditanda mox dixi ea quae ultimo
loco citata sunt Pontificis verba: idque non ea tantum
ratione quod invariatum propositum firmumque praescriptum
de studio philosophiae ad principia Aquinatis exigendo,
magis semper ac magis demonstrant, sed eo potissimum ex
capite, quod simul et semel huius rei causas altissimosque
fines aperiunt. Ut plena sit, inquit, quantum per hnmanam
rationem licet) explication invictaque defensio traditae divinitus
veritatis. Duo ibi diserte signantur. Primo, plena quoad
eius fieri potest, veritatis revelatae explicatio. Secundo,
invicta eiusdem defensio. Et circa utrumque, pene infinita
notanda occurrerent. Liceat saltern vel pauca summis veluti
labiis delibare.

Primum est, inquam, veritatis revelatae explicatio.
Apprime necessariam earn esse, nullus sane infitiabitur.
Sed quid ad hoc philosophia Iam enim audio reclamantes
quosdam, et dicentes, nil minus hac postulatione importari
quam accommodationem theologiae ad philosophiam, id est,
verbi Dei ad humanae cogitationis regulam, et, quod
pessimum omnium piaculum ac sacrilegii genus est, oracu-
lorum increatae Sapientiae ad placita Aristotelis Porro, ad
huius veteris calumniae plenam destructionem, auditores
lectissimi, iam, ut arbitror, sufficeret vel sola a qua disse-
rendi sumpsimus exordium, auctoritas. Quis est enim qui
dixit necessariam et per omnem modum promovendam
sanam solidamque philosophiam, ut plena sit, quantum per
humanam rationem licet, traditae divinitus veritatis
explicatio? Ego dixi? Nos dicimus? Non. Dicit ille positus
a Deo divinae revelationis magister, cuius, rogante Christo,
^ec deficit fides, nec deficere potest, quique, eodem Christo
iubente, munus habet confirmandi fratres. Ipse est qui
dicit. Iam igitur id satis, nec aliud quidquam praeterea
requireretur. Verumtamen, quia magnopere interest ut
argumenta ab auctoritate, illud quoque accedat quod ab intrin-
secis rerum conditionibus sumitur, paulisper attendamus
principio ex quo ad nihilum deducitur adeo decantata et
recantata ratio, sicut comparente sole, disiicitur nebulae
caligo.

Principium hoc unicum est, simplex est, clarum est,
et vel lippientium oculis expositum, videlicet: Veritates
fidei fuisse a Deo revelante, in idiomate seu dialecto, si
dicere fas est, naturalium nostrorum conceptuum enuntiatas



136 Dokumente

et expressas. Non enim revelatio novos nobis attulit
conceptus, non novas ideas elementares, non altioris generis
suppeditavit species intelligibiles, non elevavit nos ad
superiorem illnm intelligendi modum quo in statu tantum
termini donabimur. Denique, id demum, si quid unquam,
evidens manifestumque dici debet : constare doctrinam rele-
vatam iis ipsissimis notionibus quas aliunde a natura com-
paravimus, quae etiam iuxta communes logicae leges, in
subiectum et praedicatum per copulam connexa disponuntur.
Et hic, hic praecise modernistae tamquam in scopulum
offendunt. Inde sibi et aliis persuadere volunt quod ea
quae tamquam dogmata revelata proponit Ecclesia, non
sunt révéra veritates e caelo delapsae, sed nec plus nec
minus, conceptiones oriundae e communi fundo conscientiae
humanae, et paulatim modificatae communi pariter evolutionis
lege. Imbecilli sane et tenues logici, qui non capiunt quo«
modo conceptus seorsum et separatim sumpti se habent ad
doctrinas, sicut se habent litterae alphabeti ad vocabula,
vel etiam vocabula ad sermones, et quomodo iidem
omnino conceptus ingrediuntur diversissimas diversissi-
mae originis doctrinas, quemadmodum eaedem litterae
alphabeti ingrediuntur diversissima diversissimae signifi-
cationis vocabula. „Litterae, inquit apposite Augustinus 1}

in tot millibus verborum atque sermonum ipsae repetuntur,
non augentur ; verba infinita sunt, finitae sunt tarnen
litterae; verba numerare nemo potest, litteras quivis potest,
unde multitudo verborum est. Cum una littera variis in
locis ponitur, et pro loco valet, non unam rem valet. Quae
tarn diversae res quam Deus et diabolus? Tarnen in capite
D littera est, cum dieimus, Deus, et cum dieimus, Diabolus.
Ergo littera pro loco valet. Errat autem, et nimis absurdus
est, et gestat puerile cor, qui cum legerit, verbi gratia, D
litteram in nomine Dei, timet illain ponere in nomine dia-
boli, ne quasi Deo faciat iniuriam.a Ergo caveant et isti a
corde puerili, et transférant comparationem ad propositum,
ut perspiciant usque ad evidentiam, quod possunt ex nobis
esse verba, ex nobis esse elementares conceptus et notiones,
ex nobis esse structura et modus enuntiationum, et simul
e caelo esse, a divina revelatione esse veritates et dogmata
quae ex his conceptibus formantur, quae his verbis signi-

1 Serm. 32, nr. 6.



Dokumente 187

ficantur, quae hac sermonis structura exprimuntur. Sen-
tentiae siquidem et doctrinae nusquam in elementis conce-
ptualibus resident, sed solum in compositiones qua elementa
illa associantur in iudicia, et formantur in propositiones. Eius-
modi porro compositio in dogmatibus nostris, procul dubio a
Deo revelante, a Deo dictante est, tametsi conceptus,
ideae, verba, lingua quibus Deus revelans et dictans usus
est, deprompta sint e communi thesauro conceptuum,
idearum, et verborum quae aliunde erant et sunt in usu
nostro.

Hoc igitur principium est, uti mox dicebam, simplex,
darum, evidens, in facto obvio repositum, unde usus philo-
sophiae pro plena explicatione traditae divinitus veritatis,
non modo legitimus, verum etiam perquam necessarius
statim apparebit. Ex quo enim Deus usus est conceptibus
nostris, notionibus nostris, vocabulis nostris, per quae nobis
sua mysteria revelaret et exprimeret (prout scilicet et in
quantum sermo iste noster humanus capere potest, adeoque
modo in infinitum elongato a proprio modo divinorum ut
in se sunt, adhuc tarnen, servata proportionalitate analogiae,
cum omnimoda veritate, nisi forte quis adeo desipiat ut
deneget Deo potestatem exprimendi veritatem suorum myste-
riorum in lingua quantumvis inope et déficiente quae apud
nos est) : ex hoc ipso, inquam, quidquid facit ad accuratam
borummet naturalium conceptuum analysim, faciet quoque
ad expositionem et explicationem revelatae veritatis, eodem
fere pacto quo ad intelligentiam et explicationem auctoris
cuiuspiam iuvat vocabularium seu lexicon in quo rationes
eorum quae adhibuit nominum, dilucide, enucleate, et exacte
proponuntur. Et ideo, si ad philosophiam pertinet classi-
ficare, definire, illustrare, epurare, et in prima elementa
^©solvere naturales nostros conceptus seu ideas seu notiones,
Usus philosophiae in theologia proportionaliter se habebit
sicut usus lexici in re exegetica. Et sicut exegeta non
accommodât explicationem suam lexico, ex hoc quod in
Mexico quaerit unde sensum sui auctoris magis penetret,
^agisque declaret : ita quoque nec accommodamus doctrinam
sacram ad philosophiam, ex hoc quod philosophia utimur
ad exponendum distincte, ordinate, et scientifice dogmata
nobis a Deo revelata.

Quid, quaeso, ut unum aut aliud exemplum adhibeam,
ue altissimo Trinitatis mysterio, quantum per humanam



138 Dokumente

rationem licet, poteris explicare, nisi difficilem admodum
conceptum relationis, per ipsa nomina divinarum personarum
(Patris, Filii, Spiritus Sancti) importatum, probe perspe-
ctum habeas? nisi pénétrés differentias quibus ab omnibus
absolutorum generibus relatio discriminatur nisi per
duplicem remotionis et excellentiae viam, e conceptu
relationis inhaerentis seu accidentalis quae in nostro praedica-
mento est, ad rectum, quamquam utique mere analogicum
conceptum subsistentis relationis assurgas? Quomodo te ab
evidenti absurdo expedies, eorum puta qui dicunt princi-
pium identitatis comparatae (quae sunt eadem uni tertio
sunt eadem inter se), nihil plus esse quam principium
empiricum, verum in creatis, falsum in divinis : quo semel
admisso quid adhuc superest nisi ut aperte et sine ambage
proclametur in Deo identitas contradictoriorum

Quid iterum de mysterio incarnationis enarrabis, si e

philosophiae lexico non depromas accurate enucleatas
notiones naturae et personae, adeo arcte connexas cum primis
et altissimis ontologiae principiis? Yerbane proférés omni
sensu vacua, aut forte abibis tu, in delirium modernistarum,
qui notionem personae in phaenomeno psychologico repo-
nentes, unionem hypostaticam consistere volunt in nescio
qua mentalitate, seu verius amentia, qua incepisset Christus
acquirere conscientiam de sua cum Deo identitate?

Quae rursus mysterii eucharistiae explicatio, salva
semper impenetrabilitate tanti arcani, quamdiu non plene
assecutus es distinctionem illam quam vel sola consecrationis
verba produnt, inter accidens et substantiam, imo inter quanti-
tatem dimensivam et caeteras accidentium categorias?
Quamdiu non perspexisti, substantiam etiam corpoream esse
ratione sui extra totum genus extensionis et continui, et
non esse visibilem oculo corporali, neque subiacere alicui
sensui, nec etiam imaginationi, sed soli intellectui? Quamdiu

nescis quid sit locus, quid praesentia in loco, et
quomodo praeter quantitativum seu localem modum adessendi
loco, sunt et alii modi manuducentes nos ad cogitandum
mirabilem hanc praesentiam unius individui öt immulti-
plicati corporis Christi in omnibus simul altaribus mundi?

Exempla possem sine fine producere, in idem semper
collineantia, hoc est, in scopum declarandi qualiter usus
philosophiae in theologia, proportione quadam se habet
sicut usus vocabulariorum in interpretatione et explicatione



Dokumente 139

auctorum: pro quanto scilicet, philosophiae est enucleare
naturales illos conceptus qui elementa sunt ipsius verbi
revelati, rectificare illos, epurare illos, praesertim vero,
distinguere in eis rationem formalem semper retinendam,
a modo quo ratio haec invenitur verificata in creaturis, ne
forte modus iste tribuatur Deo, cum tarnen in Deo sit
modus alius, supereminens, nobisque penitus inefifabilis,
nullum relinquens locum univocitati, sed soli analogiae pro-
portionalitatis.

At vero, exhinc etiam perspicue statim apparebit,
summopere intéressé, qua utamur philosophia, sicut in pro-
posita hucusque similitudine, quibus lexicis. Certe, quaedam
philosophiae sunt quae nulli alii usui esse possunt, quam
depravando, imo penitus corrumpendo dogmati, nedum ad
eius explicationem conférant. Unde ait Pius X in encyclica
Pascendi: „Ex connubio falsae philosophiae cum fide, illorum
systema (modernistarum nempe), tot tantisque erroribus
abundans, ortum habuit.a Et apostolus nos admonet : Videte
ne quis vos seducat per phüosophiam et inanem fallaciam secundum

traditionem hominum, et non secundum Christum1. Non
ergo omnis philosophia in eodem censu venit, sed aliae
sunt se habentes sicut idola Aegypti quae populus Israel
debuit detestari prorsus ac fugere, alia vero est se habens
sicut ornamenta et vasa de argento et auro, quae idein
ille populus de Aegypto exiens, sibi potius, tamquam ad
usum meliorem, Deo praecipiente, vindicavit, quemadmodum
elegantissime tradit Augustinus in suis libris de doctrina
Christiana2. Et ratio huius est, clara iterum et evidens,
fiuod non omnes philosophiae vere sibi philosophiae nomen
vindicant. Imo multae sunt quae nonnisi delirantis rationis
dictata continent, quibus phobosophiae potius quam philosophiae

et nomen convenit et ratio. Nobis autem in explica-
fione traditae divinitus veritatis, sola procul dubio
philosophia loco lexici seu glossarii esse poterit, quae de puro
*Jlibatoque naturalis luminis fonte promanat, cum idem sit
Heus, non alius, qui et revelationis est auctor, et animo
humano intelligentiae lumen indidit.

Haec, puto, manifesta per se sunt. Quamquam non
°mnibus adhuc satisfactum fuisse nonnulla suspicio sit.

4

Colos., II, 8.
2 L. 2, c. 40.



140 Dokumente

Audio enim dicentem quempiam: Egregie quidem, et per-
belle, sed quis mihi tandem bonam hanc, genuinamque ac
sinceram philosophiam ostendet? Ad studentes siquidem
loquor, quibus congrueret quod ponit Chrysostomus in ore
pagani sui temporis, qui volens fieri christianus, multipli-
citate sectarum tunc pullulantium impediebatur. „Volo fieri
christianus, aiebat ille, sed nescio cui adhaeream. Multae
sunt apud vos pugnae, seditiones, et tumultus. Quod dogma
eligam? Quod praeferam? Singuli dicunt: ego veritatem
dico. Cui credam, qui nihil Scripturarum sciam Disci-
pulus esse volo, tu vero me iam doctorem facis1." Et simili
quoque modo impeditum te fortasse senties in eligenda
una philosophia ex multis, sed sine causa. Nequaquam ;

non ego te iam doctorem facio. Discipulus esse vis, disci-
pulus esto, sed memento quod addiscentem oportet per
prius credere, quia in omni disciplina, cuiuscumque generis
vel nominis, fides via est ad agnitionem. Porro habes tu in
hac re, cui credas, et tuto credas. Magister ille a Deo
constituas tibi dicit, philosophiam illam veram quae est
secundum Christum, esse earn quae ad principia et rationem
Aquinatis exigitur. Fidenter itaque ingredere viam, et
post superatas primas difficultates (utique, sicut ipsa rei
natura fert, nec leves nec paucas), forte et tu dices
idem quod olim Samaritani ad Samaritanam : Quia iam non
propter tuam loquélam credimus, ipsi enim audivimus et scimus.

Quidquid autem hactenus dixi, auditores, de explicatione
traditae divinitus veritatis ope illius philosophiae quae sit
secundum Christum, ad eiusdem invictam defensionem eodem
plane iure applicantnr. Idem enim profecto est, dogmata
fidei recte, rite, apte explicare, et ea ad mentem Ecclesiae
exponere. Idem quoque, genuina naturalis rationis pronun-
tiata per philosophiam assequi, et eadem a falsis opinionum
commentis diiudicare. Atqui in his duobus praecise repo-
nitur fidei nostrae defensio, dicente Yaticano quod inanis
species contradictionis fidem inter et rationem inde potissi-
mum oritur, quod vel fidei dogmata ad mentem Ecclesiae
intellecta et exposita non fuerint, vel opinionum commenta
pro rationis effatis habeantur2. Et haec quidem longius
prosequi nunc non vacat.

1 In act. apost. Homil. 33.
2 Sess. 3, cap. 4.



Dokumente 141

Nisi quod piaculum reputarem, non aliquo saltern
exemplo, eoque ab hodierna ilia haeresi desumpto, quae
non tarn haeresis, quam omnium haereseon conlectus vere
est appellata, rem istam, priusquam dicendi finem faciam,
paucis illustrare. Iam supra audivimus Pium X profitentem,
magnopere interesse ad christianam sapientiam contra
Modernismum defendendam, ducem religiose sequi Thomam.
Verene ita est, auditores ornatissimi? Revera puto, non
multa vobis ad persuasionem opus fore consideratione.
Certe, quale sit modernismi fundamentum, probe nostis.
Nostis esse totum quantum in doctrina ilia repositum, quam
vulgo agnosticismum vocant: Yi cuius humana ratio phaeno-
menis omnino includitur, rebus videlicet quae apparent,
eaque specie qua apparent, earumdem terminos nec ius nec
potestatem habens; quare nec ad Deum se erigere potis
est, nec illius exsistentiam, etiam per ea quae videntur,
agnoscere1. Undique nos circumdat, nos opprimit, nos terret
formidolosum illud incognitum sub phaenomenis latens, de

quo quid sit nemo seit, nec scire potest: materia, spiritus,
aut nec unum nec alteram? Maleficum quid, vel beneficum?
Intelligentia et libertate praeditum, vel caecus et inexora-
bilis orcus, monstrum enorme, immane, ingens? Inutile:
nemo seit, nemo scire poterit unquam. Quo semel posito,
prorsus liquet remittendum esse nuntium revelationi sensu
oatholico intellectae, quae utpote a Deo nobis loquente,
adeoque a nobis cognito, uti ferunt, accepta, chimaerae
loco iam haberi debet ; nihilque esse reliquum, nisi ut
accipiatur revelatio vel fides pro nescio quo sensu religioso,
ex intimo hominis ipsius exoriente, qui per indigentiam
divini et occursum incognoscibilis stimulatus, semper ultra
progreditur, per tempora et aetates pro eventuum et phae-
nomenorum contingentia phantastice sese evolvens. Liquet
proinde, christianam religionem, imo omnem religionem in
Ihmum abire, et usque ad primas bases radicitus destrui.

fundamentum modernismi agnosticismus cum superstructo
*nonstruosi systematis aedificio.

Nunc autem, si huiusmet mortiferi agnosticismi causas,
81 origines, si genesim volumus explorare, quid inveniemus,
auditores, nisi plenam confirmationem verborum sapientissimi

ontificis dicentis, philosophiae stadium ad principia et rationem

1

Encycl. Pascendi.



142 Dokumente

Aquinatis omnino exigendum esse, ut non modo plena explication
sed et invicta defensio sit traditae divinitus veritatis? Nullum,
quod sciam, magis ad rem, magisque appropriatum exemplum.
Relictis siquidem viis et principiis traditionalis sapientiae
ab Angelico potissimum illustratis, ad quaslibet declina-
verunt philosophias. Et in his philosophiis non potuerunt
non deprehendere levitatem, insufficientiam, ne dicam omni-
modam inanitatem argumentorum pro demonstrandis fidei
fundamentis, et prae primis ipsa Dei existentia. Quae
tarnen Dei existentia, nisi nobis ex lumine naturalis rationis
certo per prius innotescat, ecce statim necessarius, fatalis,
praeceps in caecum absurdumque fideismum descensus :

quandoquidem omnis fides, ut sit rationabilis, essentialiter
supponit aliunde certo praecognitam existentiam et auctori-
tatem eius cui credendum est. Itaque isti, vacuis illis
philosophiis decepti, absolutam incognoscibilitatem exsisten-
tiae Dei proclamaverunt, et probe perspicientes absurditatem
credulitatis qua ei crederetur, de quo nequidem sciri potest,
an sit, fide theologali penitus et pro semper abiecta, sub-
stituerunt fidem aliam prorsus aequivoce dictam, rationali-
sticam scilicet, quae id saltern commodi haberet, ut suam
homini autonomiam, plenamque tamquam supremo deo
servaret independentiam. Non solum autem, sed earumdem
philosophiarum inanitate in desperationem acti, in tantum
noctis et tenebrarum profundum inciderunt, ut ipsam mundi
huius exterioris per sensus attestatam exsistentiam pro
incognoscibili habeant, ac per hoc, omnem viam reditus,
omnemque possibilitatem agnoscendi unquam veritatem,
quantum in ipsis est, sibi ademerint. Nefandum scelus, et
nunquam satis lugenda consequentia derelictae ab initio
sanae solidaeque philosophiae

Sed non oportet in solis his extremis consistere. Sunt
et aliae philosophiae non ita certe ab antiqua sapientia
déclinantes, habentes tarnen certa principia, de quorum
logicis consectariis quid non timeri possit, dicere vix audeo.
Si enim, exempli causa, verum dicunt qui totius entis con-
stitutionem ad univocitatem revocant, si revera omne ens
in quantum ens, est per identitatem et quod est et quo est,
si mundus iste cum omnibus quae in eo continentur, suum
esse, suus essendi actus, sua essendi actualitas est : quid
adhuc, dicet mox quispiam, et non sine magna saltern
rectae ratiocinationis apparentia, quid adhuc creatione opus



Dokumente 143

est? Eccur non esset iste mundus a se, ex se, vi suae
essentiae exsistens Undenam criminandi pantheistae, unum
esse universale ponentes, quod sui evolutione fit omnia?
Et alia quidem fuerunt tempora, auditores, in quibus vera
Christiana fides tam altas in animis egerat radices, ut a
consequentiis logicis, si quae essent contra illam, prorsus
abhorrèrent. Quo fiebat ut eamdem fidem integram invio-
latamque retinerent, simul cum philosophiis quae obiective
et in rei veritate non erant secundum Christum : felici sane
illogicitate, feliciorique inadvertentia At nunc tempora ilia
amplius non sunt, et implacabili atque inexorabili logica
ad imum descendunt, andremo al fondo! Ita ut magis quam
unquam alias, urgeat nos monitio apostoli: Tidete ne quis
vos seducat per philosophiam et inanem faUaciam secundum tradi-
tionem hominum, et non secundum Christum; magis quam
unquam alias, locus sit philosophiae studio ad principia et
rationem Aquinatis rigorose exigendo.

Sed consulto dictum est : ad principia et rationem
Aquinatis, quia possunt specie quidem tenus teneri Aquinatis
viae, et non teneri Aquinatis principia et ratio: iidem
termini, non idem sensus, cum tarnen non in verbis, sed
in sensibus philosophia consistât. Quamobrem philosophiae
Studium ad principia et rationem Aquinatis exactum, quod
in Motu proprio Non multo post nobis commendatur, non
illud esse tandem putandum est, in quo servantur verba, et
nihil praeterea.

Adhuc magis ab eodem abhorreret quod dicunt
quidam, Aquinatem pati diversas interpretationes, quantum-
cumque contradictorias et inter se irreductibiles, etiam in
summis illis principiis, puta de potentia et actu, quae
totam de integro philosophiam eius regunt, totiusque do-
°trinae medullam ac veluti succum et sanguinem continent :

ûngentes Aquinatem ipsum instar sphyngis aenigmata
proponents, aut ambigua dantis responsa, quale illud erat
^ntiquae Sibyllae : Aio te, Eacide, Romanos vincere posse :
<l*o ad libitum poterat intelligi, et vincere posse Romanos,

vincere posse Eacidem! Non, absit. Nam praeterquam
<|Uod nitiil magis ab omni veritatis specie abluderet in eo
octore qui claritate dictionis et expositionis limpiditate

S?eteros facile antecellit, nulla quoque maior iniuria ipsi
cclesiae irrogari posset, quae in commendanda tam singu-

ariter Aquinatis philosophia, in iis utique quae maxime



144 Dokumente

Aquinati propria sunt, oleum perderet et operam, nosque
adigeret ad contendendum verbis, cum tarnen apostolus
dicat, ad nihil hoc utile esse, nisi ad subversionem
audientium. Sed aliud profecto ambiguitas, aliud diffi-
cultas seu altitudo conceptuum : adeo est alta Veritas,
adeo elevata supra imagines sensuum et idola phantasiae!

Eia ergo, agite nunc, auditores lectissimi. Ecce vobis
beneficio Pontificis Optimi Maximi Benedicti XV, rediviva
haec S. Thomae academia, cuius post Leonem alter parens
et patronus idem ipse merito habebitur, eadem qua Decessor
sollicitudine ductus: ut scilicet in hac tempestate nostra,
machinationibus et astu fallacis sapientiae adeo turbata,
tot tantisque seductionis periculis referta, vos qui in Eccle-
siae spem succrescitis, primo quidem sitis in vobismetipsis
firmi, fundati, stabiles in fide, immobiles a spe evangelii
(Coloss., I, 23) — nam qui sibi nequam est, ait Scriptura,
cui bonus erit, et qui in seipso vacillat, cui tandem causa
firmitatis erit? — deinde vero, et ex consequenti, copioso
armorum apparatu instructi pro causa religionis fortiter et
sapienter agenda, parati semper, secundum apostolica monita,
ad satisfactionem omni poscenti rationem de ea quae in nobis
est spe, et exhortari in doctrina sana, et eos qui contra-
dicunt arguere.

Ad quem finem assequendum non modicae utilitati
erunt lectiones, collationes, aliaque exercitia huius aca-
demiae, eximiis adiuvantibus magistris qui suam in hoc
negotio operam gratiosissime pollicentur, sub ductu et
regimine Eminentissimi Praefecti S. C. Studiorum, de philo-
sophia quae est secundum Christum, ut totus novit catho-
licus orbis, adeo bene meriti; cuius etiam sollerti provi-
dentiae haec ipsa, quam nunc celebramus, debetur instau-
ratio. Hoc vestrum opus est, Eminentia Reverendissima,
hoc negotium, hoc a suscepta praefectura propositum, quod
hodie ad felicem exitum perductum est, et ita quidem ut
plane sperandum sit uberes inde fructus proventuros, favente
Deo Dno nostro, et opitulante SSma Deipara cum Doctore
angelico, ad salutem animarum, destructionem errorum, et
incrementum doctrinae catholicae.


	Dokumente : Sacra studiorum congregatio academiae romanae S. Thomae Aquinatis statuta

