
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Buchbesprechung: Literarische Buchbesprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


114 Literarische Besprechungen

tat ist nicht bewiesene Tatsache, sondern eine Forderung
oder eine Voraussetzung, womit der Verstand an die
Aufgabe der Erklärung der Naturerscheinungen herantritt."

Nach ihm ist die Theorie des lückenlosen
Kausalzusammenhanges Grundvoraussetzung aller philosophischen
Deutung des Weltgeschehens.

Und diese unbewiesene Voraussetzung soll dem Energiegesetze

jene alles umfassende Bedeutung verschaffen, die
weder Denknotwendigkeit noch Empirie ihm geben konnten?
Nur tiefste, von aller Vernunft losgelöste Gläubigkeit an die
Grundlagen der monistischen Philosophie vermag sich einem
solchen Ansinnen zu unterwerfen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Dr. Wilhelm Stockums: Die Unveränderlichkeit des natürlichen

Sittengesetzes in der scholastischen Ethik. Freiburg,
Herder 1911. XII, 166 p.

Die Bedeutung einer Arbeit über die Unveränderlichkeit des
natürlichen Sittengesetzes hebt Verfasser selbst genügend hervor,
wenn er einleitend auf die moderne Ethik hinweist, die unter der
extremen Herrschaft des Entwicklungsgedankens zu den verhängnisvollsten

Schlüssen getrieben wird. Vor diesen Verirrungen bewahrt
nur das Festhalten an einem unveränderlichen, natürlichen Sittengesetz.

Verfasser legt besonderen Wert auf Darlegung der geschichtlichen
Entwicklung seiner These, deren Sinn und Tragweite durch

diese Behandlungsweise klarer erfaßt werden. Ein unveränderliches,
natürliches Sittengesetz hatte dem Wesen nach bereits Sokrates
erkannt und Aristoteles gelehrt. Der patristischen Zeit war diese Lehre
nicht unbekannt, es fehlte jedoch, dem Charakter dieser Zeit
entsprechend, eine umfassende, an Aristoteles anknüpfende Darstellung
derselben, insbesondere ihr Ausgleich mit feststehenden Tatsachen im
Alten Bunde, die einem unveränderlichen Sittengesetz zu widersprechen
scheinen. Diese Arbeit leistete die Scholastik.

An die Auseinandersetzung der vorbereitenden Lösungsversuche
des Problems durch Alexander Halensis und Albertus Magnus reiht
Verfasser die Lehre des hl. Thomas, die eine sachgemäße, gründliche
Behandlung findet und iui Mittelpunkt der ganzen Abhandlung steht
(42-101).

Die Lösung, die der Aquinate dieser ethischen Frage gibt, hat
in der späteren Zeit keine wesentliche Ergänzung gefunden. Duns
Scotus suchte neue Wege zu gehen, die, wie Verfasser nachweist, nicht
zum Ziele führten. Die nominalistische Auffassung der Frage, die den
Abschluß der Schrift bildet, trägt zu deutlich die Spuren der
verfallenden Scholastik an sich und gelangt zu so offenbar falschen
Folgerungen, daß über die Ablehnung dieses Lösungsversuches kein Zweifel
bestehen kann.



Literarische Besprechungen IIB

Es dürfte vielleicht angebracht sein, in wissenschaftlichen
Arbeiten nicht von sittlichen und unsittlichen, sondern von sittlich guten
und sittlich schlechten Handlungen zu reden, da erstere Bezeichnung
falsch verstanden werden kann. Die Abhandlung kann zum Studium
der bedeutsamen Frage nach einem unveränderlichen, natürlichen
Sittengesetz sehr empfohlen werden.

Abtei Marienstatt. Dr. P. Hugo Höver, 0. Cist.

2. Dr. Demetrius C. Nadejde: Über quantitative Bestimmung der
psychischen Arbeit. "Wien u. Leipzig, Braumüller 1912. IV, 75 p.

Die vorliegende Abhandlung des Philosophieprofessors in Bukarest

setzt die Untersuchungen des Münchener Psychiaters Kraepelin
über die Arbeitskurve fort. Sie soll ,.zum erstenmal eine systematisch
verarbeitete und kritisch geprüfte Grundlegung der Arbeitsmessung
bieten".

Das Material zu seinen Untersuchungen hat Verfasser durch
Arbeitsmessungen, die an 11- bis 18jährigen Schülern der I. bis
VII. Lyzealklasse der Übungsschule des pädagogischen Seminars in
Bukarest als Vertretern der normalen Arbeitsleistung und an Patienten
des Irrenhauses Marcutza bei Bukarest als abnormalen Subjekten
vorgenommen wurden, gewonnen. Die gemessene Arbeit bestand in
Addition einstelliger Zahlen zwei bis drei Stunden lang. Die Zahl der
vollzogenen Additionen gab die Arbeitsleistung an. Um auch den Verlauf

der psychischen Arbeit verfolgen und messen zu können, wurde
je nach einer Zeiteinheit (fünf Minuten) ein Zeichen mit der Glocke
gegeben, das im Heft des Rechnenden zu verzeichnen war. Aus dem
Vergleich der von fünf zu fünf Minuten vollzogenen Additionen ersieht
man die Oszillation der psychischen Arbeit, ihre wechselnde Steigerung
und Herabminderung. Wollen wir die Ursachen untersuchen, von
Welchen dieser komplizierte Verlauf der psychischen Arbeit abhängt,
so müssen wir eine methodische Isolierung anwenden, indem wir solche
Subjekte zu den Versuchen wählen, bei denen die in Frage kommende
Ursache vorherrscht. Dazu müssen wir noch die günstigsten inneren
ünd äußeren Umstände für das Einwirken der geprüften Ursache
heranziehen.

Das Ergebnis der in dieser Art angestellten Untersuchung ist:
Us gibt drei Ursachen, von denen der Verlauf der psychischen Arbeit
abhängt: Anpassung, normaler Energieverbrauch und Ermüdung, An-
regung und Konzentration.

Die Anpassung an eine Arbeit, wie schon Fechner angedeutet
und Höfler ausgesprochen hat, verläuft zuerst in drei gleich lang
dauernden Stadien, von denen das erste den kleinsten, das mittlere
den größten Zuwachs der Arbeitsleistung aufweist.

Bei der Ermüdung nimmt die Arbeitsleistung von einem
Zeitabschnitt zum anderen fortschreitend ab, und zwar in den letzten
Stadien beträchtlich mehr als in den ersten. Je größer die Verminderung

der Arbeitsleistung ist, um so kürzer dauert dieses Stadium.
Teilt man den Verlauf der Ermüdung wieder in drei Stadien ein, so
Weist merkwürdigerweise das mittlere Stadium die geringste Abnahme
auf und dauert daher, dem vorhergehenden Satze zufolge, am längsten,
^as letzte Stadium nimmt rapid ab.

8*



116 Literarische Besprechungen

Das Erforschen der dritten Ursache der Schwankung der Arbeitsleistung

— vor allem der Anregung — stößt auf bisher unlösbare
Schwierigkeiten. Jedenfalls müssen wir auch im Verlauf des Anregungsprozesses

drei Stadien unterscheiden: das erste Stadium bringt eine
bedeutende Erhöhung der Arbeitsleistung mit sich ; das zweite behält
mit unbedeutenden Schwankungen diese Höhe bei; das dritte ist durch
einen mehr oder weniger sanften Abfall gekennzeichnet.

Das Konzentrationsstreben endlich ist von kurzer Dauer, trifft
aber zu wiederholten Malen im Verlaufe desselben Experimentes zu.
Im Konzentrationsstreben sind bloß zwei Stadien zu unterscheiden,,
eine Steigerung, die oft sehr stark ist, und eine unmittelbar
darauffolgende starke Herabminderung. Besonders groß ist die Steigerung
des gegen Ende der Arbeit auftretenden Finalstrebens, das bedeutend
das zu Beginn der Arbeit vorkommende Initialstreben übertrifft. Dieser
starke Einfluß des Konzentrationsstrebens auf die Arbeitsleistung und
sein oftmaliges Auftreten legen es nahe, daß sich in manchen Fällen
alle Schwankungen der Arbeitsleistung als Konzentrationsbewegung
herausstellen. Somit wären die Faktoren, von deren Mitwirkung die
jeweilige psychische Arbeitsleistung abhängt, festgestellt und die
Aufgabe, die sich Verfasser gestellt hat, gelöst.

Alle in der Untersuchung aufgestellten Thesen werden, soweit
es auf diesem Gebiete möglich ist, mit experimentellen Belegen
begründet, so daß kaum etwas gegen dieselben einzuwenden wäre. Das
Buch wird den Spezialisten viele Anregung bieten für das weitere
Forschen auf diesem so ergiebigen, interessanten und in seiner
Anwendung in der Schule so wichtigen und bis jetzt unerforschten
Gebiet. Es sei noch lobend hervorgehoben, daß die Abhandlung sich
auszeichnet durch mathematische Präzision und besonders durch streng
durchgeführte Analogie der psychischen mit der physischen Arbeit,
was ihr Klarheit verschafft.

Zum Schluß einige Einzelheiten, die von Interesse sind. Der
enge Zusammenhang der psychischen Arbeit mit ihrer physischen
Grundlage wird von neuem betont. Wie das Psychische die physische
Arbeit (Musik den Marsch), so kann auch die physische Arbeit die
psychische Leistung heben. Lautes Lernen oder Studium beim Spaziergang

sind nicht bloße Marotten gewisser Individuen, sie sind sachlich
gerechtfertigt.

Aus demselben Verhältnis des Psychischen zum Physischen
bestätigt sich weiter, was die deutschen wissenschaftlichen Autoritäten
schon mehrmals betont haben, daß nach geistiger Arbeit anstrengende
körperliche Tätigkeit, wie man landläufig hört, als Erholung nicht
zu empfehlen sei. Erholungspausen, am richtigen Platz und in
angemessener Länge angebracht, erhöhen die Arbeitsfähigkeit.

Nach Beginn der Arbeit tritt bald Ermüdung ein. Daher ist die
Arbeit nicht mit erhöhten Anforderungen zu beginnen. Man fange
mit dem Leichten an und schreite dann, wenn der Geist sich angepaßt

hat, zum Schwierigeren fort. Psychische Ermüdung ist nicht,
wie die meisten Psychologen glauben, eine normale Begleiterscheinung
der Arbeit, sondern immer abnormal und schädlich. Unlust-
gefühl bei der Arbeit ist das beste Warnungszeichen vor dem Eintritt
der Ermüdung.



Literarische Besprechungen 117

Ebenso ist es nicht wahr, daß die Ermüdung die wichtigste
Vorbedingung für den Eintritt des Schlafes wäre. Sie vertreibt
vielmehr den Schlaf und macht ihn unruhig. Was die Psychologen
gewöhnlich mit dem Namen „Übung" bezeichnen, baut sich nach dem
Verlasser eigentlich auf aus drei wohl zu unterscheidenden Momenten:
Übung, Anpassung und Beharrung. Diese Distinktion ist sehr wohl
geeignet, den Vorgang beim Erwerben von einem Habitus zu
beleuchten. Endlich ist noch ein Resultat der Forschung des Verfassers
beachtenswert bezüglich der Unlust. Es ist die gewöhnliche
Anschauung, daß Unlust die Leistungsfähigkeit in jedem Falle
beeinträchtige. Nach Professor Nadejde hingegen kann die Unlust unter
Umständen noch im höheren Grade als die Lust die vorhandene
Energie auf den betreffenden Gegenstand konzentrieren.

Emaus, Prag. P. Damasus Schacherl, 0. S. B.

3. Hubert Gruender, S. J.: Free Will, the greatest of the seven
World-Riddles. Three lectures. St. Louis, Mo., Herder 1911.
96 p. — Psychology Without a Soul. A Criticism. St. Louis,
Mo., Herder 1912. XIII, 245 p.
P. Gründer, Professor der speziellen Metaphysik, resp. der

Psychologie an der Universität in St. Louis, hat sich die Aufgabe
gestellt, das ganze Gebiet der Philosophie unseren Zeitbedürfnissen
entsprechend in einzelnen Monographien zu bearbeiten.

In seinem ersten Schriftchen „De qualitatibus sensibilibus et
in specie de coloribus et sonis" (Herder 1911) behandelte er die Frage
nach der Objektivität der sekundären Sinnesqualitäten, wobei er die
verneinende Ansicht vertrat. Es sei verwiesen auf die Abhandlung
des Philosophieprofessors im Anselmianum in Rom, P. Jos. Gredt, im
Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie" 1912, p. 425—

45 B, sowie auf seine gediegene Schrift „De cognitione sensuum ex-
ternorum" (Romae, Desclée & Socii 1913), in der er die Argumente
Gründers widerlegt. In den vorliegenden zwei Büchern vertritt
P- Gründer die katholische Lehre vom freien Willen und einer
substantiellen, vom Leibe verschiedenen geistigen Seele.

1. Das erste Thema wird in drei Vorträgen besprochen, von
Jenen der erste den Status quaestionis, der zweite und dritte den
beweis enthält. Nicht will der Verfasser besprechen die Freiheit vom
äußeren Zwang, noch auch die Freiheit von moralischer Verpflichtung;
er behandelt bloß die eigentliche innere Willensfreiheit in der Wahl
Jer Objekte. Per se kommt die Freiheit bloß dem intellektuellen
Begehrungsvermögen zu und ist den niederen Fähigkeiten des Menschen
abzuspi echen. Diese können nur per accidens und partizipativ frei
^nannt; werden, insofern sie unter der Leitung des Willens stehen.
Weiterhin ist auch der eigentliche Wille nicht unter allen Umständen

Es werden dazu als Bedingungen verlangt: erstens das Bewußten
und die Aufmerksamkeit und zweitens ein objektiv indifferentes

Urteil über die Motive unserer Handlungsweise. Dieses ist dadurch
ermöglicht, daß alles Geschöpfliche ein beschränkt Gutes ist und auch
aa» unerschaffene Gut in der diesseitigen Erkenntnis analog dem ge-
®eflöpflichen Guten als ein nicht schlechthin Gutes dargestellt wird.

Urch die Abstraktion gewinnen wir den Begriff des absolut Guten,



118 Literarische Besprechungen

mit dem jedes partikuläre Gut verglichen, nur teilweise als Gut
erscheint. Man kann es also nicht nur als gut, sondern auch als nicht
gut betrachten. Die Abstraktionsfähigkeit ist somit die tiefste Wurzel
des freien Willens. Die aktive Indifferenz des Willens besteht danach nicht
darin, daß er das schlechthin Gute nicht wollen oder das schlechthin
Böse begehren kann, sondern darin, daß er auch etwas wählen kann,
was ihm als minder gut erscheint. Hierin weicht die Wirkungsweise
des freien Willens grundsätzlich ab von dem Lehrsatz vom Parallelogramm

der Kräfte.
Das ist auch der Grund, warum Häckel den „gordischen

Knoten" der Frage nach der menschlichen Willensfreiheit einfach
dadurch löst, daß er derselben als einer bloßen Illusion jegliche
Existenz abspricht. Andere Gegner wiederum verzerren den Begriff der
Willensfreiheit und kämpfen somit gegen einen „Strohmann". So z. B.
definiert die Encyclopedia Americana im Artikel über den freien
Willen denselben als ein Vermögen, motivlos zu wollen und als den
ersten ursachlosen Akt. Die Willensfreiheit besteht nun nicht darin,
daß man sich zu etwas ohne jegliche Motive entschließen könnte,
sondern in der Auswahl derselben. Ebenfalls ist der Willensakt nicht
ursachlos, seine Ursache ist ja der freie Wille selbst. Wenn aber der
Gegner meint, daß der Wille denselben Gesetzen folgen müsse, wie
die materiellen Wesen, deren Wirkungsweise unabänderliche,
naturnotwendige Gesetze lenken, so muß man antworten, daß es sich dabei
um eine Quaestio facti handle. Man kann diese Gesetze nicht ohne
weiteres generalisieren. Überdies wird bei diesen von den Gegnern
erhobenen Schwierigkeiten der Satz von der Einförmigkeit der
Naturgesetze mit dem Kausalitätsprinzip selbst konfundiert. Das letztere
erstreckt sich freilich auch auf den freien Willen, das erste ist
demselben grundsätzlich abzusprechen. Damit aber die Sache den Lesern
der Americana nicht so klar vor Augen läge, wirbelt der Verfasser
des erwähnten Artikels eine Wolke von metaphysischem Staub auf,
wodurch die einfache Frage verdunkelt wird und schwierig erscheint.
In der Tat lautet sie: Hat der menschliche Wille das Vermögen,
zu entscheiden, welches von verschiedenen vom Verstände vorgelegten
Motiven vorzuziehen ist und sich so aktiv den eigenen Lauf der
Handlungen zu bestimmen? Die Antwort lautet: „Ja."

Die Gründe dafür werden in den folgenden zwei Vorträgen
angeführt. Es sind deren drei. Denn eine Sache kann entweder a priori
oder a posteriori bewiesen werden. Im letzteren Falle aber wieder auf
eine doppelte Weise, insoferne man entweder die in Frage kommende
Sache selbst zeigt oder aber ihre Wirkungen. A priori hingegen wird
eine Sache aus ihrer Ursache, der Wurzel, aus welcher sie notwendig
sich ergibt, demonstriert. Dies auf die Willensfreiheit appliziert, zeigt
sich, daß wir uns in der glücklichen Lage befinden, alle drei Beweisarten

für dieselbe bringen zu können. Die Willensfreiheit kann erstens
mit experimenteller Evidenz unseres Bewußtseins nachgewiesen
werden. Sie stellt sich uns zweitens als die unumgänglich notwendige
Basis einer anderen, gleichfalls feststehenden Tatsache, der Moralität,
dar und endlich drittens ist sie eine notwendige Ergänzung der
vernünftigen Menschennatur. Das erste Argument nennt der Verfasser
den experimentellen Beweis, das zweite den moralischen, das dritte
den teleologischen. Dem experimentellen Beweis ist der ganze zweite



Literarische Besprechungen 119

Vortrag gewidmet, den beiden letzteren der dritte. Zur weiteren
Begründung und Beleuchtung seiner Argumente schließt Verfasser jedem
Beweis die üblichen Objektionen an. Dem ersten Beweis aus dem
Bewußtsein wird ein anderes Bewußtsein entgegengesetzt, daß wir
nämlich vorausbestimmen können, wie wir unter diesen oder jenen
Umständen handeln würden. Allein dies ist keine Schwierigkeit, da
wir dabei nicht etwa prophezeien, sondern einfach vorausbestimmen,
wie wir uns frei entscheiden würden in solchen Umständen.

Läßt sich also das Bewußtsein unserer Freiheit nicht leugnen,
so versuchen es die Gegner wenigstens zu entkräften, indem sie es zu
einer bloßen Illusion stempeln. Diese kommt nach Prof. Alexander
davon her, daß wir die rein logische Möglichkeit mit der realen
Möglichkeit, hic et nunc einen anderen Akt setzen zu können,
verwechseln oder daß wir durch den Widerstreit der Motive pro und
kontra, der sich in unserem Innern abspielt, bis wir das als größtes
erscheinende Gut finden, für ein Zeichen der Wahlfreiheit halten.
Prof. James wiederum schließt das Zeugnis unserer Überzeugung von
der Willensfreiheit deshalb von jeder wissenschaftlichen Diskussion
aus, weil es zu roh sei. Zutreffend bemerkt der Verfasser, daß dieses
Zeugnis unserer Freiheit um gar nichts roher ist als die
Sinneserfahrung, auf der doch die ganze Naturwissenschaft zuletzt beruht.
Gegen das moralische Argument, das sich spezifiziert in eines aus dem
Unterschied zwischen Gut und Böse und ein anderes aus dem Pflichtgefühl

geformtes, werden als Opponenten die Moralpositivisten
angeführt, deren Behauptung, daß der Unterschied zwischen Gut und Böse
lediglich von der positiven menschlichen Gesetzgebung oder Gepflogenheit

herrühre, als falsch erwiesen wird.
Das Adagio des Jonathan Edward, daß man immer das

anscheinend größte Gut wählt, wird in dem Sinne distinguiert, daß das
anscheinend größte Gut jenes sei, welches wir frei gewählt haben
(Ultimum indicium practicum).

Oft hört man sagen, daß die Menschen Resultate aus ihrer
Umgebung seien. Darin steckt ein Körnchen Wahrheit. Manche
Einschränkung der Willensfreiheit muß zugegeben werden Das hebt
jedoch die Willensfreiheit nicht auf. Hier verdient besondere
Berücksichtigung die Moralstatistik, welche die stärkste Waffe des
Determinismus geworden ist. Man darf, um sie richtig einzuschätzen, nicht
vergessen, daß dieselbe nur äußere Handlungen, und zwar
nur diejenigen, welche die Aufmerksamkeit auf sich ziehen, kontrollieren

kann, daß ihr dagegen mancher innere Sieg ganz verborgen
bleibt. Dazu sind viele ihrer Resultate ziemlich unsicher und nicht
übereinstimmend. Ihre sicheren Ergebnisse vertragen sich mit der
Willensfreiheit ganz gut. Der Mensch kann nicht ohne Motive
handeln. Unter jenen Umständen also, die keine Motive für eine
bestimmte Tat suggerieren, werden auch solche Taten nicht vorkommen.
Ünter Umständen aber, die reiche Gelegenheit zu einer Tat bieten,
Verden naturgemäß auch entsprechend viele Taten wirklich zu
verzeichnen sein. Meint endlich die Encyclopedia Americana den Gipfel

reicht zu haben in der Behauptung, der freie Wille mache das
sittliche Gesetz unmöglich, so hat sie damit nur ..den Gipfel der Absurdität

bestiegen !"



120 Literarische Besprechungen

Der teleologische Beweis setzt voraus, daß der Mensch kein
Stückwerk, sondern ein vollendetes Kunstwerk ist. Daraus ergibt
sich, daß einem Verstand, der fähig ist, ein objektiv indifferentes
Urteil über die Motive pro und kontra einer Handlung zu fällen, eine
Fähigkeit an die Seite gestellt werden muß, die ein bestimmtes Motiv
selbst auswählt. — Gegen dieses Argument treten alle diejenigen auf,
die alles Aprioristische perhorreszieren. Sie sollen jedoch nicht
vergessen, daß solche Grundsätze in letzter Linie zum vollständigen
Skeptizismus führen.

Zum Schlüsse kommt noch die theologische Diffikultät gegen
die Willensfreiheit an die Reihe: Wie verträgt sich der freie Wille
des Menschen mit dem Vorherwissen Gottes? Darauf lautet die
Antwort des Verfassers: Gott sieht unsere Wahl voraus, weil wir sie
treffen, wir treffen aber vice versa die Wahl nicht, weil sie Gott
voraussieht. Es sei das ähnlich, führt Verfasser aus, wie mit unserem
Wissen. Auch bei uns werde die Freiheit nicht gestört durch unser
nachträgliches Wissen des freien Entschlusses. — Dazu sei noch zu
beherzigen, daß Gott infolge seiner Ewigkeit unsere Entschlüsse nicht
so sehr vorauserkenne als vielmehr das Zukünftige so gut wie das
Gegenwärtige einfach erkenne. Andere Schwierigkeiten der Scholastiker

mehr metaphischer Natur glaubt Verfasser übergehen zu sollen,
da doch kein Scholastiker bezweifle, daß der menschliche Wille frei
sei. Wie es niemandem einfallen darf, das Wachsen des Grases
deshalb zu leugnen, weil man nicht zu begreifen vermag, wie es wächst,
so läßt sich auch nicht ob einer Schwierigkeit, besonders einer von
metaphysischer Art, an der Überzeugung von der Willensfreiheit
rütteln, die als eine unleugbare Erfahrungstatsache als unumgänglich
notwendige Basis der Moralität und als notwendige Ergänzung der
vernünftigen Menschennatur nachgewiesen wurde.

Wie man sieht, enthält das Werk mehr oder weniger eine
bloße Wiedergabe der scholastischen Lehre von der Willensfreiheit.
Neues Material bietet es also nicht viel. Dies ist aber auch nicht die
Absicht des Verfassers. Er will ja nur die alten Wahrheiten in neue
Formen kleiden. Und dies ist ihm gelungen. Die Schrift erweist sich
nicht als eine bloße Übersetzung der scholastischen Argumente in die
Umgangssprache, sondern als eine leichtverständliche, fließende
Abhandlung, in die besonders die eingeflochtenen Objektionen Leben
bringen. Manchmal allerdings scheinen diese Objektionen nicht am
richtigen Platze zu stehen. Weiter wäre es vielleicht für die
Übersichtlichkeit vorteilhaft gewesen, die verschiedenen Arten des
Determinismus auseinander zu halten. Auch möchte man wünschen, daß
manche Schwierigkeiten eingehender geprüft würden. Wenn schon das
Buch für weitere Kreise bestimmt scheint, so wird doch auch ein
Fachmann mit Nutzen es gebrauchen, um eine leichtverständliche
Darstellung dieses schwierigen Themas daraus zu lernen. Um das
Buch ganz zu würdigen, muß man bedenken, daß es für amerikanische
Verhältnisse bestimmt ist. Es will auftreten gegen irreführende Lehren
amerikanischer Gelehrten, besonders aber der Encyclopedia Americana,

welche die falschen Lehren in alle Volksschichten verbreitet.
Der Verfasser verteidigt, p. 52 ff., die Zuverlässigkeit des Zeugnisses
unseres Bewußtseins für die Willensfreiheit, indem er zu zeigen sich
bemüht, daß ihre Leugnung konsequent zum Skeptizismus führe. Gut



Literarische Besprechungen 121

so; aber warum soll dann dasselbe nicht auch von den sekundären
Qualitäten gelten?

Der Willensakt ist nicht ursachlos, seine Ursache ist der Wille
selbst. Wäre es nicht noch besser, zu sagen, daß er noch eine tiefere
Ursache hat in der Praemotio physica? Ist dies nicht die beste Waffe
gegen die Deterministen? Denn dann hat die Handlungsweise des
freien Willens denselben tiefsten Grund wie die Naturgesetze — den
Willen Gottes. Aus demselben Grunde kann auch die Lösung der
theologischen Schwierigkeit, p. 92 ff., nicht befriedigen, denn dann wäre
ja nebst anderen Bedenken Gottes Wissen von unserem freien Willen
abhängig, was sich ja mit der richtigen Gottesidee durchaus nicht
verträgt. Es dürfte auch wohl nicht ganz zutreffend sein, zu behaupten,
daß die scholastischen Schwierigkeiten gegen den freien Willen von
geringer Tragweite seien. Wenn die Modernen keine Waffen aus dieser
Rüstkammer gegen uns schmieden, so ist das nur dem Umstände
zuzuschreiben, daß die scholastischen Argumente für die heutige
oberflächliche Welt all zu tief sind und nicht dem Umstände, daß sie als
„metaphysischer Staub" kein Gewicht hätten. Ich habe selbst vor
einigen Jahren das Geschick gehabt, mit einem genialen
Rechtsstudierenden in der Eisenbahn von Bologna bis Florenz über diese
Schwierigkeit ein Gefecht bestehen zu müssen. Es ist aber sehr
schwer, darüber mit Leuten zu disputieren, die auf das Wort
Mysterium nicht reagieren. Ob man aber dabei nicht am besten mit dem
Thomismus auskommt, der nicht an die Denkfaulheit appelliert und
das Mysterium dorthin versetzt, wo Mysterien am Platze sind? Die
Untersuchung Gründers will sich aber nicht eingehend mit diesen
Problemen beschäftigen und im übrigen ist sie ja nur zu loben.

2. Dies gilt im erhöhten Maße vom zweiten Buch, das die Frage
nach der Existenz einer substantiellen, vom Leibe verschiedenen
geistigen Seele behandelt. Die Ausführung ist sachlich gut und formell
wiederum leichtverständlich gehalten. Die Darlegung der Grundbegriffe,

z. B. der Substanz ist meisterhaft. In acht Kapiteln wird die
Frage erörtert. Im ersten Kapitel führt der Verfasser seine Gegner
vor. Es sind Materialisten aller Schattierungen, ob sie sich so nennen
wollen oder nicht. Sie kommen alle darin überein, daß das Psychische
bloß eine Funktion des Gehirns sei. Auch in diesem Buche werden
besonders amerikanische Verhältnisse ins Auge gefaßt. William James
(Haward University), Edward Bradford Titchener (Cornell University),
Wundts Schüler u. a. werden fortwährend zitiert. Im zweiten Kapitel
wird die Einteilung der Untersuchung angegeben. Das Buch
beantwortet drei Fragen : Erstens : Ist die letzte Quelle des Psychischen
eine Substanz? Zweitens: Angenommen, es sei eine Substanz, ist
dieselbe einfach oder, was dasselbe ist, ist sie vom Leib verschieden?
Drittens: Ist diese vom Leib verschiedene Seele vom Leibe
unabhängig, immateriell, geistig?

Der Lösung der ersten Frage ist das dritte Kapitel gewidmet.
Ihre Verneinung ist das Proton pseudos der modernen Psychologie.
£>aß es Substanzen gibt, ist eine der einfachsten Wahrheiten. Wenn
etwas existiert, so existiert die Substanz. Daß aber die Seele eine
Substanz sei, ist evident. Unsere Überzeugung von dieser Wahrheit
ist in uns so festgewurzelt, daß wir keinen Satz sagen können, ohne

•sie auszudrücken. Man sagt: „Ich denke", während es nach der neuen



122 Literarische Besprechungen

Philosophie eigentlich heißen sollte : „es denkt", wie „es regnet". Und
auch bei dieser Beformsprache fallen ihre Anhänger immer wieder in
das alte Elend zurück, wie reichliche Zitate beweisen. Nun fragt man
weiter: Ist diese denkende Substanz vom Körper verschieden oder ist
sie mit ihm identisch? Ist sie vielleicht das Gehirn selbst? Gar
mannigfach sind da die Ansichten der Materialisten, gezogen aus den
neueren Fortschritten der Physiologie, die ein mächtiges „Bollwerk
des Materialismus" bilden. Dieses Bollwerk maß zuerst zerstört
werden, bevor der Beweis unserer These angetreten werden kann.
Das ist die Aufgabe des vierten Kapitels. Juvenal sagt: Mens Sana
in corpore sano. Er drückt damit jene tiefstgreifende Abhängigkeit
des Psychischen vom Physischen aus, die von Tag zu Tag immer
mehr und mehr beleuchtet wird, eine Abhängigkeit, die, den Materialisten

zur Folge, nicht anders erklärt werden kann als dadurch, daß
beides, das Physische sowohl als das Psychische, Erscheinungen einer
und derselben Substanz sind. Ja, man hat von jedem Teile des
Gehirns festgestellt, welches Vermögen in ihm seinen Sitz hat. Und daß
es sich dabei wirklich um einen bloßen Mechanismus handle, dessen
Begleiterscheinung das Bewußtsein sei, sollen auch die Beflexbewe-
gungen, welche ein Sinnesreiz hervorbringt, beweisen. Man kann
dieselben auch an einem toten Frosch durch rein mechanischen Beiz
hervorbringen. Und dies soll nicht bloß für die Sinne gelten. Professor
Flechsig will sogar das Organ des Denkens in den Assoziationszentren
gefunden haben. — Die Antwort auf diese Schwierigkeiten gibt die
Lehre des hl. Thomas. Was den Scholastikern bereits im Prinzip von
der Sache bekannt war, hat die moderne Forschung bloß im Detail
ausgeführt. Was die Sinnentätigkeit angeht, so ist es ganz richtig,
daß sie nicht eine Funktion der bloßen Seele, sondern des ganzen
Compositum ex materia et forma ist. Hinsichtlich des Denkens lehrt
die Scholastik, daß es in diesem Stadium der Vereinigung der Seele
mit dem Leibe von der Phantasie äußerlich abhänge, insofern der
Verstand seine Ideen von den Phantasmata abstrahiert. Die
Assoziationszentren sind demnach nicht als Sitz des Verstandes, sondern
lediglich der inneren Sinne, besonders der Phantasie anzusehen.

Nachdem der Weg geebnet ist, wird im fünften Kapitel der
Beweis für die Verschiedenheit der Seele vom Körper gebracht. Der
Beweis beruht darauf, daß das^ denkende Subjekt trotz des
Stoffwechsels im menschlichen Organismus und besonders im Gehirn, der
Erfahrung gemäß immer identisch bleibt.

In den drei letzten Kapiteln findet die Erörterung der dritten
Frage nach der Immaterialität oder Unabhängigkeit der Seele vom
Leibe statt.

Das sechste Kapitel liefert den Beweis dafür aus dem
Denkvermögen. Nur ein geistiges Wesen kann abstrakt denken. Der
materielle Sinn kann nur konkret erkennen.

Das siebente Kapitel demonstriert die Immaterialität der Seele
aus der vollkommenen psychologischen Beflexion Bei der Beflexion
erkennen wir uns als Subjekt und Objekt zugleich. Wäre nun das
Denken eine Funktion der Materie, so wäre es eine Art von
Bewegung. Und sich selbst denken, wäre dann sich selbst bewegen, sich
selbst aktuieren. Dies wäre nicht weniger merkwürdig, als jene fabel-



Literarische Besprechungen 123

hafte Geschichte, der zufolge ein Bitter, der sein Haupt im Kampfe
verloren, dasselbe aufgehoben und zuletzt gar geküßt haben soll. —
Nur ein immaterielles Wesen ist imstande, sich selbst zu erkennen
und über sich selbst nachzudenken.

Von der Willensfreiheit ist im achten Kapitel die Rede.
Manches wird wiederholt, was schon in der früheren Abhandlung
über den freien Willen gesagt wurde. Manches ist jedoch klarer und
tiefer ausgeführt. Ganz eingehend wird, was man in der oben
besprochenen Abhandlung über den freien Willen in etwa vermißt, dem
Einwände begegnet, der freie Wille widerspreche dem Gesetze von
der Erhaltung der Energie. Erstens sei die Gültigkeit dieses Satzes
bis jetzt bloß für physische Vorgänge erwiesen worden. Ob er auch
auf den freien Willen auszudehnen sei, müsse man bezweifeln. Man
könne zweitens dieses Gesetz ganz gut auch für das Physische
zugeben, ohne dadurch den freien Willen in Gefahr zu bringen. Das
Eingreifen desselben bestünde dann nicht so sehr in einer Vermehrung

oder Verminderung der Energie, sondern lediglich in der
Veränderung ihrer Richtung. — Steht aber einmal fest, daß der Mensch
wirklich mit dem freien Willen begabt ist, dann ist es sicher, daß
die Seele immateriell ist. Denn alles Materielle kann nicht anders als
nur naturnotwendig handeln. Ist aber die Seele immateriell, dann
kann sie ihr Leben über das Grab fortsetzen. Doch geht dies bereits
auch über den Rahmen der Untersuchung. Der Verfasser begnügt sich,
bewiesen zu haben, daß der Mensch eine Seele besitzt, die substantiell,

einfach und geistig ist.
Dieses Werk dürfte an Gediegenheit das vorhergehende

übertreffen. Doch wäre auch hier eine genauere Scheidung der verschiedenen

Gegner vorteilhaft gewesen. Es wird vom Verfasser viel zitiert,
was die Klarheit etwas beeinträchtigt. Dazu kommt, daß die Zitate
nicht immer aus der ersten Quelle geschöpft sind. Das „IchK-Bewußt-
sein ist sicher ein schweres Argument gegen die Psychologie ohne
Seele, doch wird Verfasser damit zu breit und wortklauberisch. Bei
dem Beweis aus der vollkommenen psychologischen Reflexion wäre
zu betonen, daß es sich dabei um eine Reflexio propria (nicht
durch eine andere Fähigkeit) handle. Daß durch das Eingreifen des
Willens in die niederen Fähigkeiten des Menschen die Energie nicht
vermindert oder vergrößert, sondern ihr bloß eine andere Richtung
gegeben werde, dürften wohl nicht alle Scholastiker zugeben. Es sei
nur bemerkt, daß bei jedem Eingreifen des Willens in die physischen
Kräfte jedenfalls eine doppelte Richtungsveränderung der Energie
anzunehmen wäre : die eine bei der eigentlichen Einwirkung des Willens
auf die Phantasie und die andere zur Verhinderung unnötiger
Störungen im ganzen Organismus, die aus diesem plötzlichen Eingreifen
des Willens entstehen müßten. Denn ein jeder solcher Eingriff
bewirkt ein Doppeltes: es geschieht, was nicht geschehen wäre, und es
geschieht nicht, was sonst geschehen wäre. Jede von diesen zwei
neuen Störungen hat wiederum je zwei ähnliche Störungen zur Folge usw.
So müßten die Störungen in geometrischer Reihe ins Unendliche
wachsen, wenn sie nicht der Wille wiederum rechtzeitig ausgleichen
würde.

Emaus, Prag. P. JDamasus Schacherl, 0. S. B.



124 Literarische Besprechungen

4. Oskar Kraus: Piatons Hippias minor. Versuch einer Erklärung.
Prag, Taußig & Taußig 1918. VIII, 82 p.

Rechtes Erkennen und rechtes "Wollen gehört zur Tugend der
Aufrichtigkeit. Nicht darf man daran denken, Wahrheit und Lüge
dadurch zu verquicken, daß man denjenigen im Vergleich zum
Wahrheitsliebenden für den Besseren erklärt, welcher auch lügen kann.
Das sei der Grundgedanke des Platonischen Dialogs, der schon so
viel Kopfzerbrechen verursacht hat. Und warum? Einzig und allein
deshalb, weil man sich auf eine bestimmte Interpretation des dem Dialoge

zugrunde gelegten Mottos des Sokrates kaprizierthat, welches lautet :

Tugend ist Wissen. Denn dann ist derjenige der Bessere, welcher ein
umfangreicheres Wissen besitzt, also nicht bloß ein Wissen des Guten,
sondern auch des Bösen. Und wenn man, wie das ja jedem Intellektualismus

leicht möglich ist, eine Einbeziehung des Wollens in das
Wissen vornimmt, dann müßte der Spruch heißen: Wer das Gute
und das Böse weiß und will! Und weil Sokrates-Plato von diesem
Wollen nichts sagt, so bleibt es dem Belieben des Lesers anheimgestellt,

festzustellen, Sokrates-Plato habe das Wissen allem und damit
noch einen für seine günstige Stellung in Sittlichkeitsangelegenheiten
anzunehmenden Ausweg oder auch den Willen im obigen anrüchigen
Sinne vorausgesetzt. Verfasser nimmt nun deshalb, weil man dem
Sokrates-Plato diese Impertinenz der Unsittlichkeit nicht zutrauen
könne (p. 89), an, die Schrift sei nur eine gleichsam akademische
Übung, aus der aber trotzdem hervorleuchte, „daß ein jegliches Wissen
und Vermögen, jede èjiiotrjfxr] und jede àvvafxiç einen bloß hypothetischen
Nutzen, eine bloße Wertchance für den Fall der rechten Verwertung
gewährt, mit Ausnahme jenes einen Wissens und Vermögens, das in
der Erkenntnis des Guten besteht. Denn dieses ist keine Macht des
Willens mehr, sondern eine Kraft des höchsten Wissens, das dem
Wollen die Kraft gibt, das Böse zu meiden und unbedingten Wert
besitzt, da sie die gute Verwendung aller anderen Kräfte verbürgt.
Sie ist die Wissenschaft und die Kraft der Kräfte" (p. 58). In welch
verwickelte Syllogismen uns aber hiemit Verfasser hineinführt, läßt
sich unschwer aus dieser Darstellung erkennen, in welcher zuerst
vom Wissen stillschweigend zugestanden wird, daß es auch zum
Schlechten verwendet werden könne, während ein anderes Wissen
eine Kraft hat, das Böse zu meiden, aber doch wieder nicht Ausgangspunkt

eines Willens ist. Oder wenn er meint (p. 12 f.): Das angebliche
Möglichkeitsur teil : „Der Wissende (Gute, Kundige) kann sowohl
lügen als die Wahrheit sprechen" ist im Dialoge nicht enthalten.
Was wirklich vorkommt, ist der Satz : ,<Der Wissende ist einer, der
das Wahre sagen kann, d. i. ein Wahressagen-Könnender (Wahrspruch-
mächtiger) und ist einer, der das Unwahre sagen kann, (Falschspruch-
mächtiger)". Dadurch, daß über einen, der das Wahre sagen kann,
d. h. die Macht hat, das Wahre zu sagen, wenn er will, geurteilt
wird, dadurch wird das Urteil nicht zu einem Möglichkeitsurteil..."
Und wenn die Logik, könnte man hinzufügen, dadurch entstanden ist,
daß man aus der gegebenen Wirklichkeit über die logischen Formen
urteilt, dann müßte, weil darunter auch die Beurteilung der Möglichkeit

gegeben ist, jede Theorie der Möglichkeit überhaupt aus der
Logik ausgeschlossen sein.



Literarische Besprechungen 125

Warum soll man sich überhaupt Skrupel über die Aufstellung
eines Satzes, wie der im Hippias minor verfochtene, machen: Die
mit Willen Unwahres sagen, sind besser als die wider Willen, wenn
man a priori weiß, daß ein Gezwungener immer übler daran ist, als
einer, der etwas freiwillig tut? Ich will damit eben nur darauf
anspielen, daß man auch mit der Möglichkeit rechnen könnte, daß der
Dialog so wie er uns heute vorliegt, möglicherweise auch gar nicht
vollständig überliefert ist. Wir brauchen uns aber nur zu denken,
daß in dem Willen schon das Wissen enthalten ist, dann wird das
Unglaubliche glaublich, d. h. mit dem, daß wir wollend wissen, regt
sich zugleich in denjenigen Fällen unsere Uberzeugungskraft, wo für
den nur oberflächlich Urteilenden eine Unmoralität vorliegt, wie z. B.
in dem Falle, wo wir uns, um nicht von unserem Feinde getötet zu
werden, schlafend stellen und damit eigentlich eine Lüge begehen,
während doch niemand eine solche List für etwas Unsittliches, im
Gegenteil auf Grund des Gebotes unserer Selbsterhaltung jeder für
etwas außerordentlich Sittliches halten wird. Vgl. Häußer, Die Lüge
in der neueren Ethik (p. 82). Ob unter diesen Umständen die
Unterscheidung der einzelnen Bedeutungen in âktj&rjç und yjsvôrjç (Wahrheitsliebender,

Lehrmächtiger, Wahrspruchmächtiger — Trugliebender,
Trugmächtiger, Trugbewanderter, p. 9 f.) oder eine besondere
Einfügung des Wörtchens „nur" (p. 18 f.) notwendig war, möchte ich
bezweifeln, weil jene Bedeutungen im Flusse der Bede alle zumal
notwendig sind und weil die Unterscheidung zwischen exwv und ancov
an sich schon hinreicht, um beides zu trennen. Und weil wir überall
nicht sicher sind (schon die Heilige Schrift sagt, daß wir unser Heil
in Furcht und Zittern wirken sollen), so läßt sich nicht sagen, daß
etwas, was uns jetzt als gut vorkommt, später nicht als schlecht
erscheinen kann und umgekehrt, so daß also jede unserer moralischen
Entscheidungen von einem anderen genau gegenteilig beurteilt werden
kann als wie wir sie nur in dem gedachten Momente beurteilen zu dürfen
glaubten. Man kann also, diese Doppeldeutigkeit vorausgesetzt, gar
nicht einmal sagen, wie Verfasser p. 20 f. tut, Plato leugne nur, daß
einer, der das Schlechte erkennt, das sich an das von ihm mit Wissen
und Willen Herbeigeführte knüpft, dieses Schlechte wollen könnte

kurz man sieht: es gibt gegen die Annahmen des Verfassers überall
ein Wenn und Aber. Und was die mit Thomas von Aquin (beim
Verfasser p. 47 f.) eigentlich übereinstimmende Erklärung der
aristotelischen Stelle Metaphys. 1025 a 6 fl. betrifft, so kann ich auf Grund
derselben nur in der Annahme bestärkt werden, daß gerade so
verzweifelt die Dinge nicht liegen, wie Verfasser zu Anfang (p. 1) glauben
machen möchte. Nur muß man nicht schwarz sehen wollen, wie
dies leider manche der Interpreten mehr oder weniger zu tun beflissen
sind, wie man aus der Zusammenstellung beim Verfasser (p. 1—7)
ersieht.

Wenn ferner Verfasser (p. 15) einen Unterschied zwischen dem
einfachen Sagen und dem „überzeugend" Sagen annimmt, so stehen die
beiden einander doch wieder insofern gleich als auch für das
überzeugend Sagen, für die Lehrkunst und für die Trugkunst, ein Wissen
notwendig ist, innerhalb welchem die Kunst der Wahrheit und der
Verstellung möglich ist. Zu bedenken gilt es auch, daß wir so oft
davon hören, daß das Hineinschauen in die Misere des Lebens sehr



126 Literarische Besprechungen

oft es bewirkt, daß wir mit den Menschen mehr Nachsicht haben
als ohne jenes Hineinschauen. Denn wie in der Kunst Helligkeit und
Schatten abwechseln, so verhält es sich vielfach auch im Leben.
Warum sollte dann nicht davon Gebrauch gemacht werden, daß
derjenige der Bessere sei, in dessen Macht es steht, Schlechtes zu tun?
Wenn er es nicht wirklich tut, dann ist er ja immer noch der
Sittliche? Daß unter diesen Umständen zwischen dem Willen als Ursache
und der Ursache des Willens im Hinblick auf die Bedeutung von
ôvva/uiç bei Aristoteles nicht so genau unterschieden werden kann,
wie Verfasser (p. 21—24) tut, versteht sich von selbst.

Nicht übel, sagt der Verfasser (p. 24), daß Aristoteles durch die
von Piaton in dem vorliegenden Dialog benützte mannigfache
Bedeutung des Wortes övra/uig dazu kam, „ein Lexikon der Zweideutigkeiten"

zu verfassen, wobei wir zu unserem Erstaunen bemerken,
daß Aristoteles ebensowenig wie Plato den Zweideutigkeiten entgangen
ist. Aber auch der Verfasser hätte dies deutlicher in dem von mir
oben angegebenen, sowohl den Stagiriten als unseren Piaton entlastenden

Sinne (p. 28—27) hervorheben sollen. In welch heiklichen
Determinationen wir uns da bewegen, möge nur der Umstand dartun,
daß Aristoteles die Tugend nicht als ôvva/uig, sondern als elgig

bezeichnet, dann aber wieder von ihr sagt, sie sei eine dvvafxig, daß er
die dgsrrj allein als diejenige övra/nig bezeichnet, mit welcher kein
Mißbrauch getrieben werden kann, dann aber wieder die Gesundheit (des
Auges), die als ôvvafitg erscheint, eine agsirj nennt (p. 25). Es mußte
aber auf solche Weise der Verfasser sozusagen automatisch wieder
auf die von ihm zurückgewiesene Lehre kommen, daß die vollkommene
Tugend nicht ohne Wissen ist und daß, wie es sich bei der Platonischen

Methode von selbst versteht, „die Definition im Hippias minor
schief nur sofern ist, als sie zweideutig ist" (p. 28). In solchen
dialektischen Fragen kommt es stets darauf an, den Sinn der Worte
nicht allein, sondern auch den ganzen Zusammenhang und die Grund-
stimmung des jeweiligen Mitunterredners zu erfassen. Man nennt das
gewöhnlich Suggestion und je nachdem dieselbe so oder so ausfallt,
muß auch das schließliche Handeln und die Anwendung der jeweiligen
Maxime sich gestalten. Es sind also die beiden, vom Verfasser für
seine Ansicht vorgeführten Zeugen Zeller und Hirzel (p. 28f.) nicht
maßgebend, die noch dazu so beschaffen erscheinen, daß der erstere
das Handeln, der letztere das die Handlung Verursachende betont.
Alles hängt an der richtigen Abschätzung des von Plato gebrauchten
Ausdrucks „Unrecht". Setzen wir nämlich voraus, daß jemand einen
solchen Charakter habe, daß es ihm unmöglich ist, etwas Gutes zu
tun, wie ein Schwerkranker nicht die Arbeit des Gesunden verrichten
kann, dann ist der freiwillig Sündigende nicht besser als der dies
unfreiwillig tut; wenn aber der Kranke wieder gesund werden und der
Lasterhafte wieder tugendhaft sein kann? Wo ist also hier eine Aus-
nahmslosigkeit, sei es zu schlechtem, sei es zu gutem Ton, gegeben?
(p. 30).

Man darf dem Autor (Plato) nicht vorschreiben, wie er einen
Ausdruck gebraucht. Und doch klingt des Verfassers Bemerkung (p. 82)

genau so, wenn er sagt, der Satz: „Die vermögendere und wissendere
Seele hat sich als die bessere erwiesen und ist nur richtig, wenn
man unter ,vermögende Seele' eine solche versteht, welche eine gewisse



Literarische Besprechungen 127

Macht des Willens besitzt (nicht die sokratische Kraft, die zum Guten
determiniert!) und unter ,wissende Seele( jene, welche ein Fachwissen
hat (nicht das Wissen vom Guten!)." Und gleich darauf sagt ja
Verfasser selbst: „Auch dieser Satz ist also an und für sich nicht falsch,
wohl aber zweideutig; und doch hat er ihm unmittelbar vorher selbst
eine ganz bestimmte Bedeutung zugesprochen. Verfasser meint (p. 82f),
das ,Dieses' (876-4) beziehe sich auf övrapiv xaï rsxvrjv. Ich glaube
aber, es bezieht sich auf das gute und schlechte Tun. Verfasser glaubt
(p. 33), daß die réxvrj nicht zur Gerechtigkeit gehört, wohl aber die
875 D erwähnte èjtiorrjfirj. Und er schließt daraus, daß der Trugschluß
dadurch zustande kommt, daß Plato an die Stelle des smorrj/tr] das
Wort téxvï] hineineskamotiert. Ich mache jedoch darauf aufmerksam,
daß rexvrj nur deshalb gebraucht wurde, um den auch in sjiiorrjfnr]
liegenden Doppelsinn des Guten und Schlechten anschaulicher, wenn
auch nicht richtiger, hervorzuheben.

Nach all dem von mir bisher Gesagten ist es selbstverständlich,
daß man den Satz: „Ein das als Übel Erkannte Wollender, der ein
Nicht-Guter ist — ist nicht" als absurd hinstellen kann oder nicht, so
daß auch Teile dieses Satzes, wie z. B. „ein das Übel Erkannte Wollender",

für absurd oder nicht absurd erklärt werden können. Man kann
daher auch nicht mit Verfasser (p.38) sagen, daßSokrates die Absurdität
des erwähnten Teiles durch Hinzufügung eines anderen Teiles („der
ein Nicht-Guter ist") erbracht habe, wie überhaupt jedesmal die
Voraussetzung berücksichtigt werden muß, um Identitäten oder Nicht-
identitäten — Äquipollenzen (p. 36, 43, 54) — zu bestimmen. Weil es
aber an solchen bestimmten Voraussetzungen fehlt, so läßt sich jederzeit

pro und kontra zugleich sprechen, ganz ähnlich wie Kant seine
Antinomien zustande gebracht hat.

Und in der Tat kommt es in ethischen Angelegenheiten nie auf
Worte und Syllogismen allein, sondern auf die Gesinnung an, wie
schon daraus erhellt, daß aus zwei falschen Prämissen ein richtiger
Schlußsatz abgeleitet werden kann. Auf diesem Wege des Offenlassens
der Bedingung und Voraussetzung, unter welcher die Erklärung eines
Phänomens im moralischen oder im naturwissenschaftlichen Sinn vor
sich geht, lassen sich auf die Möglichkeit der verschiedenen, oft ganz
entgegengesetzt scheinenden Gesetze Schlüsse ziehen, wie z. B. auf
die Entstehung der Erdbeben durch vulkanische oder neptunische
Kräfte, auf Fern- oder Nahwirkung (Newton-Hertz), auf die Erklärung
der Bildung von Sprache und Recht, ob êéasc oder (pvosi u. dgl. Und
im Ethischen spekulieren wir meistens auf den Charakter der Person,
welcher wir etwas Gutes antun wollen, müssen es auch schon deshalb,
weil wir sehr oft nicht wissen, ob das, was wir zu tun gesonnen sind,
jener Person angenehm oder unangenehm ist. Und so wird man auch
die Worte Natorps beim Verfasser (p. 52) richtig taxieren: „Jede
Kunsttätigkeit, jedes Geschäft hat seine bestimmte Tüchtigkeit.
Nur gerade in dem wichtigsten von allen, der eigentlichen menschlichen,

nämlich der sittlichen ,Tugend', vermag keiner sich unanfechtbar
als sachverständig zu beweisen." Und weil in der Tugend auch

die Notwendigkeit enthalten ist, daß man sich ein Fach erwähle, so
darf man den Grund für jene Behauptung Natorps nicht darin mit
dem Verfasser (p. 53) suchen, „nicht. weil es keinen Menschen gibt,
dessen Sache die Tugend ist, sondern weil es keinen Menschen gibt,



128 Literarische Besprechungen

dessen Sache die Tugend nicht wäre." Heute ist die Philosophie wieder,
wie die aus Piaton geflossene Peirastik (p. 55—57) des Aristoteles zeigt
und wie u. a. Fritz Mauthner beweist, auf dem gleichen Standpunkt
angelangt, auf welchem unser Hippias steht. Und selbst der Verfasser
muß dieser Tatsache seinen Tribut zollen, wenn er trotz all seinen
früheren Bedenken (p. 57) zugesteht: „Dagegen ist allerdings das
Verfahren des Sokrates, wenn auch nicht ein Beleg dafür, daß er als
freiwillig Fehlender besser ist als der unfreiwillig fehlende Hippias, doch
ein Beleg dafür, daß derjenige, der über ein Fachgebiet die Macht hat,
zu belehren, auch die Macht hat, darüber zu täuschen." Unter solchen
Umständen wird es auch nicht zuviel verlangt sein von dem
Durchschnittsleser, wie Ritter beim Verfasser (p. 57) meint, „daß er
nachdenkend die positive Lehre auffinde".

Hiemit scheiden wir von dem sehr anregend und geistreich
geschriebenen Büchlein und danken dem Verfasser für die Gelegenheit,
welche mir geboten wurde zu dem Zwecke, meine und Anderer
Ansicht über den sogenannten Intellektualismus hier niederzulegen.

Schönhof bei Podersam (Böhmen). Frof. Dr. Joh. Zahlßeisch.


	Literarische Buchbesprechungen

