Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Alberts Stellung zur Autoritéat seiner Vorganger
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762461

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorginger 5

durch die Vandalen bewahrte und den Ubergang der alten
Kultur in die neue christliche Staatenordnung vorbereitete.
Wenn man die Enzyklika Benedikts aufmerksam studiert
und ihre Bedeutung erwigt, wird man an die Worte erinnert,
die Papst Sergius I. auf das Grab Leos I. in der Peters-
kirche setzen liefd1:

RUGIIT ET PAVIDA STUPUERUNT CORDAFERARUM
PASTORISQUE SUI IUSSA SEQUUNTUR OVES.

Wien, im Februar 1915,

ALBERTS STELLUNG ZUR AUTORITAT
SEINER VORGANGER
Von Dr. G. M. MANSER, O. P,

War Albert ein selbstindiger Denker oder nur ein
»Stoffsammler4, ein blinder Nach#ffer seiner Vorgidnger?

Knechtische Abhingigkeit von der Autoritit warf
Roger Bacon all seinen groflen Zeitgenossen vor und dabei
hatte er den Meister von Koln sicher auch im Auge?2 Die
gleiche Anklage kehrt in spéteren Zeiten immer wieder.
Der Vorwurf traf Albert als Theologen und als Philo-
sophen. Seine glihende Verehrung fiir die Kirchenviter,
speziell fiir Augustin, 1st zum Steine des Anstofles ge-
worden. ,Augustin lehrt das, also ist es so0,“ mit solchen
und #hnlichen Bemerkungen pflegte Albert wichtige Fragen
abzutuns. Dem Juden Moses Maimonides — so wird be-
hauptet — verdankt er seine ganze Theorie iiber das
Schépfungsproblem, vielleicht auch die Veranlassung zu der
von ihm begriindeten neuen Geistesrichtung* Schlimmer
steht es noch mit seiner blinden Abhingigkeit von Aristo-
teles. Schon ein Chronist des 13. Jahrhunderts soll ihn den

' De Rossi, Inscript. christ. 11, 56.

* Opus Tertium. C. 9 u. 22; Opus Majus ed. Bridges V. I. 4 ss.;
Compendium Theol. ed. Rashdall (1911), p. 28—34,

* ... ,hoc plane dicit Augustinus in Littera, ergo ita est* III,
Sent. Dist. 39 a. 6. yDicendum quod sic, quia hoc Augustinus aperte
dicit, cui contradicere impium est in his, quae tangunt fidem et mores,“
S, Th, P, II. tr. 14 q. 84. (P. 83. 133.)

) * Josl, M. Das Verhiltnis Alberts des Gr. zu Moses Maimo-

md;;g; Breslau 1876, p. 34 u. 37. Dazu Hertling, Albertus Magnus,
p- 267,



76 Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorginger

,Affen des Aristoteles simia Aristotelis® genannt haben 1.
Die Zeit hat zwar dies harte Urteil in etwas gemildert.
Aber die einzige Tatsache, dafl er mit den Kommentaren
in die aristotelische Physik seinen Mitbriidern ein léngst
erbetenes Werk in die Hand driicken will, worin sie eine
vollstindige Naturwissenschaft besiflen 2, hat selbst unter
seinen Freunden etwelche stutzig gemacht. Identifiziert er
damit nicht die wahre Naturwissenschaft mit Aristoteles?
Setzt er damit nicht an Stelle der Selbstbeobachtung, des
einzigen richtigen Forschungsprinzips der Naturwissenschaft,
die Autoritit des grofen Griechen3? Freilich behauptet
man dann wieder fast im gleichen Zuge: Albert wollte in
seinen Kommentaren tiberhaupt nur referieren, nicht seine
eigene Ansicht wiedergeben; die findet sich, wie er selbst
ofter bemerkt, in seiner Theologie *.

Die Beantwortung der aufgeworfenen Frage ist
offenbar ebenso wichtig als kompliziert.

Wir beabsichtigen hier nicht eine einseitige Apologie
Alberts zu schreiben, sondern nur ihn so darzustellen, wie
er war mit seinen Licht- und Schattenseiten. Gewif3 hat
auch Albert in mancher Einzelfrage der Autoritit grofier
Vorginger zuviel Vertrauen geschenkt. Wem von den
grofien modernen Gelehrten ist faktisch nicht Ahnliches
passiert? Wie viele von den groflen modernen Natur-
forschern waren imstande alle naturwissenschaftlichen Thesen
und Hypothesen friitherer Zeiten selbst griindlich zu priifen?
‘Woher sonst so manche moderne Hypothese, die in Ge-
lehrtenkreisen Generationen iiberlebte und schliefilich doch
als irrig sich erwies? Uberall und daher auch auf wissen-
schaftlichem Gebiete zeigt sich die giahnende Kluft zwischen
Ideal und der Auswirkung desselben, der prinzipiellen
Stellung, die ein Forscher der Autoritit gegeniiber ein-
nimmt, und der praktischen Verwirklichung derselben. Wir

! Dattir zitiert Brucker den Chronisten Paulus Langius (Hist.
crit. philos. III, 792). :

? .Intentio nostra in scientia naturali est satisfacere... Fra-
tribus Ordinis nostri nos roganti us... ut talem librum de Physicis
eis componeremus, in quo et scientiam naturalem perfectam ha-
berent.» Phys. 1. I. tr 1 ¢ 1. (P. 8. 1.)

* Hertling, Albertus Magnus, p. 82.

* Vgl Metaph. 1. XIII, tr. 2 ¢. 4 (P. 6. 751—52); Polit. 1. VIII.
c. 6 (P, 8 803—4); De Somno et Vig, 1. IIL. tr. 1 c. 12 (P. 9. 195).



Alberts Stellung zur Autoritédt seiner Vorginger 77

mdochten daher hier vor allem die prinzipielle Stellung,
die Albert der Autoritiéit gegeniiber einnahm, kurz, aber
zusammenhéngend markieren. Dabel ist es kaum nétig,
hinzuzufiigen, dafl der Anschluf an einen Philosophen oder
eine Schule noch kein Beweis ist fiir knechtische Nach-
treterei. Nicht schon die Tatsache eines solchen Anschlusses
ist maflgebend, sondern die Motive und Beweggriinde des
Anschlusses, Hierin gehen wohl doch Kantianer, Hegelianer
und Aristoteliker einig.

Albert ist eine gewaltige Personlichkeit. Es gibt
Menschen, die von Hause aus, wir wollen sagen ihrem
Naturell nach, tiiber wenig selbsténdiges Denken und Han-
deln verfiigen, iiberall gerne der Autoritit anderer sich
anschliefen. Albert gehorte seiner gewaltigen personlichen
Veranlagung nach sicher nicht zu diesen. Dafiir zeugt
sein riesiges Unternehmen, seine zuweilen ziemlich
bittere Polem1k und wie schon Dr. Lauer bemerkte 1, seine
Stellung zu den Zeitgenossen, deren Memungen er,
auch wenn sie den Charakter der sententia communis be-
safden, oft scharf unter die Lupe nimmt. Formeln wie:
»Tamen haec est opinio communis multorum, quia mul-
titudo subtilitatem non attendit2“ ,Kt videtur mihi esse
insania potius, quam opinio eorum, qui aliter dicunt 3“
nDicendum, quod propter haec et similia fere tota multi-
tudo sequitur opinionem istam... Sed tamen salvando
aliam, possumus dicere*,“ bestatlgen das Gesagte. Doch
gehen wir nun zur Ha.uptsa.che iiber.

Seinen prinzipiellen Standpunkt formuliert Albert in
folgendem Sinne: Auf theologischem Gebiete ist
die Awutoritidt herrschendes Prinzip und
Quelle der hochsten Sicherheit; auf allen
ibrigen Wissensgebieten, also phllOSOphlSOh—
naturwissenschaftlichen, ist sie die aller-
schwichste Beweisquelle ,dicendum, quod in theo-
logia locus ab auctoritate est ab 1nsp1ra.t10ne Spiritus veri-
tatis, Unde Augustmus . dicit, quod mailor est, Scrlptura.e
auctoritas, quam omnis humani ingenii perspicacitas. In

' Die Moraltheologie Albert des Grofien, p. 18,
* TI. Sent., dist. 26 a. 13 (P. 27. 469).

* IV. Sent. dist. 16 a. 29 (P. 29. 608).

* II. Sent. dist. 22 a. 8 (P. 27. 384).



78 Alberts Stellung zur Autoritiit seiner Vorginger

aliis autem scientiis locus ab auctoritate infirmus est et
infirmior caeteris: quia perspicacitati humani ingenii, quae
fallibilis est, innititur,“

Die Autoritit auf theologischem Gebiete

Auf dem Gebiete der Sacra Theologia ist die Auto-
ritit der Offenbarung ausschlaggebend. Gemeint ist hier
die Autoritit der H1. Schrift2 der lehrenden Kirche
und der Tradition der Kirchenvéter als Triger der von
Gott erhaltenen Offenbarung3. Somit ist die Autoritat der
Kirchenviter ein eigentliches theologisches Forschungs-
prinzip. Daher fiir Albert die gewaltige Autoritit A u-
gustins auf theologischem Gebiete. Er steht ihm hier
hoch iiber Aristoteles, Galenus und Hypocrates ¢ Vermige
seiner Stellung, die er einst in der Kirche einnahm und
infolge seiner wunderbaren theologischen Tiefe, mit der er
die Schrift und seine Vorginger interpretierte, spricht aus
thm die Tradition lebhafter als durch den Muud irgendeines
anderen, ragt er iiber alle anderen Kirchenviter hinaus.
Der Boden, auf dem Albert in der Theologie steht, ist der
kirchlich-katholische. Ks ist nicht ersichtlich, daf}
er deswegen Vorwiirfe verdient. Joéls Klage: In Alberts
Theologie wiirden die Ansichten der Philosophen immer der
kirchlichen Autoritdt der ,Sancti* untergeorduet, und
Albert hétte schliefSlich doch immer nach dem Prinzip:
,Ist etwas héretisch oder nicht“ entschieden 3, ist auch vom
rein historischen Standpunkte aus kaum begreiflich. Seine
Behauptung: Albert hitte seine ganze Theorie iiber das
Schopfu ngsproblem Moses Maimonides entnommen,

' 8. Theol, P. I. tr. 1 q. 5. m, IT. (P. 3L. 24)

2 Obedimus s. Scripturae ut regulae et doctrinae fidei et
morum* I1I. Sent. dist. 37 a. 1 (P. 28. 681).

* y,Haec autem opinio videtur esse consona verbis Sanctorum;
unde quamvis sit minus intelligibilis, tamen eligenda mihi videtur
propter sanctos Patres, quorum inspirata revelatio prae-
iudicat argumentis..* IV. Sent. dist. 11 a. 7 (P. 29. 85). ,Si tamen
ab aliquo Patre sancto vel a Domino Papa in hac quaestione
dwterminari im{enitur, magis iudicarem illius sententiae standum,
quam meae: qula magis in hac parte credendum est inspirationi
Ecclesiae, quam rationi coniecturanti ex incertis* IV, Sent. dist.
23 a. 21 (P. 80 29).

4+ 1]. Sent. dist, 18 a. 2 (P. 27. 247).

$ Verhiltnis Albert des Grofilen zu Moses Maimonides
(1863), p. 5.



Alberts Stellung zur Autoritdt seiner Vorginger 79

hat A. Rohner peremptorisch als irrig zuriickgewiesen 1,
Beide kommen zwar in der These iiberein: Die Schépfung
der Welt ist nur aus der Offenbarung erkennbar, kann also
dorch blofle Vernunftgriinde nicht erwiesen werden —
gegen Thomas. Albert geht i{iber Maimonides hinaus,
wenn er die zweite These verteidigt: Unter der aus der
Offenbarung allein uns bekannten Voraussetzung, dass die
Welt geschaffen ist, kann die Welt unmoglich ewig ge-
schaffen sein 2.

Die Autoritiit und die Profanwissenschaften

FEine andere 1st die Stellung der Autoritit auf dem
Gebiete des Profanwissens. Hier ist die Autoritit an sich
die allerschwichste Beweisquelle ,infirmus est et infirmior
caeteris. An ihre Stelle tritt hier ausschliefSlich der Ver-
nunftbeweis, und zwar auf dem Gebiete der Geisteswissen-
schaften, die das Allgemeinere zum Gegenstand haben, die
Deduktion, im Gebiete der Detailuntersuchung: das Ex-
periment 3, Der Auffassung, als wiirden die natiirlichen
Disziplinen ihre Prinzipien von irgendeiner Autoritit
borgen, tritt er energisch entgegen ,a nullo accipit do-
ctore+.“ Nicht die Autoritiat eines Philosophen ist von Be-
deutung, sondern das, was er sagt® Wer auf die Autoritit
blof} sich stiitzt, wie viele Pythagoraer, Platoniker und
Anhdnger Hesiods es taten, hat mit einem Philosophen
nichts gemein. Uber der Autoritit und Freundschaft steht
die Wahrheit, welche vor und iiber alles verehrungswiirdig
ist _veritas omnibus praehonoranda est®, und jedermann
bedenke wohl, dafd die Grofien fritherer Zeiten keine Gotter
waren noch Propheten, sondern Menschen, die irren konnten,
Er nennt die Autorititsschwirmerei auf philosophischem

' Das Schépfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus
Magnus und Thomas von Aquin, p. 45—93.

2 Phys. 1. VIII tr. 1 c. 9—15 (P. 3. 538-558); 8. Theol. P, II.
tr. 1q.4 a. 5 (P. 82. 101—1(8),

* De Veget. et Plantis, 1. VI. tr. 1 c¢. 1 (P, 10. 159).

* 8. Theol. P. I. tr. 1qu.1 (P. 31, 4).

* ,Quod autem de auctore quaedam quaerunt, supervacuum est
et nunquam ab aliquo Philosopho quaesitum est nisi in scholis Pytha-
gorae.., Ab aliis autem hoc quaesitum non est: a quocumque enim
dicta erant recipiebantur dummodo probatae veritatis haberent ra-
tionem.“ Perih, I. I. tr. 1 e. 1 (P. 1. 376—6).



80 Alberts Stellung zur Autoritiit seiner Vorginger

Gebiete geradezu eine Krankheit ,morbus“. Klarer und
schirfer konnte Albert seinen prinzipiellen Standpunkt der
Autoritdt gegeniiber kaum markieren! ‘

Aber wie steht es mit seiner Aristoteles=Nachiifferei?

Auch Aristoteles ist kein Gott. Wer ihn trotzdem fiir
einen solchen hilt, der wird ihn allerdings fiir irrtumsfrei
halten 2. Tatsichlich aber hat er geirrt und schwer geirrt
ymultum erravit3.“ Seiner Ansicht iiber den Abortus+ und
die Sklaverei® tritt er energisch eutgegen. KEbenso ent-
schieden wehrt er sich gegen seine anfangslose Welt ¢,
Freimiitig kritisiert er ihn auch in rein philosophischen
Fragen, die mit dem christlichen Dogma nichts zu tun
hatten. Da wo Albert von der sogenannten philosophischen
Traumdeuterei — die er nebenbei bemerkt von der theo-
logischen Prophetie scharf unterscheidet? — handelt, hilt
er die Theorie des Stagiriten hiertiber fir kurz, unvoll-
kommen und mannigfach zweifelhaft ,breve quidem est et
imperfectum et habens plurimas dubitationess “ Einer an-
geblich aristotelischen Bemerkung gegeniiber antwortet er
kurz ,sed haec responsio mihi nulla videtur®* Er hilt
Aristoteles noch fiir fortbildungsfahig selbst da, wo
er ihm zustimmt und beabsichtigt selbst, ihn noch zu ver-
vollkommnen 1°, Lauer hat darauf hingewiesen, wie Albert
die aristotelische Ethik durch den christlichen Transzenden-

' ,Si autem forte etiam aliqui concedunt dictis talibus propter
dicentium auctoritatem et amicitiam, erit cura eorum, cum atten-
derint, quod priscae auctoritatis viri non dii sed homines fuerant et
errare potuerunt: nec ita amandus est aliquis, ut veritas deseratur
propter eum: quia licet diligamus et veritatem et amicos, tamen
omnibus oportet praehonorare veritatem. Hoc enim modo curabilis est
morbus iste.“ Met. 1. IV. tr. 8 ¢. 2 (P. 6. 236—7).

* yqui credit, Aristotelem fuisse deum, ille debet credere, quod

nunquam erravit.* Phys. 1. VIIL. tr. 1 c¢. 14 (P. 8. 5563).

S, Theol. P. II. tr.1q.4 m. IL a.5 (P. 32. 97).

IV. Sent. dist. 81 a. 18 (P. 80. 250).

1V. Sent. dist. 86 a. 1 (P. 30. 869).

‘ 3. Theol. P, II. tr. 1. q.4a.5 Partic. IIT (P. 32. 101).
* De Sommo et Vig, 1. IIL. tr. 1 c. 12 (P, 9. 195).

* Ibid. c. 1 (178).

* De Somno et Vigil. 1. IIL. tr. 1 c. 8 (P. 9. 189).

" ,Quia vero librum Aristotelis de scientia ista habemus, se-
quemur eum €0 modo, quo secuti sumus eum in aliis, facientes di-
gressiones ab ipso ubicumque videbitur aliquid imperfectum
vel obscurum dictum®, Ib, 1. I, tr. I e. 1 (P. 9. 123).

@ o &



Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorginger 81

talismus erweiterte!. Dald er faktisch dasselbe tat auf
naturwissenschaftlichen Gebieten bezeugen moderne Gelehrte,
‘wie Jessen, Meyer und Carus. Dariiber scllen spitere Aus-
fiihrungen uns genauer unterrichten. Das Gesagte geniigt,
um zu sehen, dafl Albert dem groflen Griechen nicht
blindlings sich gefangen gab.

Dessenungeachtet ist Aristoteles in den Augen Alberts
der gréfite Philosoph. Auf philosophischem Gebiete zieht
Albert den Stagiriten allen anderen vor. Auf ihn griindet
er seine neue Richtung. Die wahre Philosophie muf mit
ihm rechnen? Seine Meinung zieht er nicht blofy am
hiufigsten heran, sondern sie iibt auf Albert auch den ent-
scheidendsten Einflufy aus. Wie Augustin auf theologischem
‘Gebiet, Galenus und Hippocrates in der Medizin, nimmt
Aristoteles in der Philosophie und Physik den ersten Rang
ein; er ist hier Alberts ,Sachkundiger“ expertuss. Seiner
Tiichtigkeit und Grindlichkeit wegen bevorzugt
er ihn allen anderen!

Hier miissen wir einer Auffassung begegnen, die heut-
zutage eine ziemlich allgemeine ist und die, wenn sie wahr
wire, in Alberts Stellung zu Aristoteles eine eigentliche
Umwilzung hineintragen wiirde. Man behauptet: Albert
wollte in seinen aristotelischen Kommentaren
eigentlich nur referieren, die aristotelische
Lehre erkldren, ohne dazu selbst Stellung zu
nehmen; seine eigene Meinung wund Uber-
zeugung triagt er in seiner Theologie vor. Den
Anstofd zu dieser merkwiirdigen Interpretation hat Albert
sclbst gegeben, indem er, von gewissen der Philosophie
feindlich gesinnten Mitbriiddern beléstigt, diese aut das hin-
‘wies, was sie in der Theologie vorfinden wiirden; dort
wiirden sie seine eigene Ansicht antreffen®.

! Moraltheologie Albert d. Gr., p. 10—11.

* Met. 1. I. tr. b c. 16 (P. 6. 113).

? ,Sciendum est, quod Augustino in his, quae sunt de fide et
moribus, plus quam philosophis credendum est, si dissentiunt. Sed si
‘de medicina loqueretur, plus ego crederem Galeno vel Hippocrati, et
si de naturis rerum loquatur, credo Aristoteli plus vel alii experto in
rerum naturis.* II. Sent. dist. 13 a. 2 (P. 27, 24%).

¢ ,Hic igitur sit finmis disputationis istius, in qua non dixi ali-
quid secundum opinionem propriam, sed omnia dicta sunt secundum
pPositiones Peripateticorum et qui hoc voluerit probare, legat libros
‘@orum et non me, sed illos laudet vel reprehendat‘. Met, 1. XIII. tr. 2

Divus ThomasII, (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXIX). 6



82 Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorginger

Wir sind fest iiberzeugt, dafl man diesen Verlegen-
heitserklirungen viel zu viel Bedeutung beigemessen und
sie zugleich mifverstanden hat. Albert war unter den
Lateinern der erste, welcher die aristotelischen Werke im
Zusammenhange kommentierte. Bei dieser Riesenarbeit war
er von der inneren Uberzeugung getragen, dafl Aristoteles
auf logisch-metaphysisch-ethisch-naturwissenschaftlichemGe-
biete das Beste und Griindlichste geleistet hat. Ihm will
Albert daher auf diesen Gebieten im wesentlichen sich an-
schlieffen, die aristotelischen Prinzipien und Solutiones zu
den Seinigen zu machen, allerdings nicht ohne die weitere
Absicht, das was bei Aristoteles liickenhaft und irrig ist,
dur.h eigene Leistungen und solche spiiterer Philosophen,
besonders einiger stark platonisierender arabischer Peripa-
tetiker zu ersetzen. Das war der Grundgedanke, der Albert
bei Abfassung seiner Kommentare leitete, und wer ihn in
Abrede stellt, trigt in Alberts gewaltige Lebensarbeit eine
Unmasse von Unerklérlichem, Ritselhaftem wund Wider-
spruchsvollem hinein und beraubt den grofien Meister von
Coln des Ehrentitels eines ,Philosophen“ und selbstéindigen
Denkers, als welchen ihn gerade die modernsten besten
Kenner aus gegnerischem Lager stets bezeichnet haben.
Albert will in seinen Kommentaren nicht blof} ref:rieren,
sondern selbst urteilen und da wo er unzdhlige Probleme
aristotelisch 16st, macht er die aristotelischen Solutiones zu
den Seinigen, weil er sie fiir die Besten und Richtigsten
hilt. Damit decken sich eine Menge von eigenen Erklirungen
in seinen Kommentaren, so wenn er erklart: Ich folge in
der Logik dem Aristoteles und den Peripatetikern, weil sie
hier das Beste geleistet!; wieder die HKrklirung in der

c. 4 (P. 6. 761—52). — Am Ende seiner Politika, nachdem er die viel-
fach unsittlichen Staatsverfassungen des Orients geschildert hat, fiigt
er hinzu: ,,Nec Aristoteles dicit de se hoc, sed recitat qualiter tales
gentes politias suas ordinaverunt. Nec ego dixi aliquid in isto libro
nisi exponendo, quae dicta sunt.. Sicut enim in omnibus libris phy-
sicis nunquam de meo dixi aliquid, sed opiniones Peripateticorum,
quanto fidelius potui, exposui. Et hoc dico propter quosdam inertes,
qui solatium suae ilnertiae quaerentes, nihil in scriptis nisi quod re-
prehendant ... Pol. VIII, ¢. 6 (P. 8. 803—4).

' ,praecipue dicta sequens Peripateticorum, quae secta in philo-
sophia probabilissima mihi videtur De Praedicabilibus, tr. 2 c, 2
(P. 1. 20). ,,sequimur sicut in aliis sectam Philosophorum qui Peripa-
tetici vocantur et maxime Aristotelem, qui huius sectae princeps et



Alberts Stellung zur Autoritdt seiner Vorginger 83

Ethik: Aristoteles hat iiber die Tugend im allgemeinen,
ihre Gattungen, Arten, ihre Werke, Eigentiimlichkeiten und
Friichte vollkommener geschrieben, als jeder andere Philo-
soph1; wieder jene schon erwihnte Erklirung anfangs der
Physik, daf} er mit seinen naturwissenschaftlichen Kommen-
taren in die aristotelische Naturphilosophie seinen Mit-
briiddern ein Werk in die Hénde geben werde, das die ge-
samte wahre Naturwissenschaft enthalten wiirde2 Mit
sichtlich zustimmender Freude wiederholt er im Kommen-
tare de Anima jenen berithmten, auch den Arabern be-
kannten Ausspruch: Aristoteles hiatte die Wahrheit gelehrt
und in ihm gleichsam als Norm der Wahrheit hétte das
menschliche Wissen den groflartigsten Triumph gefeiert:
,Aristoteles verum dixit, quia dicunt, quod natura hunc
hominem posuit quasi regulam veritatis, in quo summam
intellectus humani perfectionem demonstravits.“ Wie soll
man das alles fassen, wenn Albert in den Kommentaren
nicht seine eigenen Ansichten niederlegte? Wie essich dann
erkliren, wenn er in der Frage iiber den Intellectus possi-
bilis die Konsequenzen der averroistischen Ansicht ,ab-
surdissima“ nennt4, und Platos Ansicht iiber den gleichen
Gregenstand als eine ,absurditas maxima“ und als einen
»pessimus error“ bezeichnets. Wie Albert tatséchlich in den
Kommentaren seine eigenen philosophischen Ansichten
niederlegte und niederlegen wollte, wird uns spiter seine
in verschiedenen Kommentaren markierte Stellung zur
Erkenntnislehre zeigen. Wer Albert in seinen Kommen-
taren zu einem bloflen Referenten der aristotelischen und
peripatetischen Meinungen herabdriickt, verwickelt sich in
fortwihrende unentwirrbare Widerspriiche, vermag uns gar
nicht zu erkliren, warum er gerade in den Kommentaren
den Aristoteles tadelt und kritisiert, anderwirts ihn
mit eigenen Erfahrungen bestatigt und weiterzu-

primus inventor fuisse perhibetur, nihilominus apponentes, quaecumque
bene dicta a posterioribus poterimus invenire.“ De Praedicamentis
t. 1 ¢ 1(P.1.1561).

1 Iste autem perfectius omnibus tradidit genera virtutum et
species, distinguens et antecedentia et consequentia et opera et propria
et effectus’, Ethic. 1. I. tr. 1 ¢. 7T (P. 7. 16).

* Phys. 1. L. tr. 1 e. 1 (P. 3. 1).

* De Anima 1. IIL tr. 2 ¢. 3 (P. 5. 835),

* De Anima 1. IIL tr. 1 ¢c. 7 (P, 5. 848),

* Ibid. c. 10 (P. 5. 347).

6*



84 Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorginger

bilden verspricht, alliiberall lange planmifig vorgesehene
Digressionen in die Kommentare verwebt 1. Den schla-
gendsten Beweis dafiir, dafl es sich in Alberts Kommen-
taren nicht um eine blofse Repristination des Aristoteles und
anderer handelt, sondern dafl Albert daselbst seine eigenen
Urteile, Uberzeugungen, Erfahrungen und Funde nieder-
legen wollte, leisten uns seine beiden grofien Werke iiber
die Pflanzen und Tiere, in denen er den wirklichen und
angeblichen aristotelischen Biichern eine ganze Anzahl neuer
Biicher hinzufiigt und nach Plan, Inhalt und Beweismaterial
weit itber Aristoteles, wie er ihm vorlag, hinausging.

Alles das und vieles andere widerspricht der Auf-
fassung, Albert hitte nur in seiner Theologie seine
eigene Meinung niedergelegt und dafl jene Verlegenheits-
erklérungen nicht zu buchstéblich zu nehmen sind. Ubrigens
driickt er sich an einer Stelle, wo er die gleiche Erklirung
wieder geben will, selbst milder aus. Da sagt er nicht
smehr“: Meine Meinung findet ihr in der Theologie,
sondern er sagt nur mehr: Meine eigene Meinung findet ihr
mehr in der Theologie, als in den physischen Kommen-
taren ,in theologicis magis, quam in physicis 2% Das fiithrt
uns zu einer total anderen Interpretation jener albertini-
schen Deklarationen, zu einer Interpretation, die jenem
Stiick Wahrheit, welche in ihnen enthalten ist, gerecht
wird. Man beriicksichtige folgendes:

Albert unterscheidet scharf zwischen der philoso-
phischen und theologischen Behandlungsweise der
Probleme. Daher hinfig die Redeweisen : ,physice loquentes*
und ,theologice loquentes3“, Demnach ergibt sich aus seinen
eigenen Werken ziemlich deutlich ein doppeltes Verfahren :

a) In seinen aristotelischen Kommentaren beurteilt
Albert die Probleme nur von dem rein philosophi-
schen Standpunkte aus. Hier macht er im allgemeinen die
aristotelischen Auffassungen, von der Uberzeugung beseelt :
dafl der Stagirite das Beste und Solideste geleistet hat, zu
den Seinigen. Doch billigt er auch, vom rein philoso-
phischen Gesichtspunkte aus, nicht alles, was Aristoteles
gelehrt hat. Er kritisiert ihn, hélt ihn nicht fir

! Phys. 1. I. tr. 1 ¢. 1 (P. 8, 1).
* De Somno et Vig. 1. III. tr, 1 ¢. 12 (P. 9. 195).
* Vgl. z. B. De Somno et Vig, 1. IIL. tr. 1 ¢. 8 (P. 9. 188).



Alberts Stellung zur Autoritédt seiner Vorgidnger 8b

lickenlos und sucht ihn daher aus Eigenem und dem,
was Nacharistoteliker geleistet haben, zu vervollstandigen.

b) Dagegen werden philosophische Lehren, auch ari-
stotelische, insoweit sie der christlichen Offenbarung wider-
sprechen oder woriiber die Offenbarung eine der Vernunft
nicht erreichbare Losung gibt, in den Kommentaren nur
referiert und erklirt, um sie dann in die Theologie zu
verweisen, um sie dort, wohin sieals philosophisch-theo-
logische Wahrheiten gehiren, endgiiltig abznurteilen.
Diese beiden letzteren Fille im Auge behaltend, verteidigt
sich Albert gegen seine glaubensdngstlichen Mitbriider mit
der bekannten, Ofter wiederholten Bemerkung: In der Theo-
logie findet ihr meine eigene Amsicht. So heben sich die
angeblichen Widerspriiche aus Albert selbst.

Zugleich aber ergibt sich als wegleitendes Resultat
aus dem G(esagten der wichtige Schlufs: Albert hat
hauptsdchlich in seinen Kommentaren seine
philosophischen eigenen Ansichten niedergelegt
und jene logisch-metaphysisch-physisch-moral-
philosophischen aristotelischen Problem-
lésungen, die Albert weder in den Kommen-
taren vom philosophischen Standpunkte aus,
noch in der Theologie vom theologischen Ge-
sichtspunkte aus bekimpft oder modifiziert,
gehoren zu Alberts eigener Lehrmeinung.

Demnach lafdt sich Alberts grundsatzliche Stellung
zur Autoritit in folgende Hauptziige znsammenfassen: Auf
theologischem Gebiete bildet die Autoritit — gemeint 1st
die HI. Schrift, Tradition der Kirchenviter und die leh-
rende Kirche — iiberall die eigentlich mafigebende
Beweisquelle. Daher Augustins gewaltige Autoritit bei
Albert. Hier treten daher ganz naturgemifd die Philosophie
und die Philosophen vor der gottlichen Autoritit zuriick.

Auf profanwissenschaftlichem Boden dagegen an-
erkennt Albert die Autoritdt nirgends als Forschungs-
prinzip, auch nicht diejenige des Aristoteles, dem er
nicht allein Irrtiimer auf theologischem Boden vorwirft,
sondern den er auch als Philosophen kritisiert, modi-
fiziert und kompletiert. Dennoch schitzt Albert den
Stagiriten auf logisch-metaphysisch-physisch-ethischem Ge-
biete am héochsten, weil er seines Erachtens hier das Rich-
tigste getroffen und dasselbe am tiefsten begriindet hat.




	Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

