
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger 75

durch die Vandalen bewahrte und den Übergang der alten
Kultur in die neue christliche Staatenordnung vorbereitete.
Wenn man die Enzyklika Benedikts aufmerksam studiert
und ihre Bedeutung erwägt, wird man an die Worte erinnert,
die Papst Sergius I. auf das Grab Leos I. in der Peterskirche

setzen ließ1 :

RUGIIT ET PAYIDA STUPUERUNT CORDA FERARUM
PASTORISQUE SUI IUSSA SEQUUNTUR OVES.

Wien, im Februar 1915.

ALBERTS STELLUNG ZUR AUTORITÄT
SEINER VORGÄNGER

Von Dr. G. M. MANSER, 0. P.

War Albert ein selbständiger Denker oder nur ein
„Stoffsammler", ein blinder Nachäffer seiner Vorgänger?

Knechtische Abhängigkeit von der Autorität warf
Roger Bacon all seinen großen Zeitgenossen vor und dabei
hatte er den Meister von Köln sicher auch im Auge2. Die
gleiche Anklage kehrt in späteren Zeiten immer wieder.
Der Vorwurf traf Albert als Theologen und als
Philosophen. Seine glühende Verehrung für die Kirchenväter,
speziell für Augustin, ist zum Steine des Anstoßes
geworden. „Augustin lehrt das, also ist es so," mit solchen
und ähnlichen Bemerkungen pflegte Albert wichtige Fragen
abzutun3. Dem Juden Moses Maimonides — so wird
behauptet — verdankt er seine ganze Theorie über das

Schöpfungsproblem, vielleicht auch die Veranlassung zu der
von ihm begründeten neuen Geistesrichtung4. Schlimmer
steht es noch mit seiner blinden Abhängigkeit von Aristoteles.

Schon ein Chronist des 13. Jahrhunderts soll ihn den

1 De Rossi, Inscript, christ. II, 56.
* Opus Tertium. C. 9 u. 22; Opus Majus ed. Bridges V. I. 4 ss.;

Compendium Theol. ed. Rashdali (1911), p. 28—84.
3 „hoc plane dicit Augustinus in Littera, ergo ita est" III.

•Sent. Dist. 89 a. 6. „Dicendum quod sic, quia hoc Augustinus aperte
dicit, cui contradicere impium est in his, quae tangunt fidem et mores."
8. Th. P. II. tr. 14 q. 84. (P. 83. 133.)

4 Joël, M. Das Verhältnis Alberts des Gr. zu Moses Maimonides,

Breslau 1876, p. 34 u. 37. Dazu Hertling, Albertus Magnus,
p. 26\



76 Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

„Aflen des Aristoteles simia Aristotelisa genannt haben1.
Die Zeit hat zwar dies harte Urteil in etwas gemildert.
Aber die einzige Tatsache, daß er mit den Kommentaren
in die aristotelische Physik seinen Mitbrüdern ein längst
erbetenes Werk in die Hand drücken will, worin sie eine
vollständige Naturwissenschaft besäßen2, hat selbst unter
seinen Freunden etwelche stutzig gemacht. Identifiziert er
damit nicht die wahre Naturwissenschaft mit Aristoteles?
Setzt er damit nicht an Stelle der Selbstbeobachtung, des
einzigen richtigen Forschungsprinzips der Naturwissenschaft,
die Autorität des großen Griechen3 Freilich behauptet
man dann wieder fast im gleichen Zuge: Albert wollte in
seinen Kommentaren überhaupt nur referieren, nicht seine
eigene Ansicht wiedergeben; die findet sich, wie er selbst
öfter bemerkt, in seiner Theologie4.

Die Beantwortung der aufgeworfenen Frage ist
offenbar ebenso wichtig als kompliziert.

Wir beabsichtigen hier nicht eine einseitige Apologie
Alberts zu schreiben, sondern nur ihn so darzustellen, wie
er war mit seinen Licht- und Schattenseiten. Gewiß hat
auch Albert in mancher Einzelfrage der Autorität großer
Vorgänger zuviel Vertrauen geschenkt. Wem von den
großen modernen Gelehrten ist faktisch nicht Ähnliches
passiert? Wie viele von den großen modernen
Naturforschern waren imstande alle naturwissenschaftlichen Thesen
und Hypothesen früherer Zeiten selbst gründlich zu prüfen?
Woher sonst so manche moderne Hypothese, die in
Gelehrtenkreisen Generationen überlebte und schließlich doch
als irrig sich erwies? Uberall und daher auch auf
wissenschaftlichem Gebiete zeigt sich die gähnende Kluft zwischen
Ideal und der Auswirkung desselben, der prinzipiellen
Stellung, die ein Forscher der Autorität gegenüber
einnimmt, und der praktischen Verwirklichung derselben. Wir

1 Dafür zitiert Brucker den Chronisten Paulus Langius (Hist,
crit. philos. III, 792).

2 ,.Intentio nostra in scientia naturali est satisfacere Fra-
tribus Ordinis nostri nos roganti us ut talem librum de Physicis
eis componeremus, in quo et scientiam naturalem perfectam ha-
berent." Phys. 1. 1. tr 1 c 1. (P. 8. 1.)

8 Hertling, Albertus Magnus, p. 82.
4 Vgl Metaph. 1. XIII, tr. 2 c. 4 (P. 6. 751—52); Polit. 1. VIII.

c. 6 (P. 8. 808—4); De Somno et Vig. 1. III. tr. 1 c. 12 (P. 9. 195).



Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger 77

möchten daher hier vor allem die prinzipielle Stellung,
die Albert der Autorität gegenüber einnahm, kurz, aber
zusammenhängend markieren. Dabei ist es kaum nötig,
hinzuzufügen, daß der Anschluß an einen Philosophen oder
eine Schule noch kein Beweis ist für knechtische Nach-
treterei. Nicht schon die Tatsache eines solchen Anschlusses
ist maßgebend, sondern die Motive und Beweggründe des
Anschlusses. Hierin gehen wohl doch Kantianer, Hegelianer
und Aristoteliker einig.

Albert ist eine gewaltige Persönlichkeit. Es gibt
Menschen, die von Hause aus, wir wollen sagen ihrem
Naturell nach, über wenig selbständiges Denken und Handeln

verfügen, überall gerne der Autorität anderer sich
anschließen. Albert gehörte seiner gewaltigen persönlichen
Veranlagung nach sicher nicht zu diesen. Dafür zeugt
sein riesiges Unternehmen, seine zuweilen ziemlich
bittere Polemik und wie schon Dr. Lauer bemerkte1, seine
Stellung zu den Zeitgenossen, deren Meinungen er,
auch wenn sie den Charakter der sententia communis
besaßen, oft scharf unter die Lupe nimmt. Formeln wie:
„Tarnen haec est opinio communis multorum, quia mul-
titudo subtilitatem non attendit2," „Et videtur mihi esse
insania potius, quam opinio eorum, qui aliter dicunts,a
„Dicendum, quod propter haec et similia fere tota multi-
tudo sequitur opinionem istam. Sed tarnen salvando
aliam, possumus dicere4," bestätigen das Gesagte. Doch
gehen wir nun zur Hauptsache über.

Seinen prinzipiellen Standpunkt formuliert Albert in
folgendem Sinne : Auf theologischem Gebiete ist
die Autorität herrschendes Prinzip und
Quelle der höchsten Sicherheit; auf allen
übrigen Wissensgebieten, also
philosophischnaturwissenschaftlichen, ist sie die
allerschwäch s te Beweisquelle „dicendum, quod in theo-
logia locus ab auctoritate est ab inspiratione Spiritus veri-
tatis. Unde Augustinus dicit, quod maior est Scripturae
auctoritas, quam omnis humani ingenii perspicacitas. In

1 Die Moral théologie Albert des Großen, p. 13.
2 II. Sent. dist. 26 a. 13 (P. 27. 469).
3 IV. Sent. dist. 16 a. 29 (P. 29. 608).
4 II. Sent. dist. 22 a. 8 (P. 27. 884).



78 Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

aliis autem scientiis locus ab auctoritate infirmus est et
infirmior caeteris: quia perspicacitati humani ingenii, quae
fallibilis est. innititur1."

Die Autorität auf theologischem Gebiete
Auf dem Gebiete der Sacra Theologia ist die Autorität

der Offenbarung ausschlaggebend. Gemeint ist hier
die Autorität der Hl. Schrift2, der 1 ehrenden Kirche
und der Tradition der Kirchenväter als Träger der von
Gott erhaltenen Offenbarung3. Somit ist die Autorität der
Kirchenväter ein eigentliches theologisches F or sc hung s-

prinzip. Daher für Albert die gewaltige Autorität Au-
gustins auf theologischem Gebiete. Er steht ihm hier
hoch über Aristoteles, Galenus und Hypocrates 4. Vermöge
seiner Stellung, die er einst in der Kirche einnahm und
infolge seiner wunderbaren theologischen Tiefe, mit der er
die Schrift und seine Vorgänger interpretierte, spricht aus
ihm die Tradition lebhafter als durch den Mund irgendeines
anderen, ragt er über alle anderen Kirchenväter hinaus.
Der Boden, auf dem Albert in der Theologie steht, ist der
kirchlich-katholische. Es ist nicht ersichtlich, daß
er deswegen Vorwürfe verdient. Joels Klage: In Alberts
Theologie würden die Ansichten der Philosophen immer der
kirchlichen Autorität der „Sancti" untergeordnet, und
Albert hätte schließlich doch immer nach dem Prinzip :

„Ist etwas häretisch oder nicht" entschieden5, ist auch vom
rein historischen Standpunkte aus kaum begreiflich. Seine
Behauptung: Albert hätte seine ganze Theorie über das

Schöpfungsproblem Moses Maimonides entnommen,

1 S. Theol. P. I. tr. 1 q. 5. m. II. (P. BI. 24.)
2 „Obedimus s. Scripturae ut regulae et doctrinae fidei et

morum" III. 8ent. dist. B7 a 1 (P. 28. 681).
3 „Haec autem opinio videtur esse consona verbis Sanctorum;

unde quamvis sit minus intelligibilis, tarnen eligenda mihi videtur
propter sanctos Patres, quorum inspirata revelatio prae-
iudicat argumentis .IV. Sent. dist. 11 a. 7 (P. 29. 285). „Si tarnen
ab aliquo Pâtre sancto vel a Domino Papa in hac quaestione
determinari invenitur, magis iudicarem illius sententiae standum,
quam meae : quia magis in hac parte credendum est inspirationi
Ecclesiae, quam rationi coniecturanti ex incertis" IV. Sent. dist.
28 a 21 (P. BO 2d).

4 II. Sent. dist. 13 a. 2 (P. 27. 247).
5 Verhältnis Albert des Großen zu Moses Maimonides

(1863), p. 5.



79

hat A. Rohner peremptorisch als irrig zurückgewiesen1.
Beide kommen zwar in der These überein : Die Schöpfung
der Welt ist nur aus der Offenbarung erkennbar, kann also
durch bloße Vernunftgründe nicht erwiesen werden —
gegen Thomas. Albert geht über Maimonides hinaus,
wenn er die zweite These verteidigt: Unter der aus der
Offenbarung allein uns bekannten Voraussetzung, dass die
Welt geschaffen ist, kann die Welt unmöglich ewig
geschaffen sein2.

Die Autorität und die Profanwissenschaften
Eine andere ist die Stellung der Autorität auf dem

Gebiete des Profanwissens. Hier ist die Autorität an sich
die allerschwächste Beweisquelle „infirmus est et infirmior
caeteris." An ihre Stelle tritt hier ausschließlich der
Vernunftbeweis, und zwar auf dem Gebiete der Geisteswissenschaften,

die das Allgemeinere zum Gegenstand haben, die
Deduktion, im Gebiete der Detailuntersuchung: das
Experiment 3. Der Auffassung, als würden die natürlichen
Disziplinen ihre Prinzipien von irgendeiner Autorität
borgen, tritt er energisch entgegen „a nullo accipit do-
ctore4." Nicht die Autorität eines Philosophen ist von
Bedeutung, sondern das, was er sagt5. Wer auf die Autorität
bloß sich stützt, wie viele Pythagoraer, Platoniker und
Anhänger Hesiods es taten, hat mit einem Philosophen
nichts gemein. Über der Autorität und Freundschaft steht
die Wahrheit, welche vor und über alles verehrungswürdig
ist „Veritas omnibus praehonoranda esta, und jedermann
bedenke wohl, daß die Großen früherer Zeiten keine Götter
Waren noch Propheten, sondern Menschen, die irren konnten.
Er nennt die Autoritätsschwärmerei auf philosophischem

' Das Schöpfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus
Magnus und Thomas von Aquin, p. 45—98.

2 Phys. 1. VIII tr. 1 c. 9—15 (P. 8. 538-558); S. Theol. P. II.
tr. 1 q. 4 a. 5 (P. 32. 101—1C8).

3 De Veget. et Plantjs, 1. VI. tr. 1 c. 1 (P. 10. 159).
4 S. Theol. P. I. tr. 1 qu. 1 (P. 31, 4).
5 „Quod autem de auctore quaedam quaerunt, supervacuum est

et nunquam ab aliquo Philosopho quaesitum est nisi in scholis Pvtha-
gorae...Ab aliis autem hoc quaesitum non est: a quocumque enim
dicta erant recipiebantur dummodo probatae veritatis haberent ra-
tionem." Perih. 1. I. tr. 1 c. 1 (P. 1. 375—6).



80 Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

Gebiete geradezu eine Krankheit „morbuslU. Klarer und
schärfer konnte Albert seinen prinzipiellen Standpunkt der
Autorität gegenüber kaum markieren!

Aber wie steht es mit seiner Aristoteles-Nachäfferei?
Auch Aristoteles ist kein Gott. Wer ihn trotzdem für

einen solchen hält, der wird ihn allerdings für irrtumsfrei
halten2. Tatsächlich aber hat er geirrt und schwer geirrt
„multum erravit8.u Seiner Ansicht über den Abortus4 und
die Sklaverei5 tritt er energisch entgegen. Ebenso
entschieden wehrt er sich gegen seine anfangslose Welt6.
Freimütig kritisiert er ihn auch in rein philosophischen
Fragen, die mit dem christlichen Dogma nichts zu tun
hatten. Da wo Albert von der sogenannten philosophischen
Traumdeuterei — die er nebenbei bemerkt von der
theologischen Prophétie scharf unterscheidet7 — handelt, hält
er die Theorie des Stagiriten hierüber für kurz,
unvollkommen und mannigfach zweifelhaft „breve quidem est et
imperfectum et habens plurimas dubitationes8." Einer
angeblich aristotelischen Bemerkung gegenüber antwortet er
kurz „sed haec responsio mihi nulla videtur9." Er hält
Aristoteles noch für fortbildungsfähig selbst da, wo
er ihm zustimmt und beabsichtigt selbst, ihn noch zu
vervollkommnen10. Lauer hat darauf hingewiesen, wie Albert
die aristotelische Ethik durch den christlichen Transzenden-

1 „Si autem forte etiam aliqui concedunt dictis talibus propter
dicentium auctoritatem et amicitiam, erit cura eorum, cum atten-
derint, quod priscae auctoritatis viri non dii sed homines fuerant et
errare potuerunt: nec ita amandus est aliquis, ut Veritas deseratur
propter eum: quia licet diligamus et veritatem et amicos, tarnen
omnibus oportet praehonorare veritatem. Hoc enim modo curabilis est
morbus iste." Met. 1. IV. tr. 3 c. 2 (P. 6. 236—7).

2 „qui credit, Aristotelem fuisse deum, ille debet credere, quod
nunquam erravit." Phys. 1. VIII. tr. 1 c. 14 (P. 3. 553).

3 S. Theol. P. II. tr. 1 q. 4 m. II. a. 5 (P. 32. 97).
4 IV. Sent. dist. 31 a. 18 (P. 30. 250).
5 IV. Sent. dist. 36 a. 1 (P. 30. 369).
6 S. Theol. P. II. tr. 1. q. 4 a. 5 Partie. III (P. 32. 101).
7 De Somno et Vig. 1. III. tr. 1 c. 12 (P. 9. 195).
8 Ibid. c. 1 (178).
8 De Somno et Vigil. 1. III. tr. 1 c. 8 (P. 9. 189).

10 „Quia vero librum Aristotelis de scientia ista habemus, se-
quemur eum eo modo, quo secuti sumus eum in aliis, facientes di-
gressiones ab ipso ubicumque videbitur aliquid imperfectum
vel obscurum dictum". Ib. 1. I. tr. I c. 1 (P. 9. 123).



Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger 81

talismus erweiterteb Daß er faktisch dasselbe tat auf
naturwissenschaftlichen Gebieten bezeugen moderne Gelehrte,
wie Jessen, Meyer und Carus. Darüber sollen spätere
Ausführungen uns genauer unterrichten. Das Gesagte genügt,
um zu sehen, daß Albert dem großen Griechen nicht
blindlings sich gefangen gab.

Dessenungeachtet ist Aristoteles in den Augen Alberts
der größte Philosoph. Auf philosophischem Gebiete zieht
Albert den Stagiriten allen anderen vor. Auf ihn gründet
er seine neue Richtung. Die wahre Philosophie muß mit
ihm rechnen2. Seine Meinung zieht er nicht bloß am
häufigsten heran, sondern sie übt auf Albert auch den
entscheidendsten Einfluß aus. Wie Augustin auf theologischem
Gebiet, Galenus und Hippocrates in der Medizin, nimmt
Aristoteles in der Philosophie und Physik den ersten Rang
ein; er ist hier Alberts „Sachkundiger" expertus3. Seiner

Tüchtigkeit und Gründlichkeit wegen bevorzugt
er ihn allen anderen!

Hier müssen wir einer Auffassung begegnen, die
heutzutage eine ziemlich allgemeine ist und die, wenn sie wahr
wäre, in Alberts Stellung zu Aristoteles eine eigentliche
Umwälzung hineintragen würde. Man behauptet : Albert
wollte in seinen aristotelischen Kommentaren
eigentlich nur referieren, die aristotelische
Lehre erklären, ohne dazu selbst Stellung zu
nehmen; seine eigene Meinung und
Uberzeugung trägt er in seiner Theologie vor. Den
Anstoß zu dieser merkwürdigen Interpretation hat Albert
selbst gegeben, indem er, von gewissen der Philosophie
feindlich gesinnten Mitbrüdern belästigt, diese auf das
hinwies, was sie in der Theologie vorfinden würden; dort
würden sie seine eigene Ansicht antreffen4.

1 Moraltheologie Albert d. Gr., p. 10—11.
2 Met. 1. I. tr, 5 c. 15 (P. 6. IIB).
3 „Sciendum est, quod Augustino in his, quae sunt de fide et

moribus, plus quam philosophis credendum est, si dissentiunt. Sed si
de medicina loqueretur, plus ego crederem Galeno vel Hippocrati, et
si de naturis rerum loquatur, credo Aristoteli plus vel alii experto in
rerum naturis." II. Sent. dist. 13 a. 2 (P. 27,247).

4 ,,Hic igitur sit finis disputationis istius, in qua non dixi
aliquid secundum opinionem propriam, sed omnia dicta sunt secundum
positiones Peripateticorum et qui hoc voluerit probare, legat libros
eorum et non me, sed illos laudet vel reprehendat". Met. 1. XIII. tr. 2

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX). 6



82 Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

Wir sind fest überzeugt, daß man diesen
Verlegenheitserklärungen viel zu viel Bedeutung beigemessen und
sie zugleich mißverstanden hat. Albert war unter den
Lateinern der erste, weicher die aristotelischen Werke im
Zusammenhange kommentierte. Bei dieser Riesenarbeit war
er von der inneren Uberzeugung getragen, daß Aristoteles
auf logisch-metaphysisch-ethisch-naturwissenschaftlichemGe-
biete das Beste und Gründlichste geleistet hat. Ihm will
Albert daher auf diesen Gebieten im wesentlichen sich
anschließen, die aristotelischen Prinzipien und Solutiones zu
den Seinigen zu machen, allerdings nicht ohne die weitere
Absicht, das was bei Aristoteles lückenhaft und irrig ist,
dur^h eigene Leistungen und solche späterer Philosophen,
besonders einiger stark platonisierender arabischer Peripa-
tetiker zu ersetzen. Das war der Grundgedanke, der Albert
bei Abfassung seiner Kommentare leitete, und wer ihn in
Abrede stellt, trägt in Alberts gewaltige Lebensarbeit eine
Unmasse von Unerklärlichem, Rätselhaftem und
Widerspruchsvollem hinein und beraubt den großen Meister von
Cöln des Ehrentitels eines „Philosophen" und selbständigen
Denkers, als welchen ihn gerade die modernsten besten
Kenner aus gegnerischem Lager stets bezeichnet haben.
Albert will in seinen Kommentaren nicht bloß referieren,
sondern selbst urteilen und da wo er unzählige Probleme
aristotelisch löst, macht er die aristotelischen Solutiones zu
den Seinigen, weil er sie für die Besten und Richtigsten
hält. Damit decken sich eine Menge von eigenen Erklärungen
in seinen Kommentaren, so wenn er erklärt: Ich folge in
der Logik dem Aristoteles und den Peripatetikern, weil sie
hier das Beste geleistet1 ; wieder die Erklärung in der

c. 4 (P. 6. 751—52). — Am Ende seiner Politika, nachdem er die vielfach

unsittlichen Staatsverfassungen des Orients geschildert hat, fügt
er hinzu: ,,Nec Aristoteles dicit de se hoc, sed récitât qualiter tales
gentes politias suas ordinaverunt. Nec ego dixi aliquid in isto libro
nisi exponendo, quae dicta sunt.. Sicut enim in omnibus libris phy-
sicis nunquam de meo dixi aliquid, sed opiniones Peripateticorum,
quanto fidelius potui, exposui. Et hoc dico propter quosdam inertes,
qui solatium suae inertiae quaerentes, nihil in scriptis nisi quod re-
prehendant..Pol. VIII. c. 6 (P. 8. 803-4).

1 „praecipue dicta sequens Peripateticorum, quae secta in philo-
sophia probabilissima mihi videtur" De Praediccibilibus, tr. 2 c. 2
(P. 1. 20). „sequimur sicut in aliis sectam Philosophorum qui Peripa-
tetici vocantur et maxime Aristotelem, qui huius sectae princeps et



Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger 83

Ethik: Aristoteles hat über die Tugend im allgemeinen,
ihre Gattungen, Arten, ihre Werke, Eigentümlichkeiten und
Früchte vollkommener geschrieben, als jeder andere
Philosoph1; wieder jene schon erwähnte Erklärung anfangs der
Physik, daß er mit seinen naturwissenschaftlichen Kommentaren

in die aristotelische Naturphilosophie seinen
Mitbrüdern ein Werk in die Hände geben werde, das die
gesamte wahre Naturwissenschaft enthalten würde2. Mit
sichtlich zustimmender Freude wiederholt er im Kommentare

de Anima jenen berühmten, auch den Arabern
bekannten Ausspruch: Aristoteles hätte die Wahrheit gelehrt
und in ihm gleichsam als Norm der Wahrheit hätte das
menschliche Wissen den großartigsten Triumph gefeiert:
„Aristoteles verum dixit, quia dicunt, quod natura hunc
hominem posuit quasi regulam veritatis, in quo summam
intellectus human i perfectionem demonstravit3." Wie soll
man das alles fassen, wenn Albert in den Kommentaren
nicht seine eigenen Ansichten niederlegte? Wie es sich dann
erklären, wenn er in der Frage über den Intellectus possi-
bilis die Konsequenzen der averroistischen Ansicht ,,ab-
surdissimau nennt4, und Piatos Ansicht über den gleichen
Gegenstand als eine „absurditas maxima" und als einen
„pessimus error" bezeichnet5. Wie Albert tatsächlich in den
Kommentaren seine eigenen philosophischen Ansichten
niederlegte und niederlegen wollte, wird uns später seine
in verschiedenen Kommentaren markierte Stellung zur
Erkenntnislehre zeigen. Wer Albert in seinen Kommentaren

zu einem bloßen Referenten der aristotelischen und
peripatetischen Meinungen herabdrückt, verwickelt sich in
fortwährende unentwirrbare Widersprüche, vermag uns gar
nicht zu erklären, warum er gerade in den Kommentaren
den Aristoteles tadelt und kritisiert, anderwärts ihn
mit eigenen Erfahrungen bestätigt und weiterzu-

primus inventor fuisse perhibetur, nibilominus apponentes, quaecumque
bene dicta a posterioribus poterimus in venire," De Praedicamentis
tr. 1 c. 1 (P. 1. 151).

1 .,Iste autem perfectius omnibus tradidit genera virtutum et
species, distinguons et antecedentia et consequentia et opera et propria
et effectus". Ethic. 1. I. tr. 1 c. 7 (P. 7. 16).

3 Phys. 1. I. tr. 1 c. 1 (P. 3. 1).
3 De Anima 1. III. tr. 2 c. 3 (P. 5. 335).
4 De Anima 1. III. tr. 1 c. 7 (P. 5. 343).
5 Ibid. c. 10 (P. 5. 347).

6*



84 Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

bilden verspricht, allüberall lange planmäßig vorgesehene
Digressionen in die Kommentare verwebt x. Den
schlagendsten Beweis dafür, daß es sich in Alberts Kommentaren

nicht um eine bloße Repristination des Aristoteles und
anderer handelt, sondern daß Albert daselbst seine eigenen
Urteile, Überzeugungen, Erfahrungen und Funde niederlegen

wollte, leisten uns seine beiden großen Werke über
die Pflanzen und Tiere, in denen er den wirklichen und
angeblichen aristotelischen Büchern eine ganze Anzahl neuer
Bücher hinzufügt und nach Plan, Inhalt und Beweismaterial
weit über Aristoteles, wie er ihm vorlag, hinausging.

Alles das und vieles andere widerspricht der
Auffassung, Albert hätte nur in s ein er Theologie seine
eigene Meinung niedergelegt und daß jene Verlegenheitserklärungen

nicht zu buchstäblich zu nehmen sind. Übrigens
drückt er sich an einer Stelle, wo er die gleiche Erklärung
wieder geben will, selbst milder aus. Da sagt er nicht
„mehr": Meine Meinung findet ihr in der Theologie,
sondern er sagt nur mehr: Meine eigene Meinung findet ihr
mehr in der Theologie, als in den physischen Kommentaren

„in theologicis magis, quam in physicis Das führt
uns zu einer total anderen Interpretation jener albertini-
,sehen Deklarationen, zu einer Interpretation, die jenem
Stück Wahrheit, welche in ihnen enthalten ist, gerecht
wird. Man berücksichtige folgendes :

Albert unterscheidet scharf zwischen der p h i 1 o s o-
ph isehen und theologischen Behandlungsweise der
Probleme. Daher häufig die Redeweisen: „physice loquentes"
und „theologice loquentes8". Demnach ergibt sich aus seinen
eigenen Werken ziemlich deutlich ein doppeltes Verfahren:

a) In seinen aristotelischen Kommentaren beurteilt
Albert die Probleme nur von dem rein philosophischen

Standpunkte aus. Hier macht er im allgemeinen die
aristotelischen Auffassungen, von der Überzeugung beseelt :
daß der Stagirite das Beste und Solideste geleistet hat, zu
den Seinigen. Doch billigt er auch, vom rein
philosophischen Gesichtspunkte aus, nicht alles, was Aristoteles
gelehrt hat. Er kritisiert ihn, hält ihn nicht für

1 Phys. 1. I. tr. 1 c. 1 (P. 3. 1).
2 De Somno et Vig. 1. III. tr. 1 c. 12 (P. 9. 195).
5 Vgl. z. B. De Somno et Vig. 1. III. tr. 1 c. 8 (P. 9. 188).



Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger 85

lückenlos und sucht ihn daher aus Eigenem und dem,
was Nacharistoteliker geleistet haben, zu vervollständigen.

6) Dagegen werden philosophische Lehren, auch
aristotelische, insoweit sie der christlichen Offenbarung
widersprechen oder worüber die Offenbarung eine der Vernunft
nicht erreichbare Lösung gibt, in den Kommentaren nur
referiert und erklärt, um sie dann in die Theologie zu
verweisen, um sie dort, wohin sie alsphilosophisch-theo-
logische Wahrheitengehören, endgültig abzuurteilen.
Diese beiden letzteren Fälle im Auge behaltend, verteidigt
sich Albert gegen seine glaubensängstlichen Mitbrüder mit
der bekannten, öfter wiederholten Bemerkung : In der Theologie

findet ihr meine eigene Ansicht. So heben sich die
augeblichen Widersprüche aus Albert selbst.

Zugleich aber ergibt sich als wegleitendes Resultat
aus dem Gesagten der wichtige Schluß: Albert hat
hauptsächlich in seinen Kommentaren seine
philosophischen eigenen Ansichten niedergelegt
und jene logisch-metaphysisch-physisch-moral-
philosophischen aristotelischen Problemlösungen,

die Albert weder in den Kommentaren

vom philosophischen Standpunkte aus,
noch in der Theologie vom theologischen
Gesichtspunkte aus bekämpft oder modifiziert,
gehören zu Alberts eigener Lehrmeinung.

Demnach läßt sich Alberts grundsätzliche Stellung
zur Autorität in folgende Hauptzüge zusammenfassen : Auf
theologischem Gebiete bildet die Autorität — gemeint ist
die Hl. Schrift, Tradition der Kirchenväter und die
lehrende Kirche — überall die eigentlich maßgebende
Beweisquelle. Daher Augustin s gewaltige Autorität bei
Albert. Hier treten daher ganz naturgemäß die Philosophie
und die Philosophen vor der göttlichen Autorität zurück.

Auf profaiiwissenschaftliclieiii Boden dagegen
anerkennt Albert die Autorität nirgends als Forschungsprinzip,

auch nicht diejenige des Aristoteles, dem er
nicht allein Irrtümer auf theologischem Boden vorwirft,
sondern den er auch als Philosophen kritisiert,
modifiziert und kompletiert. Dennoch schätzt Albert den
Stagiriten auf logisch-metaphysisch-physisch-ethischem
Gebiete am höchsten, weil er seines Erachtens hier das Richtigste

getroffen und dasselbe am tiefsten begründet hat.


	Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger

