Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Die Enzyklika Benedikt XV : "Ad beatissimi apostolorum principis”
Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22 Die Enzyklika Benedikt XV

quantum per humanam rationem licet, explicatio invictaque
defensio traditae divinitus veritatis, hanc S. Thomae Aca-
demiam, non minus quam illis, Nobis esse curae volumus
appareat, Itaque eo consilio, ut magis magisque vigeat, in
diesque exsistat fructuosior, nova quaedam curavimus prae-
scribenda de studiis, de disputationibus, de doctrinae quoque
experimentis, quae alumni dent, ut vel doctoris lauream
adipisci, vel ad numerum sodalium academicorum adscribi
possint: quas Nos praescriptiones et probavimus iam et hic
ratas habemus. Posthac vero tres S. R. E. Cardinales Aca-
demiae praesidebunt; quorum primus semper esto sacri
Consilii studiis regundis Praefectus pro tempore. Denique,
ut ne illud quidem adiumenti genus desit ad sodalium et
alumnorum diligentiam fovendam, de reditibus Academiae
aliquid secerni iubemus, ab eius praesidibus definiendum,
quod utrisque, praemii loco, distribuatur.

Haec autem, quae statuta a Nobis Motu Proprio sunt,
firma et rata esse volumus, contrariis quibusvis non ob-
stantibus. Eademque fore, ut Deus scientiarum Dominus ad
incrementum doctrinae catholicae, ipso Angelico Doctore
deprecante, convertat plane confidimus.

Datum Romae apud S. Petrum die XXXI decembris
MCMXIV, Pontificatus Nostri anno primo.

BENEDICTUS PP. XV

DIE ENZYKLIKA BENEDIKT XV
»AD BEATISSIMI APOSTOLORUM PRIN CIPIS*
Von Dr, ERN3T COMMER

I

Die erste an den Episkopat der gesamten Kirche ge-
richtete Enzyklika des neuen Papstes klingt wie die-
Ouverture zu einem grandiosen Pontifikat: ihre gewaltigen
Worte wurden selbst vom L#arm der Schlachten nicht iber-
tont. Sie enthilt das religigse Regierungsprogramm, das der
Nachfolger des zehnten Pius im Geiste seines Vorgéngers
und des grofien dreizehnten Leos verkiindet. Reich an dog-
matischen Wahrheiten, zieht sie zugleich die Folgerungen
aus denselben mit tiefem, praktischem Verstindnis fiir die-
Lage der Gegenwart, Darum mufS auch die kirchliche



»Ad beatissimi apostolorum principis“ 23

Wissenschaft diese Belehrung ehrfurchtsvoll annehmen,
Denn die Theologie schopft die Lehren, welche sie in spe-
kulativer Folgerung wissenschaftlich zu entwickeln hat,
aus dem Born des kirchlichen Lehramtes. Die echte katho-
lische Theologie kann daher keine andere sein, als die
Theologie der romischen Kirche und das ist die Theologie
der Péapste. Die amtlichen Schreiben der Pépste sind
gleichsam die unverwiistlichen Quadern, aus denen die
festen Mauern sich im Laufe der Jahrhunderte tiirmen, um
den von Christus gegriindeten Apostolischen Stuhl, die
Hochburg der Kirche, zu befestigen.

Welche Bedeutung der Papst seiner ersten Enzyklika
beilegt, ersieht man daraus, dafl er sie nachtriglich noch
in fiinf Sprachen, die heute fiir die Kirche die wichtigsten
sind, in den offiziellen! ,Acta Apostolicae Sedis“ bekannt-
machen liefS. An erster Stelle steht die italienische
Ubersetzung 2. Diese Sprache ist die Zunge des Volkes und
des Landes, welches stets als das Erbe des hl. Petrus an-
gesehen wurde. Dort in der Hauptstadt der katholischen
Welt hat das Papsttum sein rechtliches Domizil und seinen
Sitz %, @hnlich wie einst in der jiidischen Kirche die mo-
saische Hierarchie ihren Sitz im Tempel zu Jerusalem
hatte. Dort waltet der Papst zugleich als Patriarch des
Abendlandes, als Primas von Italien, als Metropolit iiber
43 Ditzesen* und als Bischof von Rom. Als zweite folgt
die franzosische Ubersetzung s und zwar nicht nur
wegen der groflen Anzahl der Katholiken, welche diese
Sprache zu Hause und in weiten Missionsgebieten sprechen,
nicht nur wegen ihrer kulturellen Bedeutung, sondern auch
aus historischen Griinden, weil das Franzosische die Sprache
der dltesten Tochter der romischen Kirche ist und nicht
das Volk, sondern nur die Regierenden sich jetzt von der
Kirche getrennt haben. Dann folgt die Ubersetzung in das
Spanische® das diese Ehre ebenfalls aus historischen
Griinden verdient und das Verstindigungsmittel far Siid-

! Commentarium officiale seit 1. Jan. 1909 (A. Ap. S. I, p. b).

2 A. Ap. S. VI, p. 5685,

* Benedicti XV, Motu proprio Non multo, 8! dec. 1914 (A.
Ap. 8. VII, p. 6): in urbe principe catholici nominis, quae.. domicilium
ac sedes est Pontificatus Maximi. ..

* Sigmiiller, Lehrbuch des k. Kirchenrechts?, 1914, I, p. 391.

s A. Ap. S. VI, p. 600. — ° Ibid. p. 615.




24 Die Enzyklika Benedikt XV

amerika ist. Ferner die deutsche Ubersetzung1, weil
auch das Deutsche ein historisches Anrecht besitzt und
weil dadurch die Grofimachtstellung Deutschlands wund
Osterreichs und der weit iiber Kuropa hinausreichende
Einflu} deutscher Kultur anerkannt wird. Endlich noch die
englische Ubertragung? die sowohl wegen der voll-
stindigen Wiederherstellung der katholischen Hierarchie in
England, Australien und Tasmanien durch Pius X. als auch
wegen der Kirche in Irland, Nordamerika und in vielen
englischen Kolonien gerechtfertigt erscheint.

Es erschien aber notwendig, diese Ubersetzungen zu
veroffentlichen, weil der Papst nach allem, was unter seinem
Vorgénger geschehen war, der iiber die Entstellung seiner
Worte so bittere Klage fiihrtes, wohl befiirchten konnte,
dafd seine lateinischen Worte mifideutet werden wiirden.
Ein Prézedenzfall lag schon vor: Pius X. hatte seine Vor-
schriften iiber die Beichte von Ordenspersonen nachtriglich
in verschiedenen Ubersetzungen wiederholen miissen 4.

Trotz der offiziellen Ubersetzungen der Enzyklika ist
doch der zuerst promulgierte lateinische Text der
authentische im eigentlichen und strengen Sinne, da
nur dieser das Wort des obersten Liehrers und Gesetzgebers
der Kirche ist. Daher sind auch jene fiinf Ubersetzungen
formal nur als Versiones authenticae publiziert. Ihre
,Authentizitat“ ist daher nach dem Wesen einer Versio
nur eine bedingte: insoweit jede derselben eine richtige
Ubersetzung ist, also nur insoweit sie den Sinn des la-
teinischen Originales wiedergibt. Denn eine Ubersetzung
ist nichts anderes, als eine in anderen Wortbildern ausge-
driickte Reprasentation des im Originaltext mitgeteilten
Gedankens. Weil aber die menschliche Sprache nur eine
unvollkommene Reprisentation des geistigen Gedankens
durch formulierte Laute ist, die urspriinglich nur sinnlich
wahrnehmbare Gegenstinde bezeichnen und zur Gedanken-
bezeichnung erst iibertragen werden, so ist immer eine
mehrfache Ubersetzung eines und desselben Textes in eine
bestimmte einzelne Sprache moglich und deshalb auch

' Ibid. p. 630. — * Ibid. p. 647.

s Pii X. Alloc. Consist. Il grave dolore, 27 maii 1914 (A. Ap.
S. VI, p. 260). Vgl. Divus Thomas I, p. 289 ff.

¢ 8. C. de Relig., 3 febr. 1913 (A. Ap. 8. V, p. 62, 243 sqq.).



»Ad beatissimi apostolorum principis* 26

keine dieser moglichen Ubersetzungen absolut authentisch.
Fur etwaige Méingel und Fehler der Ubersetzungen ist
daher der Papst als Verfasser der Enzyklika nicht verant-
wortlich und fiir die wissenschaftliche Interpretation kann
nur der lateinische Originaltext maf3gebend sein.

Der Name Enzyklika bezeichnet ein fiir mehrere Per-
sonen bestimmtes Schreiben, das zur Kenntnisnahme in die
Runde geht. Im kirchlichen Sprachgebrauch heiflen daher
Litterae encyclicae die an alle Bischife der ganzen
Kirche oder eines Teiles derselben oder an alle Christen®
oder alle Fiirsten und Volker* gerichteten pépstlichen
Schreiben. Ihrer Form nach gehéren sie zu den Aposto-
lischen Schreiben im engeren Sinne. In alter Zeit werden
sie sogar durch den Zusatz a pari¢ hinter dem Namen
der Adressaten als Rundschreiben bezeichnet.

Die offizielle ,Superscriptio®“ lautet: Ad Vene-
rabiles Iratres Patriarchas Primates Archiepiscopos Episcopos
aliosque locorum Ordinarios pacem et communionem cum Aposto-
lica Sede habentes. Danach ist die Enzyklika an alle Prilaten
der ganzen Kirche gerichtet, welche eine Jurisdiktions-
gewalt vom Apostolischen Stuhle erhalten haben, wie die
genannten Patriarchen, Primaten, Metropoliten oder Krz-
bischéfe und die Bischdfe, deren Jurisdiktion in ihrem
Amte liegt® und denen deshalb eine Maioritas zukommt,
vermdge deren sie Praelati sind. Ferner gehoren zu den
Adressaten auch die Ordinarii locorum. Dieser Aus-
druck wird im Kirchenrecht bald enger, bald weiter gefaf3t,
je nach der Materie, bei welcher er zur Anwendung kommt?T.
Der Papst ist selbst der Ordinarius Ordinariorum?® Im Ehe-
recht z. B. begreift man unter den Ordinarien aufer Papst
und Bischof noch die Apostolischen Administratoren oder

! dmiorody Byxdxlia.

* Leonis XIII, Enc. Properante ad exitum, 11 maii 1899.

* Leonis XIII. Enc. Praeclara gratulations, 20 iun, 1894,

¢+ Coustant, Epistolae Rom. Pontificum, Parisiis 1723, tom. I,
p. 956, nota f; p. 1107.

* {Tber die Ausdriicke superscriptio und subscriptio vgl. Liber
diurnus, ed. de Roziére, Paris 1869, cap. 1, § 1 (p. 1. 4).

®Vgl. Laemmer, Institutionen des k. Kirchenrechts? 1892,

. 127,

P " Reiffenstuel: Ius Canonicum Universum, tom. I, Lib. I,
Tit, XXXI, § 1 (Maceratae-Venetiis 1763, p, 340sq.).

* L. ¢



26 Die Enzyklika Benedikt XV

Vikare, die Priillaten oder Priafekten, die mit einem abge-
trennten Gebiete Jurisdiktion besitzen und ihre Offiziale
oder Generalvikare in spiritualibus und endlich bei einer
Sedisvakanz den Kapitularvikar oder den legitimen Ad-
ministrator 1. Hier, wo es sich nicht um eine odidse Materie
handelt, ist der Ausdruck offenbar im weiteren Sinne zu
interpretieren und auf alle Ordinarien, die eine quasi-epis-
kopale? Jurisdiktion empfangen haben, auszudehnen. Das
ist insofern praktisch von Bedeutung, als alle Adressaten
berechtigt und verpflichtet sind, die in der Enzyklika ent-
haltenen Vorschriften und Weisungen nach der Art und
dem Umfang der ihnen verliehenen Jurisdiktion durchzu-
fithren.

Gem#fd einer sehr alten Sitte ist der Adresse noch
die Qualifikation der Adressaten hinzugefugt: pacem
et communionem cum Apostolica Sede habentes, wodurch die
schismatischen und hiretischen Prilaten ausgeschlossen
sind, weil der Apostolische Stuhl das lebendige Hauptorgan
im Organismus der Kirche ist und die mit ihm nicht in
friedlicher Gemeinschaft stehenden Prilaten auch vom
Leben der Kirche abgetrennt sind. So erklidrte schon der
heilige Papst Hormisdas: ,qui cum sede apostolica idest
cum Ecclesiae catholica non communicant . Von
den fiinf Ubersetzungen weicht nur die deutsche darin
vom Original ab, dafl sie das Wort pacem nicht mit
,Friede“, sondern mit ,Gnade“ iibertriigt. Ein Grund dafiir
ist nicht erfindlich. Denn wenn auch zuweilen die Formel
sgratiam et communionem* vorkommt, so sind doch die
Begriffe Frieden und Gmnade nicht dasselbe.

Der Papst nennt sich in der Superscriptio und nachher
in der Subscriptio selbst als oberster Bischof Benedictus
PP. XV, das heifdt Pater (oder Papa) Patrum und nicht
etwa ,Papa Pontifex¥, was eine sinnlose Tautologie wiire.
Auf alten rémischen Inschriften bedeutet die Abkiirzung
PP ohne Punkt zwischen beiden Buchstaben Pater Pa-

' S. Congr. Inquis, 20 febr. 1888. Vgl. Sigmiiller, Kirchen-
recht ® II, p. 443.

? Vgl. Laemmer, Institutionen?, p. 237, Note 5.

* 8. Hormisdae, ep. 34 nr, 1 (Thiel, Epistolae Rom. Pontificum-
genuinae 1868, I, p. 808).



»Ad beatissimi apostolorum principis* 97

trum?, wihrend der zwischen beide Buchstaben gesetzte
Punkt (P.P) das Siglum fiir Pater Patriae macht. Der
Titel Pater Patrum ist keine Entlehnung aus dem Mithras-
kult, vielmehr ist es wahrscheinlich, daf} er von den Mysten
dem christlichen Kult nachgeahmt wurde. Im kirchlichen
Sprachgebrauch nannte man die Bischofe ,Viter“ und den
rémischen Bischof ,Pater Patrum“ als Ordinarius Ordi-
nariorum, dessen Jurisdiktionsgewalt sich nach dem Auf-
trage des Herrn nicht blof} auf die Glaubigen, sondern auch
auf ihre Bischéfe erstreckt?. So redeten die Bischofe von
Dardania den hl. Gelasius I. mit den Worten an: ,domine
sancte, apostolice et beatissime pater patrum 3! Ebenso die
Synode den hl. Symmachus: ,sanctissime ac beatissime
pater patrum 4,* Der Bischof Andreas (Praevalitanus) schreibt
an den hl. Hormisdas: ,Domino semper meo beatissimo et
apostolica sede intima veneratione praeferendo atque ange-
licis meritis coaequando patri patrum, papae Hormisdae
Andreas®.“ Ein anderes Schreibenan denselbenlautet: ,Domino
sancto et beatissimo patri patrum archiepiscopo universali
Ecclesiae Anastasia®.“ Kine konstantinopolitanische Synode
schreibt an denselben Papst: ,Domino nostro sancto ac
beatissimo patrl patrum archiepiscopo et patriarchae Hor-
misdae 7.“

Die Anrede an die Adressaten lautet Venerabiles
Fratres. Dieser Titel ist, wie Benedikt XV. erkldart hats,
in der bischiflichen Konsekration begriindet, so dafl er

' z. B. die heidnische Inschrift aus dem Jahre 358 p. Chr. (aus
der Zeit des heiligen Papstes Liberius): Nonius Vietor Olympius
VC| PP. (Orellius, Inscriptionum Latinarum selectarum amplissima
collectio. Vol. I, Turici 1828, nr. 2343, p. 407).

* Cone. Vatic., S.4, Const.de Eccl,, cap.1 (Denzinger nr. 1828).
Leonis XILI, Enc. Satis cognitum, 29 iun. 1896 (D. nr. 1960sq.) Pii VI,
Breve Super soliditate, 28 nov. 1786 (D. nr. 1600). Cf.S.D.N, Pii
Papae Sexti, Responsio ad Metropolitanos Moguntinum, Trevirensem,
Coloniensem, et Salisburgensem super Nunciaturis Apostolicis. Editio
altera. Romae 1790 Cap. IX. Sect. I (p. 298 sqq.).

3 8. Gelas. L, ep. 11 nr. 1 (Thiel, p. 348).

‘¢S, Symmachi ep. 16 synodica nr. 1 (Thiel 774).

* S. Horm. ep. 63 (Th. 85b6).

¢ S. Horm. ep. 70 (Th. 865).

7 S. Horm. ep. 131 (Th. 950). Cf. Roziére, Liber diurnus, cap. II,
p. 16, nota.

®* Benedicti XIV., Litt. Apost, In postremo, 20 oct. 1756
(Laemmer, Institutionen, p. 235, Note 2.



28 Die Enzyklika Benedikt XV

sogar den giiltig geweihten schismatischen Bischifen
gebithrt und sowohl von den alten Pipsten wie von Inno-
zenz XI. und XII. in ihren Schreiben gebraucht und durch
ein Dekret der Congregatio de Propaganda Fide vem 8. No-
vember 1631 festgesetzt wurde. Die Bischéfe werden vom
Papst als Briider angeredet, weil sie ihm in der bischoflichen
Weihegewalt gleich sind 1, Venerabiles sind sie, weil dieWiirde
des Episkopates mit seiner potestas ordinis eine Anteilnahme
am Hohenpriestertum des gottmenschlichen Erlgsers ist .

Mit der Anrede ist die Gruf- und Segensformel
verbunden: Salutem et Apostolicam benedictionem. Zuerst war
die kurze rémische Formel Salutem iiblich, die nach und
nach erweitert wurde. Um Beispiele zu erwéhnen, so
braucht Julius I. die Formel: ,Julius Danio etc. dilectis
fratribus in Domino salutem 3.“ Liberius macht einen Zusatz
dazu: ,Liberius episcopis per Italiam consistentibus in Deo
aeternam salutem +.“ Derselbe sendet eine Enzyklika an die
orientalischen Bischofe mit der Adresse: ,Dilectis fratribus
et comministris Evetho etc. et omnibus Orientis orthodoxis
episcopis Liberius episcopus Italiae et Occidentis episcopi in
Domino sempiternam salutem5.“ Der griechische Text sagt:
v xupie mavrore yaiperv® nach dem Vorbilde des hl. Paulus, der
im Briefe an die Philipper 4, 4 schrieb: ,gaudete in Domino
semper.“ Ebenso brauchen Damasus I, 7, Innocentius I. % und

'S. Thomas, 4. Sent. dist. 20 q. 1 a. 4 sol. 8: Papa habet
plenitudinem pontificalis potestatis, quasi rex in regno; sed episcopi
assumuntur in partem sollicitudinis, quasi iudices singulis civi-
tatibus praepositi: propter quod etiarp solos eos in suis .litteris fratres
vocat, reliquos autem omnes vocat filios. In ep. 2 ad C_ormth. lect. 1: inde
(propter dignitatem) est, quod Papa vocat omnes episcopos fratres,

2?8, Thomas, in ep. ad Hebr. 7 lect. 2: tota dignitas eius
(episcopi) ex Christo est.

* 8. Julii I, ep. 1 (a. 342. Coustant, p. 354),

“*8S. Liberii, ep. 13 (a. 363. C., p. 448).

* 8. Liberii, ep. 15 (C. p. 4568).

* Coustant, p. 460. .

* S. Damasi I, ep. 3 (a. 872): Damasus et ceteri episcopl
Romae congregati dilectissimis fratribus in Illyrica constituti epi-
scopis in Domino salutem (Coustant, p. 482, cf. 487). )

® S. Innocentii I, ep. 3 (c. a. 404): Innocentius universis
episcopis in Toletana synodo constitutis dilectissimis fratribus in
Domino salutem (Coust., p. 763). Ebenso ep, 29 (p.888); ep. 30 (p. 895);
8. Coelestini I, ep. 14 (p. 1181); S. Zosimi, ep. 2 (p. 443):; ep. 3
(p. 949); ep. 12 (p. 974); ep. 16 (p. 984).



»Ad beatissimi apostolorum principis® 29

andere die Formel ,in Domino salutem.“ Darin liegt offen-
bar schon ein Segenswunsch, der spiter durch den Zusatz
»et apostolicam benedictionem“ noch einen amtlichen Aus-
druck fand und, im Mittelalter h#ufiger angewendet, seit
der Zeit Paschalis II. zum Stil der Kurie gehort,

Datiert ist die Enzyklika vom zeitigen Aufenthalts-
ort des Papstes: Romae apud S. Petrum, im vatikanischen
Palast, der an die alte Grabeskirche des hl. Petrus ange-
baut ist. Die ausdriickliche Datierung R oma e ist sehr alten
Ursprungs. So beginnt z. B. der heilige Papst Siricius
sein Synodalschreiben an die afrikanischen Bischiéfe vom
6. Januar 386: ,Cum in unum plurimi fratres convenissemus
ad sancti apostoli Petri reliquias, per quem aposto-
latus et episcopatus in Christo coepit exordium“ und schliefdt
dasselbe: data Romae in concilio episcoporum LXXX sub
die VIII. Idus Ianuarias post consolatum Arcadii Augusti
et Bautonis V. C. comns.1“ Die zeitliche Datierung der
pépstlichen Schreiben wechselte mit Riicksicht auf die po-
litischen Veréanderungen. Felix III. (626—530) gab in seinen
Schreiben zuerst aufer den Namen der Consules auch die
Indiktion an. Vigilius (537—bbb) fiigte das Regierungsjahr
der Kaiser hinzu. Hadrian I. (772 —-795) nennt das Jahr
seines Pontifikats. Die Bulle Leo VIII. Si semper sunt® gibt
das Jahr 963 der Menschwerdung Christi an.

Unsere Enzyklika ist datiert die festo Sanctorum ommnium
1 novembris MCMXIV, Pontificatus Nostri anno primo. Wich-
tige Erlisse der Pipste werden oftmals an Festen publi-
ziert, die einen inneren Zusammenhang mit dem Inhalt des
Schreibens haben, um denselben durch die Hervorhebung
dieser Beziehung im Datum zu vertiefen oder zu verstérken.
So datierte Leo XIII. seine erste Enzyklika Inscrutabili
Dei consilio, in welcher er die Ubel der Zeit markierte, vom
Ostersonntag (1878), um gleichsam die Auferstehung der
Volker aus den Banden des Irrtums durch die Riickkehr
zur christlichen Wahrheit zu charakterisieren. Derselbe er-
lie} die tiefeingreifende und folgenschwere Enzyklika
Aecterni Patris iiber die Wiederherstellung der christlichen
Philosophie nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin am

' 8. Siricii, ep. b (Coust, p. 665. Andere Beispiele p. 658,

nota c).
* Jaffé? Regest. nr. 3702.



30 Die Enzyklika Benedikt XV

4. August (1879), am Feste des hl. Dominicus, um auf die
Bedeutung der philosophischen Lehrtradition des Domini-
kanerordens hinzuweisen, aus welchem der Doctor Angelicus
hervorgegangen ist. Das Datum unserer Enzyklika bringt
aber die Communio Sanctorum zum Ausdruck und weist
damit auf die Fiirbitte und den Schutz aller Engel und
Heiligen in der Zeit der héchsten Not hin1.

Die Gliederung des Inhalts ist einfach und tritt
deutlich hervor und ist mit grofler Kunst ausgefiithrt. Die
Einleitung, die das Motiv des pépstlichen Schreibens
angibt, wird in der Sprache der Kanonisten Arenga be-
nannt 2. Sie begriindet kurz, aber kraftvoll die Autoritét des
Apostolischen Stuhles fiir die Lage der Gegenwart. Im
ersten Teile beurteilt der Papst vom Apostolischen
Standpunkt die Lage der menschlichen Gesellschaft, indem
er den aktuellen Weltkrieg und dann die inneren Ké&mpfe
der Gesellschaft betrachtet. Im zweiten Teile bespricht
er die Lage der Kirche. Zum Schluf} folgt die Mahnung
zum Frieden mit dem Bedauern, dafd der Papst durch seine
jetzige Lage behindert ist, selber den Frieden herbeizu-
fiihren.

Auch in literarischer Hinsicht ist die Enzyklika
ein Kunstwerk von hiochstem Werte. Die Sprache ist klar
und warm, sie steigt bis zum hochsten, aber ganz natiirlich
aufquellenden Pathos. Das Mafivolle in der rhetorischen
Behandlung des Tragischen macht die Rede zum Kunst-
werk. Das Latein steht der Sprache der leoninischen Enzy-
kliken nicht nach, obwohl die Originalitiit des Verfassers,
die deutlich hervortritt, sich von derjenigen Leos XIII. sehr
unterscheidet. Wenn der Stil Leos an Cicero erinnert, so
ist die Rede Benedikts die Sprache Cisars, Und wenn das

! Die Oratio des Festes lautet: Omnipotens sempiterne Deus,
.+, quaesumus, ut desideratam nobis tuae propitiationis abundantiam
multiplicatis intercessoribus largiatur,

* Katalanisch und spanisch arenga; ital. aringa; franz.
harangue, daher bei den Legisten von Bologna harenga. ,Arenga
est apta et concors verborum sententia, quae ponitur post saluta-
tionem in privilegiis arduorum negotiorum.* Cf. Du Cange, Glos-
sarium mediae et infimae Latinitatis, ed. Henschel, Parisiis 1840,
tom. I, p. 385, — Wenn die katalanische Form sich als die iilteste
erweist, so ist die Vermutung wahrscheinlich, dafs der Legist A ccur-
sius das Wort vom hl. Raymund de Pennafort, der in Bologna
-vom Jahre 1216—1219 kanonisches Recht lehrte, {iberkommen hat,



»Ad beatissimi apostolorum principis® 31

Wort wahr ist, ,le style c’est 'homme¥, so ist die Enzy-
klika ein glanzendes Vorzeichen fiir die Regierung des
neuen Pontifex Maximus. So ist die Enzyklika auch ein
Beweis dafiir, daf} die alte von Latium ererbte Kirchen-
sprache ohne Verlust des klassischen Geistes auch fiir die
aktuellen Fragen der Gegenwart jede Forderung erfiillen
kann, die man an eine intelligente Weltsprache stellen darf,
Wie die Kirche in ihrer Philosophie stets Hiiterin der
ldealen Giiter und Bildungswerte war, so ist der Aposto-
lische Stuhl auch Hiiter des christlich-klassischen Huma-
nismus,

11

In der Arenga wird die Veranlassung des pépst-
lichen Schreibens angegeben. Nach sehr alter Sitte, die sich
aus den schwierigen und langsamen Verkehrsmitteln er-
klart, pflegten die Papste ihre Thronbesteigung nicht nur
weltlichen Fiirsten von Bedeutung, sondern auch den Bi-
schofen der einzelnen Kirchenprovinzen durch besondere
Schreiben anzuzeigen!. Demgeméifl nahmen auch die spi-
teren Pidpste diese Anzeige in ihre erste an die ganze
Kirche gerichtete Enzyklika auf. Schon in seiner kurzen
Hortatio vom 8. September 1914, bald nach Antritt der Re-
gierung, behielt sich Benedikt diese Notifizierung vor und
erfiillte sie in dieser ersten Enzyklika vom 1. November,
beniitzte aber diese #ufere Veranlassung, um zugleich die
Bedeutung des Papsttums zu erkliren und daraus seinem
Regierungsprogramm eine aus dem Wesen des Papsttums
hergeleitete tiefere Begriindung zu geben., Darauf weisen
schon die Anfangsworte der Enzyklika hin, welche
derselben gleichsam den Namen geben, mit dem sie von
den Kanonisten zitiert wird?: Ad beatissimi Apostolorum
Principis cathedram. Ahnlich begann auch Leo XIII. seine
erste Enzyklika mit den Worten ,Inscrutabili Dei con-
silio ad Apostolicae dignitatis fastigium evecti“

—

) 1S, Siricius, ep. 1 nr. 1 ad Himerium ep. Tarraconen., 2 febr.
585 (Coust., p. 624) beruft sich in seiner Anzeige schon auf dieses
Gewohnheitsrecht: facto, ut oportebat, primitus meae provectionis
Indicio. Cf, 8. Innocentii I, ep. 1 (Coust,, p. 739); S. Xysti IIL,
€p. 1 (p. 1231).

~_? Bei den alten Kanonisten meist nur mit den ersten zwei oder
drei Worten, wie die Legisten die Leges Digestorum nach dem An-
fangswort zitierten.



39 Die Enzyklika Benedikt XV

und Pius X. die seinige mit diesen ,E supremi Apo-
stoli cathedra%, wie iiberhaupt die Pipste den Anfang
wichtiger Bullen vom Apostelfiirsten herzunehmen pflegten.
Derselbe wird beatissimus genannt, weil ihn Christus selbst
beatifiziert hat, als er zu ihm sprach:  beatus es, Simon
Bar Jona1.“

Die Pipste sind das, was sie sind, nur als Rechts-
nachfolger auf dem Apostolischen Stuhle des hl. Petrus,
den derselbe in die romische Partikularkirche gleich bei
ihrer Griindung dauernd iibertragen hat. Der uralte hél-
zerne Bischofsstuhl des Apostelfiirsten, der noch heute in
der Basilika desselben iiber seinem Grabe ? aufbewahrt und
dessen Echtheit historisch nachgewiesen ist, wurde #hnlich
wie die Amtsstithle der iibrigen Bischofe bald sedes, bald
mit dem griechischen Namen cathedra bezeichnet und
diente von altersher in fibertragenem Sinne als sym-
bolischer Name der obersten monarchisch-hierarchischen
(Gewalt iiber die ganze Kirche. Diese Gewalt, potestas
im moralischen Sinne3 oder das Recht, was jemand besitzt,
macht seine Autoritdt4 aus. So spricht man vom Hei-
ligen Apostolischen Stuhl oder kurzweg vom Hei-
ligen Stuhl, indem man darunter die von Christus dem
hl. Petrus and in demselben allen legitimen Nachfolgern
auf dem romischen Bischofsstuhl verliehene Vollgewalt
versteht, wie das Vatikanische Konzil, das die Definition
des Konzils von Florenz wiederholt, dogmatisch formuliert
hat: ,credendum ab omnibus Christi fidelibus est,
sanctam Apostolicam Sedem et Romanum Pontificem in
universuin orbem tenere primatum, et ipsum Pontificem
Romanum sucessorem esse beati Petri, principis Aposto-
lorum, et verum Christi vicarium totiusque Ecclesiae caput
et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere; et

' Matth. 16, 17.

*S. Symmachi, ep. 6 nr. 4: in Mausoleo, quod est apad bea-
tissimum Petrum (Thiel, p. 685).

* L. Potestatis, Digest., de verborum significatione (50, 16): Po-
testatis verbo plura significantur: in persona magistratuum imperium,
in persona liberorum patria potestas, in persona servi dominium, Vgl.
v.Savigny, System des heutigen romischen Rechts, Berlin 18561,
I, p. 226; 11 p. 32

* Gredt, Elementa Philosophiae Thomisticae® 11, Ethica, p. 392,
definiert die Autoritit: ,potestas moralis (ins) praecipiendi, qul.d-
quid singulis in diversis adiunctis agendum sit pro bono communi.‘’



»wAd beatissimi apostolorum principis® 33

ipsi in beato Petro pascendi, regendi ac gubernandi uni-
versalem Ecclesiam a Domino nostro Jesu Christo plenam
potestatem traditam esse...1¥ Aus jener symbolischen Be-
deutung des Namens ist es daher verstindlich, dafl sich
die Pipste bei ihren Amtshandlungen mit dem Aposto-
lischen Stuhle identifizieren. Sie miissen es sogar tun, so
oft sie von ihrer Autoritit oder, was dasselbe ist, von
ihrer Machtfiille Gebrauch machen, sei es als Glaubens-
lehrer, Gesetzgeber, Richter oder Monarch, weil eben der
Name Apostolischer Stuhl jene Gewalt oder Autoritidt be-
deuntet, die nur im einzelnen legitimen Papst konkret exi-
stiert und in ihm gleichsam sinnfillig und lebendig ver-
korpert ist. So schrieb z. B. Gelasius I.: Fac, carissime
frater, ut tuus tuorumque in Nos vel potius in sedem
apostolicam non cesset affectus2“ Diese Auffassung ist
iibrigens uralt in der Kirche. Schon der hl. Augustinus
driickte sie in dem Schreiben aus, das er in Sachen des
Bischofs Antonius Fussalensis, der an den Heiligen Stuhl
appelliert hatte, an Papst Coélestin I. richtete: darin iden-
tifizierte der grofie Kirchenlehrer das Vorgehen des Papstes
geradezu mit den Maflnahmen des Apostolischen Stuhless.

,Ad beatissimi Apostolorum Principis cathedram
arcano Dei providentis comsilio, mnullis Nostris meritis, ubi
provecti sumus.* Die Erhebung auf den Apostolischen Stuhl
ist der bildliche Ausdruck fiir die Verleihung der Aposto-
lischen Vollmacht. Diese ist aber keine Ubertragung der
Gewalt von seiten der Wihler auf die von ihnen erwéhlte
Person. Denn weder die einzelnen Kardinile noch das
heilige Kollegium derselben als Korperschaft, noch auch
die ganze Kirche, deren Reprisentanten die Kardinile bei
dem Wahlakte sind, konnen die pipstliche Gewalt ver-
leihen, weil sie dieselbe gar nicht besitzen, da sie nur in
der Person des wirklichen Papstes existiert. Die Autoritét
zur Verlethung steht daher nur dem zu, von welchem die
ganze Papstgewalt stammt und das ist allein der gott-
menschliche Stifter und Herr der Kirche. Auch der Apostel-
fiirst, dem Christus diese Gewalt zuerst auf Lebenszeit

' Concil. Vatic, S.4, Constit. de Ecclesia, cap. 8 (Denzinger
nr. 1826).

* 8. Gelasii L, ep. 13 nr. 2 (Thiel, p. 859).
*8. Coelestini, ep. 1 nr. 9 (Coustant., p. 1057 c.).

Divus Thomas IT. (Jahrbuch fiir Philosohpie ete. XXIX.) 3



34 Die Enzyklika Benedikt XV

ibertragen hatte, konnte sie nicht weiter verleihen, nicht
testamentarisch vererben, weil sie 1hrer Natur nach nur
eine stellvertretende Autoritit ist, da Christus den hl. Petrus
nur zu seinem Vikar?! bestellt hatte. Daher ist die Titig-
keit der Wihler nur eine Designation derjenigen Person,
welche sie unter den wahlfihigen Mitgliedern der Kirche
nach den besonderen Umstanden der Gegenwart als die ge-
eignetste fiir das pipstliche Amp erachten. Diese vom hei-
ligen Kollegium getroffene Designation nach vorgingiger
Beratung geschieht aber unter dem unsichtbaren Beistande
des von Christus der Kirche gesandten Heiligen Geistes und
das Resultat der Wahl, die Einigung der erforderlichen
Stimmen auf eine einzige Person, erfolgt zuletzt durch das
innere Einwirken des Heiligen Geistes auf die Wahler
selbst, also nach dem fiir uns geheimen Beschlufd der iber-
natiirlichen Vorsehung Gottes. Darum nennen sich die
Pipste selbst die von der gottlichen Vorsehung Erwihlten
und betrachten ihre Erwihlung als einen Akt der gott-
lichen Erbarmung gegen die Kirche. So sagt Innozenz L.
in der Anzeige von seiner Krwahlung nach dem Tode des
hl. Anastasius I. im Jahre 401: ,Cum Deus noster Christus
sanctae memoriae virum Anastasium episcopum, licet ce-
leriter, ad se vocare dignatus est,...ne eius Hcclesia ali-
quantulum sine rectoris gubernaculo remaneret, statim pro
sua misericordia . .. ordinatum me in eius locum,
frater carissime, par fuit (te) recognoscere...?“ Gelasius .
nennt sich ,miseratione divina minister catholicae et
apostolicae fide13“ und Hadrian I. in einem Schreiben, das
er bald nach seiner Wahl, noch vor seiner bischéflichen
Konsekration erlief34, .Hadrianus misericordia Del
diaconus et electus, futurusque per Dei gratiam
huius apostolicae sedis antistes®* Denn erst die bischof-
liche Konsekration verleiht dem zum Papst Erwihlten die
volle potestas ordinis, die Fiille der Weihegewalt, die
von der potestas iurisdictionis vollstindig und sachlich ver-

' Cf. A, Sanctae Sedis XXXVII, p. 673, nota 1. )

*8. Innocentii I, ep, 1, ad Auysium Thessalonicensem epi-
scopum (Coustant, p. 739),

* 8. Gelasii L, ep, 48 (Thiel, p. 472).

* Am 1. Febr, 772.

*Jaffé? nr. 2892 (II, p. 289). Cf Roziére, Liber diurnu$
nr., LXXXIV, p. 182.



»Ad beatissimi apostolorum principis“ 3D

schieden ist. Daher galt der Konsekrationstag als der
eigentliche dies natalis eines Papstes, der vor seiner Er-
wihlung noch nicht zum Bischof geweiht war, und seine
jahrliche Wiederkehr feierte man im Zeitalter der Pipste
Anastasius I. und Xystus III. in Rom mit einer Synode in der
Peterskirche, zu welcher auch Bischife eingeladen wurden 1,
Die Pépste sind also nur von Gottes Gnaden und nicht
durch ihre persénlichen Verdienste Papst, wie die Enzyklika
betont: nullis Nostris meritis. Die Bischofe dagegen, deren
Amt als solches auch von Christus eingesetzt ist, erhalten
dasselbe anch unter der Zulassung der gottlichen Vor-
sehung, aber ihre Jurisdiktion wird ihnen erst durch die
freie und gnidige Ernennung vom Papste mitgeteilt. Des-
halb nennen sie sich seit dem 12. Jahrhundert ,Divina
miseratione et sanctae Sedis Apostolicae gratia“ oder ,Dei
miseratione et Apostolicae Sedis gratia z.“

Wihrend also der Bischof seine ganze Jurisdiktion,
die er iiber den ihm zugewiesenen Teil der Kirche besitzt,
vom Papst empfiingt, so erhilt der von den befugten Re-
prasentanten der Kirche unter dem wirksamen Beistand
des Heiligen Geistes, arcano Dei consilio, Vorgeschlagene
oder zum Papst Designierte seine ganze Autoritdt, und das
ist die Fiille der Apostolischen Gewalt, einzig und allein
vom gottlichen Stifter der Kirche und des Papsttums. Er
empfingt aber diese volle pépstliche Jurisdiktionsgewalt
nicht von sich selbst und nicht von den Wahlern, sondern
vermittels seiner freien Einwilligung in die geschehene Wahl,
also vermittelst des Consensus in die von den Wihlern
vollzogene Designation 3, welche Christus durch seine Vor-
sehung ratihabiert hat. Diese von Christus selbst ohne Mittel-
person vollzogene Verleihung der papstlichen Gewalt
und Wiirde erfolgt aber nicht auf neue sinnfillige Weise,
sondern in Kraft der einmal in Petrus an alle seine legitim
gewiihlten Nachfolger gemachten Einsetzung des Primates,
die zugleich die Ubertragung der Gewalt an die einzelnen
Piipste fiir ihre Lebenszeit virtuell enthielt und im Augen-
blick des Consensus seitens des Erwihlten aktuell wirkt.

' 8. Xysti IIL, ep. 5, ad Cyrillum Alexandrin., nr. 8, 17 sept.
483 (Coustant, p. 1264 sq. Cf. p. 730 sq.).

* Vgl. Sigmiiller, Lehrb. d. k. Kirchenrechts® II, p. 445.

* Cf. Decret. Grat., Dist. 22, c. 1, § 6, Extravag. Comm., de
Sent., excomm. V, 10.

Q&



36 Die Enzyklika Benedikt XV

Diese Wirkungsweise ist den Einsetzungsworten eigentiim-
lich, weil das Wort des Herrn gottliche Kraft hat, die
nicht vergehen kann. In dieser Hinsicht besteht eine ge-
wisse Analogie, aber nur eine solche der Proportionalitit,
zwischen den Einsetzungsworten der heiligen Kucharistie
und denen des Primates: aber nur eine Ahnlichkeit, keine
generelle Gleichheit. Denn die Kraft der eucharistischen
Einsetzungsworte Christi ist sakramental im vollen Sinune
und bewirkt die reale Transsubstantiation. Diejenige des
Primates dagegen ist nur eine moralische Kraft und be-
wirkt keine reale Verdnderung in der zum Papst erwihlten
Person, sondern verleiht dieser Person nur die moralische
potestas inurisdictionis, die Rechtsgewalt, wiahrend die
potestas ordinis dieser Person durch eine andere Wirkursache,
némlich durch die Bischofsweihe, hervorgebracht wird. Diese
dogmatisch begriindete Auffassung liegt auch in den
Worten Alexander III. von der Gewalt des hi. Petrus:
,Hanc eandem potestatem cunctis successoribus eius ab
eodem Redemptore nostro fuisse collatam, a nullo,
qui sacrarnm habet intelligentiam scripturarum, credimus
ignorari. Ex ea igitur potestate nobis, qui in beati Petri
cathedra, licet indigni successimus, a domino Thesu Christo
concessa . . 1%

Daher bezieht auch Benedikt XV. jene von Christus
an Petrus gerichteten Worte, welche das Dogma von der
Einsetzung des Primates enthalten, ,pasce agnos meos, pasce
oves meas*, auf seine eigene Person, weil sie in Petrus zu-
gleich an ihn selbst gesprochen waren. Ankniipfend an jene
bildlichen Worte der Kinsetzung iiberschaut nun Benedikt
die ihm iibertragene Herde Christi, nnumerabilem same
gregem, und erklirt, dafd alle Menschen dazu gehoren.
Diese Erklirung ist streng dogmatisch und schliefit sich
an die Unterscheidungen an, die der hl. Thomas in seiner
Lehre tiber die Herrschaft Christi machte,

Christus kam als Erloser aller Menschen. Weil die
Kraft seiner Erlosungstat sich auf alle Menschen ohne
Ausnahme erstreckt, ist Christus das Haupt aller Menschen.

' Loewenfeld, Epistolae Rom. Pont, ineditae, nr. 240, p. 183.
? S, Theol. IIT qu. 8 a. 8: Utrum Christus sit caput omnium
hominum. Cf. Collegii Salmanticensis Cursus Theologicus, tom. XIV,
de Incarnatione P. II, Disp. XVI, dub. 8 (Parisiis 1879, p. 378 sqq)-



+Ad beatissimi apostolorum principis® 37

Zur personlichen Aneignung des Erlosungswerkes hat er
die Kirche gegriindet, damit die Angliederung an ihn durch
die von der Kirche gespendete sakramentale Taufe sichtbar
vollzogen werde. Die Kirche ist daher als gottliche Heils-
anstalt die organisierte Gemeinschaft der Gléubigen unter
der Herrschaft Christi und seines irdischen Stellvertreters
des Papstes und wird in bezug auf die Regierung durch
ihr himmlisches Oberhaupt und ihr irdisches stellvertre-
tendes Haupt mit einer Herde verglichen, die vom Hirten
geweidet wird. Zu dieser Herde gehoren demnach tatséchlich
alle Christen?, namlich alle giiltig Getauften. Diese
sind aktuelle Glieder der Herde Christi, deren Hirt der
Papst als Stellvertreter Christi tatséichlich ist. Das ist auch
in dem alten ,Decretum Pontificis“ ausgesprochen, worin
der romische Klerus die Wahl eines mneuen Papstes an-
zeigte. Dasselbe schliefSt n#émlich mit dem Gebet an
Christus: ,Quoniam vota petentium te exaudiens pium
nobis contulisti pastorem, qui sanctam tuam universalem
ecclesiam et cunctas sibi dominicas ac rationales commissas
oves regere atque gubernare, te Domine Deo et Salvatore
nostro protegente, valeat?2.“

Die iibrigen Menschen dagegen, die Christus ebenfalls er-
l16sen, in seine Hiirde treiben und mit seiner Herde vereinigen
wollte, wenn sie dem inneren Rufeseiner gottlichen Gnadenicht
widerstehen, sind nur der realen Moglichkeit nach, aber noch
nicht aktuell seine Glieder. Daher ist Christus das Haupt
derselben und der Papst ihr Hirt noch nicht actu, sondern
nur der Potenz nach3, und es ist Aufgabe des guten
Hirten, sie durch die Tat seiner Liebe zum freiwilligen,
gliubigen Anschlufl an die Kirche anzutreiben, damit sie
der Giiter derselben teilhaft werden. In diesem Sinne, der
jeden Gedanken an eine weltliche Herrschaft iiber die nicht
zur Kirche gehorenden Menschen von selbst ausschliefdt,
versteht Benedikt die Worte des Herrn: et alias oves habeo,

' 8, Gelasius I, Tractat. VI nr. 1 (Thiel, p. 599): membrum
omnis christianus Ecclesiae est.

? Liber diurnus, cap. LXXXII (Roziére, p. 172).

*S.Thomas, S. Theol. Il q. 8 a. 3 ad 1: illi qui sunt infideles,
elsi actu non sint de Ecclesia, sunt tamen de Ecclesia in potentia.
Quae quidem potentia in duobus fundatur: primo quidem et princi-
paliter in virtute Christi, quae est sufficiens ad salutem totius hu-
Mmani generis; secundario in arbitrii libertate.



38 Die Enzyklika Benedikt XV

quae non sunt ex hoc ovili: et illas oportet me adducere, et vocem
meam aud.ent . Das hat er noch 1n einem anderen Schreiben
deutlich ausgesprochen: ,Etenim pro apostolico quo aucti
sumus munere, eadem ac Decessores Nostros Nos urget
Christi caritas, non de iis tantum sollicita quos divina
gratia Kcclesiae ac Nobis dedit filios, sed et de ceteris qui
adhuc extra Ecclesiam alienique a Nobis sunt 2,4

Von dieser Aufgabe durchdrungen, gelobt der Papst
daher, suscipiendo votum, 1n seinem Pontifikat nach den
Worten des Erlosers zu handeln, als derselbe sprach: Pater
samete, serva eos in nomine tuo, quos dedisty mihi3, Damit legt
Benedikt das Programm seiner Regierung im allgemeinen
dar als ein religitses, #hnlich wie Pius X. das seinige
ausgesprochen: ,Instaurare omnia in Christo ¢ Wihrend
sein Vorginger alle menschlichen Verhiltnisse (omnia) in
Christus erneunern wollte und diese Absicht auch tatkraftig
und erfolgreich ausfithrte, soweit es ihm in der zuge-
messenen Zeit moglich war, will Benedikt direkt die ihm
anvertrauten Menschen retten und ihnen die ewigen Heils-
giiter wahren, was nur die weitere Ausfithrung und Voll-
endung der Formel seines Vorgidngers besagt. Darats ist
klar, dafd zwischen den beiden Programmen kein prinzi-
pieller Unterschied besteht. Und ebenso, wie Pius sein
Programm im Sinne des grofen siebenten Gregor aufstellte,
so klingt auch dasjenige Benedikts echt gregorianisch.
Beide wiederholen nur das Programm des Papsttums, wie
es der siebente Gregor vor mehr als 1800 Jahren in einem
Schreiben an alle Gliaubigen ausgesprochen hatte: ,Unum
volumus, videlicet ut omnes impii resipiscant et ad crea-
torem suum revertantur. Unum desideramus, scilicet ut
sancta Ecclesia, per totum orbem conculcata et confusa et
per diversas partes discissa, ad pristinum decorem et soli-
ditatem redeat. Ad unum tendimus, quia, ut Deus glorifi-
cetur in Nobis, et Nos cum fratribus Nostris, etiam cum
his, qui Nos persequuntur, ad vitam aeternam pervenire
mereamur, exoptamus s,“

! Joan. 10, 16,

* Benedicti XV, ep. ad Moderatorem generalem Congrega-
tionis ab Immaculato Corde, 21 nov. 1914 (A. Ap. S. VI, p. 692).

3 Joan 17, 11.

+ Pii X., Encycl. E supremi Apostolatus cathedra, 4 oct. 1903.

58, Gregorius VII, Registr. 1X, ep. 21.



»Ad beatissimi apostolorum principis® 39

11T

Mit den Worten Iam wvero ist der Ubergang zum
ersten Teile der Enzyklika stark markiert. Der Gedanken-
gang kniipft wiederum an die Bedeutung des Apostolischen
Stuhles an, der jetzt unter dem Bilde der Hochburg und
Hochwarte erscheint. Von diesem weltweiten Aussichts-
punkt iiberschaut der Papst gleich zu Anfang seiner Re-
gierung den Lauf der menschlichen Dinge, der ihn mit
bitterem Schmerze erfallt. Tum vero, ut primum licuit ex hac
arce Apostolicae digmitatis rerum humararum cursum uno quass
obtuito contemplari, cum lacrimabilis observaretur Nobis ante oculos
civilis societatis conditio, acri sane dolore affecti sumus.

Der bildliche Ausdruck arx! Apostolicae dig-
nitatis bedeutet dasselbe, was Bonifatius I. arx sacer-
dotiil nannte?, das hohepriesterliche Amt, die dem heiligen
Petrus verliehene Vollmacht, welche die hochste i1st und
dadurch ithrem Inhaber wie von hoher Warte (specula3)
eine weltweite Umsicht gewdhrt. Es ist also nur ein anderes
Bild fiir den Apostolischen Stuhl. In diesem Bilde spricht
Benedikt XV, ganz wie Honorius III. sieben Jahrhunderte
frither in einer Dekretale, die mit der gleichen Klage be-
ginnt: ,Super speculam Domini licet immeriti constituti,
dum diligenter multo intuitu contemplamus statum Eeccle-
siae generali dolemus plurimum et tristamur...4* Zu
dieser Ubersicht iiber die Weltlage ist aber der Papst wie
kein anderer Fiirst oder Politiker oder Philosoph befihigt,
weil er durch seine Beziehungen zu allen Nationen mittels

! Arx heifdt tiberhaupt das Hochste und Oberste. Cf. arx cor-
poris (Seneca, Oedip. 185), caput et arx belli (Livius 28, 42), arx
omnium gentium (Cicero, Catilin, 4, 6).

* 8. Bonifatii I., ep 1 nr.1 ad Rufum Thessalon, a. 419
(Coustant, p. 1019): Beatus apostolus Petrus, cui arx sacerdotii
dominica voce concessa est, in immensum gratulationis extollitur,
quoties pervidet concessi sibi honoris a Domiuo intemeratae se pacis
filios habere custodes.

? Alexandri IIL, Bulla Apostolici sedis specula (Jaffé?® nr. 4490
Add.). Weil der Papst von seiner Hochwarte die Dinge iiberschaut,
80 ist diese Warte gleichsam ein Spiegel, in welchem die Ereignisse
Sich widerspiegeln. Daher gebraucht Honorius II. dieses Bild in
der Bulla Apostolicis sedis speculi (Jaffé nr. 7879), Cf. Varro, L. L. 5,8
med.: Speculum, quod in eo specimus imaginem: specula, de qua pro-
Spicimus.

* Honorii III.,, Bulla Super Speculam (Text nach Fr. C. v.
Savign v, Vermischte Schriften, Berlin 1850, III, p. 419).



40 Die Enzyklika Benedikt XV

der Organe der Hierarchie nicht nur iiber die Vorginge,
sondern auch iiber die Ursachen derselben am genauesten
informiert ist, die Stimmen aller Nationen vernimmt und
deshalb einen objektiven Einblick in die Verhiltnisse ge-
winnen und sich selber ein unparteiisches Urteil bilden
kann. So iiberschaut er mit umfassendem Blick von seiner
Hohe die allgemeine Lage der Gesellschaft und
ihr trauriger Zustand erfilllc ihn mit bitterem Schmerz,
Er unterscheidet dabei den aktuellen #ufleren Krieg der
Staaten und die inneren Kimpfe der Gesellschaft. Am
dufleren Kriege betrachtet er den Umfang, die Kom-
battanten, die Art und Weise der Kriegfithrung, die
Folgen.

Pius X. hatte den vollen Umfang des grofien Krieges
nicht mehr erlebt. Doch erkannte er schon in seiner kurzen
Hortatio vom 27, Juli 19141 die Gefahren der Ausdehnung
und die Folgen dieses Krieges, die er in einem Bilde
so treffend zeichnete: ,Europa fere omnis in anfractus ab-
ripitur funestissimi belli,“ fast ganz Kuropa wird in die
Kriimmungen des unheilvollen Krieges gewaltsam hinein-
gerissen, so daf} die politische Gestaltung Kuropas gleichsam
verbogen oder umgebrochen werden mufl, Schon am 8. Sep-
tember klagt Benedikt X'V. in seiner ersten Hortatio: ,con-
tinuo percussit Nos horrore atque aegritudine inenarrabili
immane totius huius belli spectaculum, cum tantam Eu-
ropae partem, igni ferroque vastatam, rubescere vide-
remus sanguine christianorum?2.“ In weiteren Schreiben
wiederholt und verschérft er seine Klagen dariiber. In
der Enzyklika konstatiert er den Umfang des zum Welt-
krieg angewachsenen Ungliicks: hoc Europae atque adeo
orbis terrae specltaculum, quo nullum fortasse nec atrocius post
hominum memoriam fuit nec luctuosius. Gerade der Umfang
des Krieges ist das, was ihn so furchtbar und folgenschwer
macht, nicht blof3 in seiner Ausdehnung zu Lande und zur
See, zu Hause und in den Kolonien, sondern auch dadurch,
dafd die neutralen Michte sich auf die Dauer kaum mehr
in ihrer Neutralitit behaupten konnen, weil ihre vitalsten
wirtschaftlichen Interessen leiden und weil ein solcher
Weltkrieg die internationale Arbeit lahmlegt.

1 A. Ap. S. VI, p. 8313 (Divus Thomas I, p. 388).
2 A, Ap. S. VI, p. 501 (D. Thomas I, p. 892).



wAd beatissimi apostolorum principis® 41

Der Papst weist ferner auf die Kombattanten
hin, deren Verhiltnisse das Ubel erschweren: maximae sunt
praestantissimaeque opulentia gentes quae dimicani. Rufdland, Eng-
land, Frankreich nebst Belgien einerseits, auf der anderen Seite
Deutschland, Oesterreich-Ungarn, zu denen sich jetzt noch
die Tiirkei gesellt hat, sind die teils durch ihren Wohl-
stand, teils durch ihre Armeen méchtigsten européischen
Staaten, deren politischer und kolonialer Einfluf} sich iiber
alle Erdteile erstreckt. Die Hauptparteien, die in diesem
Kriege sich feindlich gegeniiberstehen, sind gerade die
durch ihre wirtschaftlichen und kulturellen Kréfte leistungs-
filhigsten Nationen, die infolgedessen auch iiber die mich-
tigsten und furchtbarsten Mittel der neuesten Kriegskunst?
verfiigen — horrificis bene instructae (gentes) praesidiis, quae
novissime ars wmilitaris invenit -—— und sich gegenseitig mit
ausgesuchter Grausamkeit bekdmpfen: conficere se mutua ex-
quisita immanitate contendunt.

Obwohl der Papst in diesem Kriege neutral bleibt,
so kann er doch als unbefangener Zuschauer die Art und
Weise der Kriegfithrung bedauern und mifibilligen, ohne
damit einer bestimmten Partei eine Schuld zuzuschieben,
weil die moderne Kriegfihrung durch ihre Mittel an sich
unmenschlicher ist als frither. Er konstatiert eben nur, daf}
die moderne Kriegskunst, welche die wirksamsten Mittel
zur Vernichtung des Gegners auswéhlt, auch solche an-
wenden mufd, die in ihrer Wirkung grausam sind: Nec
ruinarum igitur nec caedis mo dus: quotidie novo redundat cruore
terra, ac sauciis completur exanimisque corporibus.

Zu diesen unmenschlichen Mitteln rechnet man
nach heutigem Kriegsrecht? den Gebrauch nicht normal-
mifligen Schiefimaterials, das nicht blofd den Soldaten
kampfunfihig macht, sondern den Korper zerfleischt und
die Heilung der Wunde verhindert. Ferner Mif3handlung

! Um ein Beispiel anzutiihren, so hat sich auf der Basis der
organischen Chemie die Explosivtechnik kolossal entwickelt und eine
Umiinderung der Waffentechnik herbeigefiihrt, die wiederum eine
Anderung der Taktik des modernen Krieges mit sich brachte. Das
neue rauchlose Pulver ermdglicht eine rasante Flugbahn, Verbesserung
der Treffor, Erhthung der Durchschlagskraft und Schuflweite.

* Vgl. Fr.v. Liszt, Das Volkerrecht *, Berlin 1904, § 40, nr. ITI,
pP. gmﬂ‘ E. Ullmann, Volkerrecht? Freiburg i. B. 1898, § 149,
p- 22 ﬁll



49 Die Enzyklika Benedikt XV

und Totung von Verwundeten, von Kriegsgefangenen, von
Wehrlosen; daher nach unserer Ansicht auch die unter-
schiedslose Anwendung von Luftbomben, wodurch Personen
verletzt werden, die nicht im Waffendienst stehen. Weiter
die Pliinderung und Verheerung von Stidten und Ge-
genden. Endlich auch ,die Verwendung von wilden oder
unzivilisierten Volkerschaften im Kriege unter zivilisierten
Staaten1.“ Solche Verletzungen des Vilkerrechts von seiten
der Russen, Serben, Englénder, Franzosen und Belgier sind
notorische Tatsachen.

Wiihrend der Papst auf den Bruch des Vélkerrechts
nicht eingeht, weil er als Neutraler gar kein Urteil iiber
das positive Recht aussprechen will, kann er doch die durch
Anwendung jener Mittel bewiesene Uberschreitung des
rechten Masses in der Art der Kriegfiihrung nicht unge-
riigt lassen. Er tut es mit feinem Takt in einer rhetori-
schen Frage, womit er seinen neutralen Standpunkt wahrt:
Num, quos tta videris alteros alteris infestos, eos dizeris ab uno
omnes prognatos, num eiusdem naturae, ewusdem societatis humanae
participes? Num  fratres agnoveris, quorum wnus est FPater in
caelis? Zur rechten Wirdigung der Enzyklika ist wohl zu
beachten, dald diese gegen den universalen Krieg ange-
fitlhrten Griinde mnicht spezifisch theologisch sind. Der
Papst, der hier zu den Kombattanten spricht, stellt sich
vielmehr auf den nichtkonfessionellen und rein mensch-
lichen Standpunkt des philosophischen Naturrechts,
das jedem positiven Staatsrecht und auch dem Vélkerrecht
zugrunde liegt. Selbst diejenigen unter den modernen Ju-
risten, welche die Existenz des Naturrechts leugnen, weil
sie keine philosophische Basis anerkennen, kénnen doch
nicht umhin, das Element des Naturrechts tatsichlich zu-
zugeben, indem sie dasselbe unter anderem Namen als
,Grundsitze der Menschlichkeit 2 annehmen, die doch ethi-
scher Natur sind und deshalb ein Naturrecht begriinden.

Die Enzyklika fithrt zwel Griinde an, nach denen der
Weltkrieg, wie er jetzt entbrannt ist, unnatiirlich ist oder
vielmehr dem Naturrecht widerspricht. Erstlich ist er
eine schwere Verletzung der Einheit des Menschen-
geschlechtes, das durch die Abstammung von einem

1t Ullmann, p. 323.
?Vel. F. v. Liszt a. a. O, § 1, nr. 1, p. 1; nr. 3, p. 6.



»Ad beatissimi apostolorum principis® 43

gemeinsamen Stamme in der spezifischen Einheit der allen
Rassen gemeinsamen Menschennatur eine natiirliche Ge-
meinschaft bildet, die in der friedlichen Verbindung der
verschiedenen Volker und Staaten zu einer ethmarchischen
Gesellschaft sich auswachsen und eine internationale
Rechtsordnung anstreben soll. Zweitens stort der allgemeine
Krieg die aus der Einheit der menschlichen Gesellschaft
tolgende natiirliche Gleichberechtigung und das Ge-
bot der humanen Bruderliebe unter den Kindern desselben
Schopfers und Vaters aller Menschen. Dadurch verletzt
dieser Krieg aber das Gebot der natiirlichen Religion,
die, abgesehen von jeder iibernatiirlichen Offenbarung, sich
schon aus dem Verhéltnis des Menschen zum Schopfer er-
gibt. Der Papst iiberschreitet also in dieser Mahnung das
Gebiet des Naturrechtes nicht.

Endlich weist er hin auf die traurigen Folgen des
groflen Krieges fiir die Staaten, die Familien und die ein-
zelnen. Sie sind schon jetzt fithlbar geworden, nachdem der
Krieg einige Monate gedauert hat. Man braucht nicht
ndher auf sie einzugehen, da sie bereits den brennenden
Wunsch nach baldigem Friedensschluf’ bei allen beteiligten
Volkern gezeitigt haben: Dum autem infinitis utrimque copiis
furiose decernitur, interea doloribus et miseriis, quae bellis, tristis
cohors, comitari solent, civitates, domus, singuli premuntur. HEs
leiden 1. die Familien, die doch die Grundlage der Gesell-
schaft bilden: crescit in immensum in dies viduarum orborum-
que numerus; 2. die Staaten durch die Verkehrs- und
Handelsstérungen: languent interceptis itineribus commercia; die
Landwirtschaft: vacant agri, und die Industrie: silent artes?!;
3. die einzelnen durch die allgemeine Verarmung: in augu-
stiis locupletes, in squalore inopes, i luctu sunt omnes.

In dieser allgemeinen Beurteilung des Weltkrieges,
womit der Papst seine Neutralitit nicht aufgibt, zeigt er,
dafy dieser Krieg ein grofles Ubel ist. Das entspricht
ebenso der gesunden Philosophie wie der kirchlichen Lehre,
die in der Lehre des hl. Thomas? ihren klassischen Aus-
druck gefunden hat. Wir wollen sie kurz skizzieren.

! Cf. Cicero, de Cff, 2, 8,

* 8. Theol, 2. II. q. 40. Cf. besonders die Kommentare von
Caietanus und Bannez; ferner N. Signorielli, Philosophia
noralis, P, II lect. II cap. 2 a. 19 (ed. 2. Neapoli 1879, p. 194 sqq.).



44 Die Enzyklika Benedikt XV

An und fiir sich betrachtet, ist der Krieg, der immer
ein malum physicum ist?, in ethischer Hinsicht noch
indifferent; ebenso wie die Totung eines Menschen,
blof} als menschliche Handlung (operatio humana) betrachtet,
an sich ethisch indifferent ist und erst durch ihre Beziehung
zur Gerechtigkeit die spezifische Differenz zwischen Recht
und Unrecht, von dem was erlaubt und nicht erlaubt, von
gut und schlecht annimmt. Der gerechte Krieg ist daher
an sich erlaubt und ein bonum morale, als ein not-
wendiges Mittel, um das verletzte Recht eines souverinen
Staates zu schiitzen und wiederherzustellen., Der defen-
sive Krieg entspricht dem Recht der Notwehr, das jeder
Mensch dem ungerechten Angreifer gegeniiber besitzt 2,
innerhalb der Grenzen, die schon das romische Recht
in den Worten aussprach: inculpatae tutelae moderationes3.
Ebenso der Offensivkrieg, weil auch der einzelne das
ihm zugefiigte Unrecht auf dem Wege des Zivil- oder
Kriminalprozesses verfoigen kann, Die Lage des Staates
darf aber nicht schlechter sein als die einer Privatperson,
da der Staat alle Privatpersonen zusammenfafit. Vielmehr
mufd sein Recht noch grofier sein, weil die Gesellschaft
selbst ein hoheres Gut ist als das Wohl des einzelnen.
Darum hat jeder Staat als vollkommmen organisierte und
selbstindige Gesellschaft das mnatiirliche Recht auf Selbst-
erhaltung., Ferner ist das staatliche Zusammenleben der
Menschen notwendig zur Erfiillung ihrer vom Schopfer ge-
stellten Aufgabe. Daher kann der Staat gar nicht auf das
Recht der Selbsterhaltung verzichten, ebenso wie der ein-
zelne keinen Selbstmord begehen darf. Deshalb wird der
Krieg, wenn alle anderen Mittel versagen, sogar eine
strenge Pflicht der Gerechtigkeit fiir den Staat und den
Tréger der Staatsgewalt und diese Pflicht ist in der rein
natiirlichen Religion durch die Pflicht der Pietit begriindet

' Das nur in gewisser Hinsicht ein Gut genannt werden kann,
z. B. wegen der Ausbildung der Kérperkraft der Soldaten.

* L. 45 Dig. ad leg. Aquil. (9, 2): Vim vi defendere omnes leges
omniaque iura permittunt.

* L. 1 Cod. Unde vi (8, 4): Recte possidenti ad defendendam
possessionem quam sine vitio tenebat, inculpatae tutelae moderatione
illatam vim propulsare licet,



»Ad beatissimi apostolorum principis® 45

und in der christlichen Religion nicht aufgehoben, sondern
durch die religiose Vaterlondsliebe vertieft 1.

Damit aber der Krieg gerecht sei, sind drei Be-
dingungen erforderlich, die zusammentreffen miissen. Der
hl. Thomas® prézisiert sie so: 1. Primo quidem aucto-
ritas principis, cuius mandato bellum est gerendum.
Der gerechte Krieg kann nur von dem legitimen Vertreter
der Staatsgewalt ausgehen. 2. Secundo requiritur iusta
causa, ut scilicet illi, qui impugnantur, propter aliquam
culpam impugnationem mereantur. 3. Tertio requiritur, ut
sit intentio bellantium recta, qua scilicet intenditur,
vel ut bonum promeoveatur, vel ut malum vitetur... Potest
autem contingere, ut, si sit legitima auctoritatis indicentis
bellum et causa iusta, mnihilominus propter pravam inten-
tionem bellum reddatur illicitum.

Die Kirche hat daher die Ansicht, dafl der Krieg an
sich unerlaubt sei, stets als hdaretisch verworfen 3. Ander-
seits mufd auch die extrem entgegengesetzte Ansicht ver-
urteilt werden, die in der modernen Philosophie, besonders
seit der Herrschaft der Entwicklungslehre, asufgetreten ist,
der Krieg sei an sich ein bonum morale, weil er zur not-
wendigen Entwicklung der menschlichen Gesellschaft ge-
hore. Man hat den Krieg sogar fiir den ,wichtigsten
Staatsbildner und fir die erste und #lteste Form des
volkerrechtlichen Verkehrs* gehaltent Diese Auffassung
entspricht einer materialistischen und ungléubigen Philo-
sophie, widerstreitet aber dem Wesen der menschlichen
Natur und dem daraus entspringenden Naturrecht. Sie ist

' Vgl. Kopp, Vaterland und Vaterlandsliebe, Divas Thomas I,
p. 324f.; p.330ff; p 44bff. — Benedicti X Alloc. Con interesse
vivissimo  ad iuvenes associationis romanae ,Religione e Patria¥,
15 dec. 1914 (Acta Pontificia, XIII, p. 11—22): ,Von der doppelten
Liebe zur Religion und zum Vaterland kann man sagen, daf} die
eine die andere erzeugt, und dafl man die zweite nicht ohne die erste
haben kann; denn die Liebe zur Religion zieht auch die zum Vaterland
nach sich, und die wahrste, legitimste und wirksamste Vaterlandsliebe
ist nur diejenige, die sich auf die Liebe zur Religion griindet.“

? S. Theol. 1. II. q. 40 a. 1ec.

* Banez, Comment. in Secundam Secundae. .., q.40 a. 1 concl. 1
(Venetiis 1587, p. 1894): Bellum non est per se et intrinsece malum, sed
servatis iustis conditionibus semper fuit licitum in quacumque lege, et
adversus quoslibet hostes reipublicae, et oppositum asserere est mani-
festa haeresis. Die historischen Nachweise: p. 1892 sq.

* Vgl. v. Liszt a. a. O, p. 304.



46 Die Enzyklika Benedikt XV

ferner in sich widersprechend, weil sie das Unrecht oder
den Rechtsbruch zur formalen Quelle des Rechtes macht,
aber damit den Gegensatz von Recht und Unrecht aufhebt
und die physische Macht oder Gewalt als solche zum
Recht erhebt: Sie widerspricht endlich der biblischen
Offenbarung und der christlichen Lehre und muf} deshalb
ebenfalls als hiretisch qualifiziert werden.

Der erste Teil der Enzyklika endet mit der Ma h-
nung zum Frieden. Gleich zu Anfang seiner Regierung
wiederholte Benedikt diese Mahnung seines Vorgiingers,
dessen Andenken er auch in der Enzyklika wie in anderen
Erlassen besonders ehrt. Kr richtet sie an diejenigen, qus
res requnt vel gubernant publicas, und beschwort sie, 1m Hin-
blick auf das Elend des Krieges, ihren Voélkern die Seg-
nungen des Friedens, die er treffend alma munera nennt?2,
sobald als mdglich zuriickzugeben. Dabei hebt er seine
apostolische Aufgabe noch mehr hervor, indem er als Stell-
vertreter des gottlichen Friedensfiirsten spricht und darum
hofft, dafy auch beim Antritt seines Amtes dieselben Worte
Gehor finden, mit denen die Engel die Geburt des Krlésers
den Hirten verkiindet hatten: in terra pax hominibus bonae
voluntatis. Diejenigen qui res requnt vel gubernant publicas sind
die Triger der Staatsgewalt, wie aus dem folgenden Satze
klar hervorgeht: quorum in manibus fortuna civitatum sita est.
Er wendet sich daher an die Monarchen, die das Konigs-
amt besitzen uand beziehungsweise an die nichtmonarchi-
schen Staatsleiter.

In dieser Friedensmahnung spricht der Papst noch
ein allgemeines Wahrheitsurteil aus iiber die mora-
lische Bewertung des Krieges iiberhaupt, wodurch er zu-
gleich seinen neutralen Standpunkt im gegenwirtigen
Kriege objektiv begriindet: Aliae profecto sunt viae, rationes
aliae, quibus, si qua sunt violata iwra, sarciri possunmt, ‘Wenn
irgendwelche Rechte eines Staates wirklich verletzt sind,
so ist der Krieg, den man ja die ultima ratio regum oder
,das #ufderste internationale Zwangsmittel 4 nennt, doch
nicht das einzige Mittel zur Wiederherstellung des ver-

1 Pii IX,, Syllabus, nr. 59—61 (Denzinger **, nr. 17569—1761).

* Weil der Friede die Ernihrung und das Gedeihen des Volkes
gewihrleistet: almus von alere, Cf. Bentley zu Horaz, Sat. 2, 4, 13.

? yel, nicht aut.

*Ullmann a. a. O, p. 18,



»Ad beatissimi apostolorum principis® 47

letzten Rechtes, sondern es gibt noch andere Wege, auf
denen die gebiithrende Genugtuung zu erlangen ist, und
andere rationes oder Weisen, durch welche dieses Ziel er-
reicht werden kann. Wenn man zwischen viae und rationes
unterscheiden will, so gehéren zu den Wegen, auf denen
die nichtkriegerische Erledigung von Streitigkeiten unter
den Staaten erfolgen kann, die Vorverhandlungen und nach
Ausbruch eines Krieges noch der Waffenstillstand. Die
Rationes dagegen sind doppelter Art: Vereinbarungen
und nichtkriegerische Selbsthilfe. Die ersteren konnen ent-
weder zwischen den beteiligten Staaten direkt gefithrt
werden und zu einem Vergleiche oder zur Anerkennung
oder zum Verzichte in betreff der Streitobjekte fiihren.
Ferner kann die Erledigung auch durch die Mitwirkung
anderer nichtbeteiligter Staaten erfolgen: durch die ange-
botenen oder erbetenen guten Dienste (bons offices) einer
dritten Macht, oder durch direkte Vermittlung (Médiation),
die mehrfache Formen annimmt, aber doch kréftiger ist als
die bei guten Diensten erteilten bloflen Ratschlige. Zur
Vermittlung rechnet man auch die Einberufung eines
Staatenkongresses. Endlich bleibt noch der Schiedsspruch
iibrig. Ob die Rolle, die der Papst im Jahre 1885 im Karo-
linenstreite zwischen Deutschland und Spanien {ibernahm
und mit gliicklichem Erfolge durchfiihrte, die eines blofien
Vermittlers oder eines Schiedsrichters war, dariiber sind
die Volkerrechtsiehrer nicht einig. Im Mittelalter hat der
Heilige Stuhl oft genug das Schiedsamt ausgeiibt, das ihm
kraft seiner Stellung und seiner apostolischen Vollmacht
nicht nur zusteht, sondern auch am besten gelingen kann.
Die eigenartige Form der Selbsthilfe dagegen besteht nach
modernem Volkerrecht darin, dafd sie noch keinen Kriegs-
zustand erzeugt: man rechnet dazu die vielumstrittene
Intervention, die auch in der Form einer Okkupation oder
Friedensblokade vorkommt, die Anwendung von Repres-
salien und die Retorsion, wie z B. der sogenannte Zollkrieg.
Selbstverstandlich kann die Selbsthilfe gar nicht mehr in
Betracht kommen, nachdem der Krieg ausgebrochen ist.

Welche von diesen friedlichen Mitteln jetzt anzu-
wenden seien, gibt die Enzyklika in weiser Zuriickhaltung

' Vgl. v. Bulmerin cq. bei v. Holtzendorff, Handbuch des
Vélkerrechts IV, p. 26 ff.



48 Die Enzyklika Benedikt XV

nicht an. Der Papst sagt nur, man moge sie — wie sich
von selbst versteht nach vorausgehender Einstellung der
Kriegsoperationen wenigstens durch einen Waffenstillstand
— in gutem Glauben und mit ernstem Willen versuchen,
denn das sind die Voraussetzungen, die allein einen Kon-
trakt ermoglichen, wie es jede Ubereinkunft, jeder Ver-
gleich ist, der den Willen der streitenden Parteien bindet.

Damit der Papst seine Neutralitit bewahrt und ihm
keine Voreingenommenheit in der Streitsache unterstellt
werden kann, schlief3t er diesen Abschnitt mit der Ver-
sicherung, dafl er als Friedensmahner nur seines Apostoli-
schen Amtes waltet, das ihn zum unparteiischen Freund
der Méchte und zum Vater aller Nationen macht: Ipsorum
Nos unwversarumque gentium amore impulsi, nulle Nostra causa,
sic loquimur. Ne sinant hane amici et patris vocem in irritum
cadere.

IV

Der zweite Abschnitt des ersten Teiles, der mit A¢
verol beginnt, behandelt das andere schwere Ubel der
menschlichen Gesellschaft, worin eigentlich der tiefste
Grund des Weltkrieges zu suchen ist. Es ist der soziale
Kampf innerhalb der Gesellschaft: Alterum est in ipsis me-
dullis humanae socictatis imhaerens, furiale malum. Er nennt es
so, weil es mit Wut und Raserei verbunden ist und
gleichsam als réichende Furie erscheint? Damit ist aber
der #uflere Krieg, der aus diesem im Mark der gegen-
wartigen Gesellschaft liegenden Samen hervorgegangen ist,
zugleich als ein Strafgericht Gottes iiber die Siinden der
Gesellschaft charakterisiert. Das erinnert an das Urteil
Pius X., der auf ,die Macht der Finsternis3“ hinwies und
auf ,die feindliche Gewalt, die schon lange die Kirche fast
in keinem Teile von Europa zur Ruhe kommen lief3+“

''A. Ap. S. VI, p. b67.

? Ahnlich deutete Lactantius 6, 19 die drei Furien der alten
Mythologie: Tres Furiae sunt tres affectus, qui homines in omnia
tacinora praecipites agunt, ira cupiditas libido; ex quibus ira ultionem
desiderat, cupiditas opes, libido voluptates.

® potestas tenebrarum: Encycl. Editae saepe, 26 maii 1910 (A.
Pont. VIII, p. 318).

*Pii X,, Ep. ad Patriarcham Olyssiponen., 18 mart. 1911 (A.
Ap. 8. III, p. 230): inimica vis quae nulla ferme in Europae parte
Ecclesiam iamdiu sinit quiscere. . .



~Ad beatissimi apostolorum principis® 49

Im modernen Staats- und Gesellschaftsleben hat sich
der Abfall von den Gesetzen und Einrichtungen des
Christentums vollzogen, die geeignet waren, den Frieden
zu erhalten. Das, was man Frieden nennt, ist der unge-
storte, ruhige Zustand geordneter Verhiltnissel. Dieser
Zustand ist gestért, weil man die Grundlagen der sozialen
Ordnung preisgegeben hat und eine solche Verkehrung des
Denkens und ein solcher Verfall der Sitten eingetreten ist,
daf man den Untergang der menschlichen Gesellschaft als
nahe bevorstehend befiiichten muf}, wenn Gott nicht recht-
zeitig hilft, Der Papst sagt nicht den Untergang der Menschen
voraus — denn iitber den Zeitpunkt des Weltunterganges
lebrt die Offenbarung, dafl ihn niemand wissen kann —,
sondern der humana consortio?, der geordneten sozialen Ge-
meinschaft, also die Anarchie, die auch das Vilkerrecht
aufhebt. Innerhalb der natiirlichen Gesellschaft ist bei dieser
Lage kein wirksames Prinzip mehr vorhanden, das aus sich
imstande ist, den fortschreitenden Verfall anfzuhalten, die
gestorte Ordnung wieder herzustellen. Die Rettung ist nur
moglich durch das Eingreifen der Vorsehung Gottes. Und
damit gibt der Papst wieder zu erkennen, daf} auch der
Weltkrieg mit seinen furchtbaren Folgen als eine Zulassung
der gottlichen Vorsehung angesehen werden mufd, um die
Menschen zum Glatben an Gott und zum Gehorsam gegen
seine Gesetze zuriickzufiihren.

Das zeigt sich in vier Hauptpunkten, die der Papst
konstatiert und als die vier Ursachen angibt, weshalb
die menschliche Gesellschaft in so hohem Grade zerriittet
wird. Der Ausdruck perturbari darf noch niher dahin er-
klirt werden, wenn man die Gesellschaft organisch, als
eine grofe Familie in ihrer natiirlichen Einheit, mit einer
Person, in platonischem Sinne als den Menschen im grofien
auffafdt, so daf} sie gleichsam die ziigellosen Leidenschaften 3
sind, denen die moderne Gesellschaft sich hingibt bis zum
Wahnsinn. Diese, sagt Benedikt, miisse man mit gemein-
samer Anstrengung, communiter, aus der Gesellschaft ans-

1 Cf. S. Thomas, S. Th, 2. I1. q. 29 a. 1¢ et ad 2.
? oonsortio im Sinne der aristotelischen Kowwrid.
_ $ Cicero, Tusc. 4, 15: Ex vitiositate concitantur perturba-
tiones, quae sunt turbidi animorum concitatique motus, aversi a
;atigl}e et inimicissimi mentis vitaeque tranquillae. Cf. de finib.
] -

Divus Thomas IT, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX1X.) 4



50 Die Enzyklika Benedikt XV

treiben, und zwar durch die Riickkehr zu den christlichen
Prinzipien, wenn man wahrhaft vorhat, die sozialen Ver-
hiltnisse friedlich zu gestalten und richtig zu ordnen.
Die erste von diesen Ursachen, die der Papst aus
den Erscheinungen der Gegenwart analytisch findet, ist
der Mangel an gegenseitigem Wohlwollen, das in
der Verbindung von Menschen zu Menschen fehlt: abesse ab
homirum cum hominsbus coniunctione benevolentiam mutuam. Dies
Wohlwollen ist aber die eigentliche Liebe zum Menschen,
die nicht um eines anderen Zweckes oder Nutzens willen
geiibt wird, sondern nur das Wohl des anderen will1,
Diesen Gedanken begriindet der Papst theologisch?, indem
er die christliche Liebe mit der rein menschlichen ver-
gleicht. Christus kam, um das durch die Siinde zerstorte
Reich der Liebe wieder herzustellen und legte dazu die
Caritas zugrunde, die um Gottes Willen handelt und auch
im geringsten die Wiirde der Person, die Christus erlosen
wollte, achtet. Das ist die Bruderliebe im Christentum,
welche die griofite Freundschaft zwischen den Gliedern der
Gesellschaft herstellt. Die heutige Gesellschaft dagegen
predigt zwar die humane Briiderlichkeit und preist sie als
eine der grofiten Krrungenschaften des Zeitalters der Hu-
manitét. Allein niemals ist die Briiderlichkeit unter den
Menschen so wenig geiibt worden wie jetzt. Das beweist
erstens der grausame Hafl, der aus der nationalen Ver-
schiedenheit entspringt: crudelissima ob dissimilitudines generis
sunt odia. Ferner die Streitigkeiten unter den Nationen:
gentem a gente potius simultates quam regiones separant. Weiter
der Neid der Stdnde innerhalb desselben Staates und der-
selben Stadt: eadem wn civitate, eadem inter moenia flagrant
mutua invidia ordines civiwm. Endlich der Egoismus, der
gleichsam als oberstes Gresetz im Privatleben gilt: nter
privatos autem omnia amore swi tamquam suprema lege diriguntur.

Daher ist es notig, mit allem Eifer zu trachten, dafd
die Caritas Christi® wieder unter den Menschen herrsche.
Das, so erklért der Papst, soll das besondere Werk seines
Pontifikats werden: Hoc certe semper Nobis propositum habituri

sumus, velut proprium Nostri Pontificatus opus. So fafdt er sein

' S. Thomas S. Theol. 1. II. q. 26 a. 4.
* A. Ap. S. VI, p. 568.
*Cf. 8. Thomas, S. Th, 2. II, qu. 23 a. 1.



»,Ad beatissimi apostolorum principis® bl

Regierungsprogramm in die Worte des Apostels Johannes :
Diligamus alterutrum?. Dabei lobt und empfiehlt er auch die
modernen Wohltatigkeitseinrichtungen, erklirt aber, dafd
sie nur dann von wirklichem Nutzen sind, wenn sie dazu
beitragen, die wahre christliche Liebe gegen Gott und die
Mitmenschen zu pflegen.

Die zweite Ursache der sozialen Wirren ist die
Miflachtung derAutoritit der Regierungen: despectui
haberi eorum qui praesunt auctoritatem?; weil die Autoritit
der Obrigkeit dem Volke nicht mehr heilig ist: quod iam
non sancta wvulgo sit eorum, qui cum potestate praesunt, aucto-
ritas3. Die Gewalthaber sind hier diejenigen, welche nicht
etwa blofd die physische Macht, sondern die moralische
Gewalt im Staate besitzen. Dieser Mangel ist eine Folge
der falschen Philosophie. Seitdem man den Ursprung jeder
menschlichen Rechtsmacht nicht mehr von Gott, dem
Schopfer und Herrn, sondern nur aus dem freien Willen
der Menschen ableiten wollte — wie Rousseau aus einem
angeblichen contrat social —, sind die Banden der Pflicht,
die zwischen der Obrigkeit und den Untertanen bestehen
miissen, so geschwicht worden, dafl sie fast ganz ver-
schwunden sind. Denn der Liberalismus, die mit Eigensinn
verbundene maf’lose Sucht nach Freiheit, hat allmihlich
alles ergriffen, selbst die naturrechtliche Autoritit in der
Familie nicht unberiihrt belassen und ist sogar bis in das
Innere der Kirche gedrungen: in sacros usque recessus pene-
travit. Gleichsam die inneren Gremicher der Kirche sind das
Priestertum und die religiosen Orden. Die Folgen des
Verfalles der offentlichen Autoritit und des Autoritéts-
gefiihls sind diese: 1. Verachtung der Gesetze: Hinc con-
temptio nascitur lequm; 2. die demokratische Bewegung, vor
der schon Pius X. so sehr gewarnt hatte *: hinc motus multitu-
dinum; 3. die zahllosen Versuche, um die Disziplin zu
lockern: hinc sexcentae repertae wviae ad disciplinae nervos eli-
dendos; 4. die Freveltaten des Anarchismus: hinc immania
illorum facinora, qui cum se nulla teneri lege profiteantur, nec
fortunas homimum verentur mec vitam perdere,

Zu der geschilderten Verkehrtheit der Ansichten und
der Sitten — Ad hanc opinandi agendique pravitatem —,

' 1 Ioan. 8, 23. — * A. Ap. S. VI, p. 668. — * Ib. p. b70.
' *Pii X, Alloc. Consist., Hx quo postremum, 25 maii 1914. Vgl.
Divus Thomas I, p. 278.

4%



h2 Die Enzyklika Benedikt XV

wodurch die Verfassung der menschlichen Gesellschaft un-
natiirlich verkehrt wird, darf der Papst nicht stillschweigen,
weil ihm das Lehramt der Wahrheit von Gott aufgetragen
ist. Der Papst spricht hier ausdriicklich als oberster Lehrer,
er wendet sich an alle Volker, also auch an alle Gldubigen.
Er verurteilt, hanc opinandi agendique pravitatem, also Irrtiimer,
die den Glauben und die Sitten betreffen, denn der Aus-
druck pravitas bedeutet 1m kirchlichen Sprachgebrauche
einen Irrtum, der ein Verstofl gegen den Glauben ist und
auch das beweist der Papst, indem er diesem Irrtum die
entgegengesetzte Lehre der Heiligen Schrift gegeniiber-
stellt: populosque admonemus llius doctrinae, quam nulla homi-
num placita mutare possunt: ,Non est potestas wmisi a Deo: quae
autem sunt, o Deo ordinatae sunt1.“

Daher ist diese Erklirung der Schriftworte eine auto-
ritative und der weiter daraus gefolgerte Satz ein unfehl-
bares dogmatisches Wahrheitsurteil: Quisquis
igitur inter homines praeest, sive is princeps est sive infra prin-
cipatum, ewus diwina est origo auctoritatis, Jeder, der in der
menschlichen Gesellschaft eine soziale Rechtsgewalt ausiibt,
mag er der First, namlich der Oberste sein oder unter
einer obersten Regierungsgewalt stehen, besitzt eine Auto-
ritidt, die gottlichen Ursprungs ist. Damit ist nicht be-
hauptet, daf} die betreffende Amtsperson als einzelne Person
direkt von Gott eingesetzt ist, wohl aber dafl die Auto-
ritét, womit sie bekleidet ist, ihre bestimmte soziale Re-
gierungsgewalt, auf gottlicher Anordnung beruht. Denn
nach dem Gesetze, das der Schopfer in die menschliche
Natur gelegt hat und das von der natiirlichen Vernunft er-
kannt und schon durch das Naturrecht sanktioniert ist, muf}
die menschliche Gesellschaft in ihren verschiedenen Re-
gierungsformen unter eine verschiedentlich abgestufte soziale
Rechtsgewalt geordnet und gegliedert sein. Ohmne soziale
Gewalt ist keine Gesellschaftsform moglich, weil ohne
dieselbe die einzelnen nicht zu einer geordneten Gemein-
schaft geformt werden konnen. Die Ubertragung dieser Ge-
walt auf eine bestimmte Person kann méglicherweise durch
die Wahl der Teilnehmer geschehen, also vom freien Willen
der Menschen abhingen. Aber die soziale Gewalt als solche
ist keine freie Schﬁpfung des menschlichen Willens, sondern
eine gottliche Einrichtung, die dem Wesen des Menschen

' Rom, 13, 1.




»Ad beatissimi apostolorum principis¥ 53

entspricht, der auf das vernunftgemifle und geordnete Zu-
sammenleben mit anderen Menschen von Natur aus ange-
wiesen ist, well er sich nicht in allem allein helfen, sich
nicht menschenwiirdig ausbilden, sich nicht wahrhaft aus-
leben kann. Diese Lehre enthilt keine Beschriankung auf
die monarchische Regierungsform, sondern gilt fiir jede
mogliche vernunftgemifle oder zweckmiiflige Gesellschafts-
form, mag der Tréger der sozialen Gewalt eine einzige
Person, Princeps, oder eine Mehrheit von Personen sein,
Wenn auch, philosophisch und abstrakt betrachtet, die
Monarchie an sich als die beste Regierungsform erscheint, so
ist doch jede andere verniinftige Form unter den beson-
deren Umsténden mehr oder weniger zur Erreichung des
sozialen Zweckes geeignet. Deshalb hat auch die Kirche
die legitime Republik ebenso wie die Monarchie zu allen
Zeiten anerkannt.

Durch dieses lehramtliche Urteil, dafl jede soziale
Gewalt ithren Ursprung von Gott hat, 1st aber der kontra-
diktorische Satz von selbst als héretisch erklirt: ,Keine
soziale Gewalt ist gottlichen Ursprungs.“ Ebenso der parti-
kulidr-bejahende Satz, welcher behauptet, dafd die soziale Ge-
walt ihren Ursprung im freien Willen der Menschen
habe: weil diese letztere Behauptung dem als wahr erklérten
allgemeinen Satze partikuldr-kontradiktorisch widerspricht
und dadurch die Wahrheit des richtigen allgemeinen Satzes
verneint,

Der Papst zieht ferner aus dem gottlichen Ursprung
der sozialen (Gewalt die weitere schon in der Heiligen
Schrift enthaltene Folgerung, daf} dieser Gewalt gegeniiber
die Pflicht des religiésen Gehorsams besteht und erklart
denselben als den Gehorsam, der aus innerlicher Gewissens-
pflicht geleistet werden muf}. Er ist ein Gebot der ver-
niinftigen, nattirlichen Religion und hat seine Grenze nur
am entgegenstehenden hoheren Gesetze Gottes: Quare
Paulus? non quovis modo, sed religiose, id est ex conscientiae
officio, obtemperandum iis esse edicit, qui pro polestate iubent,
wisi quid iubeant divinis contrarium legibus. Der boswillige
Ungehorsam gegen einen legitimen Befehl des Trigers der
sozialen Gewalt ist daher Ungehorsam gegen Gott selbst
und zieht ewige Strafen nach sich 2,

' Rom. 18, 5; 1 Petr. 2, 13, 14, — * Rom. 13, 2.



b4 Die Enzyklika Benedikt XV

Nach dieser dogmatischen Erklirung legt der Papst
den Fiirsten und Lenkern der Volker die feinsinnig ge-
fafite rhetorische Frage vor: ob es eine kluge und sowohl
fiir die ¢ffentliche Gewalt wie fiir die Staaten selbst heil-
same Politik sei, von der christlichen Religion abzugehen,
von der doch die Staatsgewalt selbst so grofie Kraft und
Stiitze empfingt, weil die Rechte der Staatsgewalt die re-
ligiose Sanktion besitzen. Insbesondere ob die Ausschlieffung
der Lehre des Evangeliums und der Kirche aus der Staats-
verfassung und aus dem o6ffentlichen Jugendunterricht etwa
Sache der Staatsweisheit sei. Er beruft sich auf die Er-
fahrung, dafd gerade dort die menschliche Autoritit da-
niederliegt, wo die Religion verbannt ist. Er vergleicht
dann die geschichtliche Entwicklung des Menschen mit
derjenigen der staatlichen Gesellschaften. Sowie beim ersten
Menschen, sobald als er seinen Willen von Gott abgekehrt
hatte, die ungeziigelten Leidenschaften die Herrschaft des
verniinftigen freien Willens abwarfen, ebenso haben auch
die Volker der Autoritit ihrer Leiter gespottet, sobald
diese selber die gottliche Autoritdt verachten. Ks bleibt
dann nur ibrig, die aufrithrerische Bewegung mit Gewalt
zu unterdriicken. Mit physischer Gewalt zwingt man die
Korper, den Geist der Menschen aber nicht.

In diesen Ausfiihrungen sind daher zwei andere dog-
matische Urteile enthalten, Das erste verwirft die
Ausschaltung der christlichen Religion aus dem offent-
lichen Leben. Der verurteilte Satz lautet: est pru-
dens ac salutare consilium cum potestati publicae tum
civitatibus a sancta Iesu Christi religione discedere. Das
zweite Urteil verwirft die Ausschlieffung der Lehre des
Evangeliums und der Kirche aus der Staatsordnung und
aus dem offentlichen Jugendunterricht. Der Irrtum lautet:
doctrinam Evangelii et Ecclesiae velle a disciplina civitatis,
a publica iuventutis institutione exclusam, civilis sapientiae
est. Das kontradiktorische Gegenteil dieser beiden
Siéitze ist die Lehre der Kirche. Durch diese neue
Formulierung hat das oberste kirchliche Lehramt den
schon léngst verworfenen Irrtum der Trennung von Kirche
und Staat inhaltlich genauer prizisiert und damit einen
dogmengeschichtlichen Fortschritt gemacht.

Die dritte Ursache der allgemeinen sozialen
Storung ist der Klassenkampf: ordines cum ordinibus



»Ad beatissimi apostolorum principis® bb

civtum iniuriose contenderel, Das 1st die natiirliche Folge der
beiden ersten Ursachen. Die Glieder des Geselischafts-
kérpers miissen durch die gegenseitige Caritas miteinander
und durch den Autorititsgehorsam mit ihrem Haupte ver-
bunden sein. Da dieser doppelte Zusammenhang aufge-
hoben oder doch sehr geschwicht ist, kann man sich nicht
wundern, dafl die gegenwirtige Gesellschaft gleichsam in
zwei Lager zerfallen ist, die sich untereinander bitter und
ununterbrochen bekidmptfen: hanc hominum societatem disper-
titam n duas tamquam acies videri, quae inter se acriter et
assidue digladientur 2.

Indem der Papst diesen Klassenkampf zwischen Kapi-
talisten und Industriellen einerseits und anderseits dem
Proletariat und den Arbeitern schildert, verwirft er den
Satz, wegen der Gleichheit der Menschen in bezug auf
ihre Natur miifdten alle auch in der Gesellschaft eine
gleiche Stellung haben: non ex eo, quod homines suni pares
natura, sequi ut parem ommnes obtinere debeant in commumnitate
locum. Die soziale Lage des einzelnen sei vielmehr der Er-
folg seiner eigenen Anstrengung. Der Besitz ist daher keine
Okkupation fremder Giiter und der Kampf der Nicht-
besitzenden gegen die besitzenden Klassen ist deshalb nicht
blof3 gegen die Gerechtigkeit und Caritas, sondern gegen
die Vernunft; besonders auch deshalb, weil die &rmeren
Klassen ihre Lage durch ehrliche Arbeit verbessern kénnen.
Unter den schidlichen Folgen dieses Kampfes beklagt
der Papst besonders die hiufigen Streiks und die auf-
stindischen Bewegungen. Theologisch wichtig ist die Be-
griindung seines Urteils iiber den Streik durch Hervor-
hebung eines Momentes, das wenig beachtet wird: der
Streik bringe gewéhnlich eine Einstellung der fiir die
biirgerliche und staatliche Gesellschaft hochst notwendigen
Arbeiten mit sich, was bei einem Generalstreik &fter vor-
kommt. Ein Beispiel aus vielen ist die Beteiligung der
Eisenbahner am Streike. Es ist demnach bei der moralischen
und theologischen Beurteilung der Frage nach der Erlaubt-
heit des Streiks zu beriicksichtigen, daf3 jeder Streik an
sich unerlaubt ist, der die hoheren Interessen des offent-
lichen Wohles schidigt oder unter den besonderen Um-
stinden zu schiédigen geeignet ist.

—_—

' A, Ap. S. VI, p. 568. — * Ib. p. B7L.



b6 Die Enzyklika Benedikt XV

Der Papst bringt ferner die Enzykliken Leo XIII.
gegen die Irrtiimer des Sozialismus in KErinnerung, nennt
ihre Vorschriften gravissima illa praeceptu, bestitigt sie und
befiehlt, daf3 sie in den katholischen Vereinen und Ver-
sammlungen, in der kirchlichen Predigt und in der Presse
beleuchtet und eingescharft werden. Die Bischife werden
beauftragt, dafiir zu sorgen. Die Haupsache aber sei die
Ermahnung zur briiderlichen Liebe nach dem gottlichen
Gesetze der Caritas, Diese gegenseitige Liebe kann zwar
die sozialen Unterschiede nicht aufheben, aber sie kann
bewirken, dafd sie ertriglich werden.

Bei der Analyse der Krankheit des sozialen Korpers
sieht der Papst die vierte und tiefste Ursache in
dem sittlichen Verfalle, der in der maf’losen Begierde nach
irdischen Giitern wurzelt: Fluxa et caduca ita sitienter appeti
bora, quasi non alia sint, eaque multo potiora, homini proposita
ad comparandum 1, Die Wurzel aller sozialen Ubel ist in den
Worten des Volkerapostels? aufgedeckt: Radiz...omnium
malorum est cupiditas®. Die perversen Schulen und die
schlechte Presse haben, neben anderen Ursachen, den ver-
derblichen Irrtum verbreitet, dafl es kein ewiges Leben
gebe, in dem man gliicklich sein konne, weshalb man das
Gliick nur in den irdischen Giitern sucht., Weil diese Giiter
aber ungleich verteilt sind und die staatliche Gewalt doch den
Besitz derselben schiitzt, darum wird sie gehaf3t, werden die
Begiiterten beneidet und darum entstehen die Klassenkdmpfe.

Dagegen hat Christus in der Bergpredigt ¢ die Werke
der irdischen Seligkeit erklirt und damit die Grund-
lagen der christlichen Philosophie gelegt. Dieser divina phi-
losophia — die von Christus geoffenbart ist — liegt die
Wahrheit zugrunde, dafl die irdischen Giiter nur den
Schein des Guten haben, aber nicht das sind, was uns
wahrhaft glicklich machen kann, denn das ist nur das
hochste Gut, Gott selbst, in dessen Besitz unsere iiber-
natiirliche Seligkeit besteht: deshalb miissen wir, um auf
Erden gliicklich zu sein, lernen, um Gottes willen auch
die irdischen Giiter zu entbehren. Diese hochwichtige
Glaubenslehre wird von den meisten vernachléssigt,
von vielen vollstindig vergessen. Allein die Herzen aller

tA. Ap. 8. VI, p. B68. — * 1 Tim. 6, 10. — * A. Ap. 8. VI,
p. 578, — * Luec. 6, 20—22,



»Ad beatissimi apostolorum prineipis® b7

Menschen miissen nach dieser Lehre erneuert werden,
sonst werden die Menschen und die Gesellschaft nicht zur
Ruhe kommen. Endlich mufl der Glaube an das Uber-
natiirliche und damit die Verehrung der ewigen Giiter, das
Verlangen nach ihnen, die Hoffnung auf ihren Besitz unter
den Menschen wieder ergriinen. Je mehr der iibernatiir-
liche Glaube (Fides) wieder bei den Menschen wéchst, um
so eher wird ihr maf3loses Streben nack den nichtigen ir-
dischen Giitern schwinden; und wenn die Caritas wieder
aufersteht, werden allmahlich die sozialen Bewegungen und
Streitigkeiten zum Schweigen kommen.

A%

Der zweite Teil der Enzyklika handelt von der
Lage der Kirche!, Er enthilt die prirzipielle Beur-
teilung und gibt entsprechende praktische Vorschriften.
Der Papst leitet diesen Teil seiner schmerzlichen Betrach-
tung mit dem Trost ein, den er aus der Hinterlassen-
schaft seines Vorgéngers gewinnt, der durch sein hei-
liges Leben den Apostolischen Stuhl verherrlichte und
zahlt die grofden Verdienste desselben um die Kirche pietat-
voll auf: religioser Eifer des Klerus, Frommigkeit des
christlichen Volkes, Aktion und Disziplin der katholischen
Vereine, Neugriindungen und Vermehrung der Bistiimer,
Erziehung der Kleriker nach der Strenge der alten Ca-
nones mit Riicksicht auf die Zeitverhiltnisse, Beseitigung
temerdrer Neuerungen in der Theologie, Heiligung der
Kirchenmusik und des Gottesdienstes, Ausbreitung des
Christentums in den Missionen. Daran schlief3t er sein spe-
zielles Pastoralprogramm an, dessen Hauptpunkte
angegeben werden.

Das erste ist die fiir jede Gesellschaft notwendige
innere Einheit, die Eintracht: omnino Nobis faciendum est,
ut dissentiones atque discordiae inter catholicos, quaecumque sunt,
desinant esse, novae ne posthac oriantur, sed @ iam unum idemque
omnes et sentiant et agant. Der Papst konstatiert das Vor-
handensein solcher Streitigkeiten und erklirt es geschicht-
lich. Die Feinde Gottes und der Kirche — das sind die An-
hénger des modernen Unglaubens in der weltweiten Or-
ganisation der geheimen Gesellschaften, die notorisch den

YA, Ap. S. VI, p. 575, Nunc autem.



b8 Die Enzyklika Benedikt XV

Glauben an Gott und den Bestand der Kirche vernichten
wollen — sien listig den Samen der Zwietracht unter den
Katholiken aus, weil jeder innere Streit der Katholiken
einen Sieg fiir die Feinde der Kirche bedeutet. Dieser
Plan ist ihnen leider so oft gegliickt — zum Schaden der
Religion. Wie das geschehen ist zur Zeit des Deismus und
der Aufklirung, des Jansenismus, Gallikanismus und
weiterhin, hat Albert M. Weif} erst wieder neuerdings aus
der Geschichte des Liberalismus gezeigt .

Um die vorhandenen inneren Streitigkeiten zu be-
seitigen und die Entstehung neuer zu verhiiten, will der
Papst zunichst den Gehorsam gegen die legitime Autoritat
wieder herstellen: Iftaque ubi potestas legitima quid certo prae-
ceperit, nemini fas esto negligere praeceptum, propterea quia nom
probatur sibi: sed quod cwique videatur, id quisque subticiat eius
auctoritati, cui subest, eique, ex officit conscientia, pareat. Ferner
die Autoritit des von Gott gegebenen kirchlichen Lehr-
amtes: Item mnemo prwatus, wvel libris diarvisve wvulgandis vel
sermonibus publice habendis, se im Ecclesia pro magistro geraf.
Nur das Lehramt der Kirche hat das volle Recht pro
arbitratu zu sprechen, wenn es will: die iibrigen haben ihm
gegeniiber die Pflicht des religiosen Gehorsams. Bei solchen
Problemen, woriiber man dafiir und dagegen disputieren
kann, ohne dafl der Glaube und die Disziplin verletzt wird,
hat jeder das Recht, seine Ansicht zu &uflern und zu ver-
teidigen, solange als noch kein Urteil des Apostolischen
Stuhles ergangen ist. Nur mufl man dabei mafdvoll in der
Sprache bleiben, um keinen schweren VerstofS gegen die
Caritas zu begehen. Auch diirfen die Anhéinger der gegen-
teiligen Ansicht blofd deshalb, weil sie die andere Ansicht
halten, nocht nicht als im Glauben oder wegen nicht kor-
rekter Disziplin verddchtigt werden. Durch diese weise
Vorschrift ist natiirlich nicht ausgeschlossen, dafy Ansichten,
die offen dem kirchlichen Glauben oder der Disziplin wider-
sprechen, auch offen als solche bezeichnet werden diirfen.
Endlich befiehlt der Papst noch, man solle sich gewisser
Bezeichnungen enthalten, die kiirzlich aufgekommen sind,
um Katholiken von einander zu unterscheiden. Damit meint
er offenbar auch den Namen integrale Katholiken,
um den bekanntlich in den letzten Jahren viel gestritten

' Albert M. Weif}, Liberalismus und Christentum, Trier 1914



»Ad beatissimi apostolorum prinecipis“ b9

wurde, besonders in Frankreich, Benedikt XV. will, daf}
solche Namen vermieden werden, nicht blof} als Neuerungen,
profanes vocum mnovitates, die weder der Wahrheit noch der
Billigkeit entsprechen, sondern auch deshalb, weil daraus
grofle Verwirrung unter den Katholiken und grofe Kon-
fusion der Begriffe entsteht. Der Name ,integrale Katho-
liken“ war unter Pius X. von einem Teile der katholischen
Presse im Kampfe gegen den Liberalismus angenommen,
dessen Anhiinger vielfach gegen die kirchliche Autoritét
revoltierten, sich dabel aber als Katholiken aufspielten. Die
der Kirche und dem Papst gehorsame Presse hat aber damit
nur die Integritét ihres Glaubens und ibres Geehorsams aus-
driicken wollen. Die Gegner unterstellten ihnen jedoch
andere Absichten und ein Mif3brauch des Namens war nicht
ausgeschlossen. Diejenigen, welche ihn unter dem Ponti-
fikate Pius X. in gutem Glauben gebrauchten, sind daher
durch diesen Befehl Benedikts deswegen nicht getadelt;
sie werden sich aber selbstverstdndlich dieses Namens nun
nicht mehr bedienen. Die veridnderten Umstdnde recht-
fertigen das Verbot vollkommen. An sich ist eine solche
Neuerung auch nicht nétig, wie die Enzyklika weiter aus-
fahrt: Vis ef natura catholicae fider est eiusmodi, ut nilil ei
possit addi, nihil demi: aut ommis tenetur, aut omwis abiicitur.
Denn objektiv genommen, ist der katholische Glaube der
Inhalt der positiven Offenbarung, aus deren Quellen ein
Dogma abgeleitet werden kann, Subjektiv betrachtet, ist
der Glaube als gottliche Tugend der Akt des Verstandes,
der in der freiwillig gewollten Zustimmung zum Inhalt des
von der Kirche als geoffenbart garantierten Dogmas besteht,
weil dasselbe von Gott selbst geoffenbart worden ist. Wer
daher auch nur ein einziges Dogma leugnet, leugnet damit
die Gottlichkeit der Offenbarung iiberhaupt und verliert
dadurch den Glauben als habituelle Tugend. Non igitur
opus est appositis ad professionem catholicam significandam;
satis habeat unusquisque ita profiteri: ,Christianus mihi
nomen, catholicus cognomen!; tantum studeat se revera

' 8. Pacianus (f c. a. 390), ep. 1, c. 4 ad Sympronianum:
Christianus mihi nomen est, catholicus vero cognomen; illud me nun-
cupat, istud ostendit; hoc probor, inde significor. Et si reddenda
postremo catholici vocabuli ratio est et exprimenda de graeco inter-
pretatione romana: catholicus ubique unum, vel ut doctiores putant,
obedientia omnium nuncupatur mandatorum scilicet Dei. Ergo qui



60 Die Enzyklika Benedikt XV

eum esse, qui nominatur. — Wir sind daher jetzt in einer
viel leichteren Lage. Wenn unsere Gegner ein Dogma
leugnen, so brauchen wir nicht mit dem unbestimmten Be-
griffe einer nicht integralen Ansicht zu operieren, sondern
konnen es direkt als héretisch bezeichnen und dadurch
jede Konfusion vermeiden. Der Ausdruck ,integraler
Glaube“ wird jedoch von der Enzyklika, die ihn selbst
gebraucht, nicht getadelt. Die Integritit des Glaubens ist
auch seit altersher von den Piépsten betont worden 1,

Endlich erkldart der Papst noch: Die Kirche fordert
jetzt von den Katholiken, die fiir den allgemeinen Nutzen
der katholischen Sache arbeiten, sich nicht linger bei
Fragen aufzuhalten, bei denen kein Nutzen herauskommt,
Sie verlangt vielmehr von ihnen, daf} sie den Glauben in-
tegral, das heift vollstindig mit allen seinen Teilen, und
unversehrt von jedem Anhauch des Irrtums bewahren:
postulat, ut summo opere contendant integram conservare fidem et
incolumem ab omni erroris afflatu, sequentes eum mazime, quem
Christus constituit custodem et interpretem veritatis. Wichter und
Erklarer der Wahrheit ist aber der oberste Lehrer der
Kirche, der roémische Papst. Daran kniipft Benedikt die
Verurteilung des aus der falschen Autonomie der Vernunft,
aus dem Rationalismus entsprungenen Modernismus, in-
dem er die felerliche Verurteilung dieser ,Summe aller Irr-
tiimer 2 durch Pius X.% im ganzen Umfang erneuert. Und
weil diese pestifera lues* noch nicht ganz und gar unterdriickt

catholicus, idem obediens, idem est christianus, atque ita catholicus
christianus est. Quare ab haeretico nomine noster populus hac appelatione:
dividitur, cum catholicus nuncupatur (Ed. Manut., Romae 1564, p. 193).

' Commer, Divas Thomas I, p. 284—286.

* Omnium haereseon collectum. Ebenso definierte Pius X. den
Modernismus, Alloc. Consist. Accogliamo, 17. April 1907 (A. Pont. V.
p- 129): non & un’eresia, ma il compendio e il veleno di tutte le
eresie, che tende a scalzare fondamenti della fede ed annientare il
cristianesimo. Enc. Pascends, 7 sept. 1907 (Denzinger nr. 2105): Jam
systema universum uno quasi obtutu respicientes, nemo mirabitur si
sic illud definimus, ut omnium haereseon conlectum esse affirmemus.
Motu proprio Praestantia Scripturae, 18 nov. 1907 (A. S. 8. XL, p. 125).
Errorum omnium summa: Motu pr. Sacrorum Antistitum, 1 sept. 1910
(A. Ap. S. I, p 377).

* Divas Thomas I, p. 4183—417.

+Pii X. Ep. ad Card. Ferrari, 6 iun. 1910 (A. Ap. S. II,
p. 512): lues modernismi. Alloc. Consist. Gratum quidem, 27 nov. 1911
(A. Ap. S. I1I, p. 587): pestis modernistica.



»Ad beatissimi apostolorum prinecipis“ 61

ist, sondern bis heute noch hier und dort im Verborgenen
schleicht, soll man sich vor der Ansteckung hiiten. Die
Katholiken sollen aber nicht blofs die ausdriicklichen
Irrtiimer, sondern den G eist der Modernisten verabscheuen.
Dieser Geist zeigt sich darin, dafl man alles, was an das
Alte in der Kirche erinnert, mit Ekel abweist, das Neue
aber iiberall gierig aufsucht; in der Weise, wie man iiber
gottliche Dinge spricht, in der Feier des Gottesdienstes,
in katholischen Kinrichtungen, sogar in der privaten Ubung
der Ffommigkeit. Diese Erscheinungen, die zweifellos in
ithrer konsequenten Fortentwicklung zu den verurteilten
Glaubensirrtiimern des Modernismus fithren, offenbaren sich
auf theologischem Gebiete, in ratione loquendi de rebus divinis,
z. B. in der Geringschidtzung der Lehren der Kirchenviter
und der Scholastik, insbesondere der Lehre des heiligen
Thomas und in der kritiklosen Bewunderung der modernen
Philosophie, in der Infiltration der Kantschen Ansichten.
Auf dem Gebiete des Kultus, in celebritate divini cultus:
Reformvorschlige, die der kirchlichen Uberlieferung und
Gewohnheit widersprechen, wie z. B. der Vorschlag, eine
abendliche Messe und Kommunion einzufiihren. In catholicis
institutis : z. B, in der interkonfessionellen Gestaltung des
Vereinslebens. In privata ipsa exercitatione pietatis: unter der
Maske der Innerlichkeit verbirgt sich eine undogmatische
subjektive Gefithlsmystik, die das Ubernatiirliche profaniert.

Demgegeniiber soll das alte Gesetz heilig gehalten
werden: Nihil innovetur, nisi quod traditum est'. Es diirfen
keine Neuerungen eingefiihrt werden, die nicht in der
kirchlichen Tradition begriindet sind. Dieses Gesetz mufy
auf dem Gebiet des Glaubens unverletzt gewahrt werden.
Es gilt aber auch auf dem Gebiete, das eine Verinderung
zulifit, in Sachen der Disziplin, denn auch hier ist die
Regel: Non nova, sed noviter 2, es soll nicht etwas ganz Neues
erfunden werden, sondern die alten Einrichtungen sollen
gemifd den Umstinden auf neue Weise wieder belebt und
damit die Substanz und der Geist der Uberlieferung er-
halten werden.

Mit einem sehr gliicklichen inneren Ubergang vom
Gebiete des Glaubens, von dem =zuletzt die Rede war,

"S.Stephani I fragm. ep. ad Cyprian. (Denzinger nr, 46).
*S. Vincentius Lirinensis, Commonitor. ¢. 23: Eadem
‘tamen quae didicisti doce, ut cum dicas nove, non dicas nova.



62 Die Enzyklika Benedikt XV

kommt die Enzyklika auf das katholische Vereinsleben,
Weil die Menschen am meisten durch briiderliche Er-
mahnungen und gegenseitiges Beispiel sich zum offenen
Bekenntnis des katholischer Glaubens und zu einem Leben,
das mit dem Glauben iibereinstimmt, begeistern lassen, so
freut sich der Papst iiber die Neugriindung von katho-
lischen Vereinigungen. KEr will, dafl sie unter seinem
Schutze auch zur Bliite gelangen. Das wird aber nur ge-
schehen, wenn sie den Vorschriften, die der Apostolische
Stuhl schon gegeben hat oder in Zukunft geben wird, be-
stindig und treu Gehorsam leisten. Zu jenen Vorschriften
gehoren bekanntlich auch die von Pius X. in der Enzyklika
Singulart quadam ! enthaltenen G esetze iiber die katholi-
schen Vereine, die hienach in voller Kraft bestehen bleiben.

Endlich ermahnt der Papst die Bischofe zur Sorge
fiir den Klerus: die Heiligung der Priester sowie der Unter-
richt und die Heranbildung der Kandidaten des klerikalen
Standes ist fiir das Wohl der Kirche das Wichtigste. Er
schéarft deshalb die Beobachtung der Verordnungen seiner
beiden letzten Vorginger ein, besonders die von Pius er-
lassene Exhortatio ad Clerum? Damit verbindet er noch die
Mahnung an den Klerus zum Gehorsam gegen den Bi-
schof?3, indem er die innige Verbindung des Klerus mit
dem Bischof aus dem Wesen der Kirche erklirt, nach dem
alten Satze: cum Fcclesia non esse, qui cum Episcopo mon sit*.

VI

Die kurze, aber kraftvolle Peroratio schlief3t die
Gedankenkette mit dem letzten Ringe, der sie an den An-

' Pii X. Enc. Singulari quadam, 25 sept. 1912 (A, Ap. S. IV,
p. 6b67). Vgl. Divus Thomas I, p. 293.

* Pii X. Exhortatio ad Clerum catholicum Haerent animo pemitus,
4 aug. 1908 (A. S. Sedis XLI, p. 55b).

?Leonis XIII. Enc. Cum multa, 8 dec, 1882 (Limmer, In-
stitutionen?, p. 2156, Note 1), ct. Pii X Alloc. Consist, 6 dec. 1906,
de mira Episcoporum concordia cum S. Sede deque eadem exoptanda
fidelium cum Episcopis concordia (A. S. S. XXXIX, p, 582. Cf. Declaratio
S. C. Consistorialis, 6. dec. 1914, A. Ap. S VI, p. 698).

*S.Cyprian. ep. 66 (ed. Hartel II, p. 738): etsi contumax
ac superba obaudire nolentium multidudo discedat, ecclesia tamen a
Christo non recedit, et illi sunt ecclesia plebs sacerdoti unita et pastori
suo grex adhaerens. Unde scire debes episcopum in ecclesia esse et
ecclesiam in episcopo et si qui cum episcopo non sit in ecclesia non
esse . . .



»Ad beatissimi apostolorum principis* 63

fang ankniipft: mit der Bitte um das Ende des unheil-
vollen Krieges, auf dafl die Gesellschaft nach Wieder-
herstellung des Friedens wahrhaft fortschreite in staat-
licher und menschlicher Ausbildung, die Kirche aber, durch
keine Hindernisse mehr aufgehalten, an jedem Saum und
auf jedem Teil der Linder fortfahren konne, dem Menschen
Hilfe und Heil zu bringen. Der Papst erwihnt dann noch
das Haupthindernis, das dem Wirken der Kirche in
den Weg gelegt ist. Die Ausfithrung dieses Punktes ist mit
Recht an den Schlufd gestellt, weil er die Lebensinteressen
der Kirche betrifft und sowohl dogmatisch wie kirchen-
politisch von aktuellster Bedeutung ist. Der Papst konsta-
tiert, dafd die Kirche schon seit langerer Zeit nicht mehr
die volle Freiheit geniefst, die sie zur Erfilllung ihres
Ziweckes notig hat: qua opus habet. Der seltene Ausdruck
opus habeo! = opus est mihi, bedeutet ebenso wie das
griechische gpyov éori etwas, was zweckentsprechend 1st und
deshalb geschehen mufd2, Scilicet ex quo caput eius Pontifex Ro-
manus llo coepit carere praesidio, quod, divinae providenliae nutu,
labentibus saeculis nactus erat ad eandem tuendam libertatem. Ge-
meint ist der Verlust der weltlichen Herrschaft des Papstes.

Der Papst spricht in diesem an die ganze Kirche ge-
richteten Satze ein dogmatisches Urteil aus, weil der
Gegenstand desselben das Wesen der Kirche betrifft, die
ein Glaubensartikel 1st. Er lehrt damit folgende Wahr-
heiten :

1. Die Kirche bedarf notwendig voller Freiheit, um
ihre Mission zu erfiillen. Das ist de fide.

2. Der rémische Papst, der das monarchische Ober-
haupt der Kirche ist — was ebenfalls de fide ist —, muf}
kraft seines Amtes die Freiheit der Kirche schiitzen. Das
1st ebenfalls de fide. ‘

3. Zur Erfillung dieser Aufgaben, also fiir die der
Kirche notige Freiheit, ist die Freiheit des souverdinen
Oberhauptes der Kirche erforderlich. Dieser Satz ist in dem
vorausgehenden als logische Konsequenz enthalten.

4. ITm Laufe der Jahrhunderte 1ist ein weltlicher
Kirchenstaat der Pipste entstanden, der tatsiichlich zum

1 Collumella (unter dem Kaiser Tiberius Claudius Nero),

de re rustica 9, ! med.
*Ct. Cicero, Div. 2,4; Fam. 1, 9f,



64 Die Enzyklika Benedikt XV

Schutze der Freiheit des Papstes und der Kirche gedient
hat. Das ist eine unleugbare historische Tatsache.
@7 b, Dieses Schutzmittel ist dem Papste durch den
Willen der gottlichen Vorsehung gegeben worden. Denn
da die géttliche Vorsehung, geméfd der ausdriicklichen Ver-
heiflung des Herrn, iiber die Schicksale der Kirche und
ihres Monarchen wacht und sie in besonderer Weise iiber-
natiirlich schiitzt, so kann eine historische Einrichtung,
wie es die weltliche Herrschaft war, die offenbar der Kirche
solange Zeit hindurch zum Schutze gedient hat, nur durch
das Walten derjenigen hochsten historischen Wirkursache
getroffen und bewahrt sein, welche das Beste der Kirche
will und durchfithrt, zumal die ganze Geschichte der welt-
lichen Herrschaft weder aus dem Zufall noch aus dem
Wirken rein menschlicher Faktoren verniinftigerweise er-
klarbar ist. Demnach ist es eine weitere dogmatische Wahr-
heit, daf} das Institut einer weltlichen Herrschaft der Pipste
im allgemeinen eine Fiigung der gottlichen Vorsehung ist.
Der Papst fiigt weiter den Nachweis hinzu, dafd der
Verlust jenes Schutzmittels notwendigerweise fiir die
Kirche schidlich ist. Es mufSte daraus notwendig Verwirrung
unter den Katholiken entstehen; denn =alle, die sich im
Glauben als Kinder des rémischen Papstes bekennen, ver-
langen mit vollem Recht, dafd ihr geistlicher Vater in der
Verwaltung seines apostolischen Amtes von jeder anderen
menschlichen, staatlichen Gewalt wahrhaft unabhéngig ist und
auch wirklich so erscheint, um jeden Zweifel an der Frei-
heit seiner Regierung auszuschlieflen. Damit ist die Forderung
der vollen souverinen Freiheit des Papstes kategorisch
begriindet. Benedikt XV, enthilt sich in der Enzyklika,
die Folgerungen aus diesen Sitzen auszusprechen, weil sie
sozusagen von selbst von der Geschichte gezogen und voll-
zogen werden, wofiir die Vorsehung Sorge tragen wird.
Aber er spricht die Hoffnung auf die volle Freiheit in
dem dringenden Wunsche aus und verbindet ihn mit dem
Wunsche nach baldiger friedlicher Versohnung der Vélker:
es moge die abnorme Lage, in der sich das Oberhaupt der
Kirche jetzt befindet, aufhoren, weil sie selbst fiir die Be-
ruhigung der Vilker aus mehr als einem Grunde schweren
Schaden mit bringt, Zuletzt ern euert er noch ausdriicklich
die wiederholten Proteste seiner Vorginger: sie haben

' Vgl. Divas Thomas I, p. 400 - 405.



»Ad beatissimi apostolorum principis* 6b

es nicht aus menschlichen Beweggriinden getan, sondern
im Bewufitsein der heiligen Verpflichtungen, die ihnen ob-
lagen, ndmlich zur Verteidigung der Rechte und der Wiirde
des Apostolischen Stuhles.

Zuletzt ruft er, im Namen der ganzen Menschheit,
Gott an, den Frieden zu geben: denn der Wille der
Fiirsten ! und aller, die den Greueln des Krieges ein Ende
machen konnen, liegt in der Hand Gottes. — Mit der
Spendung des Apostolischen Segens, der ein Sakramentale
ist und nach dem Glauben der Kirche und nach der Ver-
heiffung Christi go6ttliche Gmadenwirkungen des Herrn
herbeifiihrt, schlief3t der Statthalter Christi seine erste
Enzyklika.

VII

Der knappe Kommentar zur Enzyklika, der ihren
reichen Inhalt noch lange nicht erschopft, wiirde unvoll-
stindig bleiben, wenn wir verzichten wollten, die Be-
deutung der monumentalen Urkunde wenigstens kurz zu
begriinden, Dazu ist es unerldafilich, aus dem Rahmen der-
selben herauszutreten und einen weiteren Aussichtspunkt
zu suchen.

Auch die Enzyklika hat eine Vorgeschichte: sie
hilft, den Geist des pépstlichen Schreibens besser zu ver-
stehen. Wir beschriinken uns dabei auf die offiziellen Ur-
kunden. Das hohe Lob, das die Enzyklika dem ver-
ewigten Papste spendet, erklang schon im Rogitus
sepulturae? den der Kanonikus Giuseppe Cascioli am
23. August des vorigen Jahres in der vatikanischen Krypta
verlas. Es steigerte sich in dem Elogium?3, das Mgr. Aurelio
(alli darnach hielt und sprach aus den vier klassischen
Eulogia*, die derselbe fiir den Katafalk bei den Exequien in
der Sixtinischen Kapelle verfafit hatte. Ebenso in der Oratio
de Pontifice defuncto?’, welche Mgr. Pacifico Massella
am 30, August bei den letzten Exequien hielt. Die wichtige
Oratio de Pontificeeligendo®, die am 31. August vor
den zum Konklave versammelten Kardinélen von Mgr, Galli

! Proverb. 21, 1: Sicut divisiones aquarum, ita cor regis in
manu Domini: quocumque voluerit, inclinabit illud. Esther 15, 11:
Convertitque Deus spiritum regis in mansuetudinem...

. * A. Ap. S. VI, p. 428. — *p. 430—31. — * p. 434, — * p. 434—39.
— © p. 481,

Divus Thomas II, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXIX.) 5



66 Die Enzyklika Benedikt XV

gehalten wurde, klang aus im Lobe Pius X. Alle diese Akte
hatten die Genehmigung des HI. Kollegiums und sind des-
halb die Stimme der verwaisten rémischen Kirche. In der
Hortatio ad universos orbis catholicos vom 8. September ?
erhob der neue Papst seine autoritative Stimme zu dem
gleichen Lob. Er wiederholte es noch stirker in der En-
zyklika? vom 1. November und in der Allocutio® an
die Kardinéle am 24. Dezember. Spéter driickte er auch
den dringenden Wunsch aus, dafl dieses Lob aus aller Munde
erklingen moge. Durch die Verkiindung der grofien Ver-
dienste seines Vorgidngers um die Kirche hat Benedikt,
ahnlich wie Pius X, gegeniiber seinem Vorginger Leo XIII.,
die Kontinuitit des Geistes und die Einheit, die dem
Papsttum als Apostolat eigen ist, schon In seinem Re-
glerungsprogramm offenbaren wollen,

In jener groflartigen Rede, die Mgr. (xalli unmittel-
bar vor Eréffnung des Konklaves an die Wiihler hielt, ent-
wickelte derselbe Gedanken iiber die Lage der Welt und
der Kirche, die auch in der Enzyklika Benedikts enthalten
und weiter ausgefithrt sind. Der Redner wollte die An-
forderungen zeigen, welche die Kirche an den kiinftigen
Papst stellen miifite und entwarf dazu das Bild des idealen
Papstes unserer Zeit. Es wire daher gewifl berechtigt, jene
Rede des pépstlichen Latinisten als eine materielle Quelle
der Enzyklika anzusehen. Nur darf man dabei nicht aufier
acht lassen, dafl die Gedanken, welche darans in die En-
zyklika aufgenommen wurden, keine subjektiven Ansichten
sind, sondern vielmehr die Auffassung und Lehre der Kirche
wiedergeben, Die Ubereinstimmung der Enzyklika mit jener
Rede Gallis ist daher nur ein Beweis fiir die Uberein-
stimmung mit der kirchlichen Tradition, die in jener Rede
einen oratorischen, in der Enzyklika aber ihren lehramt-
lichen Ausdruck gefunden hat. KEs ist ferner ein Beweis
fiir die Hoheit des Geistes, von dem Benedikt erfiillt ist,
dafl er es nicht unter seiner Wiirde hielt, die Gedanken-
reihe zu autorisieren, welche schon im Namen der verwaisten
Kirche ausgesprochen war. Der iibrige Inhalt der Enzyklika
und die Entwicklung des Pastoralprogramms sind ganz
das geistige Kigentum des Papstes und beweisen seine
originelle Auffassung, obwohl auch sie den Anforderungen

' p. 601 — * p. 57b. — * Alloe. Di accogliere, p. 634.



»Ad beatissimi apostolorum principis* 67

jener Rede an das Papstideal entsprechen — was wieder-
um ein Zeichen dafiir ist, wie hochideal Benedikt  selbst
seine gottliche Berufung und sein apostolisches. Amt erfai3t
und wie grofd die Majestit® des romischen Papstes sein mufy,
dessen hochste Autoritit bei allem Wandel .der: Zeiten, in
so erhabener Kontinuitit erscheint. Und .wenn  man .in
Benedikt XV., der von demselben erzbischéflichen Stuhle
der docta Bononia auf die Cathedra Petri stieg; wie 1 {4 Jahre
frither der vierzehnte Benedikt, gern den; Evachfolger des
groflen Kanonisten Prosper Lambertini begrifit; se wird
man die Ahnlichkeit des juridischen Geistes heider Pipste
zngeben, aber schon jetzt erkennen, dafl  derfinfzebnte
Triger des gesegneten Namens den ;jhochgelebrten. Bo-
logneser durch seine Weltkirchenpolitik, an . einer: viel
schwierigeren Lage zu iiberfligeln berufen und begnadet, ist.

Die aktuelle Bedeutung /‘deri“Enzyklika rhegt
vorab darin, daf sie ein historisches Denkmal:der ¥ riedexns-
arbeit des Papsttums ist, did zum: Apostolat -mm
hochsten Sinne gehort. Was Benedikt XV, auf diplomati-
schem Wege wvon Anfang seiner: Regierung an/getan, um
die Schrecken des Weltkrieges ozu «mildern, ‘weiche' Vers
handlungen er persénlich mit den Souverinen:udd anderen
einflufireichen Personen gefiihrt hat; um' das Weitergreifen
der Feuersbrunst zu verhiiten; 'den:¥'riedensschiufd/ zu!er-
leichtern, zu beschleunigen, ist:nach rder -Beschaffenheit
dieser Dlnge nicht alles in'die Offentlichkeit gedrangem
nicht urkundlich zu belegen:;> Vertidltnismaflig rnar «sebr
Weniges ist in der Tagespresse- bekannt-und-igewiirdrgh
worden. Die rastlose Friedenstitigkeit: des (Papstes kann
man ahnen aus den Klagen, denen erin wenigen Dokumenten
der offiziellen Akten des Apostolisetien Stuhlés Ausdruck gab.

Der erste Schritt war die H ortatio vom 8! Septpmberi
(1914): ernste Mahnung zum” Friedew “und’ ‘zuin ' Gebéte
dafiir — gleichsam das" Progxamm der’ ‘grofién Enz&khka
Vor dem quchemen derletzteren ergingen voch zweiwishtige
pipstliche Auflerungen's dis” Prostéchréiben © an® deél” By -
bischof von Relms, Kardinal Lugon, vom 16. Oktober 3,

'S, Thomags: Eps ad /Hebr: c. 1:lect, 1: ma.ies{;a’s;z.pféﬁﬁ;; st
Summa potestas. § . 0 ) LY g !

z A, Ap S. VI P- 501, ) .‘---';‘;s‘{:;;'ni‘w'.\ ¥

* Ep. Cest auez un wniterét, p 541 atc ik & onoiail



68 Die Enzyklika Benedikt XV

worin der Papst die Aufmerksamkeit auf das historische
Interesse der Denkmiiler dieser alten Stadt lenkt, um ihre
Schonung zu erwirken. Ferner das Schreiben an den Er z-
bischof von K61n, Kardinal Hartmann, vom 18, Oktober 1:
der Papst dankt ihm fiir seine Bemithungen und dem
Kaiser von Deutschland fiir dessen gnidige Genehmigung
einer bevorzugten Behandlung der kriegsgefangenen Priester
und erhofft die Nachahmung dieses edlen Beispiels durch
die anderen Michte.

Nach Erlafl der Enz yklika vom 1. November? folgte
das Schreiben an den ErzbischofDobrecic von Anti-
vari vom 8. November 3, welches die Caritas gegen die in
seiner Didzese befindlichen Kriegsgefangenen, vor allem
die Kranken und Verwundeten ohne Unterschied der Reli-
gion und Nationalitit empfiehlt und ebenfalls zur Nach-
ahmung auffordert. Am 10. November kam ein Dekret
der S. Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis4,
das fiir die geistlichen Bediirfnisse der Soldaten durch
Skapulier-Ablasse Vorsorge traf. Am 8. Dezember erfolgte
ein Schreiben an Kardinal Mercier, Primas von Belgien
und Erzbischof von Malines?®: der Papst bedauert darin die
traurige Lage der belgischen Nation und iiberweist den
ihm angebotenen Peterspfennig fiir das notleidende belgische
Volk. Am 13. Dezember konnte der offizigse ,Osservatore
Romano“ die Bemiithungen des Papstes um einen Waffen-
stillstand fir den Weihnachtsfeiertag vermelden, die aber
leider am Widerstande, den hauptsiichlich Ruf}land ent-
gegensetzte, gescheitert sind. Am 18. Dezember publizierte
die Poenitentiarie?ein Dekret, das den Militérgeistlichen
besondere Fakultiten zur Spendung des Bufisakramentes
verlieh. Am 21. Dezember folgte wieder ein allgemeines
DekretderKongregation fiirdieauflerordentlichen
kirchlichen Angelegenheiten de cura captivorum &
clero habenda® und am 22. Dezember ein diesbeziigliches
Schreiben des Kardinal-Staatssekretiits an die Kardinal-
Erzbischofe der einzelnen Nationen®. Am 24. Dezember

' Ep. Gratum quidem, p- 42, — * p. b65. — * Ep. Ez quo Ponti-
ficatum p. B46. — * p. 673, — * Ep, Cum de fidelibus, p. 668. — ° Acta
Pontificia XIII (1915), p. 53, — 7 A, Ap. S, p. 712. — * p. 710. )

* p. 111, Credo supeifluo aggiungere che, quando nel Decreto st
parla di prigionieri, Sua Santitd intende che non si faccia distinzione
né di religione, né di nazione, né di lingua... (712).



~Ad beatissimi apostolorum principis® 69

hielt der Heilige Vater vor den zur Weihnachtsgratulation
versammelten Kardindlen die Allocutio Di accoglierer.
Er habe eingedenk seiner mehr als menschlichen Mission
keinen Weg unversucht gelassen, damit der Rat, der Wille
und das Bediirfnis des Friedens gut aufgenommen wiirde.
Er beklagt es tief, dafl sein Vorschlag fiir eine kurze
Waffenruhe zu Weihnachten keinen Erfolg gehabt habe.
Desungeachtet will er alle Anstrengungen fortsetzen, um
das Ende des Krieges zu beschleunigen oder wenigstens
die traurigen Folgen zu erleichtern. Er habe deshalb den
Austausch der zum Kriegsdienst untauglich gewordenen
Kriegsgefangenen befiirwortet und erw#éhnt noch andere
MafSnahmen. Am 31. Dezember sandte er ein Telegramm
an den Kaiser von Osterreich wegen des Austausches der
Kriegsgefangenen und erhielt am 1. Januar eine zustimmende
Antwort. Am Neujahrstage 1915 erging ein #hnliches
Telegramm an den Kaiser von Deutschland, das derseibe
ebenso zustimmend am 2. Januar beantwortet: diese beiden
Depeschen wurden am 2. Januar vom Groflen Deutschen
Hauptquartier verdffentlicht. Weitere Verhandlungen des
Papstes dariiber mit den iibrigen Kombattanten versprechen
einen gliicklichen Erfolg. Am 4. Januar beantwortete der
Kardinal-Staatssekretir telegraphisch eine Anfrage des , Daily
Chronicle“ in London iiber die Gefiihle des Papstées: ,Der
Papst, als gemeinsamer Vater der Glaubigen, weint iiber den
Krieg und da er ihn nicht anhalten kann, tut er sein Mog-
lichstes, um die schmerzlichen Folgen desselben fiir die armen
Gefangenen und ihre trostlosen Familien zu mildern. Gleich-
zeitig erhebt er seine heiflen Gebete zum Krloser unser
aller, Jesus Christus, dem Friedensfiirsten, damit Er den Re-
gierenden der kriegfithrenden Nationen Gefiihle der christ-
lichen Caritas einflosse, die dem greulichen Kriege, der die
Menschheit tief betriibt, endlich ein Ende machen. Die Presse
aller Lénder sollte dieser heiligen Friedensmission ihren
méchtigen Beistand leihen . Am 11. Januar erging ein Kr-
laf des pipstlichen Staatssekretariates? iiber die Abhaltung
eines Siihnegottesdienstes der Katholiken zur Erwirkung
des Friedens, der in ganz Europa auf den 7, Februar, in den
iibrigen Weltteilen auf den 21. Mirz anberaumt wurde.
Ein dafiir bestimmtes italienisches Gebet um Frieden, das

1A Ap.S., p.694. — * ActaPont. XITI, p.50. — ®A. Ap.S.VILp.s.



70 Die Enzyklika Benedikt XV

der Papst selbst verfafdt hatte, wurde hinzugefiigt?. Der
Erlall mit dem Gebete wurde in authentischer Ubersetzung
in sieben Sprachen 2 publiziert: franzgsisch, englisch, deutsch,
spanisch, portugiesisch, russisch und polnisch. Das offizieile
Friedensgebet machte nur in Frankreich Schwierigkeiten,
die Regierung liefS es konfiszieren, weil es nur ein Gebet
um Frieden nnd nicht um den Sieg der franziosischen Waiffen
sei! Am 7, Februar erschien der Papst selbst tiefhbewegt bei
dem angesagten feierlichen Gottesdienst in der geschlossenen
Peterskirche, die von 30.000 Menschen gefiillt war, Am
22, Januar fand ein Kardinalskonsistorium im Vatikan statt,
bei welchem der Papst die Allocutio Convocare voss hielt
und seine Neutralitit motivierte.

Diese letzte Allokution ist nédchst der Enzyvklika
die wichtigste Kundgebung, weil sie die prinzipielle Stellung
des Heiligen Stuhles genau darlegt und aus dem Wesen
desselben erkldart. Der romische Papst ist von Gott zum
hochsten Erkldarer und Verteidiger des ewigen Gesetzes
eingesetzt : summus legis aeternae interpres et vindex, Das ewige
Gesetz ¢ ist aber der Plan der gottlichen Weisheit, die alle
Tatigkeiten und Bewegungen der Geschopfe dirigiert und
den der vernunftbegabte Mensch aus den Wirkungen er-
kennt. Alle anderen Gesetze sind aus dem ewigen (Gresetze
hergeleitet, sowelt sie ein Ausdruck der richtigen Vernunft
sind. Das von Gott in seiner Kirche errichtete oberste
Lehramt hat daher die Aufgabe, zu erkliren, was recht
and unrecht ist und das Gewissen der Gliubigen darrach
zu leiten. Deshalb ist es das Amt des Papstes, zu verkiinden,
dal niemand befugt ist, aus irgendwelcher Ursache die
Gerechtigkeit zu verletzen und darum mufl der Papst
jegliche Verletzungen des Rechtes wo sie auch geschehen
sind, durchaus verurteilen: id quod Nos apertissime edicimus,
quaslibet {uris violationes, ubicumque demum factae sint, magnopere
reprobantes. Das also ist die Auvfgabe des Papsttums. Da-
gegen wiirde es weder zweckmiflig noch niitzlich sein,
die pipstliche Autoritit in die S:reitigkeiten der krieg-
fithrenden Teile zu verwickeln. Daher darf der Apostolische
Stukl 1 diesem Ringen nur neutral bleiben, obwohl er
nicht ohne Sorge darum sein kann, Denn erstens mufd der

Uib, p. 9. — * p.10—25, — * p, 83, ital, Ubersetzung Nel intento
p. 36, — * S, Thomas, S, Th. 1.Il. q. 91 a. 1; q. 93,



~Ad beatigsimi apostolorum principis® 71

rémische Papst als Stellvertreter Christi, der fiir alle Menschen
und fiir jeden einzelnen gestorben ist, alle, die mit einander
kimpfen, mit derselben {iibernatiirlichen Liebe umfassen ;
zweitens hat er als Vater der katholischen Kirche auf
beiden Seiten sehr zahlreiche Kinder, fiir deren aller ewiges
Heil er gleich besorgt sein muf’. Er mufl also notwendiger-
weise bei 1hnen nicht ihre besonderen Griinde, durch die
sie von einander geschieden sind, beriicksichtigen, sondern
vielmehr das gemeinsame Band des Glaubens, das sie noch
an einander kniipft. Wenn er anders handeln wollte, so
wiirde das nicht nur der Sache des Friedens nichts helfen,
sondern auch die innere Ruhe und Eintracht der Kirche
groflen Storungen preisgeben. Nach dieser Erklarung ap-
pelliert er noch — vom Standpunkt des Naturrechtes —
an die Gefiihle der Menschlichkeit, indem er die Michte, die
im Kriege tremdes Gebiet beschreiten, beschwort, sie mogen
nicht mehr Verwiistung hineintragen, als zur Okkupation
notig ist, und, was noch wichtiger sei, die Gefithle der
Einwohner nicht an ihrem Teuersten umsonst verwunden,
ndmlich beziiglich der Tempel und ihrer Verwalter, der Rechte
der Religion und des Glaubens. Er begreift auch, wie schwer
fiir diejenigen, deren Land vom Feinde besetzt ist, die Unter-
werfung unter Fremde sein mufd. Aber sie sollen ihre
Liage micht noch schlimmer machen, besonders dadurch,
daly sie aus Eifer fiir die Wiedererlangung der Freiheit die
Leitung der éffentlichen Ordnung verhindern. Zum Schlusse
verkiindet er die schon beriihrte Siithneandacht, deren
moralische Wirkung in der katholischen Welt und deren
ibernatiirlicher Kinfluf nicht hoch genug eingeschitzt
werden kann. Am 28. Januar verlieh das hl. Offizium allen
Priestern das Privileginm Altaris fiir die im Kriege gefallenen
Personen. Am 6. Februar erlieft die Apostolische Poni-
tenziarie eine Deklaration tiber die den Soldaten zu spen-
dende sakramentale Absolution?. Am 4. Februar erfolgte
durch Dekret des hl Offizium eine Erweiterung der Weihe-
vollmachten wihrend des Krieges$ Der letzte Schritt des
Papstes, der bis jetzt in den Acta Apostolicae Sedis noch
nicht publiziert ist, war ein Vorschlag zu einer Waffenruhe
in der Karwoche, Damit miissen wir den Bericht iiber die
bisherige Aktion des Papstes abschliefSen.

' A. Ap. S. VII, p. 66. — 2 Tb. p, 72, — * Ih. p. 66.



72 Die Enzyklika Benedikt XV

Durch seine Friedensaktion hat Benedikt XV. das
Prestige des Heiligen Stuhles in hohem Grade ge-
fordert nicht nur bei den kriegfithrenden Michten, sondern
iiberall. Er hat gezeigt, dafl es noch eine Macht gibt, die
wahrhaft neutral und objektiv ist und iiber allen Parteien
steht. Diese Macht ist beseelt von gutem Willen und ver-
mag den Volkern einen dauernden Frieden zu verschaffen
undibn durchihren starken moralischen Einfluf} zu garantieren,
wenn man sie horen, sie beachten will. Wiire sie nicht so
gebunden, so wiirde sie jetzt schon imstande sein, in diesen
Streitigkeiten zu vermitteln und dadurch den KFrieden zu
ermdglichen, Fiir das Wachstum des pipstlichen Ansehens
zeugt vor allem die Entsendung eines auflerordentlichen
(Gesandten Englands bei dem Heiligen Stuhle, freilich nur
fiir die Dauer des Krieges und nach vorheriger Verstindigung
mit dem Quirinal, was fiir die Lage des Papstessehr bezeichnend
ist! Ebenso hat die hollandische Regierung sich mit dem
Gedanken einer diplomatischen Vertretung vertraut gemacht,
Auch von einem Versuch der Anundherung Frankreichs an
den pipstlichen Stuhl ist die Rede gewesen. Die Not des
Krieges lehrt zwar die franzosische Regierung noch nicht
beten, aber ebensogut wie sie Japan um Hilfe anfleht,
erkennt sie auch im Papste eine Macht an, die ihr helfen
konnte.

Durch seine Friedensaktion hat sich der Heilige Stuhl
auch ein Anrecht erworben, auf einem kiinftigen Staaten-
kongreﬁ seine Interessen wvertreten zu lassen und im
allgemeinen Interesse eines gerechten Friedens gehort zu
werden. Der Heilige Stuhl ist trotz seiner sehr beschrinkten
Aktionsfreiheit noch immer eine Macht, und zwar keine
weltliche, von der man eine politische Konkurrenz zu be-
firchten hiitte, sondern die geistig-moralische Macht, wie
keine andere in Europa, keine andere in der Welt, ja die
einzige geistig-religiose Grofimacht, international und or-
ganisiert wie keine andere. Ihren Gesetzen unterwerfen
sich die gliubigen Katholiken aller Nationen, aller Staaten,
aller Lander freiwillig im Glewissen, ihrer viterlichen Fiir-
sorge vertrauen sie, von ihrer Weisheit erwarten sie den
Weltfrieden. Die vergleichende Religionsgeschichte hat
nichts Ahnliches aufzuweisen. Das Hohepriestertum der
alten jiidischen Kirche war auf eine Nation, auf engem Raum
beschréinkt. Das internationale Judentum der Gegenwart



»Ad beatissimi apostolorum principis® 78

hat keinen Hohenpriester, keine Cathedra Mosis, keine
religitse Einheit mehr. Die Religionen des Altertums waren
lokale, nationale und politische Institutionen. Und im
Romischen Reiche wurde die religitse Idee zuletzt mit der
Idee des romischen Staates identifiziert zu einer Art von
Césaropapismus, den das Papsttum des hl. Petrus endgiiltig
iiberwand. Das Kalifat des Islams war nur kurze Zeit
méchtig nur durch das Schwert und niemals eine Uni-
versalmacht. Wenn heute sich die Muselmanen noch
einmal auf den Ruf ihres Kalifen am Goldenen Horn zum
heiligen Kriege erheben, so ist es nicht das Kalifat, das
den wirksamen Impuls zum Dschihad gibt, sondern es ist
die spontane Reaktion der mohammedanischen Voélker gegen
die englische Volkertyrannei, und der moderne Kalif hat
als Sultan der Tiirkei den innerlich politischen Aufruf er-
lassen, der das spezifisch religiose Moment nur zum Vor-
wand nimmt, aber den streng religiosen Krieg des Koran
ausschliefdt, weil der Krieg jetzt nur gegen die Verbiindeten
der Tiirkei, nicht gegen die Christen als solche gefiihrt
werden soll. Die iibrigen Konfessionen besitzen keine
religiose Autoritiat. Der heutige Protestantismus hat kein
festes Dogma, keine positive Einheit mehr und existiert
nur als formeller Widerspruch gegen die rémische Kirche.
Der anglikanische Episkopat ist in sich mehrfach gespalten,
regnum in se divisum: ein Teil der Bischéfe, pars sanior,
gravitiert nach Rom, ein anderer nach der russischen Staats-
kirche, ein dritter verhilt sich skeptisch oder indifferent.
Nur das in sich so vielfach zerfallene griechische Schisma
pritendiert eine hierarchische Macht, den Cisaropapismus
des ,heiligen“ Ruflland, das jetzt auch das heilige Land
und die heiligen Stitten fiir sich beansprucht. Aber der
Zar aller Russen ist ein weltlicher Monarch und wahrhaftig
kein Universalherrscher, und der heilige Synod ist eine
hochpolitische Staatsbehérde, die nicht einmal iiber die
Herzen aller Russen gebieten kann.

Die erhabene, iibernatiirliche Machtstellung des Papstes
kann auch kein Weltkrieg zerstdren, weil der Apostolische
Stuhl keine politische Einrichtung ist, sondern die Welt-
macht der christlichen Idee und damit aunch der héchsten
Geisteskultur sichtbar verkorpert. Die Revolution in Italien,
wo der Papst nach dem Willen der Vorsehung sein Domizil
dauernd genommen hat, konnte ihm den minimalen Kirchen-



74 Die Enzyklika Benedikt XV

staat, den Schutzwall fiir seine persénliche Freiheit, rauben.
Aber trotzdem existiert die Kirche mit 1hrem geistigen
Zentrum noch weiter und breitet ihre Herrschaft iber die
Geister in allen Teilen der weiten Erde weiter aus. Und
diese geistige Herrschaft ist darauf gerichtet, die politische
Autoritét bei den katholischen Untertanen aller Michte
zu erhalten, zu kriftigen und, wo sie verletzt ist, wieder-
herzustellen, sie durch die heiligsten Verpflichtungen des
(Gewissens zu sanktionieren und zu garantieren. Zu diesem
groflen sozialen Zwecke bedarf sie der vollen Freiheit.
Daher ist es ein gerechtes Verlangen, wenn der Papst von
der Neuordnung der Verhiltnisse nach Beendigung des
Weltkrieges auch eine Revision und Besserung seiner jetzigen
Lage! erhofft und dabei auf die Dankbarkeit der Méachte
rechnet, denen er gerade durch seine internationale wohl-
wollende Neutralitit die besten Dienste geleistet hat.

Die Aufnahme zu schildern, die die Enzyklika in
der katholischen und in der nichtkatholischen Welt ge-
funden hat, wire eine gewifd interessante und lehrreiche
Aufgabe, die den kleinen Kommentar abschliefien wiirde
Dennoch entschlagen wir uns derselben, weil es zum Ver-
stdndnis des Dokumentes nicht notwendig ist. Auch méchten
wir, ganz im Sinne der Enzyklika, alle Polemik vermeiden,
die durch die Widerlegung vieler falscher Urteile unver-
meidlich wire. Ubrigens ist die Enzyklika kiar und deutlich
genug, um falsche Auffassungen iiber ihren Inhalt von
selbst zu korrigieren. Fiir die Durchfithrung ihrer Vor-
schriften wird die Energie des Heiligen Stuhles schon
Sorge treffen.

Eines ist gewil: eine neue Zeit hat mit dem Welt-
krieg begonnen, Das Alte stlirzt zusammen. Die Kirche
steht an einem Wendepunkt ihrer bald zweitausendjihrigen
Geschichte. Die Stellung Benedikts XV, hat in mancher
Himnsicht eine Ahnlichkeit mit derjenigen, die Leo der Grofde
in der Zeit der Volkerwanderung einnahm, als er Italien
vor dem Kinbruch Attilas rettete, Rom vor der Zerstérung

'"Benedicti XV. Alloc. Da quali sentimenti, ad Patritios
et Nobiles Romanos, 4, ian, 1915 (A. Pont. XI1I, p. 19). Er klagt,
dafl der Papst, der gern der Vater der Armen sein mdchte, ebenso
wie der romische Adel, durch seine schmerzliche Lage verhindert ist,
die Bediirftigkeit seiner Kinder zu erleichtern, wenigstens kann er es
nicht in der Ausdehnung, wie sie die gesteigerte Not verlangt.



Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorginger 5

durch die Vandalen bewahrte und den Ubergang der alten
Kultur in die neue christliche Staatenordnung vorbereitete.
Wenn man die Enzyklika Benedikts aufmerksam studiert
und ihre Bedeutung erwigt, wird man an die Worte erinnert,
die Papst Sergius I. auf das Grab Leos I. in der Peters-
kirche setzen liefd1:

RUGIIT ET PAVIDA STUPUERUNT CORDAFERARUM
PASTORISQUE SUI IUSSA SEQUUNTUR OVES.

Wien, im Februar 1915,

ALBERTS STELLUNG ZUR AUTORITAT
SEINER VORGANGER
Von Dr. G. M. MANSER, O. P,

War Albert ein selbstindiger Denker oder nur ein
»Stoffsammler4, ein blinder Nach#ffer seiner Vorgidnger?

Knechtische Abhingigkeit von der Autoritit warf
Roger Bacon all seinen groflen Zeitgenossen vor und dabei
hatte er den Meister von Koln sicher auch im Auge?2 Die
gleiche Anklage kehrt in spéteren Zeiten immer wieder.
Der Vorwurf traf Albert als Theologen und als Philo-
sophen. Seine glihende Verehrung fiir die Kirchenviter,
speziell fiir Augustin, 1st zum Steine des Anstofles ge-
worden. ,Augustin lehrt das, also ist es so0,“ mit solchen
und #hnlichen Bemerkungen pflegte Albert wichtige Fragen
abzutuns. Dem Juden Moses Maimonides — so wird be-
hauptet — verdankt er seine ganze Theorie iiber das
Schépfungsproblem, vielleicht auch die Veranlassung zu der
von ihm begriindeten neuen Geistesrichtung* Schlimmer
steht es noch mit seiner blinden Abhingigkeit von Aristo-
teles. Schon ein Chronist des 13. Jahrhunderts soll ihn den

' De Rossi, Inscript. christ. 11, 56.

* Opus Tertium. C. 9 u. 22; Opus Majus ed. Bridges V. I. 4 ss.;
Compendium Theol. ed. Rashdall (1911), p. 28—34,

* ... ,hoc plane dicit Augustinus in Littera, ergo ita est* III,
Sent. Dist. 39 a. 6. yDicendum quod sic, quia hoc Augustinus aperte
dicit, cui contradicere impium est in his, quae tangunt fidem et mores,“
S, Th, P, II. tr. 14 q. 84. (P. 83. 133.)

) * Josl, M. Das Verhiltnis Alberts des Gr. zu Moses Maimo-

md;;g; Breslau 1876, p. 34 u. 37. Dazu Hertling, Albertus Magnus,
p- 267,



	Die Enzyklika Benedikt XV : "Ad beatissimi apostolorum principis"

