
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 2 (1915)

Artikel: Die Enzyklika Benedikt XV : "Ad beatissimi apostolorum principis"

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22 Die Enzyklika Benedikt XV

quantum per humanam rationem licet, explicatio invictaque
defensio traditae divinitus veritatis, hanc S. Thomae Aca-
demiam, non minus quam illis, Nobis esse curae volumus
appareat. Itaque eo consilio, ut magis magisque vigeat, in
diesque exsistat fructuosior, nova quaedam curavimus prae-
scribenda de studiis, de disputationibus, de doctrinae quoque
experiments, quae alumni dent, ut vel doctoris lauream
adipisci, vel ad numerum sodalium academicorum adscribi
possint: quas Nos praescriptiones et probavimus iam et hic
ratas habemus. Posthac vero très S. R, E. Cardinales Aca-
demiae praesidebunt ; quorum primus semper esto sacri
Consilii studiis regundis Praefectus pro tempore. Denique,
ut ne illud quidem adiumenti genus desit ad sodalium et
alumnorum diligentiam fovendam, de reditibus Academiae
aliquid secerni iubemus, ab eius praesidibus définiendum,
quod utrisque, praemii loco, distribuatur.

Haec autem, quae statuta a Nobis Motu Proprio sunt,
firma et rata esse volumus, contrariis quibusvis non ob-
stantibus. Eademque fore, ut Deus scientianim Dominus ad
incrementum doctrinae catholicae, ipso Angelico Doctore
deprecante, convertat plane confidimus.

Datum Romae apud S. Petrum die XXXI decembris
MCMXIY, Pontificatus Nostri anno primo.

BENEDICTUS PP. XV

DIE ENZYKLIKA BENEDIKT XV
„AD BEATISSIMI APOSTOLORUM PRINCIPIS"

Von Dr. ERNST COMMER

I
Die erste an den Episkopat der gesamten Kirche

gerichtete Enzyklika des neuen Papstes klingt wie die
Ouverture zu einem grandiosen Pontifikat : ihre gewaltigen
Worte wurden selbst vom Lärm der Schlachten nicht übertönt.

Sie enthält das religiöse Regierungsprogramm, das der
Nachfolger des zehnten Pius im Geiste seines Vorgängers
und des großen dreizehnten Leos verkündet. Reich an
dogmatischen Wahrheiten, zieht sie zugleich die Folgerungen
aus denselben mit tiefem, praktischem Verständnis für die
Lage der Gegenwart. Darum muß auch die kirchliche



,.Ad beatissimi apostoloram principis" 23

Wissenschaft diese Belehrung ehrfurchtsvoll annehmen.
Denn die Theologie schöpft die Lehren, welche sie in
spekulativer Folgerung wissenschaftlich zu entwickeln hat,
aus dem Born des kirchlichen Lehramtes. Die echte katholische

Theologie kann daher keine andere sein, als die
Theologie der römischen Kirche und das ist die Theologie
der Päpste. Die amtlichen Schreiben der Päpste sind
gleichsam die unverwüstlichen Quadern, aus denen die
festen Mauern sich im Laufe der Jahrhunderte türmen, um
den von Christus gegründeten Apostolischen Stuhl, die
Hochburg der Kirche, zu befestigen.

Welche Bedeutung der Papst seiner ersten Enzyklika
beilegt, ersieht man daraus, daß er sie nachträglich noch
in fünf Sprachen, die heute für die Kirche die wichtigsten
sind, in den offiziellen 1 „Acta Apostolicae Sedis" bekanntmachen

ließ. An erster Stelle steht die italienische
Übersetzung 2. Diese Sprache ist die Zunge des Volkes und
des Landes, welches stets als das Erbe des hl. Petrus
angesehen wurde. Dort in der Hauptstadt der katholischen
Welt hat das Papsttum sein rechtliches Domizil und seinen
Sitz s, ähnlich wie einst in der jüdischen Kirche die
mosaische Hierarchie ihren Sitz im Tempel zu Jerusalem
hatte. Dort waltet der Papst zugleich als Patriarch des
Abendlandes, als Primas von Italien, als Metropolit über
43 Diözesen4 und als Bischof von Rom. Als zweite folgt
die französische Übersetzung6, und zwar nicht nur
wegen der großen Anzahl der Katholiken, welche diese
Sprache zu Hause und in weiten Missionsgebieten sprechen,
nicht nur wegen ihrer kulturellen Bedeutung, sondern auch
aus historischen Gründen, weil das Französische die Sprache
der ältesten Tochter der römischen Kirche ist und nicht
das Volk, sondern nur die Regierenden .sich jetzt von der
Kirche getrennt haben. Dann folgt die Übersetzung in das
Spanische6, das diese Ehre ebenfalls aus historischen
Gründen verdient und das Verständigungsmittel für Süd-

1 Commentarium officiate seit 1. Jan. 1909 (A. Ap. S. I, p. 5).
2 A. Ap. S, VI, p. 585.
3 Benedicti XV, Motu proprio Non multo, 31 dec. 1914 (A.

Ap. S. VII, p. 6): in urbe principe catholici norninis, quae.. dornicilium
ac sedes est Pontificatus Maximi...

4 Sägmüller, Lehrbuch des k. Kirchenrechts 3, 1914, I, p. 391.
5 A. Ap. S. VI, p. 000. — 6 Ibid. p. 615.



24 Die Enzyklika Benedikt XV

amerika ist. Eerner die deutsche Übersetzung1, weil
auch das Deutsche ein historisches Anrecht besitzt und
weil dadurch die Großmachtstellung Deutschlands und
Österreichs und der weit über Europa hinausreichende
Einfluß deutscher Kultur anerkannt wird. Endlich noch die
englische Übertragung2, die sowohl wegen der
vollständigen Wiederherstellung der katholischen Hierarchie in
England, Australien und Tasmanien durch Pius X. als auch
wegen der Kirche in Irland, Nordamerika und in vielen
englischen Kolonien gerechtfertigt erscheint.

Es erschien aber notwendig, diese Übersetzungen zu
veröffentlichen, weil der Papst nach allem, was unter seinem
Vorgänger geschehen war, der über die Entstellung seiner
Worte so bittere Klage führte3, wohl befürchten konnte,
daß seine lateinischen Worte mißdeutet werden würden.
Ein Präzedenzfall lag schon vor : Pius X. hatte seine
Vorschriften über die Beichte von Ordenspersonen nachträglich
in verschiedenen Übersetzungen wiederholen müssen 4.

Trotz der offiziellen Übersetzungen der Enzyklika ist
doch der zuerst promulgierte lateinische Text der
authentische im eigentlichen und strengen Sinne, da
nur dieser das Wort des obersten Lehrers und Gesetzgebers
der Kirche ist. Daher sind auch jene fünf Übersetzungen
formal nur als Versiones authenticae publiziert. Ihre
vAuthentizität" ist daher nach dem Wesen einer Versio
nur eine bedingte: insoweit jede derselben eine richtige
Übersetzung ist, also nur insoweit sie den Sinn des
lateinischen Originales wiedergibt. Denn eine Übersetzung
ist nichts anderes, als eine in anderen Wortbildern
ausgedrückte Repräsentation des im Originaltext mitgeteilten
Gedankens. Weil aber die menschliche Sprache nur eine
unvollkommene Repräsentation des geistigen Gedankens
durch formulierte Laute ist, die ursprünglich nur sinnlich
wahrnehmbare Gegenstände bezeichnen und zur
Gedankenbezeichnung erst übertragen werden, so ist immer eine
mehrfache Übersetzung eines und desselben Textes in eine
bestimmte einzelne Sprache möglich und deshalb auch

1 Ibid. p. 630. — 2 Ibid. p. 617.
3 P i i X. Alloc. Consist. 17 grave dolore, 27 maii 1914 (A. Ap.

S. VI, p. 260). Vgl. Divus Thomas I, p. 289 fi.
4 S. C. de fielig., 3 febr. 1913 (A. Ap. S. V, p. 62, 243 sqq.).



„Ad beatissimi apostolorum principis" 25

keine dieser möglichen Übersetzungen absolut authentisch.
Für etwaige Mängel und Fehler der Übersetzungen ist
daher der Papst als Verfasser der Enzyklika nicht
verantwortlich und für die wissenschaftliche Interpretation kann
nur der lateinische Originaltext maßgebend sein.

Der Name Enzyklika bezeichnet ein für mehrere
Personen bestimmtes Schreiben, das zur Kenntnisnahme in die
Runde geht1. Im kirchlichen Sprachgebrauch heißen daher
Litterae encyclicae die an alle Bischöfe der ganzen
Kirche oder eines Teiles derselben oder an alle Christen*
oder alle Fürsten und Völker* gerichteten päpstlichen
Schreiben. Ihrer Form nach gehören sie zu den Apostolischen

Schreiben im engeren Sinne. In alter Zeit werden
sie sogar durch den Zusatz a pari4 hinter dem Namen
der Adressaten als Rundschreiben bezeichnet.

Die offizielle „Superscriptio6" lautet: Ad Vene-
rabiles Fratres Patriarchas Primates Archiepiscopos Episcopos
aliosque locorum Ordinarios pacem et cornmunionem cum Aposto-
lica Sede habentes. Danach ist die Enzyklika an alle Prälaten
der ganzen Kirche gerichtet, welche eine Jurisdiktionsgewalt

vom Apostolischen Stuhle erhalten haben, wie die
genannten Patriarchen, Primaten, Metropoliten oder Erz-
bischöfe und die Bischöfe, deren Jurisdiktion in ihrem
Amte liegt6 und denen deshalb eine Maioritas zukommt,
vermöge deren sie Praelati sind. Ferner gehören zu den
Adressaten auch die Ordinarii locorum. Dieser
Ausdruck wird im Kirchenrecht bald enger, bald weiter gefaßt,
je nach der Materie, bei welcher er zur Anwendung kommt*.
Der Papst ist selbst der Ordinarius Ordinariorum8. Im
Eherecht z. B. begreift man unter den Ordinarien außer Papst
und Bischof noch die Apostolischen Administratoren oder

1 smOTolrj syxvxXia.
2 Leonis XIII, Enc. Properante ad exitum, 11 maii 1899.
s Leonis XIII. Enc. Praeclara gratulationis, 20 iun. 1894.
4 Coustant, Epistolae Rom. Pontificum, Parisiis 1728, torn. I,

p. 956, nota f; p. 1107.
5 Über die Ausdrücke superscriptio und subscriptio vgl. Liber

diurnus, ed. de Rozière, Paris 1869, cap. 1, § 1 (p. 1. 4).
6 Vgl. Laemmer, Institutionen des k. Kirchenrechts2, 1892,

p. 127.
7 Reiffenstuel: lus Canonicum Universum, torn. I, Lib. I,

Tit. XXXI, § 1 (Maceratae-Venetiis 1768, p. 340 sq.).
8 L. c.



26 Die Enzyklika Benedikt XV

Vikare, die Prälaten oder Präfekten, die mit einem
abgetrennten Gebiete Jurisdiktion besitzen und ihre Offiziale
oder Generalvikare in spiritualibus und endlich bei einer
Sedisvakanz den Kapitularvikar oder den legitimen
Administrator 1. Hier, wo es sich nicht um eine odiöse Materie
handelt, ist der Ausdruck offenbar im weiteren Sinne zu
interpretieren und auf alle Ordinarien, die eine quasi-epis-
kopale2 Jurisdiktion empfangen haben, auszudehnen. Das
ist insofern praktisch von Bedeutung, als alle Adressaten
berechtigt und verpflichtet sind, die in der Enzyklika
enthaltenen Vorschriften und Weisungen nach der Art und
dem Umfang der ihnen verliehenen Jurisdiktion durchzuführen.

Gemäß einer sehr alten Sitte ist der Adresse noch
die Qualifikation der Adressaten hinzugefügt: pacem
et communionem cum Apostolica Sede habentes, wodurch die
schismatischen und häretischen Prälaten ausgeschlossen
sind, weil der Apostolische Stuhl das lebendige Hauptorgan
im Organismus der Kirche ist und die mit ihm nicht in
friedlicher Gemeinschaft stehenden Prälaten auch vom
Leben der Kirche abgetrennt sind. So erklärte schon der
heilige Papst Hormisdas: „qui cum sede apostolica id est
cum Ecclesiae catholica non communicant3." Von
den fünf Übersetzungen weicht nur die deutsche darin
vom Original ab, daß sie das Wort pacem nicht mit
„Friede", sondern mit „Gnade" überträgt. Ein Grund dafür
ist nicht erfindlich. Denn wenn auch zuweilen die Formel
„gratiam et communionem" vorkommt, so sind doch die
Begriffe Frieden und Gnade nicht dasselbe.

Der Papst nennt sich in der Superscriptio und nachher
in der Subscriptio selbst als oberster Bischof Benedictas
PP. XV, das heißt Pater (oder Papa) Patrum und nicht
etwa „Papa Pontifex", was eine sinnlose Tautologie wäre.
Auf alten römischen Inschriften bedeutet die Abkürzung
PP ohne Punkt zwischen beiden Buchstaben Pater Pa-

1 S. Congr. Inquis., 20 febr. 1888. Vgl. Sägmüller, Kirchenrecht
9 II, p. 443.

3 Vgl. Laemmer, Institutionen3, p. 237, Note 5.
3 S. H or mis da e, ep. 34 nr. 1 (Thiel, Epistolae Rom. Pontificum.

genuinae 1868, I, p. 808).



„Ad beatissimi apostolorum principis" 27

trum1, während der zwischen beide Buchstaben gesetzte
Punkt (P.P) das Siglum für Pater Patriae macht. Der
Titel Pater Patrum ist keine Entlehnung aus dem Mithras-
kult, vielmehr ist es wahrscheinlich, daß er von den Mysten
dem christlichen Kult nachgeahmt wurde. Im kirchlichen
Sprachgebrauch nannte man die Bischöfe „Väter" und den
römischen Bischof „Pater Patrum" als Ordinarius Ordi-
nariorum, dessen Jurisdiktionsgewalt sich nach dem
Auftrage des Herrn nicht bloß auf die Gläubigen, sondern auch
auf ihre Bischöfe erstreckt2. So redeten die Bischöfe von
Dardania den hl. Gelasius I. mit den Worten an: „domine
sancte, apostolice et beatissime pater patrum 3 Ebenso die
Synode den hl. Symmachus : „sanctissime ac beatissime
pater patrum V Der Bischof Andreas (Praevalitanus) schreibt
an den hl. Hormisdas: „Domino semper meo beatissimo et
apostolica sede intima veneratione praeferendo atque ange-
licis meritis coaequando patri patrum, papae Hormisdae
Andreas 5.tt Ein anderes Schreiben an denselben lautet : „Domino
sancto et beatissimo patri patrum archiepiscopo universali
Ecclesiae Anastasia6." Eine konstantinopolitanische Synode
schreibt an denselben Papst: „Domino nostro sancto ac
beatissimo patri patrum archiepiscopo et patriarchae
Hormisdae 7."

Die Anrede an die Adressaten lautet Venerabiles
Fratres. Dieser Titel ist, wie Benedikt XV. erklärt hat8,
in der bischöflichen Konsekration begründet, so daß er

1

z. B. die heidnische Inschrift aus dem Jahre 858 p. Chr. (aus
der Zeit des heiligen Papstes Liberius): Nonius Victor Olympius
VC II PP. (Orel Ii us, Inscriptionum Latinarum selectarum amplissima
col lectio. Vol. I. Turici 1828, nr. 2848, p. 407).

8 Cone. Vatic., S. 4, Const, de Eccl., cap. 1 (Denzinger nr. 1828).
Leonis XIII, Enc. Satis cognitum, 29iun. 1896 (D. nr. 1960sq.) Pii VI,
Breve Super soliditate, 28 nov. 1786 (D. nr. 1500». Cf. S. D. N. Pii
Papae Sexti, Responsio ad Metropolitanos Moguntinum, Trevirensem,
Coloniensem, et Salisburgensem super Nunciaturis Apostolicis. Editio
altera. Romae 1790 Cap. IX. Sect. I (p. 298 sqq.).

3 S. Gelas. I., ep. 11 nr. 1 (Thiel, p. 348).
* S. S y m mac hi ep. 16 synodica nr. 1 (Thiel 774).
5 S. Horm. ep. 63 (Th. 856).
6 S. Horm. ep. 70 (Th. 865).
7 S. Horm. ep. 131 (Th. 950). Cf. Rozière, Liber diurnus, cap. II,

p. 16, nota.
8 Benedicti XIV., Litt. Apost. In postremo, 20 oct. 1758

(Laemmer, Institutionen, p. 285, Note 2\



28 Die Enzyklika Benedikt XV

sogar den gültig geweihten schismatischen Bischöfen
gebührt und sowohl von den alten Päpsten wie von Innozenz

XI. und XII. in ihren Schreiben gebraucht und durch
ein Dekret der Congregatio de Propaganda Fide vom 8.
November 1631 festgesetzt wurde. Die Bischöfe werden vom
Papst als Brüder angeredet, weil sie ihm in der bischöflichen
Weihegewalt gleich sind K Yenerabiles sind sie, weil dieWürde
des Episkopates mit seiner potestas ordinis eine Anteilnahme
am Hohenpriestertum des gottmenschlichen Erlösers ist2.

Mit der Anrede ist die Gr ruß- und Segensformel
verbunden: Salutem et Apostolicam, benedictionem. Zuerst war
die kurze römische Formel Salutem üblich, die nach und
nach erweitert wurde. Um Beispiele zu erwähnen, so
braucht Julius I. die Formel: „Julius Danio etc. dilectis
fratribus in Domino salutem3." Liborius macht einen Zusatz
dazu: „Liborius episcopis per Italiam consistentibus in Deo
aeternam salutem*" Derselbe sendet eine Enzyklika an die
orientalischen Bischöfe mit der Adresse: „Dilectis fratribus
et comministris Evetho etc. et omnibus Orientis orthodoxis
episcopis Liborius episcopus Italiae et Occidentis episcopi in
Domino sempiternam salutem5." Der griechische Text sagt:
èu xuptoj TzavTÖre %aipeiv* nach dem Vorbilde des hl. Paulus, der
im Briefe an die Philipper 4, 4 schrieb: „gaudete in Domino
semper." Ebenso brauchen Damasus 1.7, Innocentius I. 8 und

1 S. Thomas, 4. Sent. dist. 20 q. 1 a. 4 sol. 3: Papa habet
plenitudinem pontificalis potestatis, quasi rex in regno; sed episcopi
assumuntur in partem sollicitudinis, quasi iudices singulis civi-
tatibus praepositi: propter quod etiam solos eos in suis litteris fr at res
vocat, reliquos autem omnes vocat filios. In ep. 2 ad Corinth, lect. 1: inde
(propter dignitatem) est, quod Papa vocat omnes episcopos fratres.

2 S. Thomas, in ep. ad Hebr. 7 lect. 2: tota dignitas eius
(episcopi) ex Christo est.

3 S. Julii I. ep. 1 (a. 342. Coustant, p. 354).
4 S. Liberii, ep. 13 (a. 363. C., p. 448).
5 S. Liberii, ep. 15 (C. p. 458).
6 Coustant, p. 460.
7 S. Damasi I., ep. 3 (a. 372): Damasus et ceteri episcopi

Romae congregati dilectissimis fratribus in Illyrica constituti
episcopis in Domino salutem (Coustant, p. 482, cf. 487).

8 S. Innocentii I., ep. 3 (c. a. 404): Innocentius universis
episcopis in Toletaua synodo constitutis dilectissimis fratribus in
Domino salutem (Coust., p 763). Ebenso ep. 29 (p. 888); ep. 30 (p. 895);
S. Coelestini I., ep. 14 (p. 1131); S. Zosimi, ep. 2 (p. 443): ep. 3

(p. 949); ep. 12 (p. 974); ep. 16 (p. 984).



„Ad beatissimi apostolorum principis" 29

andere die Formel „in Domino salutem." Darin liegt offenbar

schon ein Segenswunsch, dor später durch den Zusatz
„et apostolicam benedictionemu noch einen amtlichen
Ausdruck fand und, im Mittelalter häufiger angewendet, seit
der Zeit Paschalis II. zum Stil der Kurie gehört.

Datiert ist die Enzyklika vom zeitigen Aufenthaltsort
des Papstes: Romae apud S. Petrum, im vatikanischen

Palast, der an die alte G-rabeskirche des hl. Petrus angebaut

ist. Die ausdrückliche Datierung Romae ist sehr alten
Ursprungs. So beginnt z. B. der heilige Papst Siricius
sein Synodalschreiben an die afrikanischen Bischöfe vom
6. Januar 386 : „Cum in unum plurimi fratres convenissemus
ad sancti apostoli Petri reliquias, per quem aposto-
latus et episcopatus in Christo coepit exordium" und schließt
dasselbe : data Romae in concilio episcoporum LXXX sub
die VIII. Idus Ianuarias post consolatum Arcadii Augusti
et Bautonis Y. C. cons.lW Die zeitliche Datierung der
päpstlichen Schreiben wechselte mit Rücksicht auf die
politischen Veränderungen. Felix III. (526—530) gab in seinen
Schreiben zuerst außer den Namen der Consules auch die
Indiktion an. Vigilius (537—555) fügte das Regierungsjahr
der Kaiser hinzu. Hadrian I. (772 — 795) nennt das Jahr
seines Pontifikats. Die Bulle Leo VIII. Si semper sunt2 gibt
das Jahr 963 der Menschwerdung Christi an.

Unsere Enzyklika ist datiert die festo Sanctorum omnium
1 novembris MCMXIV, Pontificatus Nostri anno primo. "Wichtige

Erlässe der Päpste werden oftmals an Festen publiziert,

die einen inneren Zusammenhang mit dem Inhalt des
Schreibens haben, um denselben durch die Hervorhebung
dieser Beziehung im Datum zu vertiefen oder zu verstärken.
So datierte Leo XIII. seine erste Enzyklika Inscrutabili
Dei consiliOf in welcher er die Übel der Zeit markierte, vom
Ostersonntag (1878), um gleichsam die Auferstehung der
Völker aus den Banden des Irrtums durch die Rückkehr
zur christlichen Wahrheit zu charakterisieren. Derselbe
erließ die tiefeingreifende und folgenschwere Enzyklika
Aeterni Patris über die Wiederherstellung der christlichen
Philosophie nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin am

1 S. Siricii, ep. 5 (Coust., p. 655. Andere Beispiele p. 658,
nota c).

2 Jaffé2, Regest, nr. 3702.



BO Die Enzyklika Benedikt XV

4. August (1879), am Feste des hl. Dominicus, um auf die
Bedeutung der philosophischen Lehrtradition des
Dominikanerordens hinzuweisen, aus welchem der Doctor Angelicus
hervorgegangen ist. Das Datum unserer Enzyklika bringt
aber die Communio Sanctorum zum Ausdruck und weist
damit auf die Fürbitte und den Schutz aller Engel und
Heiligen in der Zeit der höchsten Not hin1.

Die Gliederung des Inhalts ist einfach und tritt
deutlich hervor und ist mit großer Kunst ausgeführt. Die
Einleitung, die das Motiv des päpstlichen Schreibens
angibt, wird in der Sprache der Kanonisten Arenga
benannt 2. Sie begründet kurz, aber kraftvoll die Autorität des
Apostolischen Stuhles für die Lage der Gegenwart. Im
ersten Teile beurteilt der Papst vom Apostolischen
Standpunkt die Lage der menschlichen Gesellschaft, indem
er den aktuellen Weltkrieg und dann die inneren Kämpfe
der Gesellschaft betrachtet. Im zweiten Teile bespricht
er die Lage der Kirche. Zum Schluß folgt die Mahnung
zum Frieden mit dem Bedauern, daß der Papst durch seine
jetzige Lage behindert ist, selber den Frieden herbeizuführen.

Auch in literarischer Hinsicht ist die Enzyklika
ein Kunstwerk von höchstem Werte. Die Sprache ist klar
und warm, sie steigt bis zum höchsten, aber ganz natürlich
aufquellenden Pathos. Das Maßvolle in der rhetorischen
Behandlung des Tragischen macht die Rede zum Kunstwerk.

Das Latein steht der Sprache der leoninischen
Enzykliken nicht nach, obwohl die Originalität des Verfassers,
die deutlich hervortritt, sich von derjenigen Leos XIII. sehr
unterscheidet. Wenn der Stil Leos an Cicero erinnert, so
ist die Rede Benedikts die Sprache Cäsars. Und wenn das

1 Die Oratio des Festes lautet: Omnipotens sempiterne Deus,
quaesumus, ut desideratam nobis tuae propitiationis abundantiam

multiplicatis intercessoribus largiatur.
2 Katalanisch und spanisch arenga; ital. aringa; franz.

harangue, daher bei den Legisten von Bologna härenga. „Arenga
est apta et Concors verborum sententia, quae ponitur post saluta-
tionem in privilegiis arduorum negotiorum." Cf. Du Cange,
Glossarium mediae et infimae Latinitatis, ed. Henschel, Parisiis 1840,
torn. I, p. 385. — Wenn die katalanische Form sich als die älteste
erweist, so ist die Vermutung wahrscheinlich, daß der Legist Accur-
si us das Wort vom hl. ßaymund de Penn a fort, der in Bologna
vom Jahre 1216—1219 kanonisches Becht lehrte, überkommen hat.



,.Ad beatissimi apostolorum principis" 31

Wort wahr ist, „le style c'est l'homme", so ist die Enzyklika

ein glänzendes Vorzeichen für die Regierung des
neuen Pontifex Maximus. So ist die Enzyklika auch ein
Beweis dafür, daß die alte von Latium ererbte Kirchensprache

ohne Verlust des klassischen Geistes auch für die
aktuellen Fragen der Gegenwart jede Forderung erfüllen
kann, die man an eine intelligente Weltsprache stellen darf.
Wie die Kirche in ihrer Philosophie stets Hüterin der
idealen Güter und Bildungswerte war, so ist der Apostolische

Stuhl auch Hüter des christlich-klassischen
Humanismus.

II
In der Ar en g a wird die Veranlassung des päpstlichen

Schreibens angegeben. Nach sehr alter Sitte, die sich
aus den schwierigen und langsamen Verkehrsmitteln
erklärt, pflegten die Päpste ihre Thronbesteigung nicht nur
weltlichen Fürsten von Bedeutung, sondern auch den
Bischöfen der einzelnen Kirchenprovinzen durch besondere
Schreiben anzuzeigen 1. Demgemäß nahmen auch die
späteren Päpste diese Anzeige in ihre erste an die ganze
Kirche gerichtete Enzyklika auf Schon in seiner kurzen
Hortatio vom 8. September 1914, bald nach Antritt der
Regierung, behielt sich Benedikt diese Notifizierung vor und
erfüllte sie in dieser ersten Enzyklika vom 1. November,
benützte aber diese äußere Veranlassung, um zugleich die
Bedeutung des Papsttums zu erklären und daraus seinem
Regierungsprogramm eine aus dem Wesen des Papsttums
hergeleitete tiefere Begründung zu geben. Darauf weisen
schon die Anfangsworte der Enzyklika hin, welche
derselben gleichsam den Namen geben, mit dem sie von
den Kanonisten zitiert wird2 : Ad beatissimi Apostolorum
Principis cathedram. Ähnlich begann auch Leo XIII. seine
erste Enzyklika mit den Worten „Inscrutabili Dei con-
silio ad Apostolicae dignitatis fastigium evecti"

1 S. Siricius, ep. 1 nr. 1 ad Himerium ep. Tarraconen., 2 febr.
^85 (Coust., p. 624) beruft sich in seiner Anzeige schon auf dieses
Gewohnheitsrecht: facto, ut oportebat, primitus meae provectionis
mdicio. Cf. S. Innocentii I., ep. 1 (Coust., p. 789); S. Xysti III.,
eP- 1 (p. 1231).

2 Bei den alten Kanonisten meist nur mit den ersten zwei oder
drei Worten, wie die Legisten die Leges Digestorum nach dem An-
tangswort zitierten.



32 Die Enzyklika Benedikt XV

und Pius X. die seinige mit diesen „E supremi Apo-
stoli cathedra", wie überhaupt die Päpste den Anfang
wichtiger Bullen vom Apostelfürsten herzunehmen pflegten.
Derselbe wird beatissimas genannt, weil ihn Christus selbst
beatifiziert hat, als er zu ihm sprach: „beatus es, Simon
Bar Jona1."

Die Päpste sind das, was sie sind, nur als
Rechtsnachfolger auf dem Apostolischen Stuhle des hl. Petrus,
den derselbe in die römische Partikularkirche gleich bei
ihrer Gründung dauernd übertragen hat. Der uralte
hölzerne Bischofsstuhl des Apostelfürsten, der noch heute in
der Basilika desselben über seinem Grabe 2 aufbewahrt und
dessen Echtheit historisch nachgewiesen ist, wurde ähnlich
wie die Amtsstühle der übrigen Bischöfe bald se des, bald
mit dem griechischen Namen cathedra bezeichnet und
diente von altersher in übertragenem Sinne als
symbolischer Name der obersten monarchisch-hierarchischen
Gewalt über die ganze Kirche. Diese Gewalt, potestas
im moralischen Sinne 3 oder das Recht, was jemand besitzt,
macht seine Autorität4 aus. So spricht man vom
Heiligen Apostolischen Stuhl oder kurzweg vom
Heiligen Stuhl, indem man darunter die von Christus dem
hl. Petrus und in demselben allen legitimen Nachfolgern
auf dem römischen Bischofsstuhl verliehene Vollgewalt
versteht, wie das Vatikanische Konzil, das die Definition
des Konzils von Florenz wiederholt, dogmatisch formuliert
hat: „credendum ab omnibus Christi fidelibus est,
sanctam Apostolicam Sedem et Romanum Pontificem in
Universum orbem tenere primatum, et ipsum Pontificem
Romanum sucessorem esse beati Petri, principis Aposto-
lorum, et verum Christi vicarium totiusque Ecclesiae caput
et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere; et

1 Matth. 16, 17.
2 S. Symmachi, ep. 6 nr. 4: in Mausoleo, quod est apud bea-

tissimum Petrum (Thiel, p. 685).
3 L. Potestatis, Digest., de verborum significatione (50, 16): Po-

testatis verbo plura significantur: in persona magistratuum imperiuin,
in persona liberorum patria potestas, in persona servi dominium. Vgl.
v. 8 a v i g n y, System des heutigen römischen Rechts, Berlin 1851,

I, p. 226 ; II p. 82.
4 Gredt, Elementa Philosophiae Thomisticae2 II, Ethica, p. 392,

definiert die Autorität: „potestas moralis (ius) praecipiendi, quid-
quid singulis in diversis adiunctis agendum sit pro bono communi."



„Ad beatissimi apostolorum principis" 33

ipsi in beato Petro pascendi, regendi ac gnbernandi
universalem Ecclesiam a Domino nostro Jesu Christo plenam
potestatem traditam esse lW Aus jener symbolischen
Bedeutung des Namens ist es daher verständlich, daß sich
die Päpste bei ihren Amtshandlungen mit dem Apostolischen

Stuhle identifizieren. Sie müssen es sogar tun, so
oft sie von ihrer Autorität oder, was dasselbe ist, von
ihrer Machtfülle Gebrauch machen, sei es als Glaubenslehrer,

Gesetzgeber, Richter oder Monarch, weil eben der
Name Apostolischer Stuhl jene Gewalt oder Autorität
bedeutet, die nur im einzelnen legitimen Papst konkret
existiert und in ihm gleichsam sinnfällig und lebendig
verkörpert ist. So schrieb z. B. Gelasius I.: „Fac, carissime
frater, ut tuus tuorumque in N o s vel potius in sedem
apostolicam non cesset affectus2." Diese Auffassung ist
übrigens uralt in der Kirche. Schon der hl. Augustinus
drückte sie in dem Schreiben aus, das er in Sachen des
Bischofs Antonius Fussalensis, der an den Heiligen Stuhl
appelliert hatte, an Papst Cölestin I. richtete: darin
identifizierte der große Kirchenlehrer das Vorgehen des Papstes
geradezu mit den Maßnahmen des Apostolischen Stuhles8.

„Ad beatissimi Apostolorum Principis cathedram
arcano Dei providentis consilio, nullis Nostris meritis, ubi
provecti samus.u Die Erhebung auf den Apostolischen Stuhl
ist der bildliche Ausdruck für die Verleihung der Apostolischen

Vollmacht. Diese ist aber keine Übertragung der
Gewalt von Seiten der "Wähler auf die von ihnen erwählte
Person. Denn weder die einzelnen Kardinäle noch das

heilige Kollegium derselben als Körperschaft, noch auch
die ganze Kirche, deren Repräsentanten die Kardinäle bei
dem Wahlakte sind, können die päpstliche Gewalt
verleihen, weil sie dieselbe gar nicht besitzen, da sie nur in
der Person des wirklichen Papstes existiert. Die Autorität
zur Verleihung steht daher nur dem zu, von welchem die
ganze Papstgewalt stammt und das ist allein der
gottmenschliche Stifter und Herr der Kirche. Auch der Apostelfürst,

dem Christus diese Gewalt zuerst auf Lebenszeit

1 Con eil. Vatic., S. 4, Constit. de Ecclesia, cap. 8 (Denzinger
m. 1826).

8 S. Gelasii I., ep. 13 nr. 2 (Thiel, p. 859).
'S. Coelestini, ep. 1 nr. 9 (Constant., p. 1057 c.).

Bivus Thomas II. (Jahrbuch für Philosohpie etc. XXIX.) 8



34 Die Enzyklika Benedikt XV

übertragen hatte, konnte sie nicht weiter verleihen, nicht
testamentarisch vererben, weil sie ihrer Natur nach nur
eine stellvertretende Autorität ist, da Christus den hl. Petrus
nur zu seinem Vikar1 bestellt hatte. Daher ist die Tätigkeit

der Wähler nur eine Designation derjenigen Person,
welche sie unter den wahlfähigen Mitgliedern der Kirche
nach den besonderen Umständen der Gegenwart als die
geeignetste für das päpstliche Amt erachten. Diese vom
heiligen Kollegium getroffene Designation nach vorgängiger
Beratung geschieht aber unter dem unsichtbaren Beistande
des von Christus der Kirche gesandten Heiligen Geistes und
das Resultat der Wahl, die Einigung der erforderlichen
Stimmen auf eine einzige Person, erfolgt zuletzt durch das
innere Einwirken des Heiligen Geistes auf die Wähler
selbst, also nach dem für uns geheimen Beschluß der
übernatürlichen Vorsehung G ottes. Darum nennen sich die
Päpste selbst die von der göttlichen Vorsehung Erwählten
und betrachten ihre Erwählung als einen Akt der
göttlichen Erbarmung gegen die Kirche. So sagt Innozenz I.
in der Anzeige von seiner Erwählung nach dem Tode des
hl. Anastasius I. im Jahre 401 : „Cum Deus noster Christus
sanctae memoriae virum Anastasium episcopum, licet ce-
leriter, ad se vocare dignatus est, ne eius Ecclesia ali-
quantulum sine rectoris gubernaculo remaneret, statim pro
sua misericordia ordinatum me in eius locum,
frater carissime, par fuit (te) recognoscere .2" Gelasius I.

nennt sich „miseratione divina minister catholicae et
apostolicae fidei3" und Hadrian I. in einem Schreiben, das

er bald nach seiner Wahl, noch vor seiner bischöflichen
Konsekration erließ4, „Hadrianus misericordia Dei
diaconus et electus, futurusque per Dei gratiam
huius apostolicae sedis antistes5." Denn erst die bischöfliche

Konsekration verleiht dem zum Papst Erwählten dio
volle potestas or din is, die Fülle der Weihegewalt, dio
von der potestas iurisdictionis vollständig und sachlich ver-

1 Cf. A. Sanctae Sedis XXXVII, p. 673, nota 1.
2 S. Innocentii I., ep. 1, ad Anysium Thessalonicensem

episcopum (Coustant, p. 789).
3 S. Gela si i I., ep. 48 (Thiel, p. 472).
4 Am 1. Febr. 772.
5 Jaffé2 nr. 2892 (II p. 289). Cf. Bozière, Liber diurnus

nr. LXXXIV, p. 182.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 3B

schieden ist. Daher galt der Konsekrationstag als der
eigentliche dies natalis eines Papstes, der vor seiner
Erwählung noch nicht zum Bischof geweiht war, und seine
jährliche Wiederkehr feierte man im Zeitalter der Päpste
Anastasius I. und Xystus III. in Rom mit einer Synode in der
Peterskirche, zu welcher auch Bischöfe eingeladen wurden1.
Die Päpste sind also nur von Gottes Gnaden und nicht
durch ihre persönlichen Verdienste Papst, wie die Enzyklika
betont: nuttis Nostris meritis. Die Bischöfe dagegen, deren
Amt als solches auch von Christus eingesetzt ist, erhalten
dasselbe auch unter der Zulassung der göttlichen
Vorsehung, aber ihre Jurisdiktion wird ihnen erst durch die
freie und gnädige Ernennung vom Papste mitgeteilt. Deshalb

nennen sie sich seit dem 12. Jahrhundert „Divina
miseratione et sanctae Sedis Apostolicae gratia" oder „Dei
miseratione et Apostolicae Sedis gratia4."

Während also der Bischof seine ganze Jurisdiktion,
die er über den ihm zugewiesenen Teil der Kirche besitzt,
vom Papst empfängt, so erhält der von den befugten
Repräsentanten der Kirche unter dem wirksamen Beistand
des Heiligen Geistes, arcano Dei consilio, Vorgeschlagene
oder zum Papst Designierte seine ganze Autorität, und das
ist die Fülle der Apostolischen Gewalt, einzig und allein
vom göttlichen Stifter der Kirche und des Papsttums. Er
empfängt aber diese volle päpstliche Jurisdiktionsgewalt
nicht von sich selbst und nicht von den Wählern, sondern
vermittels seiner freien Einwilligung in die geschehene Wahl,
also vermittelst des Consensus in die von den Wählern
vollzogene Designation3, welche Christus durch seine
Vorsehung ratihabiert hat. Diese von Christus selbst ohne Mittelperson

vollzogene Verleihung der päpstlichen Gewalt
und Würde erfolgt aber nicht auf neue sinnfällige Weise,
sondern in Kraft der einmal in Petrus an alle seine legitim
gewählten Nachfolger gemachten Einsetzung des Primates,
die zugleich die Übertragung der Gewalt an die einzelnen
Päpste für ihre Lebenszeit virtuell enthielt und im Augenblick

des Consensus seitens des Erwählten aktuell wirkt.

1 S. Xysti III ep. 5, ad Cyrillum Alexandrin., nr. 3, 17 sept.
433 (Coustant, p. 1254 sq. Cf. p. 730 sq.).

2 Vgl. Sägmüller, Lehrb. d. k. Kirchenrechts3 II, p. 445.
3 Cf. Decret. Grat., Dist, 22, c. 1, § 6. Extravag. Comm., de

sent, excomm. V, 10.

3*



30 Die Enzyklika Benedikt XV

Diese Wirkungsweise ist den Einsetzungsworten eigentümlich,
weil das Wort des Herrn göttliche Kraft hat, die

nicht vergehen kann. In dieser Hinsicht besteht eine
gewisse Analogie, aber nur eine solche der Proportionalität,
zwischen den Einsetzungsworten der heiligen Eucharistie
und denen des Primates : aber nur eine Ähnlichkeit, keine
generelle Gleichheit. Denn die Kraft der eucharistischen
Einsetzungsworte Christi ist sakramental im vollen Sinne
und bewirkt die reale Transsubstantiation. Diejenige des
Primates dagegen ist nur eine moralische Kraft und
bewirkt keine reale Veränderung in der zum Papst erwählten
Person, sondern verleiht dieser Person nur die moralische
potestas iurisdictionis, die Kechtsgewalt, während die
potestas ordinis dieser Person durch eine andere Wirkursache,
nämlich durch die Bischofsweihe, hervorgebracht wird. Diese
dogmatisch begründete Auffassung liegt auch in den
Worten Alexander III. von der Gewalt des hl. Petrus:
„Hanc eandem potestatem cunctis successoribus eius a b
eodem Redemptore nostro fuisse collatam, a nullo,
qui sacrarum habet intelligentiam scripturarum, credimus
ignorari. Ex ea igitur potestate nobis, qui in beati Petri
cathedra, licet indigni successimus, a domino Ihesu Christo
concessa .lU

Daher bezieht auch Benedikt XV. jene von Christus
an Petrus gerichteten Worte, welche das Dogma von der
Einsetzung des Primates enthalten, „pasce agnos meos, pasce
oves measu, auf seine eigene Person, weil sie in Petrus
zugleich an ihn selbst gesprochen waren. Anknüpfend an jene
bildlichen Worte der Einsetzung überschaut nun Benedikt
die ihm übertragene Herde Christi, innumerabilem sane

gregem, und erklärt, daß alle Menschen dazu gehören.
Diese Erklärung ist streng dogmatisch und schließt sich
an die Unterscheidungen an, die der hl. Thomas in seiner
Lehre über die Herrschaft Christi macht2.

Christus kam als Erlöser aller Menschen. Weil die
Kraft seiner Erlösungstat sich auf alle Menschen ohne
Ausnahme erstreckt, ist Christus das Haupt aller Menschen.

1 Loewenfeld, Epistolae Rom. Pont, ineditae, nr. 240, p. 133.
2 S. Theol, III qu. 8 a. 3: Utrum Christus sit caput omnium

hominum. Cf. Collegii Salmanticensis Cursus Theologicus, torn. XIV,
de Incarnation© P. II, Disp. XVI, dub. 3 (Parisiis 1879, p. 378 sqq).



,.Ad beatissimi apostolorum principis" 37

Zur persönlichen Aneignung des Erlösungswerkes hat er
die Kirche gegründet, damit die Angliederung an ihn durch
die von der Kirche gespendete sakramentale Taufe sichtbar
vollzogen werde. Die Kirche ist daher als göttliche
Heilsanstalt die organisierte Gemeinschaft der Gläubigen unter
der Herrschaft Christi und seines irdischen Stellvertreters
des Papstes und wird in bezug auf die Regierung durch
ihr himmlisches Oberhaupt und ihr irdisches stellvertretendes

Haupt mit einer Herde verglichen, die vom Hirten
geweidet wird. Zu dieser Herde gehören demnach tatsächlich
alle Christen1, nämlich alle gültig Getauften. Diese
sind aktuelle Glieder der Herde Christi, deren Hirt der
Papst als Stellvertreter Christi tatsächlich ist. Das ist auch
in dem alten „Decretum Pontificis" ausgesprochen, worin
der römische Klerus die Wahl eines neuen Papstes
anzeigte. Dasselbe schließt nämlich mit dem Gebet an
Christus: „Quoniam vota petentium te exaudiens pium
nobis contulisti pastorem, qui sanctam tuam universalem
ecclesiam et cunctas sibi dominicas ac rationales commissas
oves regere atque gubernare, te Domine Deo et Salvatore
nostro protegente, valeat2.u

Die übrigen Menschen dagegen, die Christus ebenfalls
erlösen, in seine Hürde treiben und mit seiner Herde vereinigen
wollte, wenn sie dem inneren Rufe seiner göttlichen Gnade nicht
widerstehen, sind nur der realen Möglichkeit nach, aber noch
nicht aktuell seine Glieder. Daher ist Christus das Haupt
derselben und der Papst ihr Hirt noch nicht actu, sondern
nur der Potenz nach8, und es ist Aufgabe des guten
Hirten, sie durch die Tat seiner Liebe zum freiwilligen,
gläubigen Anschluß an die Kirche anzutreiben, damit sie
der Güter derselben teilhaft werden. In diesem Sinne, der
jeden Gedanken an eine weltliche Herrschaft über die nicht
zur Kirche gehörenden Menschen von selbst ausschließt,
versteht Benedikt die Worte des Herrn: et alias oves habeo,

1 S. Gelasius I, Tractat. VI nr. 1 (Thiel, p. 599): membrum
omnis christianus Ecclesiae est.

2 Liber diurnus, cap. LXXXII (Rozière, p. 172).
3 S. Thomas, S. Theol. III q. S a. 3 ad 1 : illi qui sunt infidèles,

etsi actu non sint de Ecclesia, sunt tarnen de Ecclesia in potentia.
Quae quidem potentia in duobus fundatur: primo quidem et princi-
paliter in virtute Christi, quae est sufficiens ad salutem totius hu-
mani generis; secundario in arbitrii libertate.



38 Die Enzyklika Benedikt XV

quae non sunt ex hoc ovili : et illas oportet me adducere, et vocem
meam andient1. Das hat er noch in einem anderen Schreiben
deutlich ausgesprochen: „Etenim pro apostolico quo aucti
sumus munere, eadem ac Decessores Nostros Nos urget
Christi Caritas, non de iis tantum sollicita quos divina
gratia Ecclesiae ac Nobis dedit filios, sed et de ceteris qui
adhuc extra Ecclesiam alienique a Nobis sunt2."

Von dieser Aufgabe durchdrungen, gelobt der Papst
daher, suseipiendo votum, in seinem Pontifikat nach den
Worten des Erlösers zu handeln, als derselbe sprach : Pater
sancte, serva eos in nomine tuo, quos dedisti mihi*. Damit legt
Benedikt das Programm seiner Regierung im allgemeinen
dar als ein religiöses, ähnlich wie Pius X. das sein ige
ausgesprochen: „Xnstaurare omnia in Christo*." Während
sein Vorgänger alle menschlichen Verhältnisse (omnia) in
Christus erneuern wollte und diese Absicht auch tatkräftig
und erfolgreich ausführte, soweit es ihm in der
zugemessenen Zeit möglich war, will Benedikt direkt die ihm
anvertrauten Menschen retten und ihnen die ewigen Heilsgüter

wahren, was nur die weitere Ausführung und
Vollendung der Eormel seines Vorgängers besagt. Daraûs ist
klar, daß zwischen den beiden Programmen kein prinzipieller

Unterschied besteht. Und ebenso, wie Pius sein
Programm im Sinne des großen siebenten Gregor aufstellte,
so klingt auch dasjenige Benedikts echt gregorianisch.
Beide wiederholen nur das Programm des Papsttums, wie
es der siebente Gregor vor mehr als 1800 Jahren in einem
Schreiben an alle Gläubigen ausgesprochen hatte: „Unum
volumus, videlicet ut omnes impii resipiscant et ad crea-
torem suum revertantur. Unum desideramus, scilicet ut
sancta Ecclesia, per totum orbem conculcata et confusa et
per diversas partes discissa, ad pristinum decorem et soli-
ditatem redeat. Ad unum tendimus, quia, ut Deus glorifi-
cetur in Nobis, et Nos cum fratribus Nostris, etiam cum
his, qui Nos persequuntur, ad vitam aeternam pervenire
mereamur, exoptamus6."

1 loan. 10, 16.
2 Benedicti XV., ep. ad Moderatorem generalem Congrega-

tionis ab Imnmculato Corde, 21 nov. 1914 (A. Ap. S. VI, p. 692).
3 loan 17, 11.
4 P i i X., Encycl. E suprcmi Apostolatus cathedra, 4 oct. 1903.
5 S. Gregorius VII., Registr. IX, ep. 21.



39

III
Mit den "Worten Iam vero ist der Übergang zum

ersten Teile der Enzyklika stark markiert. Der Gedankengang

knüpft wiederum an die Bedeutung des Apostolischen
Stuhles an, der jetzt unter dem Bilde der Hochburg und
Hochwarte erscheint. Von diesem weltweiten Aussichtspunkt

überschaut der Papst gleich zu Anfang seiner
Regierung den Lauf der menschlichen Dinge, der ihn mit
bitterem Schmerze erfüllt, Iam vero, ut primum limit ex hac

arce Apostolicae dignitatis rernm humanarum cursnm uno quasi
obtuito contemplari, cum lacrimabilis observaretur Nobis ante oculos
civilis societatis conditio, acri sane dolore affecti sumus.

Der bildliche Ausdruck arx1 Apostolicae
dignitatis bedeutet dasselbe, was Bonifatius I. arxsacer-
dotii nannte2, das hohepriesterliche Amt, die dem heiligen
Petrus verliehene Vollmacht, welche die höchste ist und
dadurch ihrem Inhaber wie von hoher Warte (specula3)
eine weltweite Umsicht gewährt. Es ist also nur ein anderes
Bild für den Apostolischen Stuhl. In diesem Bilde spricht
Benedikt XV. ganz wie Honorius III. sieben Jahrhunderte
früher in einer Dekretale, die mit der gleichen Klage
beginnt: „Super speculam Domini licet immeriti constituti,
dum diligeuter multo intuitu contemplamus statum Eccle-
siae generali dolemus plurimum et tristamur. .4" Zu
dieser Übersicht über die Weltlage ist aber der Papst wie
kein anderer Fürst oder Politiker oder Philosoph befähigt,
weil er durch seine Beziehungen zu allen Nationen mittels

1 Arx heißt überhaupt das Höchste und Oberste. Cf. arx
corporis (Seneca, Oedip. 185), caput et arx belli (Livius 28, 42), arx
omnium gentium (Cicero, Catilin. 4, 6).

2 S. Bonifatii I., ep 1 nr. 1 ad Rufum Thessalon., a. 419
(Coustant, p. 1019): Beatus apostolus Petrus, cui arx sacerdotii
dominica voce concessa est, in immensum gratulationis extollitur,
quoties pervidet concessi sibi honoris a Domino intemeratae se pacis
filios habere custodes.

3 Alexandri III., Bulla Apostolici sedis specula (Jaffé2 nr. 4490
Add.). Weil der Papst von seiner Hochwarte die Dinge überschaut,
so ist diese Warte gleichsam ein Spiegel, in welchem die Ereignisse
sich widerspiegeln. Daher gebraucht Honorius II. dieses Bild in
der Bulla Apostolicis sedis speculi (Jafîé nr. 7379). Cf. V arro, L. L. 5, 8
u»ed. : Speculum, quod in eo specimus imaginem : specula, de qua pro-
spicimus.

4 Honorii III., Bulla Super Speculam (Text nach Fr. C. v.
Savignv, Vermischte Schriften, Berlin 1850, III, p. 419).



40 Die Enzyklika Benedikt XV

der Organe der Hierarchie nicht nur über die Vorgänge,
sondern auch über die Ursachen derselben am genauesten
informiert ist, die Stimmen aller Nationen vernimmt und
deshalb einen objektiven Einblick in die Verhältnisse
gewinnen und sich selber ein unparteiisches Urteil bilden
kann. So überschaut er mit umfassendem Blick von seiner
Höhe die allgemeine Lage der Gesellschaft und
ihr trauriger Zustand erfüllt ihn mit bitterem Schmerz.
Er unterscheidet dabei den aktuellen äußeren Krieg der
Staaten und die inneren Kämpfe der Gesellschaft. Am
äußeren Kriege betrachtet er den Umfang, die
Kombattanten, die Art und Weise der Kriegführung, die
Folgen.

Pius X. hatte den vollen Umfang des großen Krieges
nicht mehr erlebt. Doch erkannte er schon in seiner kurzen
Hortatio vom 27. Juli 19141 die Gefahren der Ausdehnung
und die Folgen dieses Krieges, die er in einem Bilde
so treffend zeichnete: „Europa fere omnis in anfractus ab-

ripitur funestissimi belli," fast ganz Europa wird in die
Krümmungen des unheilvollen Krieges gewaltsam
hineingerissen, so daß die politische Gestaltung Europas gleichsam
verbogen oder umgebrochen werden muß. Schon am 8.
September klagt Benedikt XV. in seiner ersten Hortatio: „con-
tinuo percussit Nos horrore atque aegritudine inenarrabili
immane totius huius belli spectaculum, cum tantam Eu-
ropae partem, igni ferroque vastatam, rubescere vide-
remus sanguine christianorum2. " In weiteren Schreiben
wiederholt und verschärft er seine Klagen darüber. In
der Enzyklika konstatiert er den Umfang des zum
Weltkrieg angewachsenen Unglücks: hoc Europae atque adeo

orbis terrae spectaculum, quo nullum fortasse nec atrociuspost
hominum memoriam fuit nec luctuosius. Gerade der Umfang
des Krieges ist das, was ihn so furchtbar und folgenschwer
macht, nicht bloß in seiner Ausdehnung zu Lande und zur
See, zu Hause und in den Kolonien, sondern auch dadurch,
daß die neutralen Mächte sich auf die Dauer kaum mehr
in ihrer Neutralität behaupten können, weil ihre vitalsten
wirtschaftlichen Interessen leiden und weil ein solcher
Weltkrieg die internationale Arbeit lahmlegt.

1 A. Ap S. VI, p. 378 (Divus Thomas I, p. 388).
2 A. Ap. S. VI, p. 501 (D. Thomas I, p. 392).



„Ad beatissimi apostolorum principis" 41

Der Papst weist ferner auf die Kombattanten
hin, deren Verhältnisse das Übel erschweren: maximae sunt
praestantissimaeque opulentia gentes quae dimicant. Rußland, England,

Frankreich nebst Belgien einerseits, auf der anderen Seite
Deutschland, Oesterreich-Ungarn, zu denen sich jetzt noch
die Türkei gesellt hat, sind die teils durch ihren Wohlstand,

teils durch ihre Armeen mächtigsten europäischen
Staaten, deren politischer und kolonialer Einfluß sich über
alle Erdteile erstreckt. Die Hauptparteien, die in diesem
Kriege sich feindlich gegenüberstehen, sind gerade die
durch ihre wirtschaftlichen und kulturellen Kräfte leistungsfähigsten

Nationen, die infolgedessen auch über die
mächtigsten und furchtbarsten Mittel der neuesten Kriegskunst1
verfügen — Iwrriücis bene instructae (gentes) praesidiis, quae
novissime ars militaris invenit — und sich gegenseitig mit
ausgesuchter Grausamkeit bekämpfen: conficere se mutua ex-
quisita imnianitate contenduwt.

Obwohl der Papst in diesem Kriege neutral bleibt,
so kann er doch als unbefangener Zuschauer die Art und
Weise der Kriegführung bedauern und mißbilligen, ohne
damit einer bestimmten Partei eine Schuld zuzuschieben,
weil die moderne Kriegführung durch ihre Mittel an sich
unmenschlicher ist als früher. Er konstatiert eben nur, daß
die moderne Kriegskunst, welche die wirksamsten Mittel
zur Vernichtung des Gegners auswählt, auch solche
anwenden muß, die in ihrer Wirkung grausam sind: Nee

ruinarum igitur nee caedis m o dus: quotidie novo redundat cruore
terra, ac sauciis completur exanimisque corporibus.

Zu diesen unmenschlichen Mitteln rechnet man
nach heutigem Kriegsrecht2 den Gebrauch nicht
normalmäßigen Schieß materials, das nicht bloß den Soldaten
kampfunfähig macht, sondern den Körper zerfleischt und
die Heilung der Wunde verhindert. Ferner Mißhandlung

1 Um ein Beispiel anzuführen, so hat sich auf der Basis der
organischen Chemie die Explosivtechnik kolossal entwickelt und eine
Umänderung der Waffentechnik herbeigeführt, die wiederum eine
Änderung der Taktik des modernen Krieges mit sich brachte. Das
neue rauchlose Pulver ermöglicht eine rasante Flugbahn, Verbesserung
der Treffer, Erhöhung der Durchschlagskraft und Schußweite.

2 Vgl. Fr. v. Liszt, Das Völkerrecht3, Berlin 1904, §40, nr. III,
p. 321 ff E. Ulimann, Völkerrecht2, Freiburg i. B. 1898, § 149,
p. 322 ff.



42 Die Enzyklika Benedikt XV

und Tötung von Verwundeten, von Kriegsgefangenen, von
Wehrlosen ; daher nach unserer Ansicht auch die
unterschiedslose Anwendung von Luftbomben, wodurch Personen
verletzt werden, die nicht im Waffendienst stehen. Weiter
die Plünderung und Verheerung von Städten und
Gegenden. Endlich auch „die Verwendung von wilden oder
unzivilisierten Völkerschaften im Kriege unter zivilisierten
Staaten1." Solche Verletzungen des Völkerrechts von Seiten
der Küssen, Serben, Engländer, Franzosen und Belgier sind
notorische Tatsachen.

Während der Papst auf den Bruch des Völkerrechts
nicht eingeht, weil er als Neutraler gar kein Urteil über
das positive Recht aussprechen will, kann er doch die durch
Anwendung jener Mittel bewiesene Überschreitung des
rechten Masses in der Art der Kriegführung nicht unge-
rügt lassen. Er tut es mit feinem Takt in einer rhetorischen

Frage, womit er seinen neutralen Standpunkt wahrt :

Num> quos ita videris alteros alteris infestos, eos dixeris ab uno
omnes prognatos, num eiusdem naturae, eiusdem societatis humanae
participes? Num fratres agnoveris, quorum unus est Pater in
caelis? Zur rechten Würdigung der Enzyklika ist wohl zu
beachten, daß diese gegen den universalen Krieg
angeführten Gründe nicht spezifisch theologisch sind. Ler
Papst, der hier zu den Kombattanten spricht, stellt sich
vielmehr auf den nichtkonfessionellen und rein menschlichen

Standpunkt des philosophischen Naturrechts,
das jedem positiven Staatsrecht und auch dem Völkerrecht
zugrunde liegt. Selbst diejenigen unter den modernen
Juristen, welche die Existenz des Naturrechts leugnen, weil
sie keine philosophische Basis anerkennen, können doch
nicht umhin, das Element des Naturrechts tatsächlich
zuzugeben, indem sie dasselbe unter anderem Namen als
„Grundsätze der Menschlichkeitannehmen, die doch
ethischer Natur sind und deshalb ein Naturrecht begründen.

Die Enzyklika führt zwei Gründe an, nach denen der
Weltkrieg, wie er jetzt entbrannt ist, unnatürlich ist oder
vielmehr dem Naturrecht widerspricht. Erstlich ist er
eine schwere Verletzung der Einheit des
Menschengeschlechtes, das durch die Abstammung von einem

1 Ullmann, p. 823.
2 Vgl. F. v. Liszt a. a. O., § 1, nr. 1, p. 1; nr. 3, p. 6.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 43

gemeinsamen Stamme in der spezifischen Einheit der allen
Rassen gemeinsamen Menschennatur eine natürliche
Gemeinschaft bildet, die in der friedlichen Verbindung der
verschiedenen Völker und Staaten zu einer ethnarchischen
Gesellschaft sich auswachsen und eine internationale
Rechtsordnung anstreben soll. Zweitens stört der allgemeine
Krieg die aus der Einheit der menschlichen Gesellschaft
folgende natürliche Gleichberechtigung und das Gebot

der humanen Bruderliebe unter den Kindern desselben
Schöpfers und Vaters aller Menschen. Dadurch verletzt
dieser Krieg aber das Gebot der natürlichen Religion,
die, abgesehen von jeder übernatürlichen Offenbarung, sich
schon aus dem Verhältnis des Menschen zum Schöpfer
ergibt. Der Papst überschreitet also in dieser Mahnung das
Gebiet des Naturrechtes nicht.

Endlich weist er hin auf die traurigen Folgen des

großen Krieges für die Staaten, die Familien und die
einzelnen. Sie sind schon jetzt fühlbar geworden, nachdem der
Krieg einige Monate gedauert hat. Man braucht nicht
näher auf sie einzugehen, da sie bereits den brennenden
Wunsch nach baldigem Friedensschluß bei allen beteiligten
Völkern gezeitigt haben: Dum autem infinitis utrimque copiis
furiose decernitur, interea doloribus et miseriis, quae bellis, tristis
cohors, comitari soient, civitatis, domus, singuli premuntur. Es
leiden 1. die Familien, die doch die Grundlage der Gesellschaft

bilden : crescit in immensum in dies viduarum orborum-
que numerus; 2. die Staaten durch die Verkehrs- und
Handelsstörungen: tanguent interceptis itineribus commercial die
Landwirtschaft: vacant agri, und die Industrie: silent artes1',
3. die einzelnen durch die allgemeine Verarmung : in augu-
stiis locupletes, in squalore inopes, in luctu sunt omnes.

In dieser allgemeinen Beurteilung des Weltkrieges,
womit der Papst seine Neutralität nicht aufgibt, zeigt er,
daß dieser Krieg ein großes Übel ist. Das entspricht
ebenso der gesunden Philosophie wie der kirchlichen Lehre,
die in der Lehre des hl. Thomas2 ihren klassischen
Ausdruck gefunden hat. Wir wollen sie kurz skizzieren.

1 Cf. Cicero, de Gff. 2, 3.
2 S. Theo!. 2. II. q. 40. Cf. besonders die Kommentare von

Caietanus und B a n n e z ; ferner N. Signorielli, Philosophia
noralis, P. II lect. II cap. 2 a. 19 (ed. 2. Neapoli 1879, p. 194 sqq.).



44 Die Enzyklika Benedikt XV

An und für sich betrachtet, ist der Krieg, der immer
ein malum physicum ist1, in ethischer Hinsicht noch
indifferent; ebenso wie die Tötung eines Menschen,
bloß als menschliche Handlung (operatio humana) betrachtet,
an sich ethisch indifferent ist und erst durch ihre Beziehung
zur Gerechtigkeit die spezifische Differenz zwischen Recht
und Unrecht, von dem was erlaubt und nicht erlaubt, von
gut und schlecht annimmt. Der gerechte Krieg ist daher
an sich erlaubt und ein bon um morale, als ein
notwendiges Mittel, um das verletzte Recht eines souveränen
Staates zu schützen und wiederherzustellen. Der defensive

Krieg entspricht dem Recht der Notwehr, das jeder
Mensch dem ungerechten Angreifer gegenüber besitzt2,
innerhalb der Grenzen, die schon das römische Recht
in den Worten aussprach: inculpatae tutelae moderatione3.
Ebenso der Offensivkrieg, weil auch der einzelne das
ihm zugefügte Unrecht auf dem Wege des Zivil- oder
Kriminalprozesses verfolgen kann. Die Lage des Staates
darf aber nicht schlechter sein als die einer Privatperson,
da der Staat alle Privatpersonen zusammenfaßt. Vielmehr
muß sein Recht noch größer sein, weil die Gesellschaft
selbst ein höheres Gut ist als das Wohl des einzelnen.
Darum hat jeder Staat als vollkommen organisierte und
selbständige Gesellschaft das natürliche Recht auf
Selbsterhaltung. Ferner ist das staatliche Zusammenleben der
Menschen notwendig zur Erfüllung ihrer vom Schöpfer
gestellten Aufgabe. Daher kann der Staat gar nicht auf das
Recht der Selbsterhaltung verzichten, ebenso wie der
einzelne keinen Selbstmord begehen darf. Deshalb wird der
Krieg, wenn alle anderen Mittel versagen, sogar eine
strenge Pflicht der Gerechtigkeit für den Staat und den
Träger der Staatsgewalt und diese Pflicht ist in der rein
natürlichen Religion durch die Pflicht der Pietät begründet

1 Das nur in gewisser Hinsicht ein Gut genannt werden kann,
z. B. wegen der Ausbildung der Körperkraft der Soldaten.

2 L. 45 Dig. ad leg. Aquil. (9, 2): Vina vi defendere omnes leges
omniaque iura permittunt.

3 L. 1 Cod. Unde vi (8, 4): Recte possidenti ad defendendam
possessionem quam sine vitio tenebat, inculpatae tutelae moderatione
illatam vim propulsare licet.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 45

und in der christliehen Religion nicht aufgehoben, sondern
durch die religiöse Vaterlandsliebe vertieft1.

Damit aber der Krieg gerecht sei, sind drei
Bedingungen erforderlich, die zusammentreffen müssen. Der
hl. Thomas2 präzisiert sie so: 1. Primo quidem aucto-
ritas principis, cuius mandato bellum est gerendum.
Der gerechte Krieg kann nur von dem legitimen Vertreter
der Staatsgewalt ausgehen. 2. Secundo requiritur iusta
causa, ut scilicet illi, qui impugnantur, propter aliquam
culpam irnpugnationem mereantur. 3. Tertio requiritur, ut
sit intentio bellantium recta, qua scilicet intenditur,
vel ut bonum promoveatur, vel ut malum vitetur... Potest
autem contingere, ut, si sit légitima auctoritatis indicentis
bellum et causa iusta, nihilominus propter pravam inten-
tionem bellum reddatur illicitum.

Die Kirche hat daher die Ansicht, daß der Krieg an
sich unerlaubt sei, stets als häretisch verworfen s. Anderseits

muß auch die extrem entgegengesetzte Ansicht
verurteilt werden, die in der modernen Philosophie, besonders
seit der Herrschaft der Entwicklungslehre, aufgetreten ist,
der Krieg sei an sich ein bonum morale, weil er zur
notwendigen Entwicklung der menschlichen Gesellschaft
gehöre. Man hat den Krieg sogar für den „wichtigsten
Staatsbildner und für die erste und älteste Form des
völkerrechtlichen Verkehrs" gehalten4. Diese Auffassung
entspricht einer materialistischen und ungläubigen
Philosophie, widerstreitet aber dem Wesen der menschlichen
Natur und dem daraus entspringenden Naturrecht. Sie ist

1 Vgl, Kopp, Vaterland und Vaterlandsliebe, Divus Thomas I,
p. 324 f. ; p. 330 ff. ; p 445 ff'. — BenedictiX Alloc. Con interesse
vivissimo ad iuvenes associationis romanae „Religione e Patria",
15 dec. 1914 (Acta Pontificia, XIII, p. 11—22): „Von der doppelten
Liebe zur Religion und zum Vaterland kann man sagen, daß die
eine die andere erzeugt, und daß man die zweite nicht ohne die erste
haben kann ; denn die Liebe zur Religion zieht auch die zum Vaterland
öach sich, und die wahrste, legitimste und wirksamste Vaterlandsliebe
ist nur diejenige, die sich auf die Liebe zur Religion gründet."

2 S. Theol. 1. II. q. 40 a. 1 c.
3 Banez, Comment, in Secundam Secundae..., q. 40 a. 1 concl. 1

(Venetiis 1587, p. 1894): Bellum non est per se et intrinsece malum, sed
servatis iustis conditionibus semper fuit licitum in quacumque lege, et
adversus quoslibet hostes reipublicae, et oppositum asserere est manifesta

haeresis. Die historischen Nachweise: p. 1892sq.
4 Vgl. y. Liszt a. a. 0., p. 304.



46 Die Enzyklika Benedikt XV

ferner in sich widersprechend, weil sie das Unrecht oder
den Rechtsbruch zur formalen Quelle des Rechtes macht,
aber damit den Gegensatz von Recht und Unrecht aufhebt
und die physische Macht oder Gewalt als solche zum
Recht erhebt1. Sie widerspricht endlich der biblischen
Offenbarung und der christlichen Lehre und muß deshalb
ebenfalls als häretisch qualifiziert werden.

Der erste Teil der Enzyklika endet mit der
Mahnung zum Frieden. Gleich zu Anfang seiner Regierung
wiederholte Benedikt diese Mahnung seines Vorgängers,
dessen Andenken er auch in der Enzyklika wie in anderen
Erlässen besonders ehrt. Er richtet sie an diejenigen, qui
res reyunt vel gubernant publicas, und beschwört sie, im
Hinblick auf das Elend des Krieges, ihren Völkern die
Segnungen des Friedens, die er treffend alma munera nennt2,
sobald als möglich zurückzugeben. Dabei hebt er seine
apostolische Aufgabe noch mehr hervor, indem er als
Stellvertreter des göttlichen Friedensfürsten spricht und darum
hofft, daß auch beim Antritt seines Amtes dieselben Worte
Gehör finden, mit denen die Engel die Geburt des Erlösers
den Hirten verkündet hatten : in terra pax hominibus borne
voluntatis. Diejenigen qui res reyunt vel gubernant publicas sind
die Träger der Staatsgewalt, wie aus dem folgenden Satze
klar hervorgeht: quorum in manibus fortuna civitatum sita est.
Er wendet sich daher an die Monarchen, die das Königsamt

besitzen und beziehungsweise3 an die nichtmonarchischen
Staatsleiter.

In dieser Friedensmahnung spricht der Papst noch
ein allgemeines Wahrheitsurteil aus über die moralische

Bewertung des Krieges überhaupt, wodurch er
zugleich seinen neutralen Standpunkt im gegenwärtigen
Kriege objektiv begründet: Aliae profecto sunt viae, rationes
aliae, quibus, si qua sunt violata iura, sarciri possunt. Wenn
irgendwelche Rechte eines Staates wirklich verletzt sind,
so ist der Krieg, den man ja die ultima ratio regum oder
„das äußerste internationale Zwangsmittel4" nennt, doch
nicht das einzige Mittel zur Wiederherstellung des ver-

1 Pii IX., Syllabus, nr. 59—61 (Denzinger ,2, nr. 1759—1761).
2 Weil der Friede die Ernährung und das Gedeihen des Volkes

gewährleistet: almus von alere. Cf. Bentley zu Horaz, Sat. 2, 4, 19.
3 vel, nicht aut.
4 Ullmann a. a. O., p. 18.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 47

letzten Rechtes, sondern es gibt noch andere Wege, auf
denen die gebührende Genugtuung zu erlangen ist, und
andere rationes oder Weisen, durch welche dieses Ziel
erreicht werden kann. Wenn man zwischen viae und rationes
unterscheiden will, so gehören zu den Wegen, auf denen
die nichtkriegerische Erledigung von Streitigkeiten unter
den Staaten erfolgen kann, die Vorverhandlungen und nach
Ausbruch eines Krieges noch der Waffenstillstand. Die
Rationes dagegen sind doppelter Art: Vereinbarungen
und nichtkriegerische Selbsthilfe. Die ersteren können
entweder zwischen den beteiligten Staaten direkt geführt
werden und zu einem Vergleiche oder zur Anerkennung
oder zum Verzichte in betreff der Streitobjekte führen.
Ferner kann die Erledigung auch durch die Mitwirkung
anderer nichtbeteiligter Staaten erfolgen: durch die
angebotenen oder erbetenen guten Dienste (bons offices) einer
dritten Macht, oder durch direkte Vermittlung (Médiation),
die mehrfache Formen annimmt, aber doch kräftiger ist als
die bei guten Diensten erteilten bloßen Ratschläge. Zur
Vermittlung rechnet man auch die Einberufung eines
Staatenkongresses. Endlich bleibt noch der Schiedsspruch
übrig. Ob die Rolle, die der Papst im Jahre 1885 im
Karolinenstreite zwischen Deutschland und Spanien übernahm
und mit glücklichem Erfolge durchführte, die eines bloßen
Vermittlers oder eines Schiedsrichters war, darüber sind
die Völkerrechtsiehrer nicht einig1. Im Mittelalter hat der
Heilige Stuhl oft genug das Schiedsamt ausgeübt, das ihm
kraft seiner Stellung und seiner apostolischen Vollmacht
nicht nur zusteht, sondern auch am besten gelingen kann.
Die eigenartige Form der Selbsthilfe dagegen besteht nach
modernem Völkerrecht darin, daß sie noch keinen
Kriegszustand erzeugt : man rechnet dazu die vielumstrittene
Intervention, die auch in der Form einer Okkupation oder
Friedensblokade vorkommt, die Anwendung von Repressalien

und die Retorsion, wie z. B. der sogenannte Zollkrieg.
Selbstverständlich kann die Selbsthilfe gar nicht mehr in
Betracht kommen, nachdem der Krieg ausgebrochen ist.

Welche von diesen friedlichen Mitteln jetzt
anzuwenden seien, gibt die Enzyklika in weiser Zurückhaltung

1 Vgl. v. B ulmer in cq. bei v. Holtzendorff, Handbuch des
Völkerrechts IV, p. 26 ff.



48 Die Enzyklika Benedikt XV

nicht an. Der Papst sagt nur, man möge sie — wie sich
von selbst versteht nach vorausgehender Einstellung der
Kriegsoperationen wenigstens durch einen AVaffenstillstand
— in gutem Glauben und mit ernstem Willen versuchen,
denn das sind die Voraussetzungen, die allein einen
Kontrakt ermöglichen, wie es jede Übereinkunft, jeder
Vergleich ist, der den Willen der streitenden Parteien bindet.

Damit der Papst seine Neutralität bewahrt und ihm
keine Voreingenommenheit in der Streitsache unterstellt
werden kann, schließt er diesen Abschnitt mit der
Versicherung, daß er als Friedensmahner nur seines Apostolischen

Amtes waltet, das ihn zum unparteiischen Freund
der Mächte und zum Vater aller Nationen macht: Ipsorum
Nos universarumque gentium amore impulsi, nulla Nostra causa,
sic loquimur. Ne sinant haue amici et patris vocent in irritum
cadere.

IV
Der zweite Abschnitt des ersten Teiles, der mit At

vero1 beginnt, behandelt das andere schwere Übel der
menschlichen Gesellschaft, worin eigentlich der tiefste
Grund des Weltkrieges zu suchen ist. Es ist der soziale
Kampf innerhalb der Gesellschaft: Alterum est in ipsis me-
dullis humanae societatis inhaerens, Juriale malum. Er nennt es
so, weil es mit Wut und Käserei verbunden ist und
gleichsam als rächende Furie erscheint2. Damit ist aber
der äußere Krieg, der aus diesem im Mark der
gegenwärtigen Gesellschaft liegenden Samen hervorgegangen ist,
zugleich als ein Strafgericht Gottes über die Sünden der
Gesellschaft charakterisiert. Das erinnert an das Urteil
Pius X., der auf „die Macht der Finsternis3" hinwies und
auf „die feindliche Gewalt, die schon lange die Kirche fast
in keinem Teile von Europa zur Ruhe kommen ließ4."

1 A. Ap. S. VI, p. 567.
2 Ahnlich deutete Lactantius 6, 19 die drei Furien der alten

Mythologie: Très Furiae sunt très affectus, qui homines in omnia
facinora praeeipites agunt, ira cupiditas libido; ex quibus ira ultionem
desiderat, cupiditas opes, libido voluptates,

3 potestas tenebrarum: Encycl. Editae saepe. 26 maii 1910 (A.
Pont. VIII, p- 318).

4 Pii X., Ep. ad Patriarcham Olyssiponen., 13 mart. 1911 (A.
Ap. S. III, p. 230): inimica vis quae nulla ferme in Europae parte
Ecclesiam iamdiu sinit quiscere



Ad beatissimi apostolorum principis" 49

Im modernen Staats- und Gesellschaftsleben hat sich
der Abfall von den Gesetzen und Einrichtungen des
Christentums vollzogen, die geeignet waren, den Frieden
zu erhalten. Das, was man Frieden nennt, ist der
ungestörte, ruhige Zustand geordneter Verhältnisse1. Dieser
Zustand ist gestört, weil man die Grundlagen der sozialen
Ordnung preisgegeben hat und eine solche Verkehrung des
Denkens und ein solcher Verfall der Sitten eingetreten ist,
daß man den Untergang der menschlichen Gesellschaft als
nahe bevorstehend befüi chten muß, wenn Gott nicht rechtzeitig

hilft. Der Papst sagt nicht den Untergang der Menschen
yoraus — denn über den Zeitpunkt des Weltunterganges
lehrt die Offenbarung, daß ihn niemand wissen kann —,
sondern der Jiumana consortio2, der geordneten sozialen
Gemeinschaft, also die Anarchie, die auch das Völkerrecht
aufhebt. Innerhalb der natürlichen Gesellschaft ist bei dieser
Lage kein wirksames Prinzip mehr vorhanden, das aus sich
imstande ist, den fortschreitenden Verfall aufzuhalten, die
gestörte Ordnung wieder herzustellen. Die Rettung ist nur
möglich durch das Eingreifen der Vorsehung Gottes. Und
damit gibt der Papst wieder zu erkennen, daß auch der
Weltkrieg mit seinen furchtbaren Folgen als eine Zulassung
der göttlichen Vorsehung angesehen werden muß, um die
Menschen zum Glauben an Gott und zum Gehorsam gegen
seine Gesetze zurückzuführen.

Das zeigt sich in vier Hauptpunkten, die der Papst
konstatiert und als die vier Ursachen angibt, weshalb
die menschliche Gesellschaft in so hohem Grade zerrüttet
wird. Der Ausdruck perturbari darf noch näher dahin
erklärt werden, wenn man die Gesellschaft organisch, als
eine große Familie in ihrer natürlichen Einheit, mit einer
Person, in platonischem Sinne als den Menschen im großen
auffaßt, so daß sie gleichsam die zügellosen Leidenschaften5
sind, denen die moderne Gesellschaft sich hingibt bis zum
Wahnsinn. Diese, sagt Benedikt, müsse man mit gemeinsamer

Anstrengung, communiter, aus der Gesellschaft aus-

1 Cf. S. Thomas, S. Th. 2. II. q. 29 a. le et ad 2.
2 consortio im Sinne der aristotelischen Koivmvid.
3 Cicero, Tusc. 4, 15: Ex vitiositate concitantur perturba-

tiones, quae sunt turbidi animorum concitatique motus, aversi a
ratione et inimicissimi mentis vitaeque tranquillae. Cf. de finib.
3, 10 f.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 4



50 Die Enzyklika Benedikt XV

treiben, und zwar durch die Rückkehr zu den christlichen
Prinzipien, wenn man wahrhaft vorhat, die sozialen
Verhältnisse friedlich zu gestalten und richtig zu ordnen.

Die erste von diesen Ursachen, die der Papst aus
den Erscheinungen der Gegenwart analytisch findet, ist
der Mangel an gegenseitigem Wohlwollen, das in
der Verbindung von Menschen zu Menschen fehlt: abesse ab
hominum cum hominibus coniunctione benevolentiam mutuam. Dies
Wohlwollen ist aber die eigentliche Liebe zum Menschen,
die nicht um eines anderen Zweckes oder Nutzens willen
geübt wird, sondern nur das Wohl des anderen will1.
Diesen Gedanken begründet der Papst theologisch2, indem
er die christliche Liebe mit der rein menschlichen
vergleicht. Christus kam, um das durch die Sünde zerstörte
Reich der Liebe wieder herzustellen und legte dazu die
Caritas zugrunde, die um Gottes Willen handelt und auch
im geringsten die Würde der Person, die Christus erlösen
wollte, achtet. Das ist die Bruderliebe im Christentum,
welche die größte Freundschaft zwischen den Gliedern der
Gesellschaft herstellt. Die heutige Gesellschaft dagegen
predigt zwar die humane Brüderlichkeit und preist sie als
eine der größten Errungenschaften des Zeitalters der
Humanität. Allein niemals ist die Brüderlichkeit unter den
Menschen so wenig geübt worden wie jetzt. Das beweist
erstens der grausame Haß, der aus der nationalen
Verschiedenheit entspringt : crudelissima ob dissimilitudines generis
sunt odia. Ferner die Streitigkeiten unter den Nationen:
gentem a gente potius simultates quam regiones séparant. Weiter
der Neid der Stände innerhalb desselben Staates und
derselben Stadt : eadem in civitate, eadem inter moenia flagrant
mutua invidia ordines civium. Endlich der Egoismus, der
gleichsam als oberstes Gesetz im Privatleben gilt: inter
privatos autem omnia amore sui tamquam suprema lege diriguntur.

Daher ist es nötig, mit allem Eifer zu trachten, daß
die Caritas Christi3 wieder unter den Menschen herrsche.
Das, so erklärt der Papst, soll das besondere Werk seines
Pontifikats werden : Hoc certe semper Nobis propositum habituri
sumus, relut proprium Nostri Pontificatus opus. So faßt er sein

1 S. Thomas S. Theol. 1. II. q. 26 a. 4.
2 A. Ap. S. VI, p. 568.
s Cf. S. Thomas, S. Th. 2. II. qu. 23 a. 1.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 51

Regierungsprogramm in die Worte des Apostels Johannes :

Diligamus alterutrum1. Dabei lobt und empfiehlt er auch die
modernen Wohltätigkeitseinrichtungen, erklärt aber, daß
sie nur dann von wirklichem Nutzen sind, wenn sie dazu
beitragen, die wahre christliche Liebe gegen Gott und die
Mitmenschen zu pflegen.

Die zweite Ursache der sozialen Wirren ist die
Mißachtung derAutorität der Regierungen : despectui
haberi eorum qui praesunt auctoritatem2; weil die Autorität
der Obrigkeit dem Volke nicht mehr heilig ist: quod iam
non sancta vulgo sit eorum, qui cum potestate praesunt, aucto-
ritas3. Die Gewalthaber sind hier diejenigen, welche nicht
etwa bloß die physische Macht, sondern die moralische
Gewalt im Staate besitzen. Dieser Mangel ist eine Folge
der falschen Philosophie. Seitdem man den Ursprung jeder
menschlichen Rechtsmacht nicht mehr von Gott, dem
Schöpfer und Herrn, sondern nur aus dem freien Willen
der Menschen ableiten wollte — wie Rousseau aus einem
angeblichen contrat social —, sind die Banden der Pflicht,
die zwischen der Obrigkeit und den Untertanen bestehen
müssen, so geschwächt worden, daß sie fast ganz
verschwunden sind. Denn der Liberalismus, die mit Eigensinn
verbundene maßlose Sucht nach Freiheit, hat allmählich
alles ergriffen, selbst die naturrechtliche Autorität in der
Familie nicht unberührt belassen und ist sogar bis in das
Innere der Kirche gedrungen: in sacros usque recessus
penetrant. Gleichsam die inneren Gemächer der Kirche sind das
Priestertum und die religiösen Orden. Die Folgen des
Verfalles der öffentlichen Autorität und des Autoritätsgefühls

sind diese: 1. Verachtung der Gesetze: Hinc con-
temptio nascitur legum\ 2. die demokratische Bewegung, vor
der schon Pius X. so sehr gewarnt hatte4: hinc motus multitu-
dinum; 3. die zahllosen Versuche, um die Disziplin zu
lockern : hinc sexcentae repertae viae ad disciplinae nervös eli-
dendos; 4. die Freveltaten des Anarchismus: hinc immania
ülorum facinora, qui cum se nulla teneri lege profiteantur, nec
fortunas hominum verentur nec vitam perdere.

Zu der geschilderten Verkehrtheit der Ansichten und
der Sitten — Ad hanc opinandi agendique pravitatem —,

1 1 loan. 8, 23. — 2 A. Ap. S. VI, p. 568. — 8 Ib. p. 570.
* P i i X. Alloc. Consist., Ex quo postremum, 25 maii 1914. Vgl.

bivus Thomas I, p. 278.
4*



52

wodurch die Verfassung der menschlichen Gesellschaft
unnatürlich verkehrt wird, darf der Papst nicht stillschweigen,
weil ihm das Lehramt der Wahrheit von Gott aufgetragen
ist. Der Papst spricht hier ausdrücklich als oberster Lehrer,
er wendet sich an alle Völker, also auch an alle Gläubigen.
Er verurteilt, hanc opinandi agendique pravitatem, also Irrtümer,
die den Glauben und die Sitten betreffen, denn der
Ausdruck p r a v i t a s bedeutet im kirchlichen Sprachgebrauche
einen Irrtum, der ein Verstoß gegen den Glauben ist und
auch das beweist der Papst, indem er diesem Irrtum die
entgegengesetzte Lehre der Heiligen Schrift gegenüberstellt:

popidosque admonemus illms doctrinae, quam nulla homi-
num placita mutare possunt: rNon est potestas nisi a Deo: quae
autem sunt, a Deo ordinatae sunt1.'1

Daher ist diese Erklärung der Schriftworte eine
autoritative und der weiter daraus gefolgerte Satz ein unfehlbares

dogmatisches Wahrheitsurteil: Quisquis
igitur inter homines praeest, sive is princeps est sive infra prin-
cipatum, eins divina est origo auctoritatis. Jeder, der in der
menschlichen Gesellschaft eine soziale Rechtsgewalt ausübt,
mag er der Fürst, nämlich der Oberste sein oder unter
einer obersten Regierungsgewalt stehen, besitzt eine Autorität,

die göttlichen Ursprungs ist. Damit ist nicht
behauptet, daß die betreffende Amtsperson als einzelne Person
direkt von Gott eingesetzt ist, wohl aber daß die Autorität,

womit sie bekleidet ist, ihre bestimmte soziale
Regierungsgewalt, auf göttlicher Anordnung beruht. Denn
nach dem Gesetze, das der Schöpfer in die menschliche
Natur gelegt hat und das von der natürlichen Vernunft
erkannt und schon durch das Naturrecht sanktioniert ist, muß
die menschliche Gesellschaft in ihren verschiedenen
Regierungsformen unter eine verschiedentlich abgestufte soziale
Rechtsgewalt geordnet und gegliedert sein. Ohne soziale
Gewalt ist keine Gesellschaftsform möglich, weil ohne
dieselbe die einzelnen nicht zu einer geordneten Gemeinschaft

geformt werden können. Die Übertragung dieser
Gewalt auf eine bestimmte Person kann möglicherweise durch
die Wahl der Teilnehmer geschehen, also vom freien Willen
der Menschen abhängen. Aber die soziale Gewalt als solche
ist keine freie Schöpfung des menschlichen Willens, sondern
eine göttliche Einrichtung, die dem Wesen des Menschen

1 Rom. 18, 1.



rAd beatissimi apostolorum principis" 53

entspricht, der auf das vernunftgemäße und geordnete
Zusammenleben mit anderen Menschen von Natur aus
angewiesen ist, weil er sich nicht in allem allein helfen, sich
nicht menschenwürdig ausbilden, sich nicht wahrhaft
ausleben kann. Diese Lehre enthält keine Beschränkung auf
die monarchische Regierungsform, sondern gilt für jede
mögliche vernunftgemäße oder zweckmäßige Gesellschaftsform,

mag der Träger der sozialen Gewalt eine einzige
Person, Princeps, oder eine Mehrheit von Personen sein.
Wenn auch, philosophisch und abstrakt betrachtet, die
Monarchie an sich als die beste Regierungsform erscheint, so
ist doch jede andere vernünftige Form unter den besonderen

Umständen mehr oder weniger zur Erreichung des
sozialen Zweckes geeignet. Deshalb hat auch die Kirche
die legitime Republik ebenso wie die Monarchie zu allen
Zeiten anerkannt.

Durch dieses lehramtliche Urteil, daß jede soziale
Gewalt ihren Ursprung von Gott hat, ist aber der
kontradiktorische Satz von selbst als häretisch erklärt: „Keine
soziale Gewalt ist göttlichen Ursprungs." Ebenso der
partikulär-bejahende Satz, welcher behauptet, daß die soziale
Gewalt ihren Ursprung im freien Willen der Menschen
habe : weil diese letztere Behauptung dem als wahr erklärten
allgemeinen Satze partikulär-kontradiktorisch widerspricht
und dadurch die Wahrheit des richtigen allgemeinen Satzes
verneint.

Der Papst zieht ferner aus dem göttlichen Ursprung
der sozialen Gewalt die weitere schon in der Heiligen
Schrift enthaltene Folgerung, daß dieser Gewalt gegenüber
die Pflicht des religiösen Gehorsams besteht und erklärt
denselben als den Gehorsam, der aus innerlicher Gewissenspflicht

geleistet werden muß. Er ist ein Gebot der
vernünftigen, natürlichen Religion und hat seine Grenze nur
am entgegenstehenden höheren Gesetze Gottes : Qmre
Paulus1 non quovis modo, sed religiose, id est ex conscientiae

officio, obtemperandum iis esse ediert, qui pro potestate iubent,
nisi quid iubeant divinis contrarium legibus. Der böswillige
Ungehorsam gegen einen legitimen Befehl des Trägers der
sozialen Gewalt ist daher Ungehorsam gegen Gott selbst
und zieht ewige Strafen nach sich2.

1 Rom. 18, 5 ; 1 Petr. 2, 13, 14. - 2 Rom. 18, 2.



54 Die Enzyklika Benedikt XV

Nach dieser dogmatischen Erklärung legt der Papst
den Fürsten und Lenkern der Völker die feinsinnig
gefaßte rhetorische Frage vor: ob es eine kluge und sowohl
für die öffentliche Gewalt wie für die Staaten selbst
heilsame Politik sei, von der christlichen Religion abzugehen,
von der doch die Staatsgewalt selbst so große Kraft und
Stütze empfängt, weil die Rechte der Staatsgewalt die
religiöse Sanktion besitzen. Insbesondere ob die Ausschließung
der Lehre des Evangeliums und der Kirche aus der
Staatsverfassung und aus dem öffentlichen Jugendunterricht etwa
Sache der Staatsweisheit sei. Er beruft sich auf die
Erfahrung, daß gerade dort die menschliche Autorität
daniederliegt, wo die Religion verbannt ist. Er vergleicht
dann die geschichtliche Entwicklung des Menschen mit
derjenigen der staatlichen Gesellschaften. Sowie beim ersten
Menschen, sobald als er seinen Willen von Gott abgekehrt
hatte, die ungezügelten Leidenschaften die Herrschaft des

vernünftigen freien Willens abwarfen, ebenso haben auch
die Völker der Autorität ihrer Leiter gespottet, sobald
diese selber die göttliche Autorität verachten. Es bleibt
dann nur übrig, die aufrührerische Bewegung mit Gewalt
zu unterdrücken. Mit physischer Gewalt zwingt man die
Körper, den Geist der Menschen aber nicht.

In diesen Ausführungen sind daher zwei andere
dogmatische Urteile enthalten. Das erste verwirft die
Ausschaltung der christlichen Religion aus dem öffentlichen

Leben. Der verurteilte Satz lautet: est pru-
dens ac salutare consilium cum potestati publicae tum
civitatibus a sancta Iesu Christi religione discedere. Das
zweite Urteil verwirft die Ausschließung der Lehre des
Evangeliums und der Kirche aus der Staatsordnung und
aus dem öffentlichen Jugendunterricht. Der Irrtum lautet:
doctrinam Evangelii et Ecclesiae velle a disciplina civitatis,
a publica iuventutis institutione exclusam, civilis sapientiae
est. Das kontradiktorische Gegenteil dieser beiden
Sätze ist die Lehre der Kirche. Durch diese neue
Formulierung hat das oberste kirchliche Lehramt den
schon längst verworfenen Irrtum der Trennung von Kirche
und Staat inhaltlich genauer präzisiert und damit einen
dogmengeschichtlichen Fortschritt gemacht.

Die dritte Ursache der allgemeinen sozialen
Störung ist der Klassenkampf: ordines cum ordinibus



„Ad beatissimi apostolorum principis" 55

civium iniuriose contendere1. Das ist die natürliche Folge der
beiden ersten Ursachen. Die Glieder des Geselischafts-
körpers müssen durch die gegenseitige Caritas miteinander
und durch den Autoritätsgehorsam mit ihrem Haupte
verbunden sein. Da dieser doppelte Zusammenhang aufgehoben

oder doch sehr geschwächt ist, kann man sich nicht
wundern, daß die gegenwärtige Gesellschaft gleichsam in
zwei Lager zerfallen ist, die sich untereinander bitter und
ununterbrochen bekämpfen: hanc hominum societatem disper-
titam in duas tamquam acies videri, quae inter se acriter et
assidue digladientur2.

Indem der Papst diesen Klassenkampf zwischen
Kapitalisten und Industriellen einerseits und anderseits dem
Proletariat und den Arbeitern schildert, verwirft er den
Satz, wegen der Gleichheit der Menschen in bezug auf
ihre Natur müßten alle auch in der Gesellschaft eine
gleiche Stellung haben : non ex eo, quod homines sunt pares
natura, sequi ut parem omnes ohtinere debeant in communitate
locum. Die soziale Lage des einzelnen sei vielmehr der
Erfolg seiner eigenen Anstrengung. Der Besitz ist daher keine
Okkupation fremder Güter und der Kampf der
Nichtbesitzenden gegen die besitzenden Klassen ist deshalb nicht
bloß gegen die Gerechtigkeit und Caritas, sondern gegen
die "Vernunft; besonders auch deshalb, weil die ärmeren
Klassen ihre Lage durch ehrliche Arbeit verbessern können.
Unter den schädlichen Folgen dieses Kampfes beklagt
der Papst besonders die häufigen Streiks und die
aufständischen Bewegungen. Theologisch wichtig ist die
Begründung seines Urteils über den Streik durch Hervorhebung

eines Momentes, das wenig beachtet wird : der
Streik bringe gewöhnlich eine Einstellung der für die
bürgerliche und staatliche Gesellschaft höchst notwendigen
Arbeiten mit sich, was bei einem Generalstreik öfter
vorkommt. Ein Beispiel aus vielen ist die Beteiligung der
Eisenbahner am Streike. Es ist demnach bei der moralischen
und theologischen Beurteilung der Frage nach der Erlaubtheit

des Streiks zu berücksichtigen, daß jeder Streik an
sich unerlaubt ist, der die höheren Interessen des öffentlichen

Wohles schädigt oder unter den besonderen
Umständen zu schädigen geeignet ist.

1 A. Ap. S. VI, p. 568. — 2 Ib. p. 571.



56 Die Enzyklika Benedikt XV

Der Papst bringt ferner die Enzykliken Leo XIII.
gegen die Irrtümer des Sozialismus in Erinnerung, nennt
ihre Vorschriften gravissima illa prciecepta, bestätigt sie und
befiehlt, daß sie in den katholischen Vereinen und
Versammlungen, in der kirchlichen Predigt und in der Presse
beleuchtet und eingeschärft werden. Die Bischöfe werden
beauftragt, dafür zu sorgen. Die Haupsache aber sei die
Ermahnung zur brüderlichen Liebe nach dem göttlichen
Gesetze der Caritas. Diese gegenseitige Liebe kann zwar
die sozialen Unterschiede nicht aufheben, aber sie kann
bewirken, daß sie erträglich werden.

Bei der Analyse der Krankheit des sozialen Körpers
sieht der Papst die vierte und tiefste Ursache in
dem sittlichen Verfalle, der in der maßlosen Begierde nach
irdischen Gütern wurzelt : Fluxa et caduca ita sitienter appeti
bona, quasi non alia sint, eaque midto potiora, liomini propos ita
ad comparandum 1. Die Wurzel aller sozialen Übel ist in den
Worten des Völkerapostels2 aufgedeckt: Radix... omnium,
malorum est cupiditass. Die perversen Schulen und die
schlechte Presse haben, neben anderen Ursachen, den
verderblichen Irrtum verbreitet, daß es kein ewiges Leben
gebe, in dem man glücklich sein könne, weshalb man das
Glück nur in den irdischen Gütern sucht. Weil diese Güter
aber ungleich verteilt sind und die staatliche Gewalt doch den
Besitz derselben schützt, darum wird sie gehaßt, werden die
Begüterten beneidet und darum entstehen die Klassenkämpfe.

Dagegen hat Christus in der Bergpredigt4 die Werke
der irdischen Seligkeit erklärt und damit die Grundlagen

der christlichen Philosophie gelegt. Dieser divina phi-
losophia — die von Christus geoffenbart ist — liegt die
Wahrheit zugrunde, daß die irdischen Güter nur den
Schein des Guten haben, aber nicht das sind, was uns
wahrhaft glücklich machen kann, denn das ist nur das
höchste Gut, Gott selbst, in dessen Besitz unsere
übernatürliche Seligkeit besteht: deshalb müssen wir, um auf
Erden glücklich zu sein, lernen, um Gottes willen auch
die irdischen Güter zu entbehren. Diese hochwichtige
Glaubenslehre wird von den meisten vernachlässigt,
von vielen vollständig vergessen. Allein die Herzen aller

1 A. Ap. S. VI, p. 568. — 2 1 Tim. 6, 10. — 3 A. Ap. S. VI,,
p. 573. — 4 Luc. 6, 20-22.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 57

Menschen müssen nach dieser Lehre erneuert werden,
sonst werden die Menschen und die Gesellschaft nicht zur
Ruhe kommen. Endlich muß der Glaube an das
Ubernatürliche und damit die Verehrung der ewigen Güter, das
Verlangen nach ihnen, die Hoffnung auf ihren Besitz unter
den Menschen wieder ergrünen. Je mehr der übernatürliche

Glaube {Fides) wieder bei den Menschen wächst, um
so eher wird ihr maßloses Streben nach den nichtigen
irdischen Gütern schwinden; und wenn die Caritas wieder
aufersteht, werden allmählich die sozialen Bewegungen und
Streitigkeiten zum Schweigen kommen.

V
Der zweite Teil der Enzyklika handelt von der

Lage der Kirche1. Er enthält die prinzipielle
Beurteilung und gibt entsprechende praktische Vorschriften.
Der Papst leitet diesen Teil seiner schmerzlichen Betrachtung

mit dem Trost ein, den er aus der Hinterlassenschaft

seines Vorgängers gewinnt, der durch sein
heiliges Leben den Apostolischen Stuhl verherrlichte und
zählt die großen Verdienste desselben um die Kirche pietätvoll

auf: religiöser Eifer des Klerus, Frömmigkeit des
christlichen Volkes, Aktion und Disziplin der katholischen
Vereine, Neugründungen und Vermehrung der Bistümer,
Erziehung der Kleriker nach der Strenge der alten Ca-
nones mit Rücksicht auf die Zeitverhältnisse, Beseitigung
temerärer Neuerungen in der Theologie, Heiligung der
Kirchenmusik und des Gottesdienstes, Ausbreitung des

Christentums in den Missionen. Daran schließt er sein
spezielles Pastoralprogramm an, dessen Hauptpunkte
angegeben werden.

Das erste ist die für jede Gesellschaft notwendige
innere Einheit, die Eintracht: omnino Nobis faciendum est,

ut dissentiones atque discordiae inter catholicos, quaecumque sunt,
desinant esse, novae ne posthac oriantur, sed ii iatn unum idemque
omnes et sentiant et agant. Der Papst konstatiert das
Vorhandensein solcher Streitigkeiten und erklärt es geschichtlich.

Die Feinde Gottes und der Kirche — das sind die
Anhänger des modernen Unglaubens in der weltweiten
Organisation der geheimen Gesellschaften, die notorisch den

1 A. Ap. S. VI, p. 575, Nunc autem.



58 Die Enzyklika Benedikt XV

Glauben an Gott und den Bestand der Kirche vernichten
wollen — säen listig den Samen der Zwietracht unter den
Katholiken aus, weil jeder innere Streit der Katholiken
einen Sieg für die Feinde der Kirche bedeutet. Dieser
Plan ist ihnen leider so oft geglückt — zum Schaden der
Religion, Wie das geschehen ist zur Zeit des Deismus und
der Aufklärung, des Jansenismus, Gallikanismus und
weiterhin, hat Albert M. Weiß erst wieder neuerdings aus
der Geschichte des Liberalismus gezeigt1.

Um die vorhandenen inneren Streitigkeiten zu
beseitigen und die Entstehung neuer zu verhüten, will der
Papst zunächst den Gehorsam gegen die legitime Autorität
wieder herstellen : ltaque ubi potestas légitima quid certo prae-
ceperit, nemini fas esto negligere praeceptum, propterea quia non
probatur sibi: sed quod cuique videatur, id qui*que subiiciat eius
auctoritati, cui subest, eique, ex officii conscientia, pareat. Ferner
die Autorität des von Gott gegebenen kirchlichen
Lehramtes: Item nemo privatus, vel libris diariisve vulgandis vel
sermonibus publice habendis, se in Ecclesia pro magistro gerat.
Nur das Lehramt der Kirche hat das volle Recht pro
arbitratu zu sprechen, wenn es will: die übrigen haben ihm
gegenüber die Pflicht des religiösen Gehorsams. Bei solchen
Problemen, worüber man dafür und dagegen disputieren
kann, ohne daß der Glaube und die Disziplin verletzt wird,
hat jeder das Recht, seine Ansicht zu äußern und zu
verteidigen, solange als noch kein Urteil des Apostolischen
Stuhles ergangen ist. Nur muß man dabei maßvoll in der
Sprache bleiben, um keinen schweren Verstoß gegen die
Caritas zu begehen. Auch dürfen die Anhänger der
gegenteiligen Ansicht bloß deshalb, weil sie die andere Ansicht
halten, nocht nicht als im Glauben oder wegen nicht
korrekter Disziplin verdächtigt werden. Durch diese weise
Vorschrift ist natürlich nicht ausgeschlossen, daß Ansichten,
die offen dem kirchlichen Glauben oder der Disziplin
widersprechen, auch offen als solche bezeichnet werden dürfen.
Endlich befiehlt der Papst noch, man solle sich gewisser
Bezeichnungen enthalten, die kürzlich aufgekommen sind,
um Katholiken von einander zu unterscheiden. Damit meint
er offenbar auch den Namen integrale Katholiken,
um den bekanntlich in den letzten Jahren viel gestritten

1 Albert M. Weiß, Liberalismus und Christentum, Trier 1914.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 59

wurde, besonders in Frankreich. Benedikt XV. will, daß
solche Namen vermieden werden, nicht bloß als Neuerungen,
profanes vocum novitates, die weder der Wahrheit noch der
Billigkeit entsprechen, sondern auch deshalb, weil daraus
große Verwirrung unter den Katholiken und große
Konfusion der Begriffe entsteht. Der Name „integrale Katholiken"

war unter Pius X. von einem Teile der katholischen
Presse im Kampfe gegen den Liberalismus angenommen,
dessen Anhänger vielfach gegen die kirchliche Autorität
revoltierten, sich dabei aber als Katholiken aufspielten. Die
der Kirche und dem Papst gehorsame Presse hat aber damit
nur die Integrität ihres Glaubens und ihres Gehorsams
ausdrücken wollen. Die Gegner unterstellten ihnen jedoch
andere Absichten und ein Mißbrauch des Namens war nicht
ausgeschlossen. Diejenigen, welche ihn unter dem Ponti-
fikate Pius X. in gutem Glauben gebrauchten, sind daher
durch diesen Befehl Benedikts deswegen nicht getadelt;
sie werden sich aber selbstverständlich dieses Namens nun
nicht mehr bedienen. Die veränderten Umstände
rechtfertigen das Verbot vollkommen. An sich ist eine solche
Neuerung auch nicht nötig, wie die Enzyklika weiter
ausführt: Vis et natura caiholicae fidei est eiusmodi, ut nihil ei
possit addi, nihil demi: ant omnis tenetur, aut omnis abiicitur.
Denn objektiv genommen, ist der katholische Glaube der
Inhalt der positiven Offenbarung, aus deren Quellen ein
Dogma abgeleitet werden kann. Subjektiv betrachtet, ist
der Glaube als göttliche Tugend der Akt des Verstandes,
der in der freiwillig gewollten Zustimmung zum Inhalt des

von der Kirche als geoflfenbart garantierten Dogmas besteht,
weil dasselbe von Gott selbst geoflfenbart worden ist. Wer
daher auch nur ein einziges Dogma leugnet, leugnet damit
die Göttlichkeit der Offenbarung überhaupt und verliert
dadurch den Glauben als habituelle Tugend. Non igitur
opus est appositis ad professionem catholicam significandam;
satis habeat unusquisque ita profiteri : „Christianus mihi
nomen, catholicus cognomen1;" tan tum studeat se révéra

1 S. Pacianus (f c. a. 890), ep. 1, c. 4 ad Sympronianum:
Christianus mihi nomen est, catholicus vero cognomen; illud me nun-
cupat, istud ostendit; hoc probor, inde significor. Et si reddenda
postremo catholici vocabuli ratio est et exprimenda de graeco inter-
pretatione romana: catholicus ubique unum, vel ut doctiores putant,
obedientia omnium nuncupatur mandatorum scilicet Dei. Ergo qui



60

eum esse, qui nominatur. — Wir sind daher jetzt in einer
viel leichteren Lage. Wenn unsere Gegner ein Dogma
leugnen, so brauchen wir nicht mit dem unbestimmten
Begriffe einer nicht integralen Ansicht zu operieren, sondern
können es direkt als häretisch bezeichnen und dadurch
jede Konfusion vermeiden. Der Ausdruck „integraler
Glaube" wird jedoch von der Enzyklika, die ihn selbst
gebraucht, nicht getadelt. Die Integrität des Glaubens ist
auch seit altersher von den Päpsten betont worden1.

Endlich erklärt der Papst noch : Die Kirche fordert
jetzt von den Katholiken, die für den allgemeinen Nutzen
der katholischen Sache arbeiten, sich nicht länger bei
Fragen aufzuhalten, bei denen kein Nutzen herauskommt.
Sie verlangt vielmehr von ihnen, daß sie den Glauben
integral, das heißt vollständig mit allen seinen Teilen, und
unversehrt von jedem Anhauch des Irrtums bewahren::
postulat, ut summo opere contondant integrum conservare fidem et
incolumem ab omni erroris afflatu, sequentes eum maxime, quem
Christus constituit custodem et interpretem veritatis. Wächter und
Erklärer der Wahrheit ist aber der oberste Lehrer der
Kirche, der römische Papst. Daran knüpft Benedikt die
Verurteilung des aus der falschen Autonomie der Vernunft,
aus dem Rationalismus entsprungenen Modernismus,
indem er die feierliche Verurteilung dieser „Summe aller
Irrtümer2" durch Pius X.9 im ganzen Umfang erneuert. Und
weil diese pestifera lues4 noch nicht ganz und gar unterdrückt

catholicus, idem obediens, idem est christianus, atque ita catholicus
christianus est. Quare ab haeretico nomine noster populushac appelatione
dividitur, cum catholicus nuncupatur (Ed. Manut., Romae 15(34, p. 193).

1 Commer, Divus Thomas I, p. 284—286.
2 Omnium haercseon coUectum. Ebenso delinierte Pius X. den

Modernismus, Alloc. Consist. Accogliamo, 17. April 1907 (A. Pont. V.
p. 129): non è u n' eresia, ma il compendio e il veleno di tutte le
eresie, che tende a scalzare fondamenti délia fede ed annientare il
cristianesimo. Enc. Pascendi, 7 sept. 1907 (Denzinger nr. 2105): Jam
systema Universum uno quasi obtutu respicientes, nemo mirabitur si
sic illud definimus, ut omnium haereseon conlectum esse afFirmemus..
Motu proprio Praestantia Scripturae, 18 nov. 1907 (A. S. S. XL, p. 725).
Errorum omnium summa: Motu pr. Sacrorum Antistiium, 1 sept. 1910

(A. Ap. S. II, p 377).
3 Divus Thomas I, p. 413—417.
4 Pii X. Ep. ad Card. Ferrari, 6 iun. 1910 (A. Ap. S. Ur

p. 512): lues modernismi. Alloc. Consist. Gratum quidem, 27 nov. 1911

(A. Ap. S. III, p. 587): pestis modernistica.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 61

ist, sondern bis heute noch hier und dort im Verborgenen
schleicht, soll man sich vor der Ansteckung hüten. Die
Katholiken sollen aber nicht bloß die ausdrücklichen
Irrtümer, sondern den Gr e i s t der Modernisten verabscheuen.
Dieser Geist zeigt sich darin, daß man alles, was an das
Alte in der Kirche erinnert, mit Ekel abweist, das Neue
aber überall gierig aufsucht; in der Weise, wie man über
göttliche Dinge spricht, in der Feier des Gottesdienstes,
in katholischen Einrichtungen, sogar in der privaten Übung
der Frömmigkeit. Diese Erscheinungen, die zweifellos in
ihrer konsequenten Fortentwicklung zu den verurteilten
Glaubensirrtümern des Modernismus führen, offenbaren sich
auf theologischem Gebiete, in ratione loquendi de rebus divinis,
z. ß. in der Geringschätzung der Lehren der Kirchenväter
und der Scholastik, insbesondere der Lehre des heiligen
Thomas und in der kritiklosen Bewunderung der modernen
Philosophie, in der Infiltration der Kantschen Ansichten.
Auf dem Gebiete des Kultus, in celebritate divini cultus:
Reformvorschläge, die der kirchlichen Überlieferung und
Gewohnheit widersprechen, wie z. B. der Vorschlag, eine
abendliche Messe und Kommunion einzuführen. In catholicis
institutis: z. B. in der interkonfessionellen Gestaltung des
Vereinslebens. In privata ipsa exercitatione pietatis : unter der
Maske der Innerlichkeit verbirgt sich eine undogmatische
subjektive Gefühlsmystik, die das Übernatürliche profaniert.

Demgegenüber soll das alte Gesetz heilig gehalten
werden: Nihil innoveturf nisi quod traditum est1. Es dürfen
keine Neuerungen eingeführt werden, die nicht in der
kirchlichen Tradition begründet sind. Dieses Gesetz muß
auf dem Gebiet des Glaubens unverletzt gewahrt werden.
Es gilt aber auch auf dem Gebiete, das eine Veränderung
zuläßt, in Sachen der Disziplin, denn auch hier ist die
Regel: Non nova, sed noviter 2, es soll nicht etwas ganz Neues
erfunden werden, sondern die alten Einrichtungen sollen
gemäß den Umständen auf neue Weise wieder belebt und
damit die Substanz und der Geist der Überlieferung
erhalten werden.

Mit einem sehr glücklichen inneren Übergang vom
Gebiete des Glaubens, von dem zuletzt die Rede war,

1 S. Stephani I. fragm. ep. ad Cyprian. (Denzinger nr. 46).
2 S. Vincentius Lirinensis, Commonitor. c. 28: Eadem

tarnen quae didicisti doce, ut cum dicas nove, non dicas nova.



62 Die Enzyklika Benedikt XV

kommt die Enzyklika auf das katholische Vereinsleben.
Weil die Menschen am meisten durch brüderliche
Ermahnungen und gegenseitiges Beispiel sich zum offenen
Bekenntnis des katholischen Glaubens und zu einem Leben,
das mit dem Glauben übereinstimmt, begeistern lassen, so
freut sich der Papst über die Neugründung von
katholischen Vereinigungen. Er will, daß sie unter seinem
Schutze auch zur Blüte gelangen. Das wird aber nur
geschehen, wenn sie den Vorschriften, die der Apostolische
Stuhl schon gegeben hat oder in Zukunft geben wird,
beständig und treu Gehorsam leisten. Zu jenen Vorschriften
gehören bekanntlich auch die von Pius X. in der Enzyklika
Singitlari quadam1 enthaltenen Gesetze über die katholischen

Vereine, die hienach in voller Kraft bestehen bleiben.
Endlich ermahnt der Papst die Bischöfe zur Sorge

für den Klerus: die Heiligung der Priester sowie der Unterricht

und die Heranbildung der Kandidaten des klerikalen
Standes ist für das Wohl der Kirche das Wichtigste. Er
schärft deshalb die Beobachtung der Verordnungen seiner
beiden letzten Vorgänger ein, besonders die von Pius
erlassene Exhortatio ad Clerum2. Damit verbindet er noch die
Mahnung an den Klerus zum Gehorsam gegen den
Bischof8, indem er die innige Verbindung des Klerus mit
dem Bischof aus dem Wesen der Kirche erklärt, nach dem
alten Satze: cum Ecclesia non esse, qui cum Episcopo non sit4-.

VI
Die kurze, aber kraftvolle Peroratio schließt die

Gedankenkette mit dem letzten Ringe, der sie an den An-

1 Pii X. Enc Smgulari quadam, 25 sept. 1912 (A. Ap. S. IV,
p. 657). Vgl. Divus Thomas I, p. 293.

3 Pii X. Exhortatio ad Clerum catholicum Haerent animo penitusr
4 aug. 1958 (A. S. Sedis XLI, p. 555).

3 Leonis XIII. Enc. Cum multa, 8 dec. 1882 (Lämmer,
Institutionen a, p. 215, Note 1). cf. Pii X Alloc. Consist., 6 dec. 1906,
de mira Episcoporum concordia cum S. Sede deque eadem exoptanda
fidelium cum Episcopis concordia (A. S. S. XXXIX, p. 582. Cf. Declaratio
S. C. Consistorialis, 6. dec. 1914, A. Ap. S VI, p. 698).

4 S. Cyprian, ep. 66 (ed. Härtel II, p. 738): etsi contumax
ac superba obaudire nolentium multidudo discedat, ecclesia tarnen a
Christo non recedit, et illi sunt ecclesia plebs sacerdoti unita et pastori
suo grex adhaerens. Unde scire debes episcopum in ecclesia esse et
ecclesiam in episcopo et si qui cum episcopo non sit in ecclesia non
esse



„Ad beatissimi apostolorum principis" 63

fang anknüpft: mit der Bitte um das Ende des unheilvollen

Krieges, auf daß die Gesellschaft nach
Wiederherstellung des Friedens wahrhaft fortschreite in
staatlicher und menschlicher Ausbildung, die Kirche aber, durch
keine Hindernisse mehr aufgehalten, an jedem Saum und
auf jedem Teil der Länder fortfahren könne, dem Menschen
Hilfe und Heil zu bringen. Der Papst erwähnt dann noch
das Haupthindernis, das dem Wirken der Kirche in
den Weg gelegt ist. Die Ausführung dieses Punktes ist mit
Recht an den Schluß gestellt, weil er die Lebensinteressen
der Kirche betrifft und sowohl dogmatisch wie
kirchenpolitisch von aktuellster Bedeutung ist. Der Papst konstatiert,

daß die Kirche schon seit längerer Zeit nicht mehr
die volle Freiheit genießt, die sie zur Erfüllung ihres
Zweckes nötig hat : qua opus habet. Der seltene Ausdruck
opus habeo1 — opus est mihi, bedeutet ebenso wie das
griechische êpyov eazt etwas, was zweckentsprechend ist und
deshalb geschehen muß2. Scilicet ex quo caput eius Pontifex
Pomanus illo coepit carere praesidio, quod, divinae providentiae natu,
labentibus saectdis nactus erat ad eandem tuendam libertatem.
Gemeint ist der Verlust der weltlichen Herrschaft, des Papstes.

Der Papst spricht in diesem an die ganze Kirche
gerichteten Satze ein dogmatisches Urteil aus, weil der
Gegenstand desselben das Wesen der Kirche betrifft, die
ein Glaubensartikel ist. Er lehrt damit folgende Wahrheiten

:

1. Die Kirche bedarf notwendig voller Freiheit, um
ihre Mission zu erfüllen. Das ist de fide.

2. Der römische Papst, der das monarchische
Oberhaupt der Kirche ist — was ebenfalls de fide ist —, muß
kraft seines Amtes die Freiheit der Kirche schützen. Das
ist ebenfalls de fide,

3. Zur Erfüllung dieser Aufgaben, also für die der
Kirche nötige Freiheit, ist die Freiheit des souveränen
Oberhauptes der Kirche erforderlich. Dieser Satz ist in dem
Vorausgehenden als logische Konsequenz enthalten.

4. Im Laufe der Jahrhunderte ist ein weltlicher
Kirchenstaat der Päpste entstanden, der tatsächlich zum

1 C o 11 u m e 11 a (unter dem Kaiser Tiberius Claudius Nero),
de re rustica 9, 1 med.

2 Cf. C i c e r o, Div. 2, 4; Farn. 1, 9 f.



64 Die Enzyklika Benedikt XV

Schutze der Freiheit des Papstes und der Kirche gedient
hat. Das ist eine unleugbare historische Tatsache.

5. Dieses Schutzmittel ist dem Papste durch den
Willen der göttlichen Vorsehung gegeben worden. Denn
da die göttliche Vorsehung, gemäß der ausdrücklichen
Verheißung des Herrn, über die Schicksale der Kirche und
ihres Monarchen wacht und sie in besonderer Weise
übernatürlich schützt, so kann eine historische Einrichtung,
wie es die weltliche Herrschaft war, die offenbar der Kirche
solange Zeit hindurch zum Schutze gedient hat, nur durch
das Walten derjenigen höchsten historischen Wirkursache
getroffen und bewahrt sein, welche das Beste der Kirche
will und durchführt, zumal die ganze Geschichte der
weltlichen Herrschaft weder aus dem Zufall noch aus dem
Wirken rein menschlicher Faktoren vernünftigerweise
erklärbar ist. Demnach ist es eine weitere dogmatische Wahrheit,

daß das Institut einer weltlichen Herrschaft der Päpste
im allgemeinen eine Fügung der göttlichen Vorsehung ist.

Der Papst fügt weiter den Nachweis hinzu, daß der
Verlust jenes Schutzmittels notwendigerweise für die
Kirche schädlich ist. Es mußte daraus notwendig Verwirrung
unter den Katholiken entstehen; denn alle, die sich im
Glauben als Kinder des römischen Papstes bekennen,
verlangen mit vollem Recht, daß ihr geistlicher Vater in der
Verwaltung seines apostolischen Amtes von jeder anderen
menschlichen, staatlichen Gewalt wahrhaft unabhängig ist und
auch wirklich so erscheint, um jeden Zweifel an der Freiheit

seiner Regierung auszuschließen. Damit ist die Forderung
der vollen souveränen Freiheit des Papstes kategorisch
begründet. Benedikt XV. enthält sich in der Enzyklika,
die Folgerungen aus diesen Sätzen auszusprechen, weil sie

sozusagen von selbst von der Geschichte gezogen und
vollzogen werden, wofür die Vorsehung Sorge tragen wird.
Aber er spricht die Hoffnung auf die volle Freiheit in
dem dringenden Wunsche aus und verbindet ihn mit dem
Wunsche nach baldiger friedlicher Versöhnung der Völker:
es möge die abnorme Lage, in der sich das Oberhaupt der
Kirche jetzt befindet, aufhören, weil sie selbst für die
Beruhigung der Völker aus mehr als einem Grunde schweren
Schaden mit bringt. Zuletzt erneuert er noch ausdrücklich
die wiederholten Proteste1 seiner Vorgänger: sie haben

1 Vgl. Divus Thomas I, p. 400 -405.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 65

es nicht aus menschlichen Beweggründen getan, sondern
im Bewußtsein der heiligen Verpflichtungen, die ihnen
oblagen, nämlich zur Verteidigung der Rechte und der Würde
des Apostolischen Stuhles.

Zuletzt ruft er, im Namen der ganzen Menschheit,
Gott an, den Frieden zu geben: denn der Wille der
Fürsten 1 und aller, die den Greueln des Krieges ein Ende
machen können, liegt in der Hand Gottes. — Mit der
Spendung des Apostolischen Segens, der ein Sakramentale
ist und nach dem Glauben der Kirche und nach der
Verheißung Christi göttliche Gnadenwirkungen des Herrn
herbeiführt, schließt der Statthalter Christi seine erste
Enzyklika.

VII
Der knappe Kommentar zur Enzyklika, der ihren

reichen Inhalt noch lange nicht erschöpft, würde
unvollständig bleiben, wenn wir verzichten wollten, die
Bedeutung der monumentalen Urkunde wenigstens kurz zu
begründen. Dazu ist es unerläßlich, aus dem Rahmen
derselben herauszutreten und einen weiteren Aussichtspunkt
zu suchen.

Auch die Enzyklika hat eine Vorgeschichte: sie
hilft, den Geist des päpstlichen Schreibens besser zu
verstehen. Wir beschränken uns dabei auf die offiziellen
Urkunden. Das hohe Lob, das die Enzyklika dem
verewigten Papste spendet, erklang schon im Rogitus
sepulturae2, den der Kanonikus Giuseppe Cascioli am
23. August des vorigen Jahres in der vatikanischen Krypta
verlas. Es steigerte sich in dem Elogium3, das Mgr. Aurelio
Galli darnach hielt und sprach aus den vier klassischen
Eulogia4, die derselbe für den Katafalk bei den Exequien in
der Sixtinischen Kapelle verfaßt hatte. Ebenso in der Oratio
de Pontifice defuncto5, welche Mgr. Pacifico Massella
am 30. August bei den letzten Exequien hielt. Die wichtige
Oratio de Pontifice eligendo6, die am 31. August vor
den zum Konklave versammelten Kardinälen von Mgr. Galli

1 Proverb. 21, 1: Sicut divisiones aquarum, ita cor regis in
manu Domini: quocumque voluerit, inclinabit illud. Esther 15, 11:
Convertitque Deus spiritum regis in mansuetudinem...

2 A. Ap. S. VI, p. 428. - 3
p. 430-31. — 4

p. 434. - 5
p. 434-39.

— 6

p. 481.

Divus Thomas II. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXIX.) 5



66 Die Enzyklika Benedikt XV

gehalten wurde, klang aus im Lobe Pius X. Alle diese Akte
hatten die Genehmigung des Hl. Kollegiums und sind
deshalb die Stimme der verwaisten römischen Kirche. In der
Hortatio ad universos orbis catholicos vom 8. September1
erhob der neue Papst seine autoritative Stimme zu dem
gleichen Lob. Er wiederholte es noch stärker in der
Enzyklika2 vom 1. November und in der Allocutio8 an
die Kardinäle am 24. Dezember. Später drückte er auch
den dringenden Wunsch aus, daß dieses Lob aus aller Munde
erklingen möge. Durch die Verkündung der großen
Verdienste seines Vorgängers um die Kirche hat Benedikt,
ähnlich wie Pius X. gegenüber seinem Vorgänger Leo XIII.,
die Kontinuität des Geistes und die Einheit, die dem
Papsttum als Apostolat eigen ist, schon in seinem Re-
gierungsprogramm offenbaren wollen.

In jener großartigen Rede, die Mgr. G al Ii unmittelbar

vor Eröffnung des Konklaves an die Wähler hielt,
entwickelte derselbe Gedanken über die Lage der Welt und
der Kirche, die auch in der Enzyklika Benedikts enthalten
und weiter ausgeführt sind. Der Redner wollte die
Anforderungen zeigen, welche die Kirche an den künftigen
Papst stellen müßte und entwarf dazu das Bild des idealen
Papstes unserer Zeit. Es wäre daher gewiß berechtigt, jene
Rede des päpstlichen Latinisten als eine materielle Quelle
der Enzyklika anzusehen. Nur darf man dabei nicht außer
acht lassen, daß die Gedanken, welche daraus in die
Enzyklika aufgenommen wurden, keine subjektiven Ansichten
sind, sondern vielmehr die Auffassung und Lehre der Kirche
wiedergeben. Die Übereinstimmung der Enzyklika mit jener
Rede Gallis ist daher nur ein Beweis für die
Übereinstimmung mit der kirchlichen Tradition, die in jener Rede
einen oratorischen, in der Enzyklika aber ihren lehramtlichen

Ausdruck gefunden hat. Es ist ferner ein Beweis
für die Hoheit des Geistes, von dem Benedikt erfüllt ist,
daß er es nicht unter seiner Würde hielt, die Gedankenreihe

zu autorisieren, welche schon im Namen der verwaisten
Kirche ausgesprochen war. Der übrige Inhalt der Enzyklika
und die Entwicklung des Pastoralprogramms sind ganz
das geistige Eigentum des Papstes und beweisen seine
originelle Auffassung, obwohl auch sie den Anforderungen

1

p. 501. — 2

p. 575. — 3 Alloc. Di accopliere, p. 694.



„Ad beatissimi apostolorum principis" 67

jener Rede an das Papstideal entsprechen — was wieder-
nm ein Zeichen dafür ist, wie hochideal Benedikt seibat
seine göttliche Berufung und sein apostolisches; Anit .eçfj&fèt
und wie groß die Majestät1 des römischen Papstes sein mußi,
dessen höchste Autorität bei allem Wandelndere Zeiten - jp
so erhabener Kontinuität erscheint. Und w-enn man 4 in
Benedikt XV., der von demselben erzbischöflichen,, Stuhle
der docta Bononia auf die Cathedra Petri stieg, wi^ X$4 Jahre
früher der vierzehnte Benedikt, gern dep. ; iyachfolge^ des
großen Kanonisten Prosper Lambertini begrüßt, so wird
man die Ähnlichkeit des juridischen Geistes beiden Päpste
zugeben, aber schon jetzt erkennen, daß.. der < fünfzehnte
Träger des gesegneten Namens den ßhochgelehrten.,
Bologneser durch seine WeltkirchenppJijfciknni%ei}hQ8ö viel
schwierigeren Lage zu überflügeln berpfjapund begnadet, (isL

Die aktuelle Bedeutung 'der ; Enzyklika liegt
vorab darin, daß sie ein historisches Denkmal der Jjlrifedens-
arbeit des Papsttums ist, did Smm-Apostolat im
höchsten Sinne gehört. Was Benedikt XV. Jddf diplomatic
schem Wege von Anfang seiner Regierung an getan, um
die Schrecken des Weltkrieges -zu üiiiderrr, welche:?
Verhandlungen er persönlich mit den Souveränengund anderen
einflußreichen Personen geführt-hat, um das Weitergreifen
der Feuersbrunst zu verhüten, dein Friedensschluß zu
erleichtern, zu beschleunigen, istgnaoh ^ der Beschaffenheit
dieser Dinge nicht alles in dié Öffentlichkeit * gedrungen,
nicht urkundlich zu belegen;'»Verl»ältnismäßig nur sehr
Weniges ist in der Tagespresse bekannt* und' gewürdigt
worden. Die rastlose Friedenstätigkeit des Papstes kann
man ahnen ans den Klagen, denen er in wenigen Dokumenten
der offiziellen Akten des Apostolischen Stühlös Ausdruck gab.

Der erste Schritt war die Höf tàtïk? Hrëni 8/September*
(1914): ernste Mahnung küihi; Efièâôtf; %ftd: züin Gebete
dafür — gleichsam daäT Progrämnf" 9ef1 gijoßdn Enzyklika.
Vor dem Erscheinen der letzteren ergiügeüiioch zwei Wichtige
päpstliche Äußerungeri'f^dää^^rdst^chfëiben ' àn';1tîéif;r 'lÉ-fi

bischof von Reims, Kardinal Luçon, vom 16. Oktober3,

Ep. Cest etütä ufi iVbtYüt} pli- ôfÉçjL.bfloixjsxi t9xioi^il9i ib éii

summa
2 A. Ap. S. VXy p. bOLil
1 -n • i... *.

onih^qug obs'iO .Ii? .q f
BJrJaaS juj8 rb äh/q



68 Die Enzyklika Benedikt XV

worin der Papst die Aufmerksamkeit auf das historische
Interesse der Denkmäler dieser alten Stadt lenkt, um ihre
Schonung zu erwirken. Ferner das Schreiben an den Erz-
bischof vonKöln, Kardinal Hartmann, vom 18. Oktober1 :

der Papst dankt ihm für seine Bemühungen und dem
Kaiser von Deutschland für dessen gnädige Genehmigung
einer bevorzugten Behandlung der kriegsgefangenen Priester
und erhofft die Nachahmung dieses edlen Beispiels durch
die anderen Mächte.

Nach Erlaß der Enzyklika vom 1. November2 folgte
das Schreiben an den ErzbischofDobrecic von Anti-
vari vom 8. November3, welches die Caritas gegen die in
seiner Diözese befindlichen Kriegsgefangenen, vor allem
die Kranken und Verwundeten ohne Unterschied der Religion

und Nationalität empfiehlt und ebenfalls zur
Nachahmung auffordert. Am 10. November kam ein Dekret
der S. Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis4,
das für die geistlichen Bedürfnisse der Soldaten durch
Skapulier-Ablässe Vorsorge traf. Am 8. Dezember erfolgte
ein Schreiben an Kardinal Mercier, Primas von Belgien
und Erzbischof von Malines5: der Papst bedauert darin die
traurige Lage der belgischen Nation und überweist den
ihm angebotenen Peterspfennig für das notleidende belgische
Volk. Am 13. Dezember konnte der offiziöse „0 s se r va tor e
Romano" die Bemühungen des Papstes um einen
Waffenstillstand für den Weihnachtsfeiertag vermelden6, die aber
leider am Widerstande, den hauptsächlich Rußland
entgegensetzte, gescheitert sind. Am 18. Dezember publizierte
die Poenitentiarie7 ein Dekret, das den Militärgeistlichen
besondere Fakultäten zur Spendung des Bußsakramentes
verlieh. Am 21. Dezember folgte wieder ein allgemeines
Dekret der Kongreg at ion für die außerordentlichen
kirchlichen Angelegenheiten de cura captivorum a
clero habenda8 und am 22. Dezember ein diesbezügliches
Schreiben des Kardinal-Staatssekretärs an die Kardinal-
Erzbischöfe der einzelnen Nationen9. Am 24. Dezember

1 Ep. Gratum quidem, p. 542. — 2
p. 565. — 3 Ep. Ex quo Fonti-

ficatum p 546. — 4
p. 675. — 5 Ep. Cum de fidelibus, p. 668. — 6 Acta

Pontificia XIII (1915), p. 53. — 7 A. Ap. S., p. 712. — 8
p. 710.

* p, 711. Credo supeifluo aggiungere che, quando nel Decreto si
parla di prigionieri, Sua Santità in tende che non si faccia distinzione
nè di religione, nè di nazione, nè di lingua... (712).



..Ad beatissimi apostolorum principis" 69

hielt der Heilige Vater vor den zur Weihnachtsgratulation
versammelten Kardinälen die Allocutio Di accogliere1.
Er habe eingedenk seiner mehr als menschlichen Mission
keinen Weg unversucht gelassen, damit der Rat, der Wille
und das Bedürfnis des Friedens gut aufgenommen würde.
Er beklagt es tief, daß sein Vorschlag für eine kurze
Waffenruhe zu Weihnachten keinen Erfolg gehabt habe.
Desungeachtet will er alle Anstrengungen fortsetzen, um
das Ende des Krieges zu beschleunigen oder wenigstens
die traurigen Folgen zu erleichtern. Er habe deshalb den
Austausch der zum Kriegsdienst untauglich gewordenen
Kriegsgefangenen befürwortet und erwähnt noch andere
Maßnahmen. Am 31. Dezember sandte er ein Telegramm
an den Kaiser von Österreich wegen des Austausches der
Kriegsgefangenen und erhielt am 1. Januar eine zustimmende
Antwort. Am Neujahrstage 1915 erging ein ähnliches
Telegramm an den Kaiser von Deutschland, das derselbe
ebenso zustimmend am 2. Januar beantwortet: diese beiden
Depeschen wurden am 2. Januar vom Großen Deutschen
Hauptquartier veröffentlicht. Weitere Verhandlungen des

Papstes darüber mit den übrigen Kombattanten versprechen
einen glücklichen Erfolg. Am 4. Januar beantwortete der
Kardinal-Staatssekretär telegraphisch eine Anfrage des „Daily
Chronicle" in London über die Gefühle des Papstes: „Der
Papst, als gemeinsamer Vater der Gläubigen, weint über den
Krieg und da er ihn nicht anhalten kann, tut er sein
Möglichstes, um die schmerzlichen Folgen desselben für die armen
Gefangenen und ihre trostlosen Familien zu mildern. Gleichzeitig

erhebt er seine heißen Gebete zum Erlöser unser
aller, Jesus Christus, dem Friedensfürsten, damit Er den
Regierenden der kriegführenden Nationen Gefühle der christlichen

Caritas einflösse, die dem greulichen Kriege, der die
Menschheit tief betrübt, endlich ein Ende machen. Die Presse
aller Länder sollte dieser heiligen Friedensmission ihren
mächtigen Beistand leihen2." Am 11. Januar erging ein Erlaß

des päpstlichen Staatssekretariates 8 über die Abhaltung
©ines Sühnegottesdienstes der Katholiken zur Erwirkung
des Friedens, der in ganz Europa auf den 7. Februar, in den
übrigen Weltteilen auf den 21. März anberaumt wurde.
Ein dafür bestimmtes italienisches Gebet um Frieden, das

1 A,Ap.S.,p.694. - 2 Acta Pont. XIII, p.50. - 3 A. Ap.S.VII,p.8.



70 Oie Enzyklika Benedikt XV

der Papst selbst verfaßt hatte, wurde hinzugefügt3. Der
Erlaß mit dem Gebete wurde in authentischer Ubersetzung
in sieben Sprachen 2 publiziert : französisch, englisch, deutsch,
spanisch, portugiesisch, russisch und polnisch. Das offizielle
Friedensgebet machte nur in Frankreich Schwierigkeiten,
die Regierung ließ es konfiszieren, weil es nur ein Gebet
um Frieden und nicht um den Sieg der französischen Waffen
sei Am 7. Februar erschien der Papst selbst tiefbewegt bei
dem angesagten feierlichen Gottesdienst in der geschlossenen
Peterskirche, die von 30.000 Menschen gefüllt war. Am
22. Januar fand ein Kardinalskonsistorium im Vatikan statt,
bei welchem der Papst die Allocutio Convocare vos8 hielt
und seine Neutralität motivierte.

Diese letzte Allokution ist nächst der Enzyklika
die wichtigste Kundgebung, weil sie die prinzipielle Stellung
des Heiligen Stuhles genau darlegt und aus dem Wesen
desselben erklärt. Der römische Papst ist von Gott zum
höchsten Erklärer und Verteidiger des ewigen Gesetzes
eingesetzt: summits legis aeternae interpres et vindex. Das ewige
Gesetz 4 ist aber der Plan der göttlichen Weisheit, die alle
Tätigkeiten und Bewegungen der Geschöpfe dirigiert und
den der vernunftbegabte Mensch aus den Wirkungen
erkennt. Alle anderen Gesetze sind aus dem ewigen Gesetze
hergeleitet, soweit sie ein Ausdruck der richtigen Vernunft
sind. Das von Gott in seiner Kirche errichtete oberste
Lehramt hat daher die Aufgabe, zu erklären, was recht
und unrecht ist und das Gewissen der Gläubigen darnach
zu leiten. Deshalb ist es das Amt des Papstes, zu verkünden,
daß niemand befugt ist, aus irgendwelcher Ursache die
Gerechtigkeit zu verletzen und darum muß der Papst
jegliche Verletzungen des Rechtes wo sie auch geschehen
sind, durchaus verurteilen : id quod Nos apertissime edicimus,
quaslibet iuris violationes, ubicnmqne demumfactae sint, magnopere
reprobantes. Das also ist die Aufgabe des Papsttums.
Dagegen würde es weder zwei kmäßig noch nützlich sein,
die päpstliche Autorität in die Streitigkeiten der
kriegführenden Teile zu verwickeln. Daher darf der Apostolische
Stuhl in diesem Ringen nur neutral bleiben, obwohl er
nicht ohne Sorge darum sein kann. Denn erstens muß der

1 ib. p. 9. — 2
p. 10—25. — 3

p. 33, ital. Übersetzung Nel intcnto
p. 36. — 4 S. Thomas, S. Th. 1.11. q. 91 a. 1; q. 93.



,,Ail beatissimi apostolorum principis" 71

römische Papst als Stellvertreter Christi, der für alle Menschen
und für jeden einzelnen gestorben ist, alle, die mit einander
kämpfen, mit derselben übernatürlichen Liebe umfassen;
zweitens hat er als Vater der katholischen Kirche auf
beiden Seiten sehr zahlreiche Kinder, für deren aller ewiges
Heil er gleich besorgt sein muß. Er muß also notwendigerweise

bei ihnen nicht ihre besonderen Gründe, durch die
sie von einander geschieden sind, berücksichtigen, sondern
vielmehr das gemeinsame Band des Glaubens, das sie noch
an einander knüpft. Wenn er anders handeln wollte, so
würde das nicht nur der Sache des Friedens nichts helfen,
sondern auch die innere Ruhe und Eintracht der Kirche
großen Störungen preisgeben. Nach dieser Erklärung
appelliert er noch — vom Standpunkt des Naturrechtes —
an die Gefühle der Menschlichkeit, indem er die Mächte, die
im Kriege fremdes Gebiet beschreiten, beschwört, sie mögen
nicht mehr Verwüstung hineintragen, als zur Okkupation
nötig ist, und, was noch wichtiger sei, die Gefühle der
Einwohner nicht an ihrem Teuersten umsonst verwunden,
nämlich bezüglich der Tempel und ihrer Verwalter, der Rechte
der Religion und des Glaubens. Er begreift auch, wie schwer
für diejenigen, deren Land vom Feinde besetzt ist, die
Unterwerfung unter Fremde sein muß. Aber sie sollen ihre
Lage nicht noch schlimmer machen, besonders dadurch,
daß sie aus Eifer für die Wiedererlangung der Freiheit die
Leitung der öffentlichen Ordnung verhindern. Zum Schlüsse
verkündet er die schon berührte Sühneandacht, deren
moralische Wirkung in der katholischen Welt und deren
übernatürlicher Einfluß nicht hoch genug eingeschätzt
werden kann. Am 28. Januar verlieh das hl. Offizium allen
Priestern das Privilegium Altaris für die im Kriege gefallenen
Personen1. Am 6. Februar erließ die Apostolische Pöni-
tenziarie eine Deklaration über die den Soldaten zu
spendende sakramentale Absolution2. Am 4. Februar erfolgte
durch Dekret des hl Offizium eine Erweiterung der
Weihevollmachten während des Krieges8. Der letzte Schritt des
Papstes, der bis jetzt in den Acta Apostolicae Sedis noch
nicht publiziert ist, war ein Vorschlag zu einer Waffenruhe
in der Karwoche. Damit müssen wir den Bericht über die
bisherige Aktion des Papstes abschließen.

1 A. Ap. S. VII, p. 66. —
2 Jb. p. 72. — 3 Ib. p. 66.



72 Die Enzyklika Benedikt XV

Durch seine Friedensaktion hat Benedikt XY. das

Prestige des Heiligen Stuhles in hohem Grade
gefördert nicht nur bei den kriegführenden Mächten, sondern
überall. Er hat gezeigt, daß es noch eine Macht gibt, die
wahrhaft neutral und objektiv ist und über allen Parteien
steht. Diese Macht ist beseelt von gutem Willen und
vermag den Völkern einen dauernden Frieden zu verschaffen
und ihn durch ihren starken moralischen Einfluß zu garantieren,
wenn man sie hören, sie beachten will. Wäre sie nicht so
gebunden, so würde sie jetzt schon imstande sein, in diesen
Streitigkeiten zu vermitteln und dadurch den Frieden zu
ermöglichen. Für das Wachstum des päpstlichen Ansehens
zeugt vor allem die Entsendung eines außerordentlichen
Gesandten Englands bei dem Heiligen Stuhle, freilich nur
für die Dauer des Krieges und nach vorheriger Verständigung
mit dem Quirinal, was für die Lage des Papstes sehr bezeichnend
ist Ebenso hat die holländische Regierung sich mit dem
Gedanken einer diplomatischen Vertretung vertraut gemacht.
Auch von einem Versuch der Annäherung Frankreichs an
den päpstlichen Stuhl ist die Rede gewesen. Die Not des
Krieges lehrt zwar die französische Regierung noch nicht
beten, aber ebensogut wie sie Japan um Hilfe anfleht,
erkennt sie auch im Papste eine Macht an, die ihr helfen
könnte.

Durch seine Friedensaktion hat sich der Heilige Stuhl
auch ein Anrecht erworben, auf einem künftigen Staatenkongreß

seine Interessen vertreten zu lassen und im
allgemeinen Interesse eines gerechten Friedens gehört zu
werden. Der Heilige Stuhl ist trotz seiner sehr beschränkten
Aktionsfreiheit noch immer eine Macht, und zwar keine
weltliche, von der man eine politische Konkurrenz zu
befürchten hätte, sondern die geistig-moralische Macht, wie
keine andere in Europa, keine andere in der Welt, ja die
einzige geistig-religiöse Großmacht, international und
organisiert wie keine andere. Ihren Gesetzen unterwerfen
sich die gläubigen Katholiken aller Nationen, aller Staaten,
aller Länder freiwillig im Gewissen, ihrer väterlichen
Fürsorge vertrauen sie, von ihrer Weisheit erwarten sie den
Weltfrieden. Die vergleichende Religionsgeschichte hat
nichts Ähnliches aufzuweisen. Das Hohepriestertum der
alten jüdischen Kirche war auf eine Nation, auf engem Raum
beschränkt. Das internationale Judentum der Gegenwart



73

hat keinen Hohenpriester, keine Cathedra Mosis, keine
religiöse Einheit mehr. Die Religionen des Altertums waren
lokale, nationale und politische Institutionen. Und im
Römischen Reiche wurde die religiöse Idee zuletzt mit der
Idee des römischen Staates identifiziert zu einer Art von
Cäsaropapismus, den das Papsttum des hl. Petrus endgültig
überwand. Das Kalifat des Islams war nur kurze Zeit
mächtig nur durch das Schwert und niemals eine
Universalmacht. Wenn heute sich die Muselmanen noch
einmal auf den Ruf ihres Kalifen am Goldenen Horn zum
heiligen Kriege erheben, so ist es nicht das Kalifat, das
den wirksamen Impuls zum Dschihad gibt, sondern es ist
die spontane Reaktion der mohammedanischen Völker gegen
die englische Völkertyrannei, und der moderne Kalif hat
als Sultan der Türkei den innerlich politischen Aufruf
erlassen, der das spezifisch religiöse "Moment nur zum
Vorwand nimmt, aber den streng religiösen Krieg des Koran
ausschließt, weil der Krieg jetzt nur gegen die Verbündeten
der Türkei, nicht gegen die Christen als solche geführt
werden soll. Die übrigen Konfessionen besitzen keine
religiöse Autorität. Der heutige Protestantismus hat kein
festes Dogma, keine positive Einheit mehr und existiert
nur als formeller Widerspruch gegen die römische Kirche.
Der anglikanische Episkopat ist in sich mehrfach gespalten,
regnum in se divisum: ein Teil der Bischöfe, pars sanior,
gravitiert nach Rom, ein anderer nach der russischen Staatskirche,

ein dritter verhält sich skeptisch oder indifferent.
Nur das in sich so vielfach zerfallene griechische Schisma
prätendiert eine hierarchische Macht, den Cäsaropapismus
des „heiligen" Rußland, das jetzt auch das heilige Land
und die heiligen Stätten für sich beansprucht. Aber der
Zar aller Russen ist ein weltlicher Monarch und wahrhaftig
kein Universalherrscher, und der heilige Synod ist eine
hochpolitische Staatsbehörde, die nicht einmal über die
Herzen aller Russen gebieten kann.

Die erhabene, übernatürliche Machtstellung des Papstes
kann auch kein Weltkrieg zerstören, weil der Apostolische
Stuhl keine politische Einrichtung ist, sondern die
Weltmacht der christlichen Idee und damit auch der höchsten
Geisteskultur sichtbar verkörpert. Die Revolution in Italien,
wo der Papst nach dem Willen der Vorsehung sein Domizil
dauernd genommen hat, konnte ihm den minimalen Kirchen-



74 Die Enzyklika Benedikt XV

staat, den Schutzwall für seine persönliche Freiheit, rauben.
Aber trotzdem existiert die Kirche mit ihrem geistigen
Zentrum noch weiter und breitet ihre Herrschaft über die
Geister in allen Teilen der weiten Erde weiter aus. Und
diese geistige Herrschaft ist darauf gerichtet, die politische
Autorität bei den katholischen Untertanen aller Mächte
zu erhalten, zu kräftigen und, wo sie verletzt ist,
wiederherzustellen, sie durch die heiligsten Verpflichtungen des
Gewissens zu sanktionieren und zu garantieren. Zu diesem
großen sozialen Zwecke bedarf sie der vollen Freiheit.
Daher ist es ein gerechtes Verlangen, wenn der Papst von
der Neuordnung der Verhältnisse nach Beendigung des
Weltkrieges auch eine Revision und Besserung seiner jetzigen
Lage 1 erhofft und dabei auf die Dankbarkeit der Mächte
rechnet, denen er gerade durch seine internationale
wohlwollende Neutralität die besten Dienste geleistet hat.

Die Aufnahme zu schildern, die die Enzyklika in
der katholischen und in der nichtkatholischen Welt
gefunden hat, wäre eine gewiß interessante und lehrreiche
Aufgabe, die den kleinen Kommentar abschließen würde
Dennoch entschlagen wir uns derselben, weil es zum
Verständnis des Dokumentes nicht notwendig ist. Auch möchten
wir, ganz im Sinne der Enzyklika, alle Polemik vermeiden,
die durch die Widerlegung vieler falscher Urteile
unvermeidlich wäre. Übrigens ist die Enzyklika klar und deutlich
genug, um falsche Auffassungen über ihren Inhalt von
selbst zu korrigieren. Für die Durchführung ihrer
Vorschriften wird die Energie des Heiligen Stuhles schon
Sorge treffen.

Eines ist gewiß: eine neue Zeit hat mit dem Weltkrieg

begonnen. Das Alte stürzt zusammen. Die Kirche
steht an einem Wendepunkt ihrer bald zweitausendjährigen
Geschichte. Die Stellung Benedikts XV. hat in mancher
Hinsicht eine Ähnlichkeit mit derjenigen, die Leo der Große
in der Zeit der Völkerwanderung einnahm, als er Italien
vor dem Einbruch Attilas rettete, Rom vor der Zerstörung

1 Benedicti XV. Alloc. Da quali sentimenti, ad Patritios
et Nobiles Komanos, 4. ian. 1915 (A. Pont. Xlll, P- l9)- Er klagt,
daß der Papst, der gern der Vater der Armen sein möchte, ebenso
wie der römische Adel, durch seine schmerzliche Lage verhindert ist,
die Bedürftigkeit seiner Kinder zu erleichtern, wenigstens kann er es
nicht in der Ausdehnung, wie sie die gesteigerte Not verlangt.



Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger 75

durch die Vandalen bewahrte und den Übergang der alten
Kultur in die neue christliche Staatenordnung vorbereitete.
Wenn man die Enzyklika Benedikts aufmerksam studiert
und ihre Bedeutung erwägt, wird man an die Worte erinnert,
die Papst Sergius I. auf das Grab Leos I. in der Peterskirche

setzen ließ1 :

RUGIIT ET PAYIDA STUPUERUNT CORDA FERARUM
PASTORISQUE SUI IUSSA SEQUUNTUR OVES.

Wien, im Februar 1915.

ALBERTS STELLUNG ZUR AUTORITÄT
SEINER VORGÄNGER

Von Dr. G. M. MANSER, 0. P.

War Albert ein selbständiger Denker oder nur ein
„Stoffsammler", ein blinder Nachäffer seiner Vorgänger?

Knechtische Abhängigkeit von der Autorität warf
Roger Bacon all seinen großen Zeitgenossen vor und dabei
hatte er den Meister von Köln sicher auch im Auge2. Die
gleiche Anklage kehrt in späteren Zeiten immer wieder.
Der Vorwurf traf Albert als Theologen und als
Philosophen. Seine glühende Verehrung für die Kirchenväter,
speziell für Augustin, ist zum Steine des Anstoßes
geworden. „Augustin lehrt das, also ist es so," mit solchen
und ähnlichen Bemerkungen pflegte Albert wichtige Fragen
abzutun3. Dem Juden Moses Maimonides — so wird
behauptet — verdankt er seine ganze Theorie über das

Schöpfungsproblem, vielleicht auch die Veranlassung zu der
von ihm begründeten neuen Geistesrichtung4. Schlimmer
steht es noch mit seiner blinden Abhängigkeit von Aristoteles.

Schon ein Chronist des 13. Jahrhunderts soll ihn den

1 De Rossi, Inscript, christ. II, 56.
* Opus Tertium. C. 9 u. 22; Opus Majus ed. Bridges V. I. 4 ss.;

Compendium Theol. ed. Rashdali (1911), p. 28—84.
3 „hoc plane dicit Augustinus in Littera, ergo ita est" III.

•Sent. Dist. 89 a. 6. „Dicendum quod sic, quia hoc Augustinus aperte
dicit, cui contradicere impium est in his, quae tangunt fidem et mores."
8. Th. P. II. tr. 14 q. 84. (P. 83. 133.)

4 Joël, M. Das Verhältnis Alberts des Gr. zu Moses Maimonides,

Breslau 1876, p. 34 u. 37. Dazu Hertling, Albertus Magnus,
p. 26\


	Die Enzyklika Benedikt XV : "Ad beatissimi apostolorum principis"

