Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 1(1914)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

b14 Literarische Besprechungen

schehens sich wegschaffen la{3t, Man ist sich, man mag sagen,
was man will, im geheimen bewufit, dafl eine Wechsel-
wirkung zwischen Leib und Seele nur moglich ist, ,wenn
eines der Glieder der Kausalreihe dem anderen qualitativ
angenshert wird“, Dieser Vorwurf trifft Busse, Erhardt,
Eisler und alle jene, welche Monisten und psychophysische
Parallelisten zu gleicher Zeit sein zu koénnen behaupten.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. Albert Maria WeiB, O. P.: Die Herrlichkeiten der gdittlichen
Gnade. 9. u. 10. Aufl, Freiburg i. B., Herder 1913.

Die neue Auflage des bedeutungsvollen und inhaltsreichen Werkes
ist bereichert durch einen Anhang ,iiber das Verhidltnis von
Natur und Ubernatur“ (p. 669—673). In diesem betont der Ver-
fasser die Notwendigkeit der Hinordnung alles Natiirlichen auf das
iibernatiirliche Ziel des Menschen. Daraus folgert er: ,Dann ist auch
heute der Versuch, eine Wissenschaft, eine Sittlichkeit, eine Kultur
ausschliefilich mit Riicksicht auf die natiirliche Aufgabe der Mensch-
heit zu begriinden, die Riicksicht auf das tibernatiirliche Ziel aber auf
die Seite su schieben, kurz, dann ist das Streben nach einer rein
irdischen Titigkeit ohne Beziehung auf das letzte Ziel nicht blof}
mangelhaft, sondern verkehrt, schuldbar, Gott mif$fillig, und endigt
mit Verderben fiir die irdische Aufgabe selber, zur gerechten Strafe
fiir diese Verkehrtheit“ (p. 673). Da der Verfasser inzwischen diesen
Grundsatz, der schon frither das Leitmotiv seiner Apologie und der
iibrigen Schriften gebildet hatte, in einem anderen Werke , Liberalismus
und Christentum® (Petrusverlag, Trier) in breiterem Rahmen behandelt
hat, wollen wir hier nicht niher darauf eingehen.

Ebendort (p. 889 ff.) gibt der Verfasser auch eine Selbstbesprechung
und -verteidigung seiner Arbeit an den ,Herrlichkeiten der Gnade*.
Er nennt es die kleinste seiner Arbeiten, aber auch das liebste seiner
Biicher (p. 889), ,Das Wenige, was ich hineingearbeitet habe, ist der
Inbegriff alles dessen, was ich in der Apologie und in den kleineren
aus ihr hervorgegangenen Biichern ausgefithrt hatte* (a.a. O.). In der
Vorrede zu unserer Ausgabe nimmt der Verfasser Abschied von seinem
teuren Buche mit den Worten: ,Zum letztenmal nach menschlicher
Voraussicht ist es mir gegdnnt, meine unwiirdige Hand an dieses teure
Buch zu legen. ... Somit entlasse ich dich aus meiner einsamen Arbeits-
stube, o liebes, teures Buch. ... Du machst die letzte Ausfahrt, aber
in eine Welt, in der du dich als Fremdling fiihlen wirst. Schon als
ich dich das letztemal hinaus auf die Wanderung sandte, mufdte ich
dich darauf vorbereiten, dafy du die Zeit werdest gelindert finden und
daf} du einen Geist in dir triigst, der mit dem Geiste dieser Tage in
groflem Widerspruch steht. Das ist vielleicht auch einer der Griinde,
warum du nochmals zu mir zuriickgekehrt bist. Du hast wahrscheinlich
gefunden, dafy die tiéglich wachsende Entfremdung gegen alles Uber-
natiirliche, gegen die Reinheit des Glaubens, gegen die Unterwiirfigkeit
unter die Autoritét und unter den Geist der Kirche eine Atmosphiire



Literarische Besprechungen blb

geschaffen hat, in der fiir dich wenig Willkomm und wenig Aussicht
auf fréhliches Gedeihen ist, Nun gut, ich glaube, dich abermals und
noch mehr denn frither mit jenem Geist erttillt zu haben, dessen du
bedarfst, um in so bedriingter Zeit fihig zum Widerstande und fihig
zum Sieg deinen Weg zu machen“ (p. V. f.).

Unseres Wissens hat es noch niemand gewagt, vom theo-
logischen Standpunkt aus die Wei3sche Darstellung des Verhiltnisses
von Natur und Ubernatur anzugreifen — das ist kein geringes Zeichen

der Wahrheit desselben.
P. Reginald M. Schultes, O. P.

2. Dr. Konstantin Gutberlet: Der Gottmensch Jesus Christus.
Eine Begrtindung und Apologie der kirchlichen Christologie.
Regensburg, Verlagsanstalt 1918, 826 S.

Die Art der Gutberletschen Theologie ist bereits hinlinglich be-
kannt, sie ist im grossen und ganzen thomistisch, aber mit starkem
suarezischem Einschlag, die philosophische Seite steht stark unter dem
Einflusse moderner, nicht immer einwandfreier Strémungen, die Dar-
stellung gemiichlich, die Tendenz vorwiegend apologetisch. Auch ,der
Gottmensch Jesus Christus* weicht von dieser Linie nicht ab.

Gutberlet stellt die kirchliche Theologie iiber den Gottmenschen
fast durchwegs an der Hand der Summa des hl. Thomas dar, aus der
er die Hauptstellen in extenso anfithrt. Der Einteilung der Summa
folgend behandelt er so: die Menschwerdung im géttlichen Heilsplane,
das Wesen der Menschwerdung, die Menschheit Christi, deren {iber-
natirlicke Ausstattung, die Funktionen des Gottmenschen sowie seine
Verherrlichung. Bei gegebener Gelegenheit werden die hauptsidchlichsten
modernen KEinwénde widerlegt. Dazwischen liegen einige Exkurse,
z. B. in cruce salus, der ganz den Charakter einer Predigt hat (p. 2234t.),
Fir solche, die mit der Summa selbst weniger vertraut sind oder
nicht gerne eine groflere Dogmatik studieren, wird die neue Schrift
gute Dienste leisten, vielleicht auch zur Einfilhrung in die Summa
selbst; aber auch fiir einen Thomaskenner, der lieber die Summa
selbst zu Rate zieht, werden die apologetischen Ausfihrungen will-
kommen sein, wie z B, das Kapitel: Das Sitihneopfer Jesu Christi
schlie3t unsere Genugtuung nicht aus (p. 267ff,).

Obwohl der Verfasser im allgemeinen dem hl. Thomas als Haupt-
reprisentanten der kirchlichen Theologie folgt, iibt er doch gelegentlich
nicht ungern Kritik an dessen Lehre; allerdings in mafivoller Weise,
zuaweilen ohne einleuchtenden Anlaf} und durchwegs ohne tiberzeugende
Griinde. So weist er Seite 18 die Ansicht des hl. Thomas, dafy alle
drei gottlichen Personen eine menschliche Natur hitten annehmen
kénnen, mit der Begriindung zuriick: ,die Personlichkeit ist aus-
schlieflend”, und mit der Unterbegriindung, daf} in der Menschwerdung
nur die Perstnlichkeit, nicht aber die Natur Gottes mitgeteilt werde,
Das letztere ist aber unrichtig. Wohl findet die Vereinigung nicht
in der Natur statt, sondern in der Person, aber eben infolge der Ver-
einigung in der Person wird der Menschheit Christi auch die Natur
Gottes mitgeteilt, so dafl Christus per naturam Gott ist, Auflerdem
sagt der hl. Thomas: Est talis divinarum personarum conditio, quod
una earum non excludit aliam a communione eiusdem naturae, sed

38%



bl6 Literarische Besprechungen

solum a communione eiusdem personae, d. h. widhrend geschaffene
Personen andere Personen von der Anteilnahme an ihrer Natur aus-
schlieflen — wie z, B. eine menschliche Natur nicht zweien verschiedenen
menschlichen Personen gemeinsam sein kann — ist es eine Eigentiim-
lichkeit der goéttlichen Personen, daf} sie einander nicht von der Anteil-
nahme an derselben Natur ausschlieflen, Wie das beziiglich der gott-
lichen Natur der Fall ist, so auch in bezug auf die menschliche
Natur. Die gottliche Personlichkeit ist also in dieser Hinsicht nicht
mausschlieflend,

Seite 68ff. kritisiert Gutberlet die thomistische Auffassung der
unio hypostatica. Er geht aber dabei von der irrigen Voraussetzung
aus, dafd die Thomisten die Vereinigung der Menschheit mit der Person
des Wortes nach dem Verhiiltnisse von Materie und Form darstellten.
Tatséichlich aber lehren die Thomisten nur ein Verhéltnis von Potenz
und Akt. Wenn nun auch Materie und Form zu einander im Ver-
hiltnis von Potenz und Akt stehen, so doch nicht umgekehrt Potenz
und Akt im Verhiiltnis von Materie und Form. Darum hat auch hier
die thomistische Lehre tiber die Funktion der forma substantialis
nichts zu bedeuten. Aber auch die kirchliche Lehre deutet Gutberlet
nicht richtig. Zu: sicut anima rationalis et caro unus est homo: ita
Deus et homo unus est Christus, bemerkt er: ,Das eigentliche tertium
comparationis ist die reale, substantiale, wesenhafte Kinheit, die nicht
weniger zwischen Gott und Menschheit wie zwischen Leib und Seele
besteht® (p. 66). Das tertium comparationis ist in der angezogenen Stelle
nicht ,wesenhafte* Einheit, sondern unus homo — unus Christus,
also die numerische persénliche Einheit. ,Unus Christus subsistit
in divina natura et humana, interpretiert darum auch der hl. Thomas,
ITI, q. 2 a. 1 ad 2. Wer den Stand der christologischen Frage zur
Zeit der Entstehung des Athanasianums kennt, wird in demselben
wohl die Betonung des ,einen Christus“, nicht aber eine Erklirung
der unio hypostatica erwarten.

Gutberlet verquickt ferner seine Erkldrung der hypostatischen
Union mit der Frage nach der Art der Existenz Christi, Uberdies
stellt er die Sache so dar, als ob die Thomisten die persénliche Ein-
heit Christi dadurch erkliren wollten, dafy die Menschheit Christi in
der Existenz des Wortes existiere. Thomas und die Thomisten behandeln
jedoch die Frage der Existenz Christi als Korollar der hypostatischen
Union.

Bei dieser Gelegenheit polemisiert Gutberlet auch direkt gegen
die Lehre von der einen Existenz Christi. Man berufe sich tiir diese
Auffassung mit Unrecht auf den hl, Thomas, denn mit dem einen
Sein, das Thomas lehre, sei ,nicht die Existenz, sondern das Sein:
Personsein, Natursein gemeint* (p. 69). Das ist eine veraltete Aus-
rede, welche von den historischen Untersuchungen der letzten Zeit
widerlegt worden ist. Die klare Lehre des von Gutberlet zitierten
a. 2 der q. 17 ist die, daf} in Christus nur ein esse, eine Existenz sei,
weil wo eine Person sei, auch nur ein Existierendes, nur eine Existenz
sei, Dafl Christus eine Person sei und ein ,Personsein“ habe, hat
Thomas schon friiher gezeigt. Zum Schlusse bemerken wir noch, dafl
man theologisch zur Anerkennung der einen géttlichen Existenzweise
der Menschheit Christi gelangen kann, ohne von der auf philosophischem
Wege erkannten realen Unterscheidung von Wesenheit und Dasein



Literarische Besprechungen 17

auszugehen. So hat ja auch der hl. Sophronius in seinem vom 6. all-
gemeinen Konzile approbierten Synodalbekenntnis es aus dem Begriff
der hypostatischen Union abgeleitet, dafl die Menschheit Christi ihr
Sein (dmdp&is) im Sein des Logos habe', Der hl, Thomas gibt nur den
(Gedanken der griechischen Viiter wieder, wenn er aus der Einheit
der Person die Einheit des Seins ableitet, Die Dualitit der Naturen
kann dagegen nicht ins Feld gefithrt werden, wenn man einmal richtig
erkannt hat, dafl das eigentliche und unmittelbare Subjekt der
Existenz die Person, resp. Hypostase sei, Gutberlet ist auf die Frage
der Personlichkeit und damit der hypostatischen Union eigentlich gar
nicht eingegangen (auch p. 71 behandelt er nur eine sekundiire Frage)
— bei dem praktischen Zwecke des Werkes ist dies jedoch erklirlich,

Die Kritik an der Lehre des hl. Thomas iiber die Macht der Seele
Christi (p. 16b) erscheint unmotiviert, wenn man den Text des Heiligen
aufmerksam liest. Zu S, 189 und 2563 wire zu bemerken, dafl nach
der geltenden Gnadenordnung auch die gratia creata fiir- Christus
unbegingt notwendig war, sowie dafl, an den von Gott bestimmten
Bedingungen gemessen, die Genugtuung Christi secundum rigorewn
iustitiae gentigend war.,

S. 149 ff, tritt Gutberlet fiir einen Gnadenzuwachs in Christus
ein. Er beruft sich dabei auf Le. 2, 22, mit der Bemerkung, vom
Wortlaute diirfe man nur aus zwingenden Griinden abgehen., Das
gilt natiirlich vom Sinne des Wortlautes. Den Sinn einer Stelle,
zumal einer dogmatischen, bestimmt aber fiir den Theologen vor allem
die traditionelle Auslegung der Kirche, der Viter, Diese aber laute
Le. 2, 22 nicht im Sinne einer subjektiven Zunahme der heiligmachenden
Gpade, wohl aber der #ufleren Betitigung und Verdienste, die ja auch
unter den biblischen Terminus ,gratia* und ,vor Gott* fallen. Gut-
berlet meint weiter, dafl Christus die Gnadenfiille nicht notwendig
schon von der Empfingnis an besitzen mufdte, Wenn aber, wie auch
Gutberlet zugibt, der eigentliche Grund der Gnadenfiille die hypo-
statische Union war, die unter der Voraussetzung der von Gott ver-
tiigten Gnadenordnung eben den héchsten Grad der Gnade als wiirdige
Ausstattung der Menschheit des Logos verlangte, so muf3te die Gnaden-
fiille auch schon mit der Empfingnis eintreten, Das gilt besonders in
bezug auf die visio, die der mit Gott hypostatisch vereinigten Mensch-
heit Christi im h&chsten Grade der bestehenden Gnadenordnung zu-
kommen mufite. Wenn Gutberlet gegen das Argument des hl. Thomas,
dafd Christus im statu termini gewesen sei, einwendet, er sei auch ,in
bevorzugter Weise“ (!) viator gewesen, so vergifit er, dafl Christus in
bezug auf die eigene, personliche Gnadenausstattung nicht viator,
sondern in statu termini war. Das ist aber ein uraltes Prinzip der
ganzen Tradition, das spiter von der Scholastik nur in seine Teile
zerlegt wurde (Visio beata, scientia infusa, Gnadenfiille usw.). Gut-
berlet argumentiert ferner, dafl Christus durch sein tatséchliches
Tugendleben seinem Vater notwendigerweise wohlgefilliger wurde.
Das ist aber eine petitio principii, denn es wird dabei eine Vermehrung
der Gnade vorausgesetzt, wie (futberlet selber andeutet, wenn er sagt:
wDer grofieren Liebe Gottes entspricht eine grofiere Gnade.“ Wenn

' 3y adt@ yas xal odx xa® Eaveyy (9 capl) e py Vmdplw, xil.

Mansi, Coll. XI, 474,



b18 Literarische Besprechungen

aber Christus von Anfang an die Fiille der Gnade besafl, dann konnte
er Gott nicht ,wohlgefilliger* werden, was jedoch nicht ausschlief3t,
dafy Gott an seinen Werken immer gréfleres Wohlgefallen (extensio)
hatte. Zum Schlusse fithrt Gutberlet an, daf} seine Ansicht den ,,Vorzug*
habe, ,daf} sie unseren Herrn unserem Herzen néher bringt, ihn nicht
pur in seiner Erhabenheit, sondern auch in seinem ganz menschlichen
Wesen zeigt, wodurch er erst als wirksames Vorbild uns vorgestellt
werden kann“, Das ist aber, rund ausgesprochen, kein theologisches
Prinzip und wird Gutberlet dafiir in der patristischen und scholastischen
Literatur vergeblich nach einem Beleg suchen, Konsequent durchgefithrt
fithrte das Prinzip zur Leugnung der Visio, wenn nicht gar zur Leugnung
der Unio bei der Empfingnis — es ist dies der Grundgedanke der
sogenannten Bewiihrungslehre der Antiochener und Nestorianer. Aus
moderner Zeit klingt der Entwicklungsgedanke nach. Es muf} aber
noch einmal betont werden, daf3 dieTradition — nicht nur der hi, Thomas,
der hier nur Exponent ist — tiir die Gottwohlgefilligkeit Christi keine
Entwicklung kennt. Wenn der Apostel sagt, daf3 Christus uns in allem
gleichgeworden, die Stinde ausgenommen, so haben sowohl die Viiter
als besonders die Scholastiker unter ,excepto peccato* nicht nur
die eigentliche Siinde, sondern auch jede Unvollkommenheit, jeden
Mangel und jede Liicke in der Gnadenausstattung Christi verstanden.
Dessenungeachtet bleibt Christus immer noch unser Vorbild, und
zwar ein vollkommenes, allerdings vicht das eines noch moralisch
ringenden und zur Tugend emporstrebenden, auch nicht eines aus den
Tietfen der Unvollkommenheit emporsteigenden Menschen, sondern das
Vorbild des vollkommenen, mit Gott vereinten Menschen, der mensch-
lichen Vollkommenheit — Christus ist eben auch hierin in statu
termini; er ist nicht unser Vorbild als streitender, kdmpfender,
werdender Mensch, sondern als vollendeter Typus, mit einem Worte
als Erloser. Wenn der Verfasser sich auf seine theologischen
Prinzipien besinnen wird, kann es ihm nicht schwer fallen, seine
abweichende Ansicht preiszugeben. Ein liebevolleres Eingehen auf
den Sinn des hl. Thomas wird ihm vieles erleichtern,

Moge die neue tiichtige Schrift Gutberlets manchem Prediger
Dienste leisten und noch mehr zum Studium des Geheimnisses des

Gottmenschen anregen. . ,
P, Reginald M. Schultes, O. P.

3. Ludwig Coellen: Das Sein als Grenze des Erkenmens. Kolin,
M. Du Mont-Schauberg 1911. 215 S,

Die Schrift Coellens ist ein Versuch, den Kritizismus Kants
zur Vollendung zu fithren. Das Kantische ,Ding an sich“ auf der
einen Seite und die ,transzendentale Apperzeption® auf der anderen
sollen als letzte metaphysische Reste vollig tiberwunden werden.
Transzendenz fiir das Begreifen, Bewufdtseinsjenseitigkeit und damit
Metaphysik ist an sich ein Unsinn; alles muf} in den Erkenntnisprozef}
hineingezogen werden. Damit soll an die Stelle der subjektivistischen
und der realistischen Ansicht eine dritte davon verschiedene gesetzt
werden, welche zwischen beiden vermittelt, Das TUnterscheidende
an der neuen Ansicht ist die Auffassung des Seins als Grenze
des Erkennens. Das Sein ist nur als Produkt der Erkenntnis-



Literarische Besprechungen 519

tatigkeit, als Bewufltsein; aber es bestimmt nicht das Sosein des
Produktes, es ist einfach ein besonderes Moment am Produkt. Das
Sein ist keine teste Grofle, sondern eine Funktion der Bewufitseins-
titigkeit und #ndert sich folgerichtig mit der Art des Bewuf3tseins:
Das Sein ist jenes Moment am Produkt der Bewuf3tseinstiitigkeit,
welches die Artbestimmtheit der Tétigkeit zum Ausdruck bringt. Das
Sein ist Grenze des Erkennens nicht ,als eine dem Bewufitsein als
solchem gezogene fremde Schranke, sondern vielmehr als ein Moment,
in welchem sich die Organisationsenge des Eirkennens selber #uflert®,

Zu diesem Resultat gelangt der Verfasser, indem er von der
wTatsache* des doppelten Erkennens ausgeht, dem ,subjektiven Er-
kennen* des gemeinen Mannes und dem ,transsubjektiven“ des Kiinstlers
und Philosophen. Beide Arten des Erkennens sind wesentlich von ein-
ander verschieden. Alles Erkennen ist eine Bewuf3tseinstitigkeit,
Bewuftsein ist die unmittelbare Dieselbigkeit von Tun und Getiitigtem,
von Prozel und Produkt. Das subjektive Erkennen hat nur jene
Empfindungen unmittelbar als Produkte, deren Gesamtheit den Leib
ausmacht. Die Auflenwelt aber ist dem subjektiven Ich nicht als
Produkt der eigenen Titigkeit offenbar., Auf der transsubjektiven Stufe
des Erkennens verhilt sich die Titigkeit in bezug auf das Auflen-
weltprodukt so wie auf der subjektiven Stufe zum Leibe: Sie erscheint
unmittelbar als Produkt der Bewuf3tseinstiitigkeit. Coellen weist nicht
nur auf die ,Tatsache“ dieser doppelten Erfahrung hin, er versucht
einen eigentlichen Beweis ihrer Notwendigkeit: Nur dem transsub-
jektiven Erkennen ist die Reflexion auf das Ich und seine Erkenntnis
vergbéunt, dem subjektiven Erkennen des gemeinen Mannes ist sie
vollig verschlossen. Die Reflexion auf das Erkennen kann sich némlich
nicht auf das im Leibe gewirkte Tun beschrinken, sie mufl sich auch
auf die Aulenweltdinge beziehen, denn diese sind im Erkennen ent-
halten. Das aber setzt voraus, dafl die Auflenweltdinge unmittelbar
Bewufitseinsinhalte sind, d. h. daff sie in der Bewufitseinstitigkeit
und als durch sie getitigte da sind. Die Entwicklung verlangt die
Auffassung der subjektiven Stufe des Erkennens als eines Ubergangs-
gliedes zwischen der transsubjektiven und einer friiheren, dem ,unter-
menschlichen Erkennen“. Dort verhalten gich auch die Leibes-
empfindungen zur Titigkeit ganz gleich wie auf der subjektiven
Stufe die Auflenwelt: Sie erscheinen nicht unmittelbar als Produkte
der Tatigkeit; das Erkennen hat jene Produkte einfach in passiver
Titigkeit. Jede folgende Stufe schliefit die vorhergehende als auf-
gehobenes Moment in sich. Das einfache Bewuf3thaben der Aufien-
weltdinge auf der subjektiven Stufe (und aller Erfahrung tiberhaupt
im untermenschlichen Erkennen) setzt die Produkte als fremdes
Sein. Das Seinsmoment jener Produkte ist der Begrenzung der Thtig-
keit verdankt: Das besondere Sein der Aulenweltdinge entspricht der
besonderen Art des subjektiven Erkennens, in welchem die Offenbarung
der Tatigkeit auf das Ich begrenzt ist, Das subjektive Bewufdtsein
in bezug auf den Leib und alles Bewufitsein tiberhaupt im trans-
subjektiven Erkennen setzt seine Produkte unmittelbar als seine
Produkte., Aber diese Titigkeit ist nicht ein freies Schaffen, das
Produkt erscheint als ein mit der Titigkeit und in il gegebenes,
und diese Gegebenheit, welche eine Artbestimmtheit des Erkennens,
eine Organisationsenge verrit, ist das Seinsmoment, welches dieser



b20 Literarische Besprechungen

Art des Bewufitseins entspricht. Die Reflexion zeigt uns die Gegeben-
heit, Bestimmtheit, Endlichkeit des kategorial gebundenen Erkennens
unmittelbar als Gegensatz zur Unbedingtheit, zum absolut freien,
unendlichen Tun, d. h. zur unwirklichen Idee. Die Idee ist somit der
endlichen Natur immanent. Die Natur oder das Erkennen wird in
der Selbstreflexion begriffen als die endliche Verwirklichung der Idee
und in diesem Sinne ist die unwirkliche Idee das Prinzip des Be-
greifens der Wirklichkeit. In der Idee sind die beiden Momente,
Prozef3 und Produkt, zu absoluter Dieselbigkeit aufgehoben, die Idee
ist die absolute Selbstoffenbarung, das absolute Selbstbewufitsein,
nDie Wirklichkeit ist zu begreifen als eine Entwicklung, in welcher
die Produkthesonderung in der Wesensbeziehung zu ihrem Grunde,
dem Prozefl, dem Tun offenbar wird, so zwar, dafl die vollendete
Oftenbarung als Aufgabe, als unendliches Ziel erscheint.“ ~

Von grundlegender Bedeutung in der Erkenntnislehre Coellens
ist die Ausschaltung des Ichs. Die Ich-Individualisierung ist der
subjektiven Stufe des Erkennens eigen. Sie entsteht einfach durch
die Gegeniibersetzung des Leibes als des offenbaren Produktes der
Tatigkeit und der Auflenwelt als des nicht offenbaren Produktes der
Tatigkeit, deren Wahrnehmung immer verbunden ist mit Bewuf3t-
seinsverinderungen im Leibe. Daher die Gegeniibersetzung von Subjekt
und Objekt in der gewdohnlichen Auffassung und in der Philosophie,
welche gemifl der neuen Kritik aufzuldsen ist in das Verhiltnis von
Prozefl und Produkt. Der Subjektcharakter des Erkennens kommt nur
der subjektiven Auffassung zu. In Wahrheit ist das Erkennen ein
subjektloses Tun. Dem Ich kommt somit keineswegs jene Bedeutung
zu, welche ihm bisher in der Philosophie eingeréiumt wurde. Und
das ist einer der wesentlichsten Punkte, in welchem der Verfasser die
Lehre Kants und nach ihm Fichtes iiberwunden zu haben glaubt.

Auf den grundlegenden Teil des Werkes folgt ein konstruktiver,
in welchem auf den gegebenen Voraussetzungen die Erfahrung auf
deduktivern Wege aufgebaut wird. Von besonderem Interesse ist die Kon-
struktion von Zeit und Raum und Geddchtnis. Die Zeit ist die Form,
in welcher die Begrenzung des Prozesses, der Raum die Form, in
welcher die Begrenzung der Produkte erscheint. Das Gediichtnis wird
gefallt als Zeit-Raum-Verein. Die drei Zeiten, Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft, sind der subjektiven Stufe eigen, keineswegs dem
Gedichtnis wesentlich; sie finden sich nicht im Gedéchtnis der unter-
menschlichen und transsubjektiven Stufe.

Der Rahmen einer Besprechung verbietet es, im einzelnen auf
eine Fiille von grofien und fruchtbaren Gedanken hinzuweisen, welche
Coellens Versuch enthilt, ebenso am Gedankengange eine auch nur auf
alle wesentlichen Grundgedanken eingehende Kritik zu tiben. Wenn auch
der ganze Gedankenbau mit einer gewissen Konsequenz auf einfachsten
Grundvoraussetzungen aufgefithrt ist, so kann trotzdem das Vorgehen
nicht auf liickenlose logische Stringenz Anspruch erheben. Es wire
kaum unméglich, auf denselben Voraussetzungen nach éhnlicher Methode
zu einem verschiedenen Resultate zu gelangen. Nur ein paar Haupt-
momente seien. der Priifung unterzogen.

Es ist merkwiirdig, was die alte, schéne Wahrheit sich gefallen
lassen muf}, die schon Aristoteles ausgesprochen: Anima est quodam-



Literarische Besprechungen b21

modo omnia, quia nata est, omnia cognoscere. Die einen Philosophen
— und hieher gehoéren fast vollzéhlig die Verfasser philosophischer
Lehrbiicher im scholastischen Sinne — verzichten so ziemlich voll-
stindig auf die tiefere Erfassung und spekulative Ausbreitung dieser
‘Wahrheit und damit aut das Verstdndnis einer der wichtigsten,
schonsten und weitesttragenden Erkenntnis im gesamten Gebiete der
Philosophie, die ein michtiges Licht verbreitet bis hinein in die
Lehre von Gott und dessen metaphysischer Wesenheit. Auf der
anderen Seite wird das in jenem Satze ausgesprochene Verhiltnis
zwischen Erkennen und Sein durchaus als Grundproblem der Philo-
sophie betrachtet, aber im idealistischen Sinne gedeutet, um so den
Grundstein einer bestimmten Weltanschauung zu bilden. Anima est
quodammodo omnia, das ist der wahre Kern der Coellenschen Definition
des Bewufitseins (Bewuf3tsein ist bei Coellen gleichbedeutend mit
Erkenntnis im gewdhnlichen Sinne): Dieselbigkeit von Tun und
Getiitigtem, Es ist eine dem Thomisten geliufige Wahrheit, dafi die
Seele im Erkenntnisakt sich in einem wahren Sinne zum Erkannten
macht, daf} tatsiichlich eine Identitét zwischen Erkennendem und
Erkanntem besteht. Das erkennende Ich wird gewissermafien erhoht
und erweitert und umfaf3t alles Erkannte, besitzt, sofern es das
Universum erkennt, alle seine Vollkommenheit in sich selbst. Da die
Seele durch einen Akt sich zum Erkannten macht, das sie vorher
nicht gewesen, so kann man mit einigem Vorbehalt das erkannte
Objekt auch das Produkt der Erkenntnistidtigkeit nennen und die
Erkenntnis als unmittelbare Dieselbigkeit von Tun und Getitigtem
definieren. Wir haben dann in der scholastischen Definition der
Erkenntnis: Actio, qua actus ut actus habet formam (vgl. Gredt,
Elementa 2, Nr. 410) einfach das Moment des Tuns in den Vorder-
grund gertickt. Wenn hier das Ubereinstimmende der beiden Defini-
tionen herausgestellt wird, so geschieht das keineswegs zum Zwecke
der Verwischung der beiden Auffassungen, sondern zur Anerkennung
des tiefen, von modern-scholastischer Seite so oft vernachlidssigten
Wahrheitsgehaltes einer Definition, an der ein Mangel freilich die
verhﬁngnisvollsten Folgen nach sich zieht. Dieser Mangel besteht
darin, dal zwei wesentlich verschiedene Arten von Tun und Getanem
und von Identitit nicht auseinandergehalten werden. Coellen beruft
sich fiir seine Definition auf die Erfahrungstatsache und verpént
alles Mitsprechen von naturwissenschaftlichen Auffassungen in dieser
Frage und das mit vollem Recht. Aber dann heif3t es, die Erfahrung
genommen wie sie ist, Jene doppelte Art von Tun und Getanem und
von Identitéit wird néimlich unmittelbar von der Erfahrung dargeboten.
Ich spreche ein Wort aus und bin mir bewufdt, daf} ich das Wort
produziert habe: Ohne mein Tun wire das Wort nicht. Ich hére das
gesprochene Wort und bin mir dabei wieder eines Tuns bewuflt, ohne
welches jenes Wort nicht in meinem Bewufltsein wire, ohne welches
es fiir mich und in mir nicht existieren wiirde. Der Unterschied
zwischen natlirlichem Tun und erkenntnismiéfiigem Tun steht
unleugbar als Erfahrungstatsache, Jenes Tun, welches im Gegensatz
zum erkenntnismiifligen natiirliches genannt wurde, wird vom gemeinen
Mann niemals als Erkennen oder Bewufdtsein gefafit. Wenn er sich
des Sprechens bewuf3t wird, so hat er dabei ganz und gar nicht die
Uberzeugung, dafl zwischen seiner Sprechtitigkeit und dem sie auf-



522 Literarische Besprechungen

fassenden Erkenntnisakt irgendein innerer Zusammenhang bestehe,
Und das gilt von allen Leibesempfindungen. Ein Schmerz wird un-
unmittelbar als Affektion des eigenen Ichs empfunden, aber er ist
als solche Produkt der eigenen Titigkeit in einem ganz anderen
Sinne, als wenn ich den Schmerz etwa durch den Druck der Hand
in mir hervorbringe. Fiir dic Auffassung des gemeinen Mannes setzt
die Erkenntnis das Vorhandensein eines Objektes voraus, dasgmnicht
erst in der Erkenntnis und mit der Erkenntnis gegeben ist, sondern
unabhéingig von der es auffassenden Erkenntnistitigkeit besteht. Jeder
Versuch, dem gemeinen Mann etwas anderes beizubringen, wiirde den
Verdacht eines abnormen Geisteslebens erwecken. Dieser Begriff des
Erkennens erleidet durchaus keinen wesentlichen Unterschied, ob er
auf die Erkenntnis subjektiver Zustéinde oder der Auflenweltdinge
angewendet wird. Ja, das Erkennen sagt Tun und Getanes und eine
Dieselbigkeit beider Momente. Aber das erkenntnismifiige Tun ist
keine Produktion des Seins schlechthin, das Getane ist nicht abhingig
vom Tun in jeder Beziehung, sondern wird als Sein geradezu vor-
ausgesetzt. Die Dieselbigkeit beider Momente sagt nicht, daf} das
Getane lediglich als Produkt der Erkenntnistat bestehe, als Bestimmung
des Erkennens (Bestimmung des Erkennens als Potenz), sondern das
Produkt ist dem Tun gegeniibergestellt als eigenes, gleichberechtigtes,
von ihm unabhéingiges Sein, das Erkennen lif3t trotz der Vereinigung
mit dem Erkannten jenes in seinem Anderssein (nimmt auf als Akt).
Hitte die moderne Erkenntniskritik und Psychologie die Tatsache der
Erkenntnis einfach so hingenommen wie sie ist und nach der in allen
‘Wissenschaften verwandten Methode zur Erklirung der feststehenden,
hier ganz eigenartigen Tatsache befriedigende Erkliérungsgriinde ge-
sucht, es wiren ihr unzihlige Irrgiinge erspart geblieben. Statt dessen
fragte man sich a priori, ob Erfahrung und Erkenntnis moglich sei
und ging an die Untersuchung der Frage mit Begriffen, die aus der
physischen Welt geschépft sind. Da allerdings fand man, daf}, wo
zwei Faktoren zusammenwirken, das Resultat notwendig von beiden
abhéinge, Daraus ergab sich der Schluf}: Wir kénnen die Welt nicht
so erkennen wie sie ist, sondern nur wie sie erscheint, man gelangte
zum Idealismus. Coellen will nur von der Erkenntnistatsache aus-
gehen. Trotzdem fillt er einigermafien in den Fehler, den er vermeiden
wollte: Er legt seinem Gedankengang nicht jenes Produzieren zu-
grunde, welches in der Erkenntnistatsache unmittelbar als ihr Wesen
enthalten ist, sondern einen mit der naturwissenschattlichen Kausalitit
verwandten, den wir erst in den Objekten der Erkenntnis — also
erst nachdem die Erkenntnis schon vorher besteht — finden.

: Aus der Analyse des Erkeuntnisaktes ergibt sich sogleich, daf}
dem Erkennen der Gegensatz von Subjekt und Objekt wesentlich ist.
Das Sein ist Grenze oder Terminus des Erkennens im Sinne eines
von auflen gegebenen Objektes, auf welches hin das Erkennen sich
betiitigt. Man mag immerhin das Erkennen ein substraktloses Tun
nennen, an sich liegt darin kein Widerspruch. Ist die Erkenntnis-
titigkeit nicht Aftektion eines darunter liegenden Trigers, so ist sie
eben selbstindig und damit Tat und Trédger in einer Person. Daf}
das menschliche Erkennen der Akt eines Tridgers ist, erhellt unter
anderem aus der Vereinigung der verschiedenen Erkenntnisseim Bewuf3t-
sein. Es geht nicht an, diese Einheit einfach als Produktzusammen-



Literarische Besprechungen b23

hang hinzustellen, denn was die Produkte zur Einheit zusammen-
schlief3t, finde ich gar nicht auf seiten der Produkte als solcher, sondern
auf seiten des Tuns, und auch hier nicht im einzelnen Erkenntnisakt,
sondern in einer tieferliegenden Einheit, welche verschiedene Er-
kenntnisakte verbindet.

Wenn die Erkenntnis beim gemeinen Mann in bezug auf die Leibes-
empfindungen nicht die Dieselbigkeit von Tun und Getanem im Sinne von
Coellen ist, so kann dieser Begrift auch nicht erweitert werden auf
die Auflenweltdinge. (Zu zeigen, dafl auch die Auflenwelterkenntnis
der subjektiven Stufe Erkennen nach der Definition des Verfassers
sei, ist diesem nach unserer Ansicht nicht gelungen.) Der Uuterschied
zwischen dem Erkennen des gemeinen Mannes und des Philosophen
bestenht ja freilich in gewissem Sinne. Es ist schwer, einem Anfinger
in der Philosophie den Begriff des Erkeunens beizubringen als einer
Identitit zwischen Erkennendem und Erkanntem. Allein das riihrt
von der Neuheit der Anwendung allgemeinster Begriffe auf ungewohnte
Gegenstinde her, Dafy trotzdem der gemeine Mann mit der Definition
sachlich einverstanden ist, liefle sich an der Hand einer Menge von
Redensarten nachweisen, Wenn zum Beweise der Existenz der trans-
subjektiven Erfahrung auf die Erkenntnis des Kiinstlers hingewiesen
wird, so geniigt auch zur Antwort der Hinweis auf den Unterschied
zwischen der beobachtenden Auffassung der Auflenwelt und dem
Phantasieren und phantasierenden Auffassen der Auflenwelt. Der
Beweis aus der Tatsache der Selbstreflexion ist hinfillig, weil bei der
Selbstreflexion nicht ein Akt die subjektive Seite des Erkennens und
die Objekte deutlich umfafit. Die Selbstreflexion faf3t das Ich und sein
Tun auf, die direkte Erkenntnis der Auflenwelt. Trotzdem kénnen
wir die beiden Gegenstinde, Subjekt und Objekt, mit einander ver-
gleichen, wie wir andere nach einander und an verschiedenen Orten
beobachtete Dinge mit einander vergleichen kénnen.

Coellen wollte das kantische ,Ding an sich* und die ,transzen-
dentale Apperzeption“ ins Bewufitsein aufnehmen, um mit allem
Transzendentalen aufzuriumen: ,Falls im Menschen ein Verméogen
zu begreifen da ist, so ist es in sich notwendig vollendungsfihig, so
ist sein Gebiet ein in sich beschlossener Organismus, so ist Trans-
zendenz fir es ein Unbegriff. Auch noch die Grenzbegriffe Kants
waren metaphysiche Reste. Denn sie setzten dem Begreifen Schranken,
die es micht haben kann; sie setaten noch fiir das Begreifen eine jen-
seitige Welt, in die es nicht einzudringen vermochte; sie lieflfen noch
trotz aller Vorbehalte den Begriff der Metaphysik zuriick.* Ohne
Zweifel wire der Menschheit ein groler Dienst geleistet, wenn ihr
alle Riitsel des Seins erschlossen wiirden, wenn alles, was der Menschen-
geist je und je jenseits des unmittelbar Begriffenen als existierend
anzunehmen sich gezwungen sah, in den Bereich des unmittelbar
Geschauten und Erlebten gezogen wiirde. Doch m&chten wir bezweifeln,
ob einer sich im Besitze dieses Gliickes fiithlt, wenn ihm auseinander-
gesetzt wird, die Bestimmtheit des Seienden und die des Erkennens
rithre in letzter Linie nur her vom Gegensatz zur unendlichen, un-
wirklichen Idee, welche dem Endlichen immanent sei; Endlichkeit des
Begreifens konne nicht Beschrinkung, sondern nur Organisations-
bestimmtheit bedeuten und das Unendliche sei in dem endlichen Be-
greifen fiir das Begreifen ohne jeden Rest beschlossen.



b24 Literarische Besprechungen

Wer Lust und Mufle hat, glinzenden Irrgingen eines tief
denkenden deutschen Philosophen zu folgen, wer es wieder recht lebendig
verstehen und fithlen will, warum die grofien deutschen Konstruktions-
philosophen des letzten Jahrhunderts einen so aufrichtigen Abscheu
gegen alle Philosophie zuriicklieflen, der greife zum Buche Coellens,
er wird das Gesuchte finden.

Engelberg (Schweiz). P, Sigisbert Cavelti, O, S. B.

OO



	Literarische Besprechungen

