
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


514 Literarische Besprechungen

schehens sich wegschaffen läßt. Man ist sich, man mag sagen,
was man will, im geheimen bewußt, daß eine Wechselwirkung

zwischen Leib und Seele nur möglich ist, „wenn
eines der Glieder der Kausalreihe dem anderen qualitativ
angenähert wird". Dieser Yorwurf trifft Busse, Erhardt,
Eisler und alle jene, welche Monisten und psychophysische
Parallelisten zu gleicher Zeit sein zu können behaupten.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Albert Maria Weiß, 0. P.: Die Herrlichkeiten der göttlichen

Gnade. 9. u. 10. Aufl. Freiburg i. B., Herder 1919.

Die neue Auflage des bedeutungsvollen und inhaltsreichen Werkes
ist bereichert durch einen Anhang „über das Verhältnis von
Natur und Übernatur" (p. 659—673). In diesem betont der
Verfasser die Notwendigkeit der Hinordnung alles Natürlichen auf das
übernatürliche Ziel des Menschen. Daraus folgert er: „Dann ist auch
heute der Versuch, eine Wissenschaft, eine Sittlichkeit, eine Kultur
ausschließlich mit ßücksicht auf die natürliche Aufgabe der Menschheit

zu begründen, die Bücksicht auf das übernatürliche Ziel aber auf
die Seite su schieben, kurz, dann ist das Streben nach einer rein
irdischen Tätigkeit ohne Beziehung auf das letzte Ziel nicht bloß
mangelhaft, sondern verkehrt, schuldbar, Gott mißfällig, und endigt
mit Verderben für die irdische Aufgabe selber, zur gerechten Strafe
für diese Verkehrtheit" (p. 673). Da der Verfasser inzwischen diesen
Grundsatz, der schon früher das Leitmotiv seiner Apologie und der
übrigen Schriften gebildet hatte, in einem anderen Werke „Liberalismus
und Christentum" (Petrusverlag, Trier) in breiterem Bahmen behandelt
hat, wollen wir hier nicht näher darauf eingehen.

Ebendort (p. 389 ff.) gibt der Verfasser auch eine Selbstbesprechung
und -Verteidigung seiner Arbeit an den „Herrlichkeiten der Gnade".
Er nennt es die kleinste seiner Arbeiten, aber auch das liebste seiner
Bücher (p. 389). „Das Wenige, was ich hineingearbeitet habe, ist der
Inbegriff alles dessen, was ich in der Apologie und in den kleineren
aus ihr hervorgegangenen Büchern ausgeführt hatte" (a. a. 0.). In der
Vorrede zu unserer Ausgabe nimmt der Verfasser Abschied von seinem
teuren Buche mit den Worten: ,.Zum letztenmal nach menschlicher
Voraussicht ist es mir gegönnt, meine unwürdige Hand an dieses teure
Buch zu legen. Somit entlasse ich dich aus meiner einsamen Arbeitsstube,

o liebes, teures Buch. Du machst die letzte Ausfahrt, aber
in eine Welt, in der du dich als Fremdling fühlen wirst. Schon als
ich dich das letztemal hinaus auf die Wanderung sandte, mußte ich
dich darauf vorbereiten, daß du die Zeit werdest geändert finden und
daß du einen Geist in dir trägst, der mit dem Geiste dieser Tage in
großem Widerspruch steht. Das ist vielleicht auch einer der Gründe,
warum du nochmals zu mir zurückgekehrt bist. Du hast wahrscheinlich
gefunden, daß die täglich wachsende Entfremdung gegen alles
Übernatürliche, gegen die Beinheit des Glaubens, gegen die Ünterwürflgkeit
unter die Autorität und unter den Geist der Kirche eine Atmosphäre



Literarische Besprechungen 615

geschaffen hat, in der für dich wenig Willkomm und wenig Aussicht
auf fröhliches Gedeihen ist. Nun gut, ich glaube, dich abermals und
noch mehr denn früher mit jenem Geist erfüllt zu haben, dessen du
bedarfst, um in so bedrängter Zeit fähig zum Widerstande und fähig
zum Sieg deinen Weg zu machen'1 (p. V. f.).

Unseres Wissens hat es noch niemand gewagt, vom
theologischen Standpunkt aus die Weißsche Darstellung des Verhältnisses
von Natur und Übernatur anzugreifen — das ist kein geringes Zeichen
der Wahrheit desselben.

P. Beginald M, Schultes, 0. P.

2, Dr. Konstantin Gutberiet: Der Gottmensch Jesus Cbristus.
Eine Begründung und Apologie der kirchlichen Christologie.
Regensburg, Verlagsanstalt 1913. 825 S.

Die Art der Gutberletschen Theologie ist bereits hinlänglich
bekannt, sie ist im grossen und ganzen thomistisch, aber mit starkem
suarezischem Einschlag, die philosophische Seite steht stark unter dem
Einflüsse moderner, nicht immer einwandfreier Strömungen, die
Darstellung gemächlich, die Tendenz vorwiegend apologetisch. Auch „der
Gottmensch Jesus Christus" weicht von dieser Linie nicht ab.

Gutberiet stellt die kirchliche Theologie über den Gottmenschen
fast durchwegs an der Hand der Summa des hl. Thomas dar, aus der
er die Hauptstellen in extenso anführt. Der Einteilung der Summa
folgend behandelt er so: die Menschwerdung im göttlichen Heilsplane,
das Wesen der Menschwerdung, die Menschheit Christi, deren
übernatürliche Ausstattung, die Funktionen des Gottmenschen sowie seine
Verherrlichung. Bei gegebener Gelegenheit werden die hauptsächlichsten
modernen Einwände widerlegt. Dazwischen liegen einige Exkurse,
z. B. in cruce salus, der ganz den Charakter einer Predigt bat (p. 223ff).
Für solche, die mit der Summa selbst weniger vertraut sind oder
nicht gerne eine größere Dogmatik studieren, wird die neue Schrift
gute Dienste leisten, vielleicht auch zur Einführung in die Summa
selbst; aber auch für einen Thomaskenner, der lieber die Summa
selbst zu Rate zieht, werden die apologetischen Ausführungen
willkommen sein, wie z. B. das Kapitel: Das Sühneopfer Jesu Christi
schließt unsere Genugtuung nicht aus (p. 267 ff.).

Obwohl der Verfasser im allgemeinen dem hl. Thomas als
Hauptrepräsentanten der kirchlichen Theologie folgt, übt er doch gelegentlich
nicht ungern Kritik an dessen Lehre; allerdings in maßvoller Weise,
zuweilen ohne einleuchtenden Anlaß und durchwegs ohne überzeugende
Gründe. So weist er Seite 18 die Ansicht des hl. Thomas, daß alle
drei göttlichen Personen eine menschliche Natur hätten annehmen
können, mit der Begründung zurück: „die Persönlichkeit ist
ausschließend", und mit der Unterbegründung, daß in der Menschwerdung
nur die Persönlichkeit, nicht aber die Natur Gottes mitgeteilt werde.
Das letztere ist aber unrichtig. Wohl findet die Vereinigung nicht
in der Natur statt, sondern in der Person, aber eben infolge der
Vereinigung in der Person wird der Menschheit Christi auch die Natur
Gottes mitgeteilt, so daß Christus per naturam Gott ist. Außerdem
sagt der hl. Thomas: Est talis divinarum personarum conditio, quod
una earum non excludit aliam a communions eiusdem naturae, sed

33*



516 Literarische Besprechungen

solum a communione eiusdem personae, d. h. während geschaffene
Personen andere Personen von der Anteilnahme an ihrer Natur
ausschließen — wie z.B. eine menschliche Natur nicht zweien verschiedenen
menschlichen Personen gemeinsam sein kann — ist es eine Eigentümlichkeit

der göttlichen Personen, daß sie einander nicht von der Anteilnahme

an derselben Natur ausschließen. Wie das bezüglich der
göttlichen Natur der Fall ist, so auch in bezug auf die menschliche
Natur. Die göttliche Persönlichkeit ist also in dieser Hinsicht nicht
„ausschließend".

Seite 68 ö. kritisiert Gutberiet die thomistische Auffassung der
unio hypostatica. Er geht aber dabei von der irrigen Voraussetzung
aus, daß die Thomisten die Vereinigung der Menschheit mit der Person
des Wortes nach dem Verhältnisse von Materie und Form darstellten.
Tatsächlich aber lehren die Thomisten nur ein Verhältnis von Potenz
und Akt. Wenn nun auch Materie und Form zu einander im
Verhältnis von Potenz und Akt stehen, so doch nicht umgekehrt Potenz
und Akt im Verhältnis von Materie und Form. Darum hat auch hier
die thomistische Lehre über die Funktion der forma substantialis
nichts zu bedeuten. Aber auch die kirchliche Lehre deutet Gutberiet
nicht richtig. Zu: sicut anima rationalis et caro unus est homo: ita
Deus et homo unus est Christus, bemerkt er: „Das eigentliche tertium
comparationis ist die reale, substantiale, wesenhafte Einheit, die nicht
weniger zwischen Gott und Menschheit wie zwischen Leib und Seele
besteht1* (p. 66). Das tertium comparationis ist in der angezogenen Stelle
nicht „wesenhafte" Einheit, sondern unus homo — unus Christus,
also die numerische persönliche Einheit. „Unus Christus subsistit
in divina natura et humana", interpretiert darum auch der hl. Thomas,
III, q. 2 a. 1 ad 2. Wer den Stand der christologischen Frage zur
Zeit der Entstehung des Athanasianums kennt, wird in demselben
wohl die Betonung des „einen Christus", nicht aber eine Erklärung
der unio hypostatica erwarten.

Gutberiet verquickt ferner seine Erklärung der hypostatischen
Union mit der Frage nach der Art der Existenz Christi. Überdies
stellt er die Sache so dar, als ob die Thomisten die persönliche Einheit

Christi dadurch erklären wollten, daß die Menschheit Christi in
der Existenz des Wortes existiere. Thomas und die Thomisten behandeln
jedoch die Frage der Existenz Christi als Korollar der hypostatischen
Union.

Bei dieser Gelegenheit polemisiert Gutberiet auch direkt gegen
die Lehre von der einen Existenz Christi. Man berufe sich für diese
Auffassung mit Unrecht auf den hl. Thomas, denn mit dem einen
Sein, das Thomas lehre, sei „nicht die Existenz, sondern das Sein:
Personsein, Natursein gemeint" (p. 69). Das ist eine veraltete
Ausrede, welche von den historischen Untersuchungen der letzten Zeit
widerlegt worden ist. Die klare Lehre des von Gutberiet zitierten
a. 2 der q. 17 ist die, daß in Christus nur ein esse, eine Existenz sei,
weil wo eine Person sei, auch nur ein Existierendes, nur eine Existenz
sei. Daß Christus eine Person sei und ein „Personsein" habe, hat
Thomas schon früher gezeigt. Zum Schlüsse bemerken wir noch, daß
man theologisch zur Anerkennung der einen göttlichen Existenzweise
der Menschheit Christi gelangen kann, ohne von der auf philosophischem
Wege erkannten realen Unterscheidung von Wesenheit und Dasein



Literarische Besprechungen 517

auszugehen. So hat ja auch der hl. Sophronius in seinem vom 6.
allgemeinen Konzile approbierten Synodalbekenntnis es aus dem Begriff
der hypostatischen Union abgeleitet, daß die Menschheit Christi ihr
Sein (wrapfi?) im Sein des Logos habe '. Der hl. Thomas gibt nur den
Gedanken der griechischen Väter wieder, wenn er aus der Einheit
der Person die Einheit des Seins ableitet. Die Dualität der Naturen
kann dagegen nicht ins Feld geführt werden, wenn man einmal richtig
erkannt hat, daß das eigentliche und unmittelbare Subjekt der
Existenz die Person, resp. Hypostase sei. Gutberiet ist auf die Frage
der Persönlichkeit und damit der hypostatischen Union eigentlich gar
nicht eingegangen (auch p. 71 behandelt er nur eine sekundäre Frage)
— bei dem praktischen Zwecke des Werkes ist dies jedoch erklärlich.

Die Kritik an der Lehre des hl. Thomas über die Macht der Seele
Christi (p. 165) erscheint unmotiviert, wenn man den Text des Heiligen
aufmerksam liest. Zu S. 139 und 253 wäre zu bemerken, daß nach
der geltenden Gnadenordnung auch die gratia creata für- Christus
unbedingt notwendig war, sowie daß, an den von Gott bestimmten
Bedingungen gemessen, die Genugtuung Christi secundum rigorem
iustitiae genügend war.

S. 149ff. tritt Gutberiet für einen Gnadenzuwachs in Christus
ein. Er beruft sich dabei auf Lc. 2, 22, mit der Bemerkung, vom
Wortlaute dürfe man nur aus zwingenden Gründen abgehen. Das
gilt natürlich vom Sinne des Wortlautes. Den Sinn einer Stelle,
zumal einer dogmatischen, bestimmt aber für den Theologen vor allem
die traditionelle Auslegung der Kirche, der Väter. Diese aber laute
Lc. 2, 22 nicht im Sinne einer subjektiven Zunahme der heiligmachenden
Gnade, wohl-aber der äußeren Betätigung und Verdienste, die ja auch
unter den biblischen Terminus „gratia" und „vor Gott" fallen.
Gutberiet meint weiter, daß Christus die Gnadenfülle nicht notwendig
schon von der Empfängnis an besitzen mußte. Wenn aber, wie auch
Gutberiet zugibt, der eigentliche Grund der Gnadenfülle die
hypostatische Union war, die unter der Voraussetzung der von Gott
verfügten Gnadenordnung eben den höchsten Grad der Gnade als würdige
Ausstattung der Menschheit des Logos verlangte, so mußte die Gnadenfülle

auch schon mit der Empfängnis eintreten. Das gilt besonders in
bezug auf die visio, die der mit Gott hypostatisch vereinigten Menschheit

Christi im höchsten Grade der bestehenden Gnadenordnung
zukommen mußte. Wenn Gutberiet gegen das Argument des hl. Thomas,
daß Christus im statu termini gewesen sei, einwendet, er sei auch „in
bevorzugter Weise" viator gewesen, so vergißt er, daß Christus in
bezug auf die eigene, persönliche Gnadenausstattung nicht viator,
sondern in statu termini war. Das ist aber ein uraltes Prinzip der
ganzen Tradition, das später von der Scholastik nur in seine Teile
zerlegt wurde (Visio beata, scientia infusa, Gnadenfülle usw.).
Gutberiet argumentiert ferner, daß Christus durch sein tatsächliches
Tugendleben seinem Vater notwendigerweise wohlgefälliger wurde.
Das ist aber eine petitio principii, denn es wird dabei eine Vermehrung
der Gnade vorausgesetzt, wie Gutberiet selber andeutet, wenn er sagt :

„Der größeren Liebe Gottes entspricht eine größere Gnade." Wenn

' sv avrq> yàç xai ovx xaü' savxt/v (17 oàgf) s%s xr/v vmxg^iv, xxl.
Mansi, Coll. XI, 474.



518 Literarische Besprechungen

aber Christus von Anfang an die Fülle der Gnade besaß, dann konnte
er Gott nicht „wohlgefälliger" werden, was jedoch nicht ausschließt,
daß Gott an seinen Werken immer größeres Wohlgefallen (extensio)
hatte. Zum Schlüsse führt Gutberiet an, daß seine Ansicht den „Vorzug"
habe, „daß sie unseren Herrn unserem Herzen näher bringt, ihn nicht
nur in seiner Erhabenheit, sondern auch in seinem ganz menschlichen
Wesen zeigt, wodurch er erst als wirksames Vorbild uns vorgestellt
werden kann". Das ist aber, rund ausgesprochen, kein theologisches
Prinzip und wird Gutberiet dafür in der patristischen und scholastischen
Literatur vergeblich nach einem Beleg suchen. Konsequent durchgeführt
führte das Prinzip zur Leugnung der Visio, wenn nicht gar zur Leugnung
der Unio bei der Empfängnis — es ist dies der Grundgedanke der
sogenannten Bewährungslehre der Antiochener und Nestorianer. Aus
moderner Zeit klingt der Entwicklungsgedanke nach. Es muß aber
noch einmal betont werden, daß die Tradition — nicht nur der hl. Thomas,
der hier nur Exponent ist — für die Gottwohlgefälligkeit Christi keine
Entwicklung kennt. Wenn der Apostel sagt, daß Christus uns in allem
gleichgeworden, die Sünde ausgenommen, so haben sowohl die Väter
als besonders die Scholastiker unter „excepto peccato" nicht nur
die eigentliche Sünde, sondern auch jede Unvollkommenheit, jeden
Mangel und jede Lücke in der Gnadenausstattung Christi verstanden.
Dessenungeachtet bleibt Christus immer noch unser Vorbild, und
zwar ein vollkommenes, allerdings nicht das eines noch moralisch
ringenden und zur Tugend emporstrebenden, auch nicht eines aus den
Tiefen der TJnvollkommenheit emporsteigenden Menschen, sondern das
Vorbild des vollkommenen, mit Gott vereinten Menschen, der menschlichen

Vollkommenheit — Christus ist eben auch hierin in statu
termini; er ist nicht unser Vorbild als streitender, kämpfender,
werdender Mensch, sondern als vollendeter Typus, mit einem Worte
als Erlöser. Wenn der Verfasser sich auf seine theologischen
Prinzipien besinnen wird, kann es ihm nicht schwer fallen, seine
abweichende Ansicht preiszugeben. Ein liehevolleres Eingehen auf
den Sinn des hl. Thomas wird ihm vieles erleichtern.

Möge die neue tüchtige Schrift Gutberlets manchem Prediger
Dienste leisten und noch mehr zum Studium des Geheimnisses des
Gottmenschen anregen.

P. Beginald M, Schuttes, 0, P.

3. Ludwig Coellen: Das Sein als Grenze des Erkennens. Köln,
M. Du Mont-Schauberg 1911. 215 S.

Die Schrift Coellens ist ein Versuch, den Kritizismus Kants
zur Vollendung zu führen. Das Kantische „Ding an sich" auf der
einen Seite und die „transzendentale Apperzeption" auf der anderen
sollen als letzte metaphysische Reste völlig überwunden werden.
Transzendenz für das Begreifen, Bewußtseinsjenseitigkeit und damit
Metaphysik ist an sich ein Unsinn; alles muß in den Erkenntnisprozeß
hineingezogen werden. Damit soll an die Stelle der subjektivistischen
und der realistischen Ansicht eine dritte davon verschiedene gesetzt
werden, welche zwischen beiden vermittelt. Das Unterscheidende
an der neuen Ansicht ist die Auffassung des Seins als Grenze
des Erkennens. Das Sein ist nur als Produkt der Erkenntnis-



Literarische Besprechungen 519

tätigkeit, als Bewußtsein; aber es bestimmt nicht das Sosein des
Produktes, es ist einfach ein besonderes Moment am Produkt. Das
Sein ist keine feste Größe, sondern eine Punktion der Bewußtseinstätigkeit

und ändert sich folgerichtig mit der Art des Bewußtseins:
Das Sein ist jenes Moment am Produkt der Bewußtseinstätigkeit,
welches die Artbestimmtheit der Tätigkeit zum Ausdruck bringt. Das
Sein ist Grenze des Erkennens nicht „als eine dem Bewußtsein als
solchem gezogene fremde Schranke, sondern vielmehr als ein Moment,
in welchem sich die Organisationsenge des Erkennens selber äußert".

Zu diesem Resultat gelangt der Verfasser, indem er von der
„Tatsache" des doppelten Erkennens ausgeht, dem „subjektiven
Erkennen" des gemeinen Mannes und dem „transsubjektiven" desKünstlers
und Philosophen. Beide Arten des Erkennens sind wesentlich von
einander verschieden. Alles Erkennen ist eine Bewußtseinstätigkeit.
Bewußtsein ist die unmittelbare Dieselbigkeit von Tun und Getätigtem,
von Prozeß und Produkt. Das subjektive Erkennen hat nur jene
Empfindungen unmittelbar als Produkte, deren Gesamtheit den Leib
ausmacht. Die Außenwelt aber ist dem subjektiven Ich nicht als
Produkt der eigenen Tätigkeit offenbar. Auf der transsubjektiven Stufe
des Erkennens verhält sich die Tätigkeit in bezug auf das
Außenweltprodukt so wie auf der subjektiven Stufe zum Leibe: Sie erscheint
unmittelbar als Produkt der Bewußtseinstätigkeit. Coellen weist nicht
nur auf die „Tatsache" dieser doppelten Erfahrung hin, er versucht
einen eigentlichen Beweis ihrer Notwendigkeit: Nur dem transsubjektiven

Erkennen ist die Reflexion auf das Ich und seine Erkenntnis
vergönnt, dem subjektiven Erkennen des gemeinen Mannes ist sie
völlig verschlossen. Die Reflexion auf das Erkennen kann sich nämlich
nicht auf das im Leibe gewirkte Tun beschränken, sie muß sich auch
auf die Außenweltdinge beziehen, denn diese sind im Erkennen
enthalten. Das aber setzt voraus, daß die Außenweltdinge unmittelbar
Bewußtseinsinhalte sind, d. h. daß sie in der Bewußtseinstätigkeit
und als durch sie getätigte da sind. Die Entwicklung verlangt die
Auffassung der subjektiven Stufe des Erkennens als eines Übergangsgliedes

zwischen der transsubjektiven und einer früheren, dem
„untermenschlichen Erkennen". Dort verhalten sich auch die
Leibesempfindungen zur Tätigkeit ganz gleich wie auf der subjektiven
Stufe die Außenwelt: Sie erscheinen nicht unmittelbar als Produkte
der Tätigkeit; das Erkennen hat jene Produkte einfach in passiver
Tätigkeit. Jede folgende Stufe schließt die vorhergehende als
aufgehobenes Moment in sich. Das einfache Bewußthaben der
Außenweltdinge auf der subjektiven Stufe (und aller Erfahrung überhaupt
im untermenschlichen Erkennen) setzt die Produkte als fremdes
Sein. Das Seinsmoment jener Produkte ist der Begrenzung der Tätigkeit

verdankt: Das besondere Sein der Außenweltdinge entspricht der
besonderen Art des subjektiven Erkennens, in welchem die Offenbarung
der Tätigkeit auf das Ich begrenzt ist. Das subjektive Bewußtsein
in bezug auf den Leib und alles Bewußtsein überhaupt im
transsubjektiven Erkennen setzt seine Produkte unmittelbar als seine
Produkte. Aber diese Tätigkeit ist nicht ein freies Schaffen, das
Produkt erscheint als ein mit der Tätigkeit und in ihr gegebenes,
und diese Gegebenheit, welche eine Artbestimmtheit des Erkennens,
eine Organisationsenge verrät, ist das Seinsmoment, welches dieser



520 Literarische Besprechungen

Art des Bewußtseins entspricht. Die Reflexion zeigt uns die Gegebenheit,

Bestimmtheit, Endlichkeit des kategorial gebundenen Erkennens
unmittelbar als Gegensatz zur Unbedingtheit, zum absolut freien,
unendlichen Tun, d. h. zur unwirklichen Idee. Die Idee ist somit der
endlichen Natur immanent. Die Natur oder das Erkennen wird in
der Seihstreflexion begriffen als die endliche Verwirklichung der Idee
und in diesem Sinne ist die unwirkliche Idee das Prinzip des Be-
greifens der Wirklichkeit. In der Idee sind die beiden Momente,
Prozeß und Produkt, zu absoluter Dieselbigkeit aufgehoben, die Idee
ist die absolute Selbstoffenbarung, das absolute Selbstbewußtsein.
„Die Wirklichkeit ist zu begreifen als eine Entwicklung, in welcher
die Produktbesonderung in der Wesensbeziehung zu ihrem Grunde,
dem Prozeß, dem Tun offenbar wird, so zwar, daß die vollendete
Offenbarung als Aufgabe, als unendliches Ziel erscheint."

Von grundlegender Bedeutung in der Erkenntnislehre Coellens
ist die Ausschaltung des Ichs. Die Ich-Individualisierung ist der
subjektiven Stufe des Erkennens eigen. Sie entsteht einfach durch
die Gegenübersetzung des Leibes als des offenbaren Produktes der
Tätigkeit und der Außenwelt als des nicht offenbaren Produktes der
Tätigkeit, deren Wahrnehmung immer verbunden ist mit
Bewußtseinsveränderungen im Leibe. Daher die Gegenübersetzung von Subjekt
und Objekt in der gewöhnlichen Auffassung und in der Philosophie,
welche gemäß der neuen Kritik aufzulösen ist in das Verhältnis von
Prozeß und Produkt. Der Subjektcharakter des Erkennens kommt nur
der subjektiven Auffassung zu. In Wahrheit ist das Erkennen ein
subjektloses Tun. Dem Ich kommt somit keineswegs jene Bedeutung
zu, welche ihm bisher in der Philosophie eingeräumt wurde. Und
das ist einer der wesentlichsten Punkte, in welchem der Verfasser die
Lehre Kants und nach ihm Pichtes überwunden zu haben glaubt.

Auf den grundlegenden Teil des Werkes folgt ein konstruktiver,
in welchem auf den gegebenen Voraussetzungen die Erfahrung auf
deduktivem Wege aufgebaut wird. Von besonderem Interesse ist die
Konstruktion von Zeit und Raum und Gedächtnis. Die Zeit ist die Form,
in welcher die Begrenzung des Prozesses, der Raum die Form, in
welcher die Begrenzung der Produkte erscheint. Das Gedächtnis wird
gefaßt als Zeit-Raum-Verein. Die drei Zeiten, Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft, sind der subjektiven Stufe eigen, keineswegs dem
Gedächtnis wesentlich ; sie finden sich nicht im Gedächtnis der
untermenschlichen und transsubjektiven Stufe.

Der Rahmen einer Besprechung verbietet es, im einzelnen auf
eine Fülle von großen und fruchtbaren Gedanken hinzuweisen, welche
Coellens Versuch enthält, ebenso am Gedankengange eine auch nur auf
alle wesentlichen Grundgedanken eingehende Kritik zu üben. Wenn auch
der ganze Gedankenbau mit einer gewissen Konsequenz auf einfachsten
Grundvoraussetzungen aufgeführt ist, so kann trotzdem das Vorgehen
nicht auf lückenlose logische Stringenz Anspruch erheben. Es wäre
kaum unmöglich, auf derselben Voraussetzungen nach ähnlicher Methode
zu einem verschiedenen Resultate zu gelangen. Nur ein paar
Hauptmomente seien, der Prüfung unterzogen.

Es ist merkwürdig, was die alte, schöne Wahrheit sich gefallen
lassen muß, die schon Aristoteles ausgesprochen : Anima est quodam-



Literarische Besprechungen 521

modo omnia, quia nata est, omnia cognoscere. Die einen Philosophen
— und hieher gehören fast vollzählig die Verfasser philosophischer
Lehrbücher im scholastischen Sinne — verzichten so ziemlich
vollständig auf die tiefere Erfassung und spekulative Ausbreitung dieser
"Wahrheit und damit auf das Verständnis einer der wichtigsten,
schönsten und weitesttragenden Erkenntnis im gesamten Gebiete der
Philosophie, die ein mächtiges Licht verbreitet bis hinein in die
Lehre von Gott und dessen metaphysischer Wesenheit. Auf der
anderen Seite wird das in jenem Satze ausgesprochene Verhältnis
zwischen Erkennen und Sein durchaus als Grundproblem der
Philosophie betrachtet, aber im idealistischen Sinne gedeutet, um so den
Grundstein einer bestimmten Weltanschauung zu bilden. Anima est
quodammodo omnia, das ist der wahre Kern der Coellenschen Definition
des Bewußtseins (Bewußtsein ist bei Coellen gleichbedeutend mit
Erkenntnis im gewöhnlichen Sinne): Dieselbigkeit von Tun und
Getätigtem. Es ist eine dem Thomisten geläufige Wahrheit, daß die
Seele im Erkenntnisakt sich in einem wahren Sinne zum Erkannten
macht, daß tatsächlich eine Identität zwischen Erkennendem und
Erkanntem besteht. Das erkennende Ich wird gewissermaßen erhöht
und erweitert und umfaßt alles Erkannte, besitzt, sofern es das
Universum erkennt, alle seine Vollkommenheit in sich selbst. Da die
Seele durch einen Akt sich zum Erkannten macht, das sie vorher
nicht gewesen, so kann man mit einigem Vorbehalt das erkannte
Objekt auch das Produkt der Erkenntnistätigkeit nennen und die
Erkenntnis als unmittelbare Dieselbigkeit von Tun und Getätigtem
definieren. Wir haben dann in der scholastischen Definition der
Erkenntnis: Actio, qua actus ut actus habet formam (vgl. Gredt,
Elementa 2, Nr. 410) einfach das Moment des Tuns in den Vordergrund

gerückt. Wenn hier das Übereinstimmende der beiden Definitionen

herausgestellt wird, so geschieht das keineswegs zum Zwecke
der Verwischung der beiden Auffassungen, sondern zur Anerkennung
des tiefen, von modern-scholastischer Seite so oft vernachlässigten
Wahrheitsgehaltes einer Definition, an der ein Mangel freilich die
verhängnisvollsten Folgen nach sich zieht, Dieser Mangel besteht
darin, daß zwei wesentlich verschiedene Arten von Tun und Getanem
und von Identität nicht auseinandergehalten werden. Coellen beruft
sich für seine Definition auf die Erfahrungstatsache und verpönt
alles Mitsprechen von naturwissenschaftlichen Auffassungen in dieser
Frage und das mit vollem Recht. Aber dann heißt es, die Erfahrung
genommen wie sie ist. Jene doppelte Art von Tun und Getanem und
von Identität wird nämlich unmittelbar von der Erfahrung dargeboten.
Ich spreche ein Wort aus und bin mir bewußt, daß ich das Wort
produziert habe: Ohne mein Tun wäre das Wort nicht. Ich höre das
gesprochene Wort und bin mir dabei wieder eines Tuns bewußt, ohne
welches jenes Wort nicht in meinem Bewußtsein wäre, ohne welches
es für mich und in mir nicht existieren würde. Der Unterschied
zwischen natürlichem Tun und erkenntnismäßigem Tun steht
unleugbar als Erfahrungstatsache. Jenes Tun, welches im Gegensatz
zum erkenntnismäßigen natürliches genannt wurde, wird vom gemeinen
Mann niemals als Erkennen oder Bewußtsein gefaßt. Wenn er sich
des Sprechens bewußt wird, so hat er dabei ganz und gar nicht die
Überzeugung, daß zwischen seiner Sprechtätigkeit und dem sie auf-



522 Literarische Besprechungen

fassenden Erkenntnisakt irgendein innerer Zusammenhang bestehe.
Und das gilt von allen Leibesempfindungen. Ein Schmerz wird
ununmittelbar als Affektion des eigenen Ichs empfunden, aber er ist
als solche Produkt der eigenen Tätigkeit in einem ganz anderen
Sinne, als wenn ich den Schmerz etwa durch den Druck der Hand
in mir hervorbringe. Für die Auffassung des gemeinen Mannes setzt
die Erkenntnis das Vorhandensein eines Objektes voraus, das^nicht
erst in der Erkenntnis und mit der Erkenntnis gegeben ist, sondern
unabhängig von der es auffassenden Erkenntnistätigkeit besteht. Jeder
Versuch, dem gemeinen Mann etwas anderes beizubringen, würde den
Verdacht eines abnormen Geisteslebens erwecken. Dieser Begriff des
Erkennens erleidet durchaus keinen wesentlichen Unterschied, ob er
auf die Erkenntnis subjektiver Zustände oder der Außenweltdinge
angewendet wird. Ja, das Erkennen sagt Tun und Getanes und eine
Dieselbigkeit heider Momente. Aber das erkenntnisroäßige Tun ist
keine Produktion des Seins schlechthin, das Getane ist nicht abhängig
vom Tun in jeder Beziehung, sondern wird als Sein geradezu
vorausgesetzt. Die Dieselbigkeit beider Momente sagt nicht, daß das
Getane lediglich als Produkt der Erkenntnistat bestehe, als Bestimmung
des Erkennens (Bestimmung des Erkennens als Potenz), sondern das
Produkt ist dem Tun gegenübergestellt als eigenes, gleichberechtigtes,
von ihm unabhängiges Sein, das Erkennen läßt trotz der Vereinigung
mit dem Erkannten jenes in seinem Anderssein (nimmt auf als Akt).
Hätte die moderne Erkenntniskritik und Psychologie die Tatsache der
Erkenntnis einfach so hingenommen wie sie ist und nach der in allen
"Wissenschaften verwandten Methode zur Erklärung der feststehenden,
hier ganz eigenartigen Tatsache befriedigende Erklärungsgründe
gesucht, es wären ihr unzählige Irrgänge erspart geblieben. Statt dessen
fragte man sich a priori, ob Erfahrung und Erkenntnis möglich sei
und ging an die Untersuchung der Frage mit Begriffen, die aus der
physischen Welt geschöpft sind. Da allerdings fand man, daß, wo
zwei Faktoren zusammenwirken, das Resultat notwendig von beiden
abhänge. Daraus ergab sich der Schluß: Wir können die Welt nicht
so erkennen wie sie ist, sondern nur wie sie erscheint, man gelangte
zum Idealismus. Coellen will nur von der Erkenntnistatsache
ausgehen. Trotzdem fällt er einigermaßen in den Fehler, den er vermeiden
wollt«: Er legt seinem Gedankengang nicht jenes Produzieren
zugrunde, welches in der Erkenntnistatsache unmittelbar als ihr Wesen
enthalten ist, sondern einen mit der naturwissenschaftlichen Kausalität
verwandten, den wir erst in den Objekten der Erkenntnis — also
erst nachdem die Erkenntnis schon vorher besteht — finden.

Aus der Analyse des Erkenntnisaktes ergibt sich sogleich, daß
dem Erkennen der Gegensatz von Subjekt und Objekt wesentlich ist.
Das Sein ist Grenze oder Terminus des Erkennens im Sinne eines
von außen gegebenen Objektes, auf welches hin das Erkennen sich
betätigt. Man mag immerbin das Erkennen ein suhstraktloses Tun
nennen, an sich liegt darin kein Widerspruch. Ist die Erkenntnistätigkeit

nicht Affektion eines darunter liegenden Trägers, so ist sie
eben selbständig und damit Tat und Träger in einer Person. Daß
das menschliche Erkennen der Akt eines Trägers ist, erhellt unter
anderem aus der Vereinigungderverschiedenen Erkenntnisseim Bewußtsein.

Es geht nicht an, diese Einheit einfach als Produktzusammen-



Literarische Besprechungen 523

hang hinzustellen, denn was die Produkte zur Einheit zusammenschließt,

finde ich gar nicht auf Seiten der Produkte als solcher, sondern
auf seiten des Tuns, und auch hier nicht im einzelnen Erkenntnisakt,
sondern in einer tieferliegenden Einheit, welche verschiedene
Erkenntnisakte verbindet.

Wenn die Erkenntnis beim gemeinen Mann in bezug auf die
Leibesempfindungen nicht die Dieselbigkeit von Tun und Getanem im Sinne von
Ooellen ist, so kann dieser Begrifl auch nicht erweitert werden auf
die Außenweltdinge. (Zu zeigen, daß auch die Außenwelterkenntnis
der subjektiven Stufe Erkennen nach der Definition des Verfassers
sei, ist diesem nach unserer Ansicht nicht gelungen.) Der Unterschied
zwischen dem Erkennen des gemeinen Mannes und des Philosophen
besteht ja freilich in gewissem Sinne. Es ist schwer, einem Anfänger
in der Philosophie den Begriff des Erkeunens beizubringen als einer
Identität zwischen Erkennendem und Erkanntem. Allein das rührt
von der Neuheit der Anwendung allgemeinster Begriffe auf ungewohnte
Gegenstände her. Daß trotzdem der gemeine Mann mit der Definition
sachlich einverstanden ist, ließe sich an der Hand einer Menge von
Redensarten nachweisen. Wenn zum Beweise der Existenz der
transsubjektiven Erfahrung auf die Erkenntnis des Künstlers hingewiesen
wird, so genügt auch zur Antwort der Hinweis auf den Unterschied
zwischen der beobachtenden Auffassung der Außenwelt und dem
Phantasieren und phantasierenden Auffassen der Außenwelt. Der
Beweis aus der Tatsache der Selbstreflexion ist hinfällig, weil bei der
Selbstreflexion nicht ein Akt die subjektive Seite des Erkennens und
die Objekte deutlich umfaßt. Die Selbstreflexion faßt das Ich und sein
Tun auf, die direkte Erkenntnis der Außenwelt. Trotzdem können
wir die beiden Gegenstände, Subjekt und Objekt, mit einander
vergleichen, wie wir andere nach einander und an verschiedenen Orten
beobachtete Dinge mit einander vergleichen können.

Coellen wollte das kantische „Ding an sich" und die „transzendentale

Apperzeption" ins Bewußtsein aufnehmen, um mit allem
Transzendentalen aufzuräumen: „Falls im Menschen ein Vermögen
zu begreifen da ist, so ist es in sich notwendig vollendungsfähig, so
ist sein Gebiet ein in sich beschlossener Organismus, so ist
Transzendenz für es ein Unbegriff. Auch noch die Grenz begriffe Kants
waren metaphysiche Reste. Denn sie setzten dem Begreifen Schranken,
die es nicht haben kann; sie setzten noch für das Begreifen eine
jenseitige Welt, in die es nicht einzudringen vermöchte; sie ließen noch
trotz aller Vorbehalte den Begriff der Metaphysik zurück." Ohne
Zweifel wäre der Menschheit ein großer Dienst geleistet, wenn ihr
alle Rätsel des Seins erschlossen würden, wenn alles, was der Menschengeist

je und je jenseits des unmittelbar Begriffenen als existierend
anzunehmen sich gezwungen sah, in den Bereich des unmittelbar
Geschauten und Erlebten gezogen würde. Doch möchten wir bezweifeln,
ob einer sich im Besitze dieses Glückes fühlt, wenn ihm auseinandergesetzt

wird, die Bestimmtheit des Seienden und die des Erkennens
rühre in letzter Linie nur her vom Gegensatz zur unendlichen,
unwirklichen Idee, welche dem Endlichen immanent sei ; Endlichkeit des
Begreifens könne nicht Beschränkung, sondern nur Organisationsbestimmtheit

bedeuten und das Unendliche sei in dem endlichen
Begreifen für das Begreifen ohne jeden Rest beschlossen.



524 Literarische Besprechungen

"Wer Lust und Muße hat, glänzenden Irrgängen eines tief
denkenden deutschen Philosophen zu folgen, wer es wieder recht lebendig
verstehen und fühlen will, warum die großen deutschen Konstruktionsphilosophen

des letzten Jahrhunderts einen so aufrichtigen Abscheu
gegen alle Philosophie zurückließen, der greife zum Buche Coellens,
er wird das Gesuchte finden.

Engelberg (Schweiz). P. Sigisbert Gavelti, 0. S. B.


	Literarische Besprechungen

