
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Zur Geschichte und Philosophie des psychophysischen Parallelismus

Autor: Herzig, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte und Philosophie 495

Ausführungen feuriger Tradition auch Stellen kühler
Spekulation, neben rhetorischen Partien strenge Syllogismen
und steife Termini. Er steht auch örtlich der künftigen
Hochschule der Scholastik, der Sorbonne, näher und lebt
unter den Yätern ihrer großen Denker und Lehrer.

ZUR GESCHICHTE UND PHILOSOPHIE
DES PSYCHOPHYSISCHEN PARALLELISMUS

Von Dr. ERNST HERZIG

Unter den berücksichtigungswerten philosophischen
Streitfragen der letzten Jahrzehnte nimmt die Frage:
psychophysische Wechselwirkung oder psychophysischer
Parallelismus eine wichtige Stelle ein, Jene ist die Lehre,
daß Seele und Leib zwei verschiedene Substanzen sind,
welche derart zu einer Einheit sich zusammenschließen, daß
sie einander kausal beeinflussen. Einerseits habe die Seele
Einfluß auf die physisch-physiologischen Prozesse des
Körpers, anderseits erfahre sie aber Einfluß von Seite der
körperlichen Vorgänge. Es wird also in dieser
Wechselwirkungslehre ein dualistischer Realismus ausgesprochen,
der in allen Änderungen der diesbezüglichen Anschauungen
immer als der feste Kern erscheint. Selbst die in unseren
Lehrbüchern der Philosophie genannten Altmaterialisten
stehen auf dem Standpunkte des dualistischen Realismus:
denn nicht darin unterscheiden sich dieselben von der Mehrzahl

der Philosophen ihrer Zeit, daß sie vielleicht den
Wesensunterschied der seelischen und der körperlichen
Substanz leugneten, sondern daß sie die Möglichkeit verfechten,
die seelische Substanz sei aus der körperlichen
hervorgegangen. Die Schule des Aristoteles erklärte nun die
Tatsache, daß zwei verschiedene Substanzen, wie es Seele und
Leib sind, in einem kausalen Abhängigkeitsverhältnisse in
bezug auf ihre Tätigkeiten stehen, durch die Annahme, daß
die Seele die Form des Körpers sei, das innere Seinsprinzip
des beseelten Körpers.

Diese Ansicht der aristotelisch-scholastischen
Philosophenschule vertrete auch ich. Wenn ich also im folgenden
von einer Wechselwirkung zwischen Physischem und
Psychischem rede, will ich damit den Gegensatz dieser Lehre
zum psychophysischen Parallelismus im Auge behalten



496 Zur Geschichte und Philosophie

haben. Wenn man heute davon spricht, pflegt man meist
damit die Ansicht zu verbinden, daß nur jene Theorien als
Wechselwirkungstheorien ernsthaft in Betracht kämen,
welche die Verschiedenheit des Physischen und Psychischen
durch die unmittelbare (Descartes und die Okkasionalisten)
oder mittelbare (Leibniz) Assistenz Gottes überbrücken.
Dieser strenge Dualismus mutet mich an, wie ein Schrei
der Verzweiflung an der Möglichkeit einer vernünftigen
Lösung der Frage nach der psychophysischen Kausalität.

Aristoteles und die scholastische Schule haben wie
auch sonst vielfach die den denkenden Menschen am meisten
befriedigende Lösung gegeben. Seele und Leib sind im
Menschen zu einer substantiellen Einheit verbunden; Seele
und Leib sind zu einem einzigen und einheitlichen Prinzipe
vereinigt, von welchem sinnliches Erkennen und Begehren
ausgeht. Mit ihrem Denken und Wollen ragt die Seele über
den Stoff hinaus, hinein in das Reich des freien Geistes.
Das Sinnesleben aber hat die Aufgabe, der Betätigung des
rein geistigen Lebens den Stoff zu liefern. Wundt hat in
der vierten Auflage seiner Grundzüge der Psychologie
zugegeben, daß die Lehre von der Seele als Wesensform des
menschlichen Leibes den Tatsachen der Psychologie und
Psychopathologie gerecht werde.

Von Descartes (1569—1650) und den Philosophen der
gleichen Zeit, wie auch vielfach jenen der folgenden
Jahrhunderte, wurde nun immer mehr betont, daß die Frage
der psychophysischen Kausalität eine bejahende Antwort
nicht zulasse, weil die Kluft zwischen Seele und Leib als
vollkommen heterogene Substanzen einer Verbindung zu
einer Einheit widerstrebe und unüberbrückbar sei. Da man
aber doch die tatsächliche Übereinstimmung der physischen
und der psychischen Tätigkeiten in dem Sinne, daß
bestimmten körperlichen ganz bestimmte seelische Funktionen
entsprechen, nicht übersehen konnte, gelangte man zu einer
anderen Erklärung dieser Übereinstimmung, als sie bis dahin
in der Regel angenommen wurden. Man begann von einem
Parallelismus der genannten Tätigkeiten zu sprechen. Die
Okkasionalisten haben diese Theorie gelehrt. Nach ihnen
ist ein direkter Einfluß jeder geistigen Substanz auf eine
körperliche und der umgekehrte unmöglich. Also, schlössen
sie weiter, muß derselbe ein indirekter, vermittelter sein.
Ein solcher kann aber nur durch eine Substanz zustande



des psychophysischen Parallelismus 497

kommen, welche jenen beiden Grund und Ursache ist; durch
Gott selbst. Gott ist es, welcher bei Anlaß einer psychischen
Veränderung den zugehörigen physischen Vorgang und
umgekehrt eintreten läßt. Seele und Leib korrespondieren
miteinander, „sine ulla alterius in alterum causalitate
yel influxu1". „Toute alliance de l'esprit et du corps,
qui nous est connue consiste dans une correspondance
naturelle et mutuelle des pensées de l'ame avec les traces du
cerveau et des emotions de l'ame avec les mouvements des
esprits animaux2."

Spinoza (1682—1677) schaltete in seiner Philosophie
Gott als das persönliche, allumfassende Einzelwesen aus und
lehrte die Identität alles Physischen und Psychischen, jene
monistische Auffassung des Verhältnisses von Seele und
Leib, nach welcher ein und dasselbe Sein es ist, was
in einer Beziehung psychisch, in einer anderen physisch
ist und heißt. In Wahrheit gäbe es nur ein Wesen, eine
einheitliche, unteilbare, unendliche Substanz. Diese habe zwei
Attribute : Bewußtsein, Denken und Materialitätsausdehnung.
Jedes Einzelding ist ein Modus, eine unselbständige Be-
sonderung des göttlichen Allwesens. Da nun dieses die beiden
Attribute des Physischen und Psychischen hat, so ist jedes
Ding zugleich körperlich und geistig. Geist und Körper sind
also nicht zwei Substanzen, sondern nur zwei Seinsweisen
eines Wesens, dessen Beschaffenheit und Wirksamkeit
doppelt zum Ausdrucke kommt. Da aber Geistiges und
Körperliches nur zwei Ausdrucksweisen derselben Wesenheit

sind, so gibt es zwischen ihnen keine Wechselwirkung,
sondern es entspricht notwendig jedem geistigen ein
bestimmtes leibliches Geschehen. Die Seele ist nach Spinoza
nur die idea corporis, der dem Leibe entsprechende Komplex
von Vorstellungen und anderen Bewußtseinsakten und der
Leib ist das obiectum der Seele, das gegenständliche
physische Sein derselben Wesenheit, die sich subjektiv als Seele
erfaßt. Beide sind „unum et idem individuum, quod iam
sub cogitationis, iam sub extensionis attributo concipitur 8."

Eduard v. Hartmann leitet den Ursprung des psycho-
physischen Parallelismus aus Spinozas Philosophie her, die

1 Geulinx: Ethic. annotat., p. 212.
' 2 Malebranche: .Recherches de la vérité, II 5.

3 Spinoza: Ethik, Grundsatz 21.

Divus Thomas X. (Jahrbuoh fürPhilosophie etc. XXVIII.) 32



498 Zur Geschichte und Philosophie

zwei Strömungen in sich zusammengefaßt habe, welche vor
Spinoza getrennt bestanden hatten: die identitätsphilosophische

(des Nikolaus Cusanus und Giordano Bruno)
einerseits und die okkasionalistische anderseits. Ob die
Festlegung des parallelistischen Standpunktes noch als eine
Konzession an die Okkasionalisten bezeichnet wird oder als
eine solche, welche Spinoza trotz seiner Identitätsphilosophie
an die Tatsachen machen mußte, ist historisch nicht zu
erweisen.

In der von den Okkasionalisten eingeschlagenen Bahn
ging Leibniz (1646—1716) weiter. Auch er wies auf die
Korrespondenz des Physischen und des Psychischen hin und
gleichzeitig auf die Unmöglichkeit einer kausalen Einwirkung
beider aufeinander. Auch er nahm die Vermittlung Gottes
zur Erklärung in Anspruch. Eine Abweichung der
diesbezüglichen Auffassung von jener der Okkasionalisten liegt
darin, daß Leibniz nicht die fortwährende Aktivität Gottes
bei den einzelnen Handlungen lehrte, sondern die von Gott
hergestellte Korrespondenz als eine von Ewigkeit her
gesetzte, ein- für allemal zu Recht bestehende auffaßte. Die
Welt an sich bestehe aus Monaden. Diese seien alle
unkörperlich; es gebe aber Seelenmonaden und Körpermonaden
(dere n Komplexe den Körper bilden), Zwischen den einzelnen
Monaden gebe es keine Wechselwirkung, sondern Gott habe
die Monaden so eingerichtet, daß der Ablauf des Geschehens
in einer Monade genau dem Ablaufe des übrigen Geschehens
entspricht, so daß es den Anschein gewinne, als ob die
Monaden einander beeinflußten. Die physische und die
psychische Kausalität haben jede ihr eigenes Gesetz. Die Seele
ist teleologisch tätig, der Körper mechanisch. Beide Reihen
aber sind miteinander in vollster Harmonie. Die Seelenkraft
beeinflußt das physische Geschehen nicht; dasselbe behält
vielmehr seine eigene Energiegröße und Bewegungsrichtung.
Nach Leibniz besteht also zwischen den psychischen
Vorgängen und den körperlichen ein vollkommener Parallelismus,

so daß selbst die abstraktesten Gedanken von
materiellen Korrelaten begleitet sind b

Dieser von den Okkasionalisten und von Leibniz
gelehrte Parallelismus des Psychischen und des Physischen

' Leibniz: Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie.
Leipzig 1904.



des psychophysischen Parallelismus 499

ist gegenüber dem des Spinoza als der dualistische Parallelismus

gegenüber dem monistischen Parallelismus zu bezeichnen.
Es drängt sich hier die Frage auf, ob es einen Sinn habe,
von einem monistischen Parallelismus zu reden. In neuerer
Zeit hat Forel für die moderne monistische Parallelismustheorie

die Benennung psychophysischer Parallelismus zu
gebrauchen gerügt, weil mit dieser Benennung
unberechtigterweise der dualistische Gedanke nahegelegt werde. Es
wecke der Name den Anschein, als seien die physischen
und die psychischen Ereignisse zwei von einander
unabhängige, parallel laufende Reihen. Nach Forel ist die
monistische Weltauffassung die Grundlage der parallelistischen
Auffassung des Verhältnisses zwischen Physischem und
Psychischem. Nur die Auffassung des betrachtenden Subjektes
trage einen Dualismus hinein, der gar keine objektive Grundlage

habe. Auch mir scheint der Ausdruck monistischer
Parallelismus eine contradictio in adjecto zu enthalten, der
Parallelismus etwas in sich zu schließen, was der Monismus
verneint. Denn von einem Parallelismus kann nur bei
wenigstens zwei verschiedenen Substanzen die Rede sein;
Monismus besagt aber substanzielle Einheit.

Das Ubereinstimmende der erwähnten beiden
Parallelismusformen liegt darin, daß einerseits das Geschehen der
psychischen Welt und anderseits jenes der physischen nach
rückwärts in das Unendliche verfolgt werden können, ohne
daß an irgendeinem Punkte der Reihen eine Verknüpfung
zu finden ist. Die körperliche und die geistige Welt stehen
sich als zwei selbständige und von einander völlig
unabhängige Gebiete der Wirklichkeit fremd gegenüber. Doch
muß ich zum wiederholten Male darauf hinweisen, daß
eigentlich nur der dualistische Parallelismus dieser
Forderung aus dem Begriffe des Parallelseins gerecht wird,
während der monistische durch das Festhalten am Monismus
sich die Möglichkeit selbst nimmt, eine ernste Prüfung zu
bestehen.

Die modernen Parallelisten stehen durch die Bank auf
dem Boden der monistischen Weltanschauung. Die im
Vorhergehenden gemachte Bemerkung bezüglich der Bezeichnung

Parallelisten findet also auf die heutigen Anhänger
der Parallelismustheorie Anwendung.

Die Theorie des geschilderten universellen Parallelismus

fand durch die folgenden anderthalb Jahrhunderte wenig
32*



500 Zur Geschichte und Philosophie

Beachtung, weil die neue Gotteslehre Spinozas die Aufmerksamkeit

der Philosophen gefesselt hielt. Es haben sich
eigentlich weder Spinozas Schüler noch die englischen
Idealisten mit der Frage nach dem Verhältnis des
Physischen zum Psychischen beschäftigt. Das Problem scheint
für sie einfach nicht dagewesen zu sein, weil für sie das
Physische nur eine bloße Erscheinung in der Seele war.
Auch Kant (1724—1804) hat diese Frage nicht behandelt.
Er hielt zwar an der Existenz des Dinges an sich fest.
Wohl aber hatte er keinen Grund auf die Frage : Wechselwirkung

oder psychophysischer Parallelismus? einzugehen,
da er behauptete, wir könnten von jenem Dinge an sich
nichts wissen und er weiter das Ding und seine Existenz
zu bloßen subjektiven Verstandesformen erniedrigte.

„Erst als Schölling der Natur eine gleichberechtigte
Stellung neben der Geisterwelt einräumte, mußte auch die
Frage nach dem Verhältnis beider neu in Angriff genommen
werden 4 " Tatsächlich kann man von da ab den zunehmenden
Eifer beobachten, mit dem die Philosophen der Behandlung
der Parallelismus- und Wechselwirkungsfrage sich zuwandten.
Heute bildet dieselbe einen integrierenden Bestandteil aller
philosophischen und psychologischen Lehrbücher, ein
beliebtes Thema für Abhandlungen in wissenschaftlichen
Zeitschriften. Vor allem hat der Schellingianer Fechner
(1801 —1888) der Behandlung dieses Problems ein
eingehendes und umfassendes Studium gewidmet. Derselbe faßt
das Verhältnis von physischem und psychischem Sein im
Sinne eines identitätstheoretischen, pantheistischen
Parallelismus auf, wonach diese beiden Sein nur zwei
verschiedene Erscheinungsweisen eines und desselben Dinges
sind. Zur Erklärung führt er einen Vergleich an, der in
der Folgezeit von den Vertretern der Theorie des psycho-
physischen Parallelismus oft wiederholt wurde. Wenn
jemand innerhalb eines Kreises stehe, so liege hinter der
konkaven Decke dessen konvexe Seite für ihn verborgen. Wie
es nun unmöglich sei, von einem Standpunkte in der Ebene
des Kreises beide Seiten, die konkave und die konvexe
zugleich zu erblicken, so sei es unmöglich, von einem
Standpunkte im Gebiete der menschlichen Existenz die physische
und psychische Seite des Menschen zugleich zu übersehen..

' Ed. v. Hartmann: Die moderne Psychologie, p. 323.



des psychopliysischeii Parallelismus 501

Erst mit dem "Wechsel des Standpunktes werde die Seite
des Kreises, die wir erblicken, eine andere. So sei es auch
bezüglich der physischen und psychischen Seite des
Menschen. Die Vorgänge im Gehirn und in den Nerven seien
identisch mit den seelischen Prozessen, Nur der verschiedene
subjektive Standpunkt des betrachtenden Menschen lasse
sie bald als körperliche, bald als seelische erscheinen. Der
Vergleich würde erst dann erklärend werden, wenn eben
die konkave Seite des Kreises nicht mehr wie die konvexe
ein Teil des Kreises wäre. Tatsächlich besieht der Betrachter
in beiden Fällen oder besser gesagt von beiden Gesichtspunkten

denselben Kreis ; am Kreise selbst ändert sich gar
nichts, ob derselbe nun von außen oder von innen betrachtet
werde. Ganz anders bezüglich des Physischen und
Psychischen, Denn hier zeigen sich eben bei dem einen
Eigenschaften, die jenen am anderen kontradiktorisch entgegengesetzt

sind und darum nicht in einer Einheit beisammen
sein können.

Dieser Vergleich ist nach Eechner noch oft wiederholt
worden, ohne natürlich auch nur das Geringste an
Anschaulichkeit zu gewinnen, weil er immer gleich unwahr
geblieben ist.

Die bisher genannten Parallelisten vertreten einen
universellen Parallelismus, der besagt, daß allen physischen
Vorgängen psychische Prozesse zugeordnet seien und
umgekehrt. Die modernen Philosophen haben sich nur teilweise
dieser Form des Parallelismus angeschlossen. Zu den
Vertretern derselben sind zu zählen: Paulsen (1846—1908),
Höffding, Heymanns, Verworn.

Gegenüber diesem allgemeinen Parallelismus hat der
partielle Parallelismus zahlreiche Anhänger gewonnen. Doch
vertreten sie den Standpunkt des partiellen Parallelismus
nicht in der gleichen Weise. Während die einen (Jodl,
Spencer, Riehl) eine Einschränkung in dem Sinne verstanden
wissen wollen, daß der Parallelismus nur für das Organische
und die organischen Tätigkeiten Geltung habe, so daß eben
alle psychischen Tätigkeiten von physischen Vorgängen,
nicht aber umgekehrt alle physischen Vorgänge von
psychischen begleitet würden, bekennt sich Wundt und seine
Schule zu jener Auffassung, welche nur für die elementaren
psychischen Vorgänge (Wahrnehmungen, Vorstellungen,
Gefühle) ein Begleitetwerden durch entsprechende phy-



502 Zur Geschichte und Philosophie

sische Prozesse fordert. Qualitäten, Werte, Zusammenfassungen

(Synthesen) des höheren geistigen Lebens bilden
ein Sondergebiet des Psychischen, zu dem physische
Korrelate nicht gegeben seien.

Gerade die zuletzt genannte Form des Parallelismus
hat in der neuesten Zeit eine große Menge von Anhängern
und Verteidigern gefunden. Der Hauptgrund dürfte wohl
darin liegen, weil sie betont, einzig an der Hand der
Erfahrung die Lösung der großen Frage über das psycho-
physische Verhältnis finden zu wollen. Dieser empirische
Parallelismus (psychophysischer Parallelismus im engeren
Sinne) behauptet nur, daß für die Gesichtspunkte der mit
den Seelenvorgängen sich beschäftigenden Einzelwissenschaften

(Psychologie und Psychophysik) nichts weiter als
eine „antikausale Ubereinstimmung psychischer und
physischer Prozesse" zu statuieren sei; wie die empirisch-phänomenale

Qualität der beiden Vorgänge seitens der Metaphysik
zu statuieren sei, das kümmert diesen empirischen Parallelismus

nicht. Um mit James1 zu reden, bilde dieser Parallelismus

ein empirisches, relatives, ein Arbeitsprinzip der
Forschung, eine Formel, die dem empirisch wissenschaftlichen
Standpunkte dualer Betrachtungsweise möglichst entgegenkomme.

Busse2 nennt den Parallelismus in dieser Form
einen Pseudo-Parallelismus.

Jeder Versuch einer Erklärung führt diesen Paralielis-
mus über das Gebiet der Erfahrung, für das er nach den
Behauptungen seiner Anhänger allein Gültigkeit hat, hinaus
und läßt ihn erst bei der Auffassung eines allgemeinen Par-v
allelismus halt machen. Eisler3 gibt zu, daß der Wundtsche
Parallelismus die Möglichkeit psychophysischer Wechselwirkung

leugne; doch nennt er das nicht eine Weltanschauung.
Weder Wundt noch seine Schüler haben dem Drange

nach einer metaphysischen Erweiterung ihrer empirischen
Theorie ausweichen können. So ist Wundt zur Annahme
eines realen Parallelismus gekommen, der in den Reihen
des Physischen und des Psychischen zwei Erscheinungsweisen

ein und derselben Realität sieht. Wundt hat an
dieser Annahme nicht konsequent festgehalten ; gelegentlich..

1 Principles of psychologie, I 182.
2 Geist und Körper, p. 69.
3 Rudolf Eisler: Leib und Seele, p. 122.



clés psychophysischen Paralielismus 503

schwenkt er davon ab und spricht in Ausdrücken, die nicht
anders denn als subjektive Zweiseitentheorie aufgefaßt
werden können.

Der dualistische Parallelismus ist aus der heutigen
Philosophie als aktuelles Thema gestrichen; er hat für sie
nur noch rein historischen Wert. Der monistische Parallelismus

aber wird von einer großen Menge der gegenwärtigen
Philosophen gelehrt und von einer noch größeren Menge
Vulgärphilosophen propagiert.

Es ist von vornherein zu erwarten, daß in den
Beweisen für die Richtigkeit ihrer Theorie bei beiden Par-
allelismusformen sich vieles Gemeinsame finden werde.
Tatsächlich haben auch die von den Verteidigern des älteren
(dualistischen) Parallelismus vorgebrachten Beweise durch
jene des neueren weder hinsichtlich der Zahl noch ihrer
allgemeinen Form eine Vermehrung oder Erweiterung
erfahren. Während man aber bei ersteren den Ernst der
Wissenschaftlichkeit nicht verkennen kann, der im Kampfe
um Realitäten liegt, muß man bei letzteren sich vor Augen
halten, daß es sich da eigentlich nur um einen Schemkampf
handle, nachdem dieselben ja durch Feststellung ihres
monistischen Glaubensbekenntnisses sich selbst nicht im
Ernste in eine Diskussion einlassen können, bei der es
Grundbedingung ist, daß die diskutierten Dinge Physisches
und Psychisches als ganz verschiedene Realitäten erfaßt
werden. Wozu ein Streit, ob Vorgänge sich kausal
beeinflussen oder parallel gehen, wo doch behauptet wird, beide
seien dasselbe Ich will mich aber nicht wie sie des Fehlers
schuldig machen, die Tatsachen zu ignorieren und die
tatsächlich vorgebrachten Beweise mit dem gemachten
Hinweise nicht erledigen.

Den Ausgangspunkt der Parallelisten bildete einerseits
die Erfahrung der durchgängigen Harmonie zwischen
körperlichen und geistigen Vorgängen, anderseits die sich
erhebenden Schwierigkeiten, als man daran ging, diese
Harmonie zu erklären: daß es erstens unmöglich sei, die
physischen und psychischen Erscheinungen in jenes gegenseitige

Abhängigkeitsverhältnis zu bringen, welches bei
Erklärung der kausalen Beeinflussung eines materiellen Dinges
durch ein anderes materielles Ding in quantitativen
Äquivalenzbestimmungen einen mathematischen Ausdruck findet ;

daß man zweitens sich nicht losmachen konnte von der



504 Zur Geschichte und Philosophie

Anschauung, daß die Heterogenität beider Gebiete mit der
Annahme eines gegenseitigen kausalen Abhängigkeitsverhältnisses

unvereinbar sei. Die aus diesen Voraussetzungen
sich ergehenden Schwierigkeiten gegen die kausale Wechselwirkung

zwischen Physischem und Psychischem wurden in
etwas veränderter Form von den Parallelisten als Beweise
für ihre Theorie vorgebracht.

Es lassen sich dieselben in drei Grund argumente
zusammenfassen, welche bei den verschiedenen Vertretern und
zu den verschiedenen Zeiten nur ihre äußere Form
geändert haben; den Beweis aus der Unmöglichkeit einer
Wechselwirkung zwischen Heterogenem, den Beweis aus
dem Satze der Energieerhaltung und den aus dem Satze
der geschlossenen Naturkausalität.

Der erste Beweis wird heute nicht mehr so stark und
so oft betont, als die zwei folgenden. Es mag sein, daß
man einerseits denselben nicht mehr so notwendig zu haben
meinte, wo doch die Naturwissenschaft im Satze der
Energieerhaltung und dem der geschlossenen Naturkausalität
unwiderlegbare Anwürfe an die Hand geben sollte. Anderseits

aber mochte wohl das Veraltete gegen die modernen
Errungenschaften an Glanz und Eindrucksfähigkeit für viele
zurückstehen müssen. Schließlich aber wird doch ein Gefühl
der Beschämung mitgespielt haben, daß man oft wiederholte
und ebenso oft widerlegte Behauptungen nutzlos wiederhole.
Immerhin wird auch in der gegenwärtigen Literatur die
Verschiedenheit von Leib und Seele als einer der Gründe
angeführt, welche die Annahme einer zwischen beiden
stattfindenden "Wechselwirkung verbieten sollen. Es sei undenkbar,

daß zwei Dinge, die sich nach dem Zeugnis der
Erfahrung in so hohem Grade unterscheiden, dennoch in dem
wechselseitigen Verhältnis von Ursache und Wirkung zu
einander sollen stehen können; daran, daß zum Wesen des

Körpers die räumliche Ausgedehntheit, zum Wesen der Seele
aber Unausgedehntheit und Unräumlichkeit gehören, müsse
jede Möglichkeit scheitern, einen realen Übergang vom
Physischen zum Psychischen als möglich zu denken. Daraus,
daß es unmöglich sei, daß aus dem Körper Teilchen sich
loslösen, welche in die unkörperliche Seele eindringen oder
daß eine gegenseitige Beeinflussung durch Druck und Stoß
stattfinde, erschloß man die Unmöglichkeit einer Wechselwirkung

zwischen Seele und Leib.



des psychophysischen Parallelismus 505

In dieser allgemeinen Form war das Argument von
den Okkasionalisten und den Vertretern der prästabilierten
Harmonie gelehrt worden. Bei den modernen Parallelisten
aber hat dasselbe insofern eine Änderung erfahren müssen,
als man jenen Kausalitätsbegriff als den einzig möglichen
hinstellte, welchen die Naturwissenschaft ausgebildet hatte.
So bezeichnet Wundt das Prinzip des psychophysischen
Parallelismus als ein empirisches Postulat, zu welchem die
Physiologie auf der einen, die Psychologie auf der anderen
Seite geführt werden, sobald sie es versuchen, an der Hand
des von der Naturwissenschaft ausgebildeten exakten
Kausalbegriffes über die "Wechselbeziehungen zwischen physischen
und psychischen Vorgängen im lebenden Organismus Rechenschaft

zu geben. Wundts Schüler Edmund König hat die
gleiche Ansicht mit den gleichen Worten ausgedrückt. Wenn
nach diesen Erklärungen auf das psychophysische Gebiet
jener naturwissenschaftliche Kausalbegriff angewendet wird,
der mit dem Prinzipe der geschlossenen Naturerklärung in
engster Verknüpfung steht, dann ist zwischen den beiden
Gebieten des Psychischen und Physischen eine Wechsel-.
Wirkung nicht anzunehmen. Die Worte Wundts und Königs
gewinnen einen richtigen Sinn, wenn sie eine Absage an
den psychophysischen Materialismus bedeuten sollen, der das
Psychische aus dem Physischen entstehen lassen wollte.

Es ist an diesem von der Naturwissenschaft ausgebildeten

Kausalbegriffe ein doppeltes Element zu unterscheiden:
Erstens das Kausalitätsprinzip als solches, welches ein
allgemein gültiges Prinzip ist und besagt, daß jedes Geschehen
eine adäquate Ursache haben müsse ; zweitens die
Einschränkung dieses allgemeinen Gesetzes auf das körperliche
Geschehen, welches das Objekt der Naturwissenschaft ist.
Diejenigen, welche für die engere Fassung des Kausalitäts-
prinzipes eintreten, stützen sich darauf, daß die
Untersuchungen von Hume und Kant gezeigt haben sollen, daß
das Kausalitätsprinzip in seiner allgemeinen Fassung einen
metaphysischen Charakter habe und darum keine absolute
Gültigkeit beanspruchen könne. Das Kausalitätsprinzip könne
nur im zweiten Sinne als Forschungs- und Erklärungsprinzip
in der Wissenschaft dienen.

Das allgemeine Kausalitätsprinzip als solches läßt die
Möglichkeit einer Wechselwirkung zwischen Physischem
und Psychischem offen. Wird ihm jedoch die Einschränkung



506 Zur Geschichte und Philosophie

auf die naturwissenschaftlichen Kausalgesetze als wesentlicher

Ausdruck jeder Kausalität heigegeben, dann fließt
der Beweis aus ihm mit dem aus dem Energieprinzipe und
dem aus der geschlossenen Naturkausalität zusammen.

Der Beweis aus der Erhaltung der Energie stützt sich
darauf, daß bei Annahme einer Wechselwirkung die Gesamtsumme

der im Körper vorhandenen Energie fortwährenden
Schwankungen unterworfen wäre, indem dieselbe bald
abnehmen, bald aber zunehmen müßte ; es käme also zu einem
Gegensatze zum Gesetze der Energieerhaltung, wonach in
einem geschlossenen materiellen Systeme die Gesamtsumme
der Energie konstant bleiben müsse. Die Annahme einer
Wechselwirkung führe notwendig zu jener anderen, daß
Energie einerseits aus nichts geschaffen, anderseits aber
in nichts verschwinden könne.

Man begegnet heute immer wieder der Ansicht, daß
das Argument aus dem Energiegesetze ganz eine Errungenschaft

der letzten Dezennien sei. Aber schon Wolf (1679 bis
1740) beruft sich bei Bekämpfung der Wechselwirkung auf

.die Erhaltung der Kraft, Er sagt in seiner rationalen
Psychologie § 576: Si corpus physice in anirnam influit, vis
aliqua motrix, quae materiae cuidam inhaerebat in gratiam
animae perit und § 577 : Si anima physice influit in corpus,
vis aliqua motrix oritur, quae antea nulli materiae inhaerebat,
in gratiam animae. § 578 zieht Wolf daraus den Schluß :

Si anima in corpus et corpus in animam physice influit, in
toto universo semper conservatur eadem virium vivarum
quantitas.

Auf der Grundlage des Kausalitätsprinzipes und des

Energiegesetzes wurde schließlich jener Beweis aufgebaut,
der von vielen Vertretern des Parallelismus als der
kräftigste und schlagendste für ihre Lehre angesehen wird. Es
sollen nach diesem alle Naturvorgänge derart miteinander
verbunden sein, daß jeder einzelne Vorgang einzig und allein
nach den Prinzipien physischer Gesetzmäßigkeit aus einem
vorhergehenden sich erklären lasse. König behauptet, es sei
dies ein durch eine umfangreiehë Induktion als allgemein
geltend anerkanntes und bestätigtes Gesetz, das auf dem
Prinzip beruhe, „daß ein Sachverhalt, den die bisherige
Erfahrung durchgehends bestätigt hat, so lange als ein
allgemein gültiger angesehen werde, als nicht gegenteilige
Instanzen vorliegen". Mit anderen Worten, das Prinzip der



des psychophysischen Parallelismn 507

geschlossenen Naturkausalität muß auf allen Wissenschaftsgebieten

so lange als ein festes, jedes anders lautende
ausschließende Forschungs- und Erklärungsprinzip angewendet
werden, als nicht genau nachgewiesen sei, daß es auf einem
bestimmten Gebiete keine Geltung habe. Wenn es aber viele
Fälle gebe, in denen der experimentelle Nachweis für die
Gültigkeit des Gesetzes wegen der außerordentlichen
Komplikation der Vorgänge nicht geliefert werden kann, so
könne nach König doch behauptet werden, es gebe keinen
einzigen Fall, der den Zweifel an der Richtigkeit der
geschlossenen Naturkausalität rechtfertige. Mit Hilfe dieses
Gesetzes bauen die Parallelisten folgenden Beweis auf: Das
Gesetz der geschlossenen Naturkausalität hat unbedingte
Gültigkeit. Die Lehre von der kausalen Wechselwirkung
zwischen Physischem und Psychischem tritt aber in Gegensatz

mit demselben, die Lehre vom Parallelismus läßt sich
mit ihm vereinbaren. Die Wechselwirkung kann also
unmöglich angenommen werden, der Parallelismus aber erweist
sich als die einzig mögliche Erklärung des gegebenen
Tatbestandes.

Die Kraft dieses Beweises steht und fällt mit der
Gültigkeit und Ungültigkeit des Obersatzes. Kann
nachgewiesen werden, daß das Gesetz der geschlossenen
Naturkausalität Geltung hat im Gebiete der ganzen Natur, welches
das Organische und Anorganische umfaßt, dann muß die
bindende Kraft des Beweises rückhaltlos anerkannt werden.
Läßt sich aber im Gegenteil nachweisen, daß die Ausdehnung
des Gesetzes auf den Bereich der ganzen Natur keine objektive

Begründung finden könne, sondern nur in rein subjektiven

Willensmomenten verschiedener Forscher und Autoren
ihren Grund hat, dann hat damit die Prämisse ihren
aufbauenden Wert und der ganze Beweis seine Folgerichtigkeit
verloren. Die apodiktische Ausdrucksweise an sich begründet
nicht die objektive Richtigkeit.

Die Begründung des Untersatzes sucht man einmal
im Energiegesetze, welches jedes Eingreifen psychischer
Kausalität in physische Vorgänge wegen der dann unerklärlich

werdenden Energievermehrung und physischer
Kausalität in psychische Vorgänge wegen der dann unerklärlich
werdenden Energieabnahme verbiete. Dann aber macht man
geltend, daß jeder Vorgang in der physischen Außenwelt
notwendig und eindeutig durch einen gleichartigen vorher-



508 Zur Geschichte und Philosophie

gehenden bestimmt sein müsse und seinerseits wiederum die
Ursache eines ihnen unmittelbar folgenden physischen
Vorganges sei.

Dieser Zusammenhang werde aber unmöglich, sobald
ein physischer Vorgang nicht zu den vorhergehenden physischen,

sondern auch noch zu einem psychischen Vorgange
in ein ursächliches Verhältnis gebracht werden müsse. Es
sei nicht zu denken, daß bei gleichen physischen
ätiologischen Faktoren ein folgender physischer Vorgang
verschieden ausfallen sollte wegen der Verschiedenheit der
psychischen Faktoren, die auf ihn einwirken. Könnte aber
ein physischer Vorgang eine psychische Wirkung hervorrufen,

dann würde der erwähnte eindeutige Zusammenhang
ebenso undenkbar werden ; in diesem Falle würde die
Reihenfolge der physischen Vorgänge durch die psychischen
unterbrochen.

„Unserer Ansicht nach", sagt König1, „ist es (das
Prinzip des psychophysischen Parallelism us) weder, wie
bisweilen angenommen wird, eine Folgerung aus der
(hypothetischen) Annahme, daß alle äußeren Vorgänge in
Bewegungen bestehen, noch eine solche aus dem Energiegesetze,

sondern ergibt sich aus dem in der Naturwissenschaft

überall als selbstverständlich anerkannten Grundsatze,
daß jede an einem körperlichen Dinge eintretende
Veränderung durch eine vorangehende ebensolche Veränderung
verursacht sei und weitere dergleichen Veränderungen als
Wirkungen nach sich ziehe." Man hat diesen Satz passend
als Axiom der Geschlossenheit der Naturkausalität
bezeichnet, insofern er ausspricht, daß die Vorgänge der
physischen Außenwelt einen lückenlosen und vollständigen
Zusammenhang von Gründen und Folgen bilden, in welchem
alle einzelnen Glieder durch andere eindeutig bestimmt
sind und in dem keines fehlen könnte, ohne dass dadurch
zugleich ein ganzer Komplex anderer ausfiele.

Dem psychophysischen Parallelismus sind aus zwei
philosophischen Richtungen Gegner erstanden : aus der
realdualistischen und der phänomenal-dualistischen. Während
nun die Parallelisten mit den Vertretern der ersten
Richtung in eine spezielle Diskussion über den psycho-

1 Die Lehre vom psychophysischen Parallelismus in „Zeitschrift
für Philosophie und philosophische Kritik", Band IIB, p. 170.



des psychophysisohen Parallelismus 509

physischen Parallelismus sich nicht einließen, weil ja eine
Einigung über die notwendige gemeinsame Grundlage
(Monismus oder Dualismus) derselben nicht möglich war,
haben sie die der zweiten Richtung bei ihrer schwächsten
Seite gefaßt, ihnen das Unlogische ihres Verhaltens gezeigt,
welches darin liege, daß sie einerseits die reale Einheit
des Physischen und Psychischen festzuhalten vorgeben,
anderseits aber von einer gegenseitigen Beeinflussung
beider reden, als wären sie verschiedene Realitäten. Ich
greife aus der Reihe dieser phänomenal-dualistischen Anti-
parallelisten E r h a r d t und Paulsen heraus. Der
Erstgenannte hatte in seinem 1897 erschienenen Buch „Die
Wechselwirkung zwischen Leib und Seele" eine Kritik
der Theorie des psychophysisohen Parallelismus gegeben.
Der Parallelist Heymanns trat diesen Ausführungen
Erhardts in einem Aufsatze „Zur Parallelismusfrage" 1

entgegen. Er schließt denselben mit folgenden
Ausführungen ab :

„Am Ende dieser Polemik angelangt, möchte ich noch
kurz auf eine schon früher geäußerte Vermutung in bezug
auf den positiven Standpunkt Erhardts zurückkommen.
Indem mir von diesem Forscher nur einige kleine Schriften
vorliegen, kann ich mit Sicherheit nicht mehr behaupten,
als daß sich sein Dualismus von dem eines Descartes
mindestens ebensosehr unterscheidet, wie der hier vorgetragene
Monismus von dem spinozistischen ; ich wage es aber, die
Vermutung auszusprechen, daß durch diese gegenseitige
Verschiebung der feindlichen Standpunkte die beiden
feindlichen Anschauungen einander nicht nur näher, sondern
selbst so nahe gekommen sind, daß nur noch eine dünne
terminologische Scheidewand entfernt zu werden braucht,
um sie ganz zusammenfallen zu lassen. Zur Begründung
dieser Vermutung sei auf folgendes hingewiesen. Erhardt
nimmt an, daß überhaupt alle in der Natur wirkenden
Ursachen ihrem Wesen nach immateriell sind; zu diesen
wirkenden Ursachen rechnet er sowohl psychische wie mechanische,

physische und chemische Kräfte und behauptet ihre
wesentliche Gleichartigkeit; er ist auch davon überzeugt,
daß sich die Wirkung der Seele auf den Körper im Prinzip

1 Im 17. Bande der „Zeitschrift für Psychologie und Physiologie
der Sinnesorgane".



510 Zur Geschichte und Philosophie

gar nicht von der Wirkung sonstiger Kräfte auf die Materie
unterscheidet ; des weiteren gibt er zu, daß erfahrungsmäßig
alle Naturkräfte ihren Sitz und ihren Ausgang in der
Materie haben und daß diese formlose Art der Materialität
ohne Zweifel auch der menschlichen Seele zukommen,
demzufolge auch naturwissenschaftlich die im Gehirn
stattfindenden Bewegungen doch aus den Eigenschaften der
Gehirnteile, d. h. aus den Kräften erklärt werden müssen,
die im Gehirne ihren Sitz haben; dagegen sei es gewiß nicht
seine Absicht, die Seele einfach in einem bestimmten Atom
des Gehirnes zu fixieren. Und schließlich sei die Materie
zu einer bloßen Erscheinung der allein wirklichen Naturkräfte

herabzusetzen ; daß uns die von Kräften gelieferten
einzelnen Systeme dennoch empirisch als Körper erschienen,
ist einfach auf Rechnung der sinnlichen Wahrnehmung
zu setzen, welche uns nicht erlaubt, die Dinge so zu
erkennen, wie sie in Wirklichkeit sind ; damit verschwindet
mit einem Schlage die ganze materielle Welt; was übrig
bleibt, ist eine unbegrenzte Vielheit immaterieller Elemente,
die untereinander nur noch in unräumlichen Beziehungen
stehen, deren Veränderungen uns zum Teil als Bewegungen
erscheinen ; in Wirklichkeit liegen jedoch den Bewegungen
ganz andere Veränderungen zugrunde." Also keine Monaden
und keine vom Körper getrennte Seelensubstanzen, sondern
eine Wechselwirkung immaterieller, unräumlicher, teilweise
bewußter Kräfte, welche als materielle Welt erscheinen.
Das sind aber genau die Grundlinien der oben entwickelten
Theorie, nur mit ein bißchen anderen Worten. Die Wesenseinheit

alles Wirklichen wird ausdrücklich anerkannt und
alles Wirkliche diesem Psychischen angerechnet. Die Vielheit

immaterieller Elemente entspricht unserer primären, die
Vielheit der körperlichen Erscheinungen unserer sekundären
Reihe; die letzteren aber als psychische Vorgänge auch den
ersteren angerechnet, werden als unter bestimmten
Bedingungen eintretende Wirkungen den wirkenden Ursachen
eindeutig entsprechen, demnach in idealer Vollständigkeit
als eine geschlossene Parallelreihe zu denselben gedacht
werden. Ich sehe nicht ein, was hieran zum parallelistischen
Monismus fehlt.

In ähnlicher Weise läßt sich Paulsen über seinen
Gegner Busse aus. Nachdem er seiner Ansicht Ausdruck
gegeben, daß die Parallelismustheorie in der Richtung des



des psychophysischen Parallelismus 511

naturwissenschaftlichen Denkens und in der des
philosophischen Denkens, sofern dieses idealistisch ist, gegenüber
der Wechselwirkungslehre zwei Vorzüge habe, fahrt er fort:
„Was zunächst den zweiten Punkt anlangt, so gestehe ich,
daß es nur schwer verständlich ist, wie jemand, der in
erkenntnistheoretischer oder auch in metaphysischer Absicht
Idealist ist, zu einer anderen Konstruktion des Verhältnisses
der physischen zu den psychischen Vorgängen kommen
kann, als zu der parallelistisehen. Ist die Körperwelt
Erscheinungswelt, hinweisend auf ein an sich Wirkliches, das
dem im Selbstbewußtsein erlebten Wirklichen verwandt oder
gleichartig ist, so ist nicht abzusehen, warum das im
Selbstbewußtsem Erlebte nicht auch in der Erscheinungswelt als
ein Physisches vorkommen sollte. Konstruiert man, wozu
Busse neigt, mit Leibniz-Lotze die an sich seiende
Wirklichkeit als ein System von Monaden, Wesen psychischer
Natur, deren Zusammen sich in der sinnlichen Anschauung
als ein körperliches System darstellt, dann muß doch auch
die Monade die in einem Partialsystem von Monaden, das
sich in der Erscheinungswelt als belebter Leib darstellt, die
auszeichnende Stellung der Seele einnimmt, in dem
leiblichen System als ein Glied des physischen Zusammenhanges
sich darstellen. Und wir werden dann sagen : seine
Betätigung als physisches Glied bildet einen Teil des
geschlossenen physischen Kausalzusammenhanges, den der
Physiologe mit seinen Mitteln untersucht; anderseits bildet
die Betätigung der Monade in ihrer psychischen Wesenheit
ein Glied eines vorausgesetzten universellen Zusammenhanges

in der Betätigung aller Monaden wie ihn der Philosoph

konstruiert oder postuliert. Oder: Jedes Element der
Wirklichkeit gehört einerseits dem mundus sensibilis an
und ist durch ihn in seiner physischen Betätigung kausal
bestimmt ; anderseits gehört es auch dem mundus intelligi-
bilis an und steht hier in einer intelligiblen Wechselwirkung
oder einer prästabilierten, teleologisch bestimmten Harmonie
mit seiner Umgebung und zuletzt mit dem Ganzen."

Ich kann dieser Auffassung der Metaphysik Busses
nicht widersprechen. Zu staunen ist, daß gerade Busse zu
wiederholten Malen betont, der Kampf für die
Wechselwirkungslehre habe nur dann einen Sinn, wenn man an
einer realistisch-dualistischen Weltauffassung festhalte. Mit
diesem Standpunkte unvereinbar aber ist die an anderen



512 Zur Geschichte und Philosophie

Orten des Werkes, „Geist und Körper, Seele und Leib"
verteidigte Theorie eines idealistischen Monismus. Entweder
Dualismus und Wechselwirkung oder Monismus und keine
Wechselwirkung. Wird die Keaiität zweier Seinsarten
geleugnet, so begibt man sich damit, ohne in unsinnige
Phantasterei zu verfallen, jeder logischen Möglichkeit, einer zu
verteidigenden Wechselwirkung eine festgegründete
Beweisführung geben zu können. Es ist für die prinzipielle
Auffassung des Verhältnisses zwischen Leib und Seele sicher
nicht gleichgültig, wie Busse meint, ob man (spiritualistisch)1
letzten Endes den Körper als etwas der Seele Gleichartiges,
als einen Komplex geistiger Wesen (Monaden) auffaßt, der
nur in unserer sinnlichen Wahrnehmung sich als ein
Körperliches darstellt, oder ob man (dualistisch) ihn als etwas
von der geistigen Natur der Seele toto genere Verschiedenes
auffaßt. Wenn Busse einen Unterschied zwischen
Gleichartigkeit von Seele und Körper und zwischen Wesensidentität
derselben machen will, so übersieht er wohl, daß das Wort
Gleichartigkeit, wenn es im Gegensatze zu Wesensidentität
gesetzt wird, eben nur im Sinne einer Gleichartigkeit des
Wesens genommen werden muß. Nicht nur die
Wesensidentität des Psychischen und Physischen, sondern auch die
(etwas weitere) Wesensgleichartigkeit derselben widerspricht
dem objektiven Tatsachenstande. Ein Dualismus, der nur
die Wesensidentität leugnen, aber an der Wesensgleichartigkeit

festhalten wollte, beraubt sich selbst jeder Grundlage,
weil er das in seiner Metaphysik stehen läßt, was ihn in
einen Widerspruch zu sich selbst bringt. Körper und Seele
bleiben bei dieser Annahme nicht mehr zwei verschiedene
Reale, sie sind dann nur aufzufassen als zwei verschiedene
Attribute einer Realität. Ein solcher Dualismus ist in
Wahrheit Monismus ; der Gegensatz zu diesem liegt nur in
den Worten. Er gibt die Voraussetzung jedes Dualismus auf,
daß die äußere Wirklichkeit eine absolute von der inneren
verschiedene Realität sei. Die Bezeichnung einer solchen
Ansicht als phänomenaler Dualismus gibt gegenüber dem
Monismus eine nur terminologische Abgrenzung.

Busse2 hat eine Einteilung des psychophysischen
Parallelismus nach drei Gesichtspunkten gegeben : der Modalität,

1 Leib und Seele. „Zeitschrift für Philosophie und philosophische
Kritik", Bd. 114, p. 1.

2 Geist und Körper, p, 63 fl.



des psychophysischen Parallelismus B13

der Quantität und der Qualität. Bei der Modalität handle
es sich um die Stellung, die dem Parallelismusprinzip in
der Rangordnung unserer Erkenntnisse einerseits als
regulative Idee im Sinne Wundts und dessen Anhänger, anderseits

als endgültige metaphysische Lösung der Frage nach
dem Verhältnisse zwischen Körper und Seele zugewiesen
werde. Nach dem Gesichtspunkte der Quantität sei der
universelle vom partiellen Parallelismus zu unterscheiden. Der
Gesichtspunkt der Qualität läßt ihn unterscheiden einen
materialistischen, realistisch-monistischen, idealistisch-monistischen

und dualistischen Parallelismus. Nach dem ersteren
sei die physische "Wirklichkeit das einzige Wirkliche, die
psychischen Vorgänge sind nur die Abbilder dieser
Wirklichkeit. Nach der realistisch-monistischen Interpretation
sind physische und psychische Vorgänge zwei gleich wirkliche

oder gleich phänomenale, in jedem Falle aber gleichen
Wirklichkeitswert besitzende Seiten eines und desselben
Realen. Der idealistisch-monistische Parallelismus wiederum
schreibe der psychischen Seite allein Realität zu und mache
die Glieder der physischen Reihe zu bloßen Phänomenen. Von
diesem monistischen Parallelismus sei der dualistische scharf
zu trennen, der nicht wie jener beide Reihen auf ein
einziges identisches Reale reduziere.

Busse steht also offensichtlich auf dem Standpunkte,
daß eine idealistisch-monistische Philosophie zur
Parallelismustheorie hindränge. Warum also soll auf einmal dieselbe
philosophische Grundanschauung mit der kontradiktorisch
entgegengesetzten Wechselwirkung gerade bei ihm vereinbar
sein? Hat er denn etwas derselben hinzugefügt oder etwas
hinweggenommen, was eine auch nur geringe Änderung
derselben bedeuten würde? Um so weniger kann von einer
so wesentlichen Änderung gesprochen werden, daß ihre
Vereinbarkeit mit einer Theorie behauptet werden könnte,
die sonst geradezu als von ihr ausgeschlossen angesehen
werden muß.

Merkwürdig ist es wirklich, daß so mancher, der die
Ansicht des Parallelismus teilt, sich beeilt, darauf
hinzuweisen, daß ja metaphysisch die Ungleichartigkeit des

Physischen und Psychischen gar nicht bestehe, indem das
Materielle an sich immateriell oder gar selbst psychisch sei.
Es zeugt dies sicherlich davon, daß man doch recht froh
ist, wenn die Heterogeneität der beiden Arten des Ge-

Divus Thomas X. (Jahrbuch fürPhilosophie etc. XXVIII.) 33



514 Literarische Besprechungen

schehens sich wegschaffen läßt. Man ist sich, man mag sagen,
was man will, im geheimen bewußt, daß eine Wechselwirkung

zwischen Leib und Seele nur möglich ist, „wenn
eines der Glieder der Kausalreihe dem anderen qualitativ
angenähert wird". Dieser Yorwurf trifft Busse, Erhardt,
Eisler und alle jene, welche Monisten und psychophysische
Parallelisten zu gleicher Zeit sein zu können behaupten.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. Albert Maria Weiß, 0. P.: Die Herrlichkeiten der göttlichen

Gnade. 9. u. 10. Aufl. Freiburg i. B., Herder 1919.

Die neue Auflage des bedeutungsvollen und inhaltsreichen Werkes
ist bereichert durch einen Anhang „über das Verhältnis von
Natur und Übernatur" (p. 659—673). In diesem betont der
Verfasser die Notwendigkeit der Hinordnung alles Natürlichen auf das
übernatürliche Ziel des Menschen. Daraus folgert er: „Dann ist auch
heute der Versuch, eine Wissenschaft, eine Sittlichkeit, eine Kultur
ausschließlich mit ßücksicht auf die natürliche Aufgabe der Menschheit

zu begründen, die Bücksicht auf das übernatürliche Ziel aber auf
die Seite su schieben, kurz, dann ist das Streben nach einer rein
irdischen Tätigkeit ohne Beziehung auf das letzte Ziel nicht bloß
mangelhaft, sondern verkehrt, schuldbar, Gott mißfällig, und endigt
mit Verderben für die irdische Aufgabe selber, zur gerechten Strafe
für diese Verkehrtheit" (p. 673). Da der Verfasser inzwischen diesen
Grundsatz, der schon früher das Leitmotiv seiner Apologie und der
übrigen Schriften gebildet hatte, in einem anderen Werke „Liberalismus
und Christentum" (Petrusverlag, Trier) in breiterem Bahmen behandelt
hat, wollen wir hier nicht näher darauf eingehen.

Ebendort (p. 389 ff.) gibt der Verfasser auch eine Selbstbesprechung
und -Verteidigung seiner Arbeit an den „Herrlichkeiten der Gnade".
Er nennt es die kleinste seiner Arbeiten, aber auch das liebste seiner
Bücher (p. 389). „Das Wenige, was ich hineingearbeitet habe, ist der
Inbegriff alles dessen, was ich in der Apologie und in den kleineren
aus ihr hervorgegangenen Büchern ausgeführt hatte" (a. a. 0.). In der
Vorrede zu unserer Ausgabe nimmt der Verfasser Abschied von seinem
teuren Buche mit den Worten: ,.Zum letztenmal nach menschlicher
Voraussicht ist es mir gegönnt, meine unwürdige Hand an dieses teure
Buch zu legen. Somit entlasse ich dich aus meiner einsamen Arbeitsstube,

o liebes, teures Buch. Du machst die letzte Ausfahrt, aber
in eine Welt, in der du dich als Fremdling fühlen wirst. Schon als
ich dich das letztemal hinaus auf die Wanderung sandte, mußte ich
dich darauf vorbereiten, daß du die Zeit werdest geändert finden und
daß du einen Geist in dir trägst, der mit dem Geiste dieser Tage in
großem Widerspruch steht. Das ist vielleicht auch einer der Gründe,
warum du nochmals zu mir zurückgekehrt bist. Du hast wahrscheinlich
gefunden, daß die täglich wachsende Entfremdung gegen alles
Übernatürliche, gegen die Beinheit des Glaubens, gegen die Ünterwürflgkeit
unter die Autorität und unter den Geist der Kirche eine Atmosphäre


	Zur Geschichte und Philosophie des psychophysischen Parallelismus

