Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Des Claudius Mamertus Schrift ;: "De statu animae libri tres"
[Fortsetzung]

Autor: Zimmermann, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762694

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

470 Des Claudianus Mamertus Schrift:

widerstreitet also dem Gesetze der Wahrheit und dem Ge-
bote der Nichstenliebe, er verletzt die christliche Gerechtig-
keit und Billigkeit, er ist also den Grundsétzen des Christen-
tums entgegengesetzt. Im Sinne dieser Prinzipien betont
der hl. Thomas, dafd alle Menschen durch ihre gemeinsame
Abstammung von Adam sich wesensgleich sind, und daf
alle Menschen vom einen Gott fiir das gleiche, himmlische
Vaterland berufen, dem gleichen Endziel entgegenstreben
sollen.

Die Lehre des hl, Thomas tiber Vaterland und Vater-
landsliebe geht also den goldenen Mittelweg zwischen den
beiden Extremen des Kosmopolitismus und des
Radikalnationalismus,

DES CLAUDIANUS MAMERTUS SCHRIFT:
»DE STATU ANIMAE LIBRI TRES#

Von P. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter

(Fortsetzung von p. 333—368)

ITI. Darstellung des Systems

Bevor wir darangehen, die psychologischen Darlegungen
des Claudianus in seiner Schrift de statu animae in ihrem
systematischen Zusammenhange darzustellen, wird es an-
gezeigt sein, den weiteren philosophischen Rahmen seiner
Psychologie vorzufiihren.

Die Grundlinien seiner Philosophie finden wir im
Nachworte zusammengestelltl. Sie umschliefdt Seinsarten:
Deus, Spiritus und Corpus, deren Unterschiede in einer
Tabelle registriert sind?: Vollkommenheit, Bewegung und
Erkenntnis.

Gott in sich ist absolut einfach?® und bildet so den
(Gtegensatz zum Korper, der in seiner Ausdehnung die Wurzel

! ¢f. Engelbrecht a, a. O. p. 191—197: Epilogus.

? Haec quae brevi sermone digessimus, subposita pictura
demonstrat. Engelbrecht a. a, O, p. 196, Z. 144f,

3 ex illis Aristotelicis categoriis nulli prorsus subiacet essentia
divina, ... nam de deo non dicimus qualis est, quia non potest com-
parari quasi ad aliud, ut dicatur: talis est. nec dicimus quantus est,
quia non mole magnus est, nec quid habet, quia nihil non habet, nec
quo modo est, quia ipse modus est, nec habitum eius inquirimus, quia



yDe statu animae libri tres“ 471

unendlicher Teilbarkeit besitztl. Gott ist das, was er hat,
so daf} in ihm nur Substanz und kein Akzidens besteht.

Nach aufden offenbart sich Gott durch die Schépfung:
Weisheit und Giite Gottes wird in ihr sichtbar, denn die
Fiille der Kreaturen wurzelt vorbildlich und urséchlich in
der Idee und Giite des Schopfers, der allmichtig sie ins
Dasein gesetzt hat?2.

Die Geschopfe mit seiner Schaffens- und Seinskraft
durchdringend und erfiillend vollzieht Gott die Erhaltung
des Geschaffenen, Durch den Akt seiner Vorsehung, in der
er die Dinge leitet und lenkt, vollendet Gott das Werk
der Schopfung und Erbaltung 3. Denn jeder Kreatur hat er
Maf3, Zahl und Gewicht gegeben, wie es im Buche der
Weisheit zu lesen ist.

Der Korper trigt Zahl und Mafl in seiner Aus-
dehnung; das Mafd ist in der Kontinuitét des Ganzen, die

continet omnia, nec locum, quia nonnisi corpus in loco est, nec tempus,
quia sempiternitas est, nec actum, quoniam quietus agit, nec passi-
onem, quia non patitur. iam decima, immo prima est ipsa substantia,
de qua haec praedicamenta texuntur. Engelbrecht a. a. O. p. 69, Z. 41,

! quamquam indissociabili consequentia, si corporea foret
(sc. anima) partilis foret, quia et partile quod corporeum et corporeum
omne, quod partile ... omne corpus quamlibet maximum quamlibet
minimum habet longitudinem latitudinem et altitudinem. subiacet
autem pro numero partium sex utique motibus (oben, unten, rechts,
links, vorn, riickwiirts). Engelbrecht a. a. O. p. 66, Z, 16 .

? cum vel corporeum vel incorporeum nihil nisi praecedente
scientia creantis exstiterit, videlicet quia nihil nesciens fecit. Engel-
brecht a. a. O. p, b1, Z, 9ff. causa enim creandarum rerum bonitas
creatoris est, qui creare potens universa quae velit, ut nihil bonitatis
exercuisset, si nihil creasset, ita semiplena bonitate usus esset, si
semiplenum aliquid condidisset. Engelbrecht a. a. O p. 88, Z. 24
oportuit igitur a summo bono fieri magnum bonum, et potuit omni-
potens facere, quod debuit bonus velle. Engelbrecht a. a. O. p. 40,
7. 1ff. non enim ex rerum notitia est creatoris scientia, sed existentia
rerum ex notitia creatoris. Engelbrecht a. a. O. p. 178, Z. 12ff

% sicut deus ubique totus in universitate, ita haec (sc. anima)
ubique tota invenitur in corpore. et sicut deus nequaquam minore
sui parte minorem mundi partem replet, maiore maiorem, sed totus
in parte totus in toto est ita et haec non pro parte sui est in parte
corporis. Engelbrecht a, a. O. p. 165, Z. 9 ff. numquid in hac vita deus
cum anima non est, etiam si ipsa cum deo non sit? ... Deus autem et
intellegenti et non intellegenti adest inlocaliter. Engelbrecht a. a. O,
p. 80, Z, 8ff, permanat ergo a summo, quod deus est, per medium,
quod anima, ad imum, quod corpora, unitae specimen trinitatis corpori-
bus signa sui inprimens, animabus etiam notitiam tribuens illa for-
mans visibiliter, has intellegibiliter, Engelbrecht a. a. O. p. 119, Z. 16,



479 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Zahl in der Diskretion der Teile zu suchen. Gewicht ist
das Gresetz ihrer Titigkeit, ihrer Bewegung eingelegtes Ziel-
streben, wie die Organisation des Pflanzenkorpers veran-
schaulicht 1,

Diese Trias findet sich in der Seele, ohne den quan-
titativen Einschlag wie im Korper. Dem Mafle der Masse,
wodurch Korper grofier werden, entspricht in der Seele
das, wodurch sie reicher wird: das Wissen 2. Die Zahl, wo-
durch die Masse der Korper in Teile zerféllt, deren An-
ordnung der Grund physischer Schénbeit und Harmonie
wird, ist in der Seele die Verschiedenheit der Betétigungen,
welche sich zusammenschliessen zur moralischen Schénheit
und Harmonie$. Die Zahl selber ist auch als erkannt in

! imum certe elementorum omnium terra est. in rotundo scilicet
illud imum constat esze, quod medium est, quia in rotundi extimis
imum non est. quaelibet ergo terrae pars magna vel minima aut
lapillus exiguus vel minutissimus pulvisculus, qui puncto visibili con-
tingi nequeant, habent et mensuram pro modulo sui et numerum pro
ratione partium, quibus distant superiora ab inferioribus, dextra a
sinistris, a posterioribus priora, unde etiam quamlibet minimum dividi
in duo potest, quia corpus est. pondus vero illius hine animadverti-
tur, quod hoc ipsum minimum ab origine sua sublatum et in aqua
superiore videlicet elemento dimissum motu infatigabili non quiescit,
donec naturali pondere ad solum terrae pervenerit. hunc ad modum
rationis tramitem in reliquis tene corporibus, quia et aquae guttula,
quam digiti tincto sustuleris, habet scilicet pro magnitudinis modo
mensuram, pro partium distantia numerum: lege ponderis si dimittas
eam in aere, non residet nisi ad sua pervenerit. (Es folgen die Er-
orterungen tiber Luft und Feuer, deren Gewicht nicht nach unten
sondern nach oben gerichtet ist.) Engelbrecht a. a, O. p. 114, Z. Tff,

* ergo tantum quidque corporis quodeumque corpus recipit, quan-
tum pro amplitudine capax est. sic equidem transcenso inferioris crea-
turae gradu sublimiorem cerne creaturam et animi magnitudinem sui
capacitate metire. ecce capax est anima humana sapientiae capax
nam%}e est eius, quae intellegens eius est. Engelbrecht a, a. O, p. 116,
Z| 3 .

% Animadvertisti, ut arbitror, haec esse in corporibus signa
numerorum, quod scilicet numerosa sint corpora, quae sibi secundum
praestantissimam numeri aequalitatem partium parilitate respondeant,
ut quoniam unius ad unum et duorum ad duo et ad tria trium summa
aequalitas est, sic itidem illud numerosum corpus esse dicamus, quod
. .. quatenus igitur numeri veritatem in anima reperiamus humana,
primum debet ipsa sibimet actitandi rationem pro virtutum parilitate
concinere, ut sapientiae iustitia, temperantiae fortitudo respondeat;
quae parilitas utique numerosa est, quia tanto est numeris vieinius,
quanto est quidque concinentius. Engelbrecht a. a. O. p. 116, Z. 17ff.



,De statu animae libri tres* 478

der Seele!. Das Gewicht, das die Korper an den ihrer
Natur entsprechenden Ort treibt und einander nihert, was
gleichartig ist, bildet in der Seele jenes Gesetz, demzufolge
sie unruhig ist, bis sie ruhet in Gott und demzufolge sie
sich an ihresgleichen schlief3t: die Liebe 2.

In Gott ist Zahl, Mafl und Gewicht hypostasiert,
weil er als das absolut einfache Wesen das ist, was er hat,
Das Grewicht in der allerheiligsten Dreifaltigkeit ist die Liebe
des Vaters und Sohnes, welche Maf} und Zahl in der Gott-
heit sind und mit dem hl. Geiste, dem Gewichte der gott-
lichen Natur, zur strengsten Einheit verwachsen,

Hier in der Gottheit ist der Quell jeder Zahl, jedes
Mafles und jedes Gewichtes, hier ist das Vorbild ihrer Ge-
schlossenheit und Einheitlichkeit 3, :

' sed illud in anima numerosum potius arbitror, quod eadem
scientialiter compos est numeri ... ipsum dinoscat et secundum eundem
iudicet numerum, Engelbrecht a. a. O. p. 117, Z. 104f,

? corporum pondus illud esse patuit, quo eadem in regiones
suas, unde primordialiter exsistunt, naturaliter feruntur nec quiescunt,
quoadusque transmisso elementi alterius spatio in sua perveniant. ani-
mae vero pondus voluntas est eius, quae proprie magis amor dicitur,
quo scilicet vel se ipsam vel alia quaelibet amat anima. sive enim sibi
incorporea diligat, ut est vera sapientia, sive corpori corporea concu-
piscat, ut pulchra sunt corpora, inlocali amoris pondere rapitur, donec
amatorum adeptione potiatur ... pondus, hoc est amor animae in id,
quod diligit, et memoriam et consilium secum cogit, quia nihil aliud
vel meminisse vel cogitare valet, nisi illud, cuius amore fervescit . .,
ut, sicut corpus pondere cogitur inpropria, sic anima pondere referatur
in patriam, hoc pondere suo tamen anima non solum aliis iungitur,
sed ipsa quoque solidatur. Engelbrecht a. a. O. p. 117, Z. 18 {f, Conf, XIII,
cap. 9.
* Sic et incorporaliter cuncta supereminens unitas praecelsissi-
mae trinitatis mensura est, ut aiunt, sine mensura et pondus sine
pondere et numerus sine numero. pondus ergo, quo haec eadem secum
ineffabiliter unum sunt, caritas est patris et filii, quoniam spiritum
sanctum apostolus proprie insinuans: caritas, inquit, dei diffusa est
in cordibus nostris per spiritum sanctum, qui datus est nobis, evidenter
ostendens isto pondere, divina scilicet caritate, illum ineffabilem
numerum illamque mensuram illo stabiliter ferri quo tale pondus
accesserit. igitur tria haec inseparabilia sunt in corpore, sed multo
magis in anima et individua sunt in anima, sed multo magis in se,
et sicut nihil sine uno creatore hoc est ipsa trinitate exstitit, ita nihil
omnino esse potest, quod non et trifarium subsistat et unum sit.
Engelbrecht a. a. O. p. 118, Z. 18{f. Uber das ganze Kapitel: de numero,
pondere et mensura sowie {iber die Spuren der allerheiligsten Drei-
einigkeit in den Kreaturen vgl. De Trinit. VI, cap. 10 und Conf. X,
cap. 12,



474 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Im gewissen Gegensatze zu Gott steht der Kérper,
dessen Wesen die Ausdehnung zu sein scheintl, In seiner
Ausgedehntheit liegt der Grund der Teilbarkeit und Réum-
lichkeit, der Haupteigenschaften alles Korperlichen 2.

Die Korper gliedern sich in sichtbare und unsichtbare;
sichtbar sind die vier Elemente: Feuer, Luft, Wasser und
Erde; das Gesetz ihres gegenseitigen Verhaltens ist der
Satz von der Einwirkung des Hoheren auf das Niedere, an-
ziehend und durchdringends. Das unsichtbar Korper-
liche, das zwischen Korper und Seele den Ubergang bildet,
sowohl in seiner Wesenheit als auch in seiner Wirksamkeit,
teilt sich in die finf Sinne, deren jeder einem Klemente
verwandt ist*.

Das ganze Gebiet iiber die Wechselwirkungen und
Tatigkeiten der Korper gehort schon zum Kapitel iiber
den motus im engeren Sinne als Ortsbewegung und im
weiteren Sinne als mutatio iiberhaupts, Die Frage nach
Raum und Zeit, welche in das Greschehen der korperlichen
wie der unkorperlichen Dinge einflieflen, ist damit aufs
engste verkniipft.

Das Grundgesetz aller Bewegung ist das Axiom —
quodcumque movetur ab alio movetur; das movens muf}
immotum sein® Auf die drei Arten des Seienden ange-
wendet, ist von Gott zu sagen, daf} er vermdge seiner Kin-
fachheit und Vollkommenheit jedem ,Anderswerden“ ferne
steht und dafl er als primus motor, insofern er die ge-
schaffenen Dinge bewegt, in Ruhe sein mufl. In sich

' nihil locale est, quod non et ipsum locus est. Engelbrecht a.

a. 0. p. 58, Z.9; p. 66, Z. 16.

? quia et partile quod corporeum et corporeum omne quod partile.
Engelbrecht a. a. O, p. 66, Z. 17. ubi localitas non est, quantitas esse
non possit, quia sibi ita mutuo haec eadem nexa sunt, ut aut utrum-
que in aliquo esse possit aut neutrum. KEngelbrecht a. a. O. p. 69,

Z, 2ff.
* Engelbrecht a. a. O, p. 72, Z, 121f.; p. 42, Z. 11f.; p. 49, Z. 11
* Engelbrecht a. a. O, p. 44, Z, 81f; p. 45 und 46.

* Tres ergo esse motus, stabilem, inlocalem localemque iam notum
est. Engelbrecht a. a. O. p. 64, Z. 14f,

¢ hic oportet accipias nihil moveri posse nisi ab immoto atque
ut id doceamus exemplo, digitum certe nisi stante manu movere non

possumus, motus autem brachii ab humeri stabilitate est, ... Engel-
brecht a. a. O. p. 64, Z. 23ff,



nwDe statu animae libri tres® 475

ruhend, anderes bewegend, ist die KEigenart des stabilis
motus 1.

Der Korper ist infolge seiner qualitativen und quanti-
tativen Seite der zeitlichen Ortshewegung unterworfen 2 Die
Ortsbewegung, an der auch die rein qualitativen Verin-
derungen teilnehmen, insofern sie sich eben am ausgedehnten
Korper abspielen, kann sein: eine Bewegung des ganzen
Korpers (fortschreitend) oder blof3 einzelner Teile (rotierend);
die fortschreitende Bewegung kann nach sechs Richtungen
erfolgen: oben, unten, vorn, hinten, rechts und links s

Die Seele, welche auch in diesem Punkte die Mitte
hilt zwischen Gott und dem Korper, teilt mit dem Korper
die qualitative Bewegung in der Zeit und den Mangel quanti-
tativer Verénderung im Raum+ Ist Gott der unbewegte
Bewegende, so ist der Korper das von der Seele Bewegte
und nicht Bewegende; die Seele an beiden teilhabend das
von Gott Bewegte den Korper Bewegende.

Sofern die Seele von Gott bewegt wird, unterliegt
sie blof3 einer Verinderung der Qualitit in der Zeit?®.

Sofern sie den Kérper bewegt, nimmt sie an der
Ortsbewegung teil geméld ihrer Gegenwart im Kérper oder
im Raume: Die Seele ist im Raume mittels des Kérpers,
den sie selbst unrdumlich durchwaltet, wie Gott, der un-

' nam de deo non dicimus ... quid habet, quia nihil non habet,
nec actum, quoniam quietus agit, nec passionem, quia non patitur.
Engelbrecht a. a. O. p. 69, Z. 9. sic in auctore suo altius ratiocinata
cognovit illud, quod in superiore libro memoravi, viditque nisi ab
immoto moveri nihil posse, itaque necessario stare animam ut corpus
moveat per tempus et locum, stare vero in seipso deum, qui moveat
animam per tempus, corpus vero per locum pariter et per tempus. et
guoniam principio nullum potest esse principium, quod iuxta de immen-
sitate et sempiternitate cogitandum est, quia sicut a nullo coepit. ...
Engelbrecht a. a. O. p. 102, Z. 15ff,

? Unde datur intellegi ... ab eadem (sc. anima) corpus et tempo-
raliter et localiter moveri. Engelbrecht a. a. O, p. 65, Z. 10f.

* Engelbrecht a. a. O, p. 67, Z, 1ff.; vgl. oben. -

* est ergo in anima qualitas, sed quantitas non est, quoniam
quod adfectuum mutabilitati subiacet qualitatem recipit, quod vero non
habet molem, non habet quantitatem. Engelbrecht a. a. O. p. 70, Z. 14 ff.

* temporale est autem, quod paulo ante superba, nunc humilis
prius laeta, nunc tristis, dilexit ante, nunc odit, prius aliquid oblita,
nunc meminit, huinsmodi autem motibus animae non communicat corpus,
quibus immoto nihilo minus corpore movetur. Engelbrecht a. a. O,
p. 6b, Z, 61t



476 Des Claudianus Mamertus Schrift:

korperliche, die korperliche Welt1, nicht begrenzt vom
Korper, sondern ihn begrenzend 2. Doch hier zeigt sich die
schwankende Unklarheit des claudianischen Systems, indem
der Autor der Seele jede rdumliche Beziehung absprechen
und doch wieder eine irgendwie geartete Begrenztheit der
Seele im Raume und im Korper festhalten wills,

Ohne Korper ist die Seele iiberhaupt nicht im Raume,
wie ja sogar die rdumliche Welt nicht im Raume ist <.
Sondern ihr Ort ist in Gott der ewigen Wahrheit, in der
sie rubht oder doch ruhen soll. Von ihr wird sie zuweilen
abgelenkt durch die veréinderlichen Korper, denen sie sich
mittels des Korpers zuwendet. Die Kraft, mit welcher die
Seele den unkoérperlichen Dingen nachhéingt, ist unkorper-
lich; diejenige hingegen, mit welcher sie die Korper er-
kennt und anstrebt, ist eine korperliche.

Aus dem auf vorstehenden Seiten gebotenen Gredanken-
gang der Schrift ergibt sich vor allem, dafd ihre Anlage
nicht die Darstellung eines psychologischen Systems
des Autors in formeller Hinsicht bietet, weil erstens die
Arbeit den Beweis eines Satzes zum Thema hat, welcher
wohl die Wesenskonstitutive der Seele, ihre Unké&rperlich-
keit, ausdriickt, aber mnicht als Systemzentrum, sondern

! Engelbrecht a. a. O. p. 155.

* Engelbrecht a. a. O. p, 168, Z. 5: vide ne non corpus contineat.
animam sed contineatur ab anima. hoc nempe corrupto illa solidatur,
sicut illud itidem huius amissione dissolvitur (cf. Engelbrecht a. a. O,
p. 70, Z. 174f) ... quae cum ita sint, magnam animae auctoris sui
inesse similitudinem maximo illud indicio est, quod pro similitudine
sicut inlocaliter mundus in Deo est, sic inlocaliter corpus in anima . ..
evigila paulisper ac, si potes, intuere: si non potes, admirare in-
corporei potentiam, ut corpus moveat stantem et non per loca quaelibet
adeuntem in hisdemque locis inlocaliter agentem. Engelbrecht a. a. O,
p. 160, Z. 17: intellege in loco esse posse sine loco, quia si illud
(se. mundus), quod locale est, in loco non est, multo minus in loco
est, quod locale non est. (cf. Engelbrecht a, a. O. p. 163, Z, 19ff)

* Das ganze Problem ist fixiert in der Stelle: ut anima, ubi est,
sit et non sit, ubi non est, tamquam nos eandem aut ubique aut nus-
quam esse dicamus, cum si ubique esset, deus esset, si nusquam esset,
nihil esset. Engelbrecht a. a. O. p. 165, Z. 6 ff.

* Non se nunc aliqua veluti corpuscula oculis mentis obiectent,
ut animas positis corporibus quaedam loca aeris aut cuiuslibet elementi
occupare credamus. Engelbrecht a. a. 0. p. 76, Z. 10ff. Iam si tibi
visionis huiusce sincerum veritate claruerit, nulla quaestionis diffi-
cultate iactabere, quatenus anima corpore posito inlocaliter esse possit
in mundo, quia sic erit inlocaliter in qualibet mundi parte, sicut
inlocaliter fuit in corpore. Engelbrecht a. a. O. p. 169, Z, 171f,



,De statu animae libri tres® 477

eben als These den iibrigen Inhalt der Schrift beherrscht;
weil zweitens der Zusammenhang der einzelnen psycholo-
gischen Wahrheiten formell nicht zum Ausdruck kommt,
Wiederholungen, (tfedankenspriinge und Abstecher die Ein-
heitlichkeit nicht hervortreten lassen.

Gesichtspunkte fiir die Rekonstruktion des psycho-
logischen Systems in der claudianischen Schrift zeigt uns
die Rekapitulation im Kap. 16 des III. Buches, wo der
Autor collectim, strictimque et veluti punctatim zusammen-
gestellt hat, was er in der Abhandlung ubiubi besprochen,
was er sparsim erdrtert und begriindet hat, Als Grund fiir
dieses sein Vorgehen fiithrt er den notwendigen Konnex an,
der zwischen der kurzen Ubersicht und der weitschweifigen
Abhandlung, welche letztere ja zum Versténdnis der ersteren
unumgénglich notwendig sei?, besteht.

Bildet so die Rekapitulation den Grundrify des Systems,
80 zeigen uns die erwahnten Bemerkungen an, in welcher
Weise wir das in der Schrift aufgehdufte Material in den
Aufrif§ zu fiigen haben.

Unsere Aufgabe wird es darum sein, den Angelpunkt
des Systems zu ermitteln. In der Ubersicht konzentriert der
Autor alles auf die Unkorperlichkeit der Seele. In ihr er-
blickt er auch den tiefsten Wesensgrund der Seele: Wenn
du hier mit frischer Schirfe des Gteistes aufmerkst, mub
dir schon aufleuchten, was die Seele ist2, heift es im
Kap. 256 des 1. Buches, nachdem Claudianus die Abstrakt-
heit der geometrischen Formen Kklarzulegen versucht hat.
Auch im Kap. 4 deutet der Verfasser das Verhiltnis der
Unkoérperlichkeit zur Wesenheit der Seele an, wenn er
schreibt: Die Substanz der Seele des Menschen, d. h, des
gottlichen Ebenbildes, wird jetzt in Zweifel gezogens, da
es sich um den Irrtum handelt, die Seele sei korperlich,

Diese direkten Zeugnisse werden durch indirekte Be-
weise noch verstirkt; denn als Argumente fiir die Wahr-

! En quo usque ex omni seilicet disputationum nostrarum parte
contraximus, quidquid toto opere moliti sumus, quoniam quod istic
quam brevissime recapitulavimus nisi praemissis disputationibus fieri
probabile non quivit. Engelbrecht a. a. O. p. 187, Z. 9fL.

? Hic si purgata mentis intendas acie, subrutilare tibi iam debet,
quid sit anima. Engelbrecht a. a. O, p. 91 Z, 8f.

® Status nunc animae humanae, hoc est imaginis divinae vocatur
in dubium, Engelbrecht a., a. O. p. 87, Z, 18f,



478 Des Claudianus Mamertus Schrift:

heit seiner These fiithrt Claudianus die Titigkeiten der
Seele an, und zwar Leben, Vernunft, Wille, Gedichtnis und
Sinn, welche also in der Unkorperlichkeit der Seele den
Grund ihres spezifischen Charakters haben. Der Grund aber
fir die eigenartige Tétigkeitsweise eines Dinges ist seine
Wesenheit oder Natur.

,Die Seele ist unkorperlich® bildet den Fundamental-
satz des psychologischen Systems bei Claudianus, der fast
auf jeder Seite der Schrift wiederkehrt als notwendige
Folge oder als einzig mogliches (tlied einer Disjunktion.
Fiir seine Wahrheit biirgt uns nicht nur die Offenbarung,
wenn sie berichtet: Die Seele sei nach dem Ebenbilde
und Gleichnisse Gottes geschaffen, der durchaus un-
korperlich ist, sondern fiir sie zeugt auch Erfahrung und
Vernunft,

Die Seele ist Leben; das Leben ist nicht an den
Ort gebunden, von ihm umschlossen, weil es im lebenden
Korper den kleinsten wie den grofiten Teil in gleichem
Mafle durchdringt, belebt. Darum ist die Seele vom Orte
unabhingig, darum unkérperlich,

Die Seele ist Vernunft; die Vernunft ist unkérper-
lich, also auch die Seele, weil sie unréumlich sind.

Die Seele ist Wille ganz und voll; wie der Wille
kein Korper ist, muss auch die Seele unkorperlich sein.

Die Seele ist (eddchtnis in ihrem ganzen Sein;
das Gedédchtnis in seinem Fassungsvermdgen selbst korper-
licher Dinge, frei von den Gesetzen des Raumeg, kann nur
unkorperlich sein, so dafl auch die Seele kein Korper ist.

Der Kérper, an einem Teile beriihrt, empfindet dort,
wo er berithrt wird. Die Seele hingegen fiihlt ganz mit nur
einem Teile des Korpers. Ein solches Empfinden ist un-
rdumlich und demzufolge unkorperlich. Unkorperlich ist
darum jede Seele.

Der Korper kann sich dem unkérperlichen G ott weder
nihern, noch sich von ihm entfernen, wohl aber die unkor-
perliche Seele.

Der Koérper wird réumlich bewegt, nicht so die
Seele: Die Seele ist also kein Korper.

Am Korper gibt es Linge, Breiteund Tiefe; wo
diese fehlen, ist kein Korper; an der Seele sind sie nicht
zu finden; also ist die Seele kein Korper.



yDe statu animae libri tres® 479

Am Korper unterscheidet man rechts und links,
oben und unten, vorne und riickwirts, nicht so an der Seele.
Sie ist darum kein Korper 1,

Auf diesen Wahrheiten, zu denen die vorausgehende
Abhandlung Erklirung und Beweise liefert, ruht die Zentral-
wahrheit des claudianischen Systems: Die Seele ist unkéor-
perlich. Nur aus der Unkorperlichkeit der Seele 1idfit sich
ihr Ursprung begreifen; die Erkenntnis des Fundamental-
satzes strahlt Licht in die dunklen, geheimnisvollen Vor-
ginge und Zustéinde des Seelenlebens; die unkdr-
perliche Seele allein kann Gott sich nihern als ihrem Ziele

! De incorporeo. Deus incorporeus est, imago autem dei hu-
manus animus, quoniam ad similitudinem et imaginem dei factus est
homo. enimvero imago incorporei corpus esse non potest, igitur quia
imago dei est humanus animus, incorporeus est animus humanus.

De vita. Omne inlocale incorporeum quoque est, porro vita cor-
poris anima est et in corpore vivente tam vivit pars minima corporis
quara totum corpus. tantum ergo vitae in parte corporis est quantum
in toto corpore, et vita haec anima est, nec locale est, quod tam
magnum est in toto quam in aliquo et tam magnum in parvo quam
in magno. non igitur localis est animus, et quidquid inlocale est cor-
poreum non est: igitur anima corpus non est.

De ratione. Item ratiocinatur anima rationalis et substantialiter
inest animae ratiocinari et ratio incorporalis atque inlocalis est: igitur
incorporalis est anima.

De voluntate. Item voluntas animae substantia eius est et, si
tota vult anima, tota voluntas est et voluntas corpus non est: igitur
anima non est corpus.

De memoria. Item memoria inlocalis quaedam capacitas est.
quae nec multitudine recordabilium distenditur nec paucitate tenuatur
et incorporaliter etiam corporalium reminiscitur, et cum meminit
animus, totus meminit et totus memoria est, qui meminit totus et
memoria corpus non est: non igitur corpus est animus.

De tactu. Item corpus in parte sui tactum ibi sentit, ubi tan-
gitur, animus autem per non totum corpus hoc est partem corporis
totus sentit, huius modi vero sensus inlocalis est et omne inlocale
incorporum est: incorporea ergo est omnis anima,

De accessu ac recessu. Item corpus nec adpropinquat deo nec
recedit a deo, animus autem et proximat et longinquat inlocaliter:
igitur animus corpus non est.

De motu, Item corpus movetur: per locum, animus autem per
eundem non movetur: animus igitur non est corpus.

De mensura., Item longitudo latitudo et altitudo in corpore sunt
et quidquid hisce caret corpus non est, hisce autem caret animus:
corpus igitur non est.

De dextro et sinistro. Dextrum sinistrum, sursum deorsum,
anterius et posterius in omni sunt corpore, in nulla autem sunt,
anima: incorporea igitur omnis est anima. Engelbrecht a. a. O, p. 185 ff.



480 - Des Claudianus Mamertus Schrift:

und Ende, Woher und Wohin der Seele, ihr Sein und
Wirken liegt in ihrer Unkorperlichkeit beschlossen.

Wollen wir nun dieses System nach unten ausbauen,
80 miissen wir, an die einzelnen Punkte der Rekapitulation
ankniipfend, aus dem, was der Autor ubiubi und passim dis-
kutiert hat, das zugehorige Material zusammensuchen und
aneinanderfiigen.

Der erste Abschnitt, betitelt : de incorporeo, konzentriert
auf die Schopfung der unkorperlichen Seelen, Dafl Gott
Unkérperliches erschaffen mufite und tatséichlich geschaffen
hat, ergibt sich von vorneherein aus seinen Eigenschaften,
welche er auch in der Schopfung nicht verleugnen kann.
Seiner Weisheit, Giite und Allmacht war Gott schuldig,
das Unkérperliche ins Dasein zu setzen. Wissen wir dies
schon a priori, so versichert uns noch die Heilige Schrift:
creavit Deus hominem ad imaginem suam?!; denn das Bild
der unkorperlichen Gottheit kann nur unkoérperlich sein.
Damit soll freilich nicht gesagt sein, die Seele sei Gott
gleich, sondern blofi #hnlich (non est haec aequalis deo,
sed similis 2); denn etwas anderes ist das Bild, etwas anderes
die Wirklichkeit (aliud namque est veritas, aliud imago
veritatis 3).

Die Vernunft bezeugt uns, dafl Unkoérperliches
geschaffen werden mufite, sowohl von seiten der Schopfung
als auch von seiten des Schopfers betrachtet. Die O1fen-
barung zeigt uns, dafl dies in der Schopfung der
Menschenseele realisiert worden ist. Damit ist auch die
Stellung der Seele im Reiche des Seins gekennzeichnet.
Zwischen Gott und der Korperwelt ist sie Vermittlerin
(nam quia creata est, non est deus, quia imago dei est,
non est corpusé),

Der zweite Abschnitt behandelt die Seele als
Lebensprinzip des Kérpers (vita corporis anima
est5). Das Leben ist ein dreifaches, von dem der Mensch
das vegetative Lieben mit den Pflanzen, das sensitive mit
den Tieren, das geistige mit den Engeln gemein hat®,

! ¢f. Engelbrecht a, a. O, p. 40, Z. 161£.; * p. 40, Z.9; * p. 40,
Z.18; *p.41,Z.21f; ° p.185, Z. 161 .
¢ . ...vitam seminalem cum herbis et arboribus, vitam sensualem

eandemque animalem cum pecudibus, vitam rationalem cum angelis....
Engelbrecht a. a. O, p. 71, Z. 23 1.



pDe statu animae libri tres 481

Die Pflanzen besitzen Leben, aber keine Seele,
weil sie der Kigenbewegung und Empfindung entbehren 1,
Die ganze Physiologie dieses Lebens beruht auf einem alten
magischen Gresetze, das noch in den naturwissenschaftlichen
Werken des ausgehenden Mittelalters spukt, dafl namlich
das Hohere auf das Niedere einwirke. Der ganze Prozef}
gestaltet sich folgendermafien: Zur Bildung des Pflanzen-
korpers treten die vier Elemente zusammen, so dafl er Erde
in seiner Dichte, Wasser in seiner Feuchtigkeit, Luft im
Wachstum und Feuer im Keime enthiilt. Wenn die Winter-
kélte infolge der Umdrehung der Gestirne voriibergegangen
ist, affiziert die von oben kommende Wérme zuerst die
Luft, welche ihr nicht nur réumlich benachbart, sondern
auch ithrem Wesen unter allen Elementen am néchsten steht.
Die Luft wirkt weiter auf das Wasser; durch die Wurzel
der Biume oder gewisser Keime zieht sie aus dem Innern
der Erde Wasser an sich. Wie das Feuer kraft seiner Natur
die heifle Luft an sich zieht, so schliirft die Luft durch
die KEingeweide des Baumes das Wasser und das Wasser
wieder die Krde.

Das vegetative Lebensprinzip ist also eigentlich die
Anordnung der widerstreitenden Klemente in der Hinheit
des Organismus, bei dessen Zerstorung demzufolge auch
das Leben schwindet?,

Das Prinzip des Lebens im Pflanzenkérper ist die un-
korperliche Anordnung der korperlichen KElemente zum

! ged animata si essent motu proprio non carerent.... sentirent
etiam vulnus inflictum... Engelbrecht a. a. O. p, 72, Z. 6 f.

* Adspice nunc ad conficiendam hanc ipsam arboris vitam
omnium elementorum particulatim semina convenisse. est illi videlicet
terra in crassitudine, aqua in humore, aer in progressione, ignis in
germine, .., inferiora nempe rato rerum ordine a superioribus adfi-
ciuntur: transacto scilicet frigore brumaliper conversionem coeli recursu
siderum calor superne veniens aerem sibi et loco et natura proximum
prius adficit. qui quoniam tanto gradu igni cedit, quanto ipse aquis
eminet, per radices arborum vel quorumpiam germinum de terrae in-
timis aquas adtrahit eo quod ignis elementum omnia naturaliter
rapiens tepetactum aerem ad se cogit, perque arboris medullam sicut
ipse haurit aerem, sic aer aquam, sic aqua terram.... haec ergo
dissonantia contrariorum sibi corporum, ut quodlibet vivens corpus
existat, in quandam concinentiam cogitur nutu creatoris. ex his autem
elementis quattuor, quae moderate, musiceque in arboris vita sibi
concinunt, si quid contra mensuram vel superfuit forte vel defuit,
aegrescit arbor ipsa primum, dehinc emoritur veluti victa languore.
cf. Engelbrecht a. a. O, p. 72 f.

Divus Thomas I. (Jahrbuch fitr Philosophie ete. XX VIIL.) 81



4892 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Organismus, eine Auffassung, welche der Moderne sehr
nahe kommt 1,

Das sensitive Leben der Tiere kommt durch die
Verbindung der Tierseele mit dem Organismus zustande,
welche ihm Empfindung und Bewegung verleiht 2,

Leib und Seele sind in der Weise aneinander gekettet,
dafd der Korper der dienende, die Seele der befehlende Be-
standteil ist, Storungen im Korper bedeuten darum fiir die
Seele Hindernisse der Verwirklichung ihrer Befehle, nicht
eine Verminderung ihrer Substanz. Nicht die Seele verliert
die Kraft, zu bewegen und zu empfinden, sondern der
Kérper vermag sich der Seele nicht mehr zu fiigen 3.

Wenn sich der Koérper durch Zerfall in seine Elemente
der Seele entzieht, wird sie frei; die Tierseele, welche
dadurch auflerstande gesetzt ist, irgendeine Tatigkeit zu
entfalten, weil ihr das notwendige Mittel fehlt, geht
zugrunde 4. . '

Das intellektuelle Leben, welches die menschliche
Seele auch ohne den Korper betédtigt, steht durch das
sinnliche Gedéichtnis mit dem sensitiven Leben in Ver-
bindung 5 Dazu tritt aber im rationalen Leben ratio und
voluntas, welche mit der memoria zur Einheit der Menschen-
seele verschmelzen ©.

t Uber die Chemie des Lebens. Prof. Dr. Hans Malfatti.
(Kultur VI, 1, p. 41 ff)

* vides ergo vitae seminali, quam in herbis arbustisque reppe-
rimus, in corpore pecudis per adpetitus animae sensum motumque
tribui, sic tamen si ipsum corpus convenienter elementis analogice con-
cinentibus probe valeat ut nutibus animae consentaneo concordet ob-
sequio. Engelbrecht a. a. O. p. 74, Z, 20 ff.

? illo enim ut puta sanguinis inpetu coniventium elementorum
harmonia turbata corpori adimitur serviendi possibilitas, et animo
dominandi accidit difficultas et incipit esse oneri, quod erat usui. non
tamen anima movendi vim perdidit, sed membrum convenienter se
necessariae motioni non praebuit. Engelbrecht a. a. O, p. 76, Z. 18 ff.

* ita cum animalis cuiuspiam corpus dissonantia sui dissederit
recurrentibus ad regiones suas elementorum particulis anima non
habens quo intentiones suas explicet, pecudis deperit, humana re-
quiescit ab his tamen tantum motibus, quibus corpus movebat per
loca ipsa per tempus inlocaliter mota. Engelbrecht a. a. O. p. 76, Z. 4 ft.

® Unde non absque vero dicitur in memoria esse hominis pe-
cudisque confinium. Engelbrecht a. a. O. p. 71, Z. 12 ff,

® ut tria illa, memoriam consilium voluntatem, quibus humanae
animae confit unitas, videre possimus, quamlibet rationali atque
inrationali meminisse commune sit, Engelbrecht a, a. O. p, 71, Z, b ff,



»De statu animae libri tres® 483

Die Betétigung dieses intellektuellen Lebens ermog-
licht der Seele des Menschen die Existenz auch nach der
Auflésung ihres hinfilligen Korpers, wenn sie ausruht von
den Bewegungen, womit sie den Korper rdumlich bewegt
hat1, wenn die Sinnestadtigkeit eingestellt 1st?2.

Allen diesen Lebenserscheinungen eignet ein gewisser
Grad von Illokalitédt, eine Unabhingigkeit vom
Raume, Die Titigkeit des vegetativen Prinzips offenbart
seine Unkorperlichkeit am treffendsten in der Entwicklung
des Pflanzenkorpers, der schon im Keime vollstindig ent-
halten sein muf, was auf korperliche Weise kaum
denkbar ists.

Empfindung und Bewegung des sensitiven Lebens er-
heben sich noch weiter iitber die réumlichen Beziehungen.
Einerseits erstreckt sich Empfindung und Bewegung, deren
Prinzip die Seele ist, tiber den ganzen Korper, anderseits
ist nur die Brust der Sitz der Vorstellungen und Zentrum
der Bewegungen+. Auflerdem ist die Seele bei allen diesen
Akten mit ihrem ganzen Sein beteiligt, nicht etwa nur mit
einem Teile 5.

Die Bet#tigungen des intellektuellen Lebens schliefien
jeden Schein von R#éumlichkeit und Korperlichkeit aus, wie
die folgenden Beweispunkte darlegen.

! humana (sc. anima) requiescit ab his tamen tantum motibus,
quibus corpus movebat per loca ipsa per tempus inlocaliter mota.
Engelbrecht a. a O. p. 76, Z. 9.

* pum aliquis cantilenae modificatus et per tempus fluens canor
illic insonat aut evanescentis fraglantiae suavitas halat aut aliquid
istic corpulentum sapit aut aliquid melle vel durum localiter tangit?
visus illius clarescit prudentia, tenebrescit insipientia.... Engelbrecht
a. a. 0. p. 16, Z, 15 ff.

® nunec igitur aut cuncta quae de seminibus prodeunt intra
eadem semina corporaliter ostende aut herbarum quoque vitam in-
corpoream counfitere et pronuntia, si placet, corpoream hominis animam
et corpoream fruticis vitam quod quia nemo hominum incolumi
potest ferre iudicio, transeamus ad animata viventia, quae non solum
vivunt sed etiam sentiunt. Engelbrecht a. a. O. p. 74, Z. 13 ff.

4 . ... universum ubique corpus movet atque sentificat.,.. intra
solius pectoris officinam cogitationes suas fingit et motus exercet.
Engelbrecht a. a. O. p. 62, Z. 21 ff.

* anima vero et tota per corpus videt et tota visorum recolit
et tota audit et tota sonorum reminiscitur et tota odoratur et tota
odorum meminit et tota per linguam atque, ut volunt alii, per pa-
latum sapores sentit eosdemque discernit et tota tangit lenia quaeque
et aspera, et tota probat atque improbat.

i



484 Des Claudianus Mamertus Schrift :

Der Autor fihrt nun in der Rekapitulation den Ba-
weis fir die Unkorperlichkeit der Seele aus ihven Tatig-
keiten im besonderen, nachdem er in dem Abschnitte de
vita mehr die Verbindung des Korpers mit seinem Lebens-
prinzip hervorgehoben hat. In absteigender Reihe sind sie
geordnet: ratio und voluntas an erster Stelle, memoria als
Zwischenglied zwischen der hoheren und niederen KEr-
kenntnis und an letzter Stelle die sensus. -

Was die Beziehung dieser Tatigkeiten zur Sub-
stanz der Seele betrifft, gehen sie nach Claudianus direkt
aus ihr hervor, ohne dazwischentretende Vermdgen 1,

Die ratio, die iibersinnliche Erkenntnis, welche auch
spiritus, mens, intellectus und consilium genannt wird, ist
eine Titigkeitsweise der Seele, welche auf die Erfassung
unkoérperlicher Objekte gerichtet ist; sie bedarf des
Korpers nicht, sondern vollzieht sich ,per se2“ im
Gegensatze zur sinnlichen Erkenntnis, welche die Korper-
welt zum Gegenstande hat und mittels des Korpers erfolgt.

Die sinnliche und iibersinnliche Krkenntnis wird aus
der Erfahrung festgestellt, weil wir oft horen, ohne zu ver-

' Tu enim cum dicis aliud esse animam, aliud animae cogita-
tionem, melius fortasse dixisses illa, de quibus cogitat, cum de se non
cogitat, non esse animam, quia illud, quod subiciendum esse dixisti,
eatenus animmam solere requiescere, ut prorsus cogitet nihil, caret vero.
anima nempe variare cogitata potest, non cogitare non potest. quid
autem illud est quod somniare dicimus, nisi quod ne defesso quidem
corpore in somnosque resoluto animae vis a cogitationibus vacat? tota
vero ibi est ubi cogitat, quia tota cogitat. verum tu idcirco vel ma-
xime de animae statu falleris, quia aliud animam aliud esse animae
potentias credis. quod enim cogitat accidens eius est, substantia vero
qua cogitat. hoc equidem de voluntate oportet agnoscas. nam sicut
tota anima cogitatio est, ita anima tota voluntas est et quae perfecte
vult tota vult, et ut supra dictum est, quaecumque illi velle accidentia
est, ipsum vero velle substantia est. Engelbrecht a. a, O, p. 85, Z. 22 ff,

* animae visio, ut saepe dictum est nec iterare piget, intellectus
est. enimvero corporea intellegi nequeunt, sentiri ab anima per corpus
queunt. anima vero sicut per corpus sentit ita per se intellegit, eorum
quae sentiuntur atque intelleguntur substantia longe diversa est. quo
fit ut anima, quia non est corpus, quaeque corporea nisi per corpus
sentire non possit, videre autem per se quae intellegenda sunt possit.. .
per hunc (sc. visum corporalem) ergo cum bellua humanus quoque
animus nota ab ignotis, alba ab atris corpora secernit... quo igitur

izusta Eab iniustis, a falsis vera diiudicat? cf, Engelbrecht a. a. O, p. 172,
. 20 ff.



,De statu animae libri tres“ 485

stehen, lesen, ohne den Sinn zu erfassen!. Auch durch die
Verschiedenheit unserer Bewufdtseinsinhalte 1df3t sich der
Unterschied der beiden Krkenntnisweisen aufzeigen 2,

Voluntas ist die andere Seite der Seelensubstanz,
welche sich vor allem in der Liebe offenbart und darum
geradezu mit ihr identifiziert wird 3.

Memoria, welche Sion und Verstand verbindet,
gehort gleichfalls zur Substanz der Seele. Ihr Gegenstand
ist das durch die Sinne aufgenommene Erkenntnismaterial
in treuer Reproduktion und mannigfacher Kombination wie
in einem Behilter aufbewahrt. Aber auch die Objekte der
hpheren KErkenntnis liegen im Gedéchtnis aufgeschichtet 4.

! lege clare aliquid, pronuntiantem me alter intellegit, qui in
id mentis oculum figit, ego vero ipse quid legerim mnescio quia in
aliud anima inlocaliter intenta discessit. denique cum ad memet ipsum
vel admonitus redeo, ego ipse sum, qui utique redeo et ego ipse sum,
ad quem redeo, et mecum non fui quia ad me... redii, et extra me
non fui, quia sine me esse non potui. ipsa istic est anima, ut per
oculum quae leguntur videat, et ipsa istic non est, ut quae leguntur
intellegat. Engelbrecht a. a. O. p. 83, Z. 6 ff,

* quia sicut viventi corpori iucundum est luculentus locus vel
temperatus aer ita vivificanti animo tranquillitas in cogitatione et
-securitas a timore itidem, sicut poenalia sunt corpori tenebrosus locus
et asper ad tactus, sic animo cogitandi instabilitas et angustiae formi-
.dandi. Engelbrecht a. a. O. p. 82, Z, 12 ff.

% gi quid ergo toto amore amo, non idipsum toto animo diligo....
sin vero tota diligit, tota absque ambiguitate dilectio est. dicitur enim
vereque dicitur quoniam deus dilectio est. sed dilectio illa talis est,
ut nec ipsa diligere nisi bonum nec per eam diligi possit nisi bene.
haec autem dilectio, quod est anima humana, propter adfectuum mu-
tabilitatem potest et superiora, quod ei solus deus est, caelesti caritate
flagrare et in inferiora damnabili amore diffluere. Engelbrecht a. a. O.
p. 86, Z. 20 ff.

* quis potest memoriae solius abyssos intueri et antra penetrare?
in ista mihi est quidquid usquam colorum formarumque vidi, in hac
quidquid verborum vel sonorum per aures accepi, in hac quidquid
odorum per nares adtraxi, in hac quidquid saporum diversitate cog-
novi, in hac quidquid tactu nuntiante discrevi, in hac mihi reposita
quodam modo sunt et grammatica, cum de dialecticis dissero, et rhe-
torica, cum de geometricis, et astrologica, cum de musicis, et hae simul
omnes, cum de arithmeticis: iuxta formas partium mundi, quas video,
de his quas non video adminiculante ratione cognoscens incorporea
mundum capacitate conplector. Engelbrecht a. a. O. p. 80, Z, 25 ff. sed
istius modi inlusiones in memoria patitur anima, ex qua nihil phan-
tasiarum reventilare ac proferre posset, nisi easdem a formis corporum
per corporeos sensus hausisset. sive enim eadem quae per corpus ad-
traxit sibimet imaginatur sive ex his quae videt illa quae non videt
coniectat atque confingit, certum tamen est imaginari illam intra



486 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Die niedrigste Stufe der Erkenntnis, die sinnliche, ist
eine Tatigkeit, zu welcher die Seele des Korpers be-
darf und durch welche sie sich der Korper beméch-
tigtl Das Bindeglied zwischen Seele und Korper sind
die Sinne, welche an den Eigenschaften beider teilhaben,
so dafd sie unsichtbar und kérperlich sind 2.

Man z#hlt finf Sinne, deren Objekte spezifisch von
einander verschieden sind3, Diese spezifische Energie
der Sinne griindet sich auf die Verwandtschaft der ein-
zelnen Sinne mit einem der fiinf Klemente, so daB die
Sinne nicht nur die Briicke zwischen Seele und Leib,
sondern auch zwischen Seele und Elementenwelt darstellen.
Die Funktion der einzelnen Sinne haben wir bereits in der
Inhaltsangabe vollstindig auseinandergelegt 4.

quendam ventrem memoriae nequaquam posse nisi ea, quae per corpus
accepit. et haec illi non naturalia, sed poena'ia sunt, ut, quoniam a
summo bono quod i deus est inlecebris pellecta corporeis defluxit in
corpus, persuasa patiatur illud intra semet ipsam iuste, quod extra
se dilexit iniuste. Eogelbrecht a. a. O. p. 85, Z. 1 ff,

! nemo quidquam corporeum videt, qui corporalem visum non
habet. Engelbrecht a. a. O. p. 175, Z. 6 {.

? aliud est ergo membrum per quod sentimus, et sensus aliud
quo sentimus, quia inter invisibile incorporeum et corpus visibile est
illud invisibile corporeum, quod in nobis visus, auditus, odoratus,
gustus et tactus est: quae quoniam non nisi in animato sunt corpore,
ex utriusque diversi commercio eadem et corporea sunt et invisibilia
trahentia de corpore visibili ut corporea sint, de incorporeo animo ut
sint invisibilia. Eungelbrecht a. a. O. p. 44, Z. 3 ff.

* en visus et lucem et alia per eandem corpora contemplatur
ac sentit. num quidnam sibi aliquid hinc usurpat auditus? rursum
meatus aurium sonos et formatas accipiunt voces. numquid hinc ali-
quid sibi vindicat visus? per antra narium generis inuumeri capimus
odores, nihil certe de his sentire valet auditus. forte in saporum ex-
ploratione odoratui communicat gustus, aut ad sentienda aspera vel
lenia gustatui perm ttit aliquid tactus? ecce vox visu sensu eminen-
tiore non cernitur, lux perinde non auditur, vox naribus certe non
capitur, gustu fraglantia non accipitur, sapor tantum in ore sentitur.
Engelbrecht a. a. O. p. 46, Z. 8 fI.

¢ Jam vero quaecumque corporis sensibus tangimus, ite ad
quosque eorum quaeque ex illis (sc. elementis) speciatim pertinent, ut
in communionem propriorum alios non admittant. est ergo inter uni-
versa corporea solis lux sine dubitatione praestantior. haec ad illud
supremum in universo corporeo pertinet elementum, quod ignis dicitur.
hinc est quod etiam in corpore humano principalem prae omnibus
sensibus locum wisus accepit. ab interno scilicet calore cordis ac iecoris
igniculi quidam indefessim scintillantes in cameram capitis quasi in
caelum nostri corporis subvolant. ex quibus radii per oculorum media.



»De statu animae libri tres® A87

Hier wére nun der Ort, jene wichtige Frage zu be-
antworten, wie Claudianus sich das Verh#éltnis von Sinn
und Verstand dachte, ob sie beide im héheren Er-
kenntnisakte miteinander gehen oder sich trennen, was
gleichbedeutend ist mit der Frage nach dem Ursprunge der
iibersinnlichen Erkenntnisobjekte 1.

Nach Claudianus steht zwischen Sinn und Verstand
eine Kluft wie zwischen dem Korper und Gott; der Zug
nach unten zum Sinnesobjekt widerstreitet dem Zug nach
oben zum Verstandesobjekt, zu Gott?; der Drang nach

profusi ac lumini extero commixti corporum quae inciderint reper-
cussu retroversim cedentes eorundem colores ac formas hauriunt,
animadvertis igitur summum in elementis ignem, pulcherrimam in
coloribus lucem, praecipuum in sensibus visum., hunc merito atque
potentia auditus insequitur illi elemento compos, quod Graeci vocant
aethera: qui licet aeris sit natura, tamen quia quasdam quasi faecu-
lentias e supremis suis deorsum versus velut in fundum digerit, purior
atque subtilior hunc procellosum aerem et naturaliter nubigenum et
loco et dignitate supereminet. hinc est quod purissimus aer faciliorem
et longius potentem facit auditum. nam sicut oculi sine formis cor-
porum atque extrario lumine contemplari nequeunt, sic aures unisi aere
aut percusso aut flato non sentiunt, ita et narium sensus, nam sicut
aer sonis inficitur ut in auribus operetur auditum, sic itidem hic ipse
infieitur odoribus, ut in naribus faciat odoratum, quibus inesse natu-
raliter nisi adtracto aere non sentitur. gustandi vero sensus absque
humoris adminiculo nequaquam agere se posse hinc evidens facit in-
dicium, quod nihil sapidum, si accipitur lingua arente, sentitur. de
tactu vero dubitari non aestimo elementorum imo, hoc est terrae esse
simillimum. Engelbrecht a. a. O, p. 44, Z, 21 ff.

' Uber dieses Thema hat sich R. de la Broise in seiner Schrift:
Claudiani Mamerti vita eiusque doctrina de anima hominis, Parisiis
1890, eingehend verbreitet, ohne zu einem bestimmten Resultate zu
kommen. Aus der Vergleichung der beziiglichen Stellen kann man
einen Ontologismus herausarbeiten, wie denn auch de la Broise clau-
dianische Zitate mit #hnlichen Sentenzen franzosischer Ontologisten,
Bossuet und Malebranche, zusammengestellt hat. Schlieflich kommt
doch wieder alles darauf an, ob Augustinus, dem sich Claudianus sehr
stark anlehnt, ontologistische Sitze aufgestellt und verteidigt hat, wie
die Vertreter des Ontologismus wo!len.

* certum tamen est imaginari illam (sc. animam) intra quendam
ventrem memoriae nequaquam posse nisi ea, quae per corpus accepit.
et haec illi non naturalia, sed poenalia sunt, ut, quoniam a s u m m o
bono quod ei Deus est inlecebris pellecta corporeis defluxit in
corpus, persuasa patiatur illud in tra semet ipsam iuste, quod
e x t r a se dilexit iniuste. Engelbrecht a. a. O. p. 85, Z, b ft. hinc est
ille prae oculis eius imaginum corporearum tumultus se semper ob-
iectans, ut si quando vel ad se vel ad deum suum ratio-
cinando nititur semper ad corporea phantasiis corporis avocetur.
Engelbrecht a. a. O, p. 85, Z. 16 ff,



488 Des Claudianus Mamertus Schrift :

aufden zum Sinnlichen und der Drang nach innen zum Gredank-
lichen stehen miteinander im Widerspruche!. Die Kr-
kenntnis der Kérperwelt verhélt sich zur Erkenntnis Gottes
wie Fremde und Heimat 2

Aus dieser Auffassung folgt notwendig eine Wendung
vom Korperlichen zum Geistigen, eine Abkehr von der Be-
trachtung und Beschéftigung mit den Dingen der Korper-
welt zum Versenken in sich selbst und in Gott. In der
Seele selbst ist eine ewige Welt, von der die zeitliche nur
ein Abbild ist. Ein starkes Durchscheinen der platonischen
Ideenlehre 3,

! istud mnaturam tu putas eius esse, non poneam, idecircoque
anima tua in recognitione sui fallitur, quia sibi adversantia pro se
amplectitur et per sensus corporis fallaciarum adfecta ludibriis
eotenus implicatur errore, ut tamquam absens sibi se quaerat, cum
ipsa sit quaerens se. non enim illud est anima quod quaeritur sed
quo quaeritur. Engelbrecht a. a, O. p. 84, Z. 10 ff,

* sed occurrunt animae phantasiae corporum, quibus per sensus
corporis adfecta non locis, sed fallaciis circumscribitur, et quia illorum
tantum meminit, quorum species per corpus accepit, nihil esse credit,
quidquid tale non fuerit, nec suspirare potest illi patriae, de qua in
hanc peregrinationem merito praecipitata est, cum peregrinari se
nesciat, Engelbrecht a. a, O, p. 77, Z. 9 ff,

* recede ab his quae infra te sunt minus utique formata, hoc
est minus formosa quam tu es, accede formatrici formae, quo possis
esse formosior, eidemque semper adiungere, quia tanto ab illa speciei
amplius capies quanto te illi caritatis pondere magis inpresseris: ab
illa scilicet obtinebis imaginis huius indemutabilem statum, a qua
sumpsisti principium. Engelbrecht a. a. O, p. 96, Z. 23 ff. videt igitur
animus absque corpore nec corpulentum aliquid aut coloratum aut per
loca distentum, sed ipsam veritatem, quae summe incorporea deus est,
incorporeo contemplatur obtutu patet, ut arbitrer, animum et per se
incoxgyorea et per corpus videre corporea. Engelbrecht a. a. O. p. 174,
Z. 6 ft. ecce quod oculo cordis videre comcessum est. quo diffugimus,
quo distrabimur, cur in nobismet ipsis extra nos sumus? cur patriam
nostram localiter quaerimus de qua utique non ambulando, sed pec-
cando discessimus? cur tenebras splendescere credimus, quas videre
ipsum est utique non videre? veritatem certe quaerimus: non illam
per spatia locorum oportere quaeri, non per corporeum aliquid aestimes
inveniri, satis corpore non solum tangendo sed etiam cogitando se
separabit, qui huic adhaerebit. Engelbrecht a. a. O. p. 94, Z. 1 ff, diffi-
cillimum namque est incorporea contemplari, quia fallax visus corpo-
ralium sensuum ita peccato oculum inbecillae mentis obnubit, ut, cum
se vel deum contemplari vult, imaginum corporearum velamen quod
sibi praetexitur solum videat, cum trans illud videre non possit.
Engelbrecht a. a, O. p. 166, Z. 1 ff, miserum namque est multumque vero
contrarium, ut imago dei, id est verus homo per corpus potius quam
per se quaeratur, per se autem quaeritur atque agnoscitur si per ima-



wDe statu animae libri tres® 489

Im néchsten Punkte der Rekapitulation kommt das
Verhéltnis der Seele zu G ot t zur Sprache, das gleichfalls
in der Unkorperlichkeit der Seele seine Voraussetzung hat.
Denn der Mensch ist dazu bestimmt, Gott zu sehen, d. h.
ihn zu erkennen. Darum muf} auch seine Erkenntnis, mit
welcher er Unkoérperliches erfassen soll, unkérperlich sein 1,
Durch diese Erkenntnis und die ihr folgenden Willensakte
strebt er Gott zu und vereinigt sich mit ihm, so daf}
Mensch und Gott eins werden, eine Vereinigung, die etwas
Unkorperliches im Menschen voraussetzt, das mit dem un-
korperlichen Gotte eins werden kann?2

Was die Seele der Gottheit néhert, das entfernt sie
vom Korper. Die Differenzen zwischen Seele und
Kérper bilden die letzten drei Punkte des Resiimees,
welche sich insgesamt auf die Quantitét beziehen. Dem
.qualitativen motus der Seele per tempus allein steht der
quantitative motus des Korpers per tempus et locum gegen-
iitber3. Ferner wird die Seele in ihrer Einfachheit durch
den Mangel der Wesensmomente des Kdorpers gegen diesen
abgegrenzt, Ausdehnung und die daraus notwendig folgende

ginem dei quaeritur, imago autem dei omnis anima rationalis est,
proinde qui in se imaginem dei quaerit, tam se quam proximum quaerit,
et qui illam in se quaerendo cognoverit, in omni eandem homine
recognoscit. Engelbrecht a. a. O. p. 98, Z. 13 ff. videsne vel de his, quae
conspiratur anima, quid sit visus animi? intellegisne intellegibile et
intellegens nequaquam posse seiungi? animadvertisne etiam quid
intersit inter illas formas, quas corpore cernimus, et istas, quas mente
conspicimus? istas esse sempiternum mundum, cuius hic mundus
imago sit. Engelbrecht a. a. O, p. 91, Z. 21 ff.

! Valde autem stupeo quomodo quispiam Christianus doctoris
praesertim loco definiat cuilibet sublimi cerpori, corpori tamen con-
templabilem deum fore et universalem videri localiter posse, cum
deum videre hoc sit intellegere intellectum vero localem non esse vel
intellegendo cognoscimus, quia si intellectus localis est locale erit et
quod intellegitur.. at si intellectus localis et in hoc deus, quia hoc
intellegitur deus, ergo localis est deus. Engelbrecht a. a. O. p. b8, Z, 81f.

* ambo (sc. homo et angelus) id ipsum eadem voluntate, eodem
scilicet spiritu cupiunt, ambo hoc idem in corporea capacitate perci-
piunt, et fit homo, angelus et deus unus spiritus iuxta apostolum
dicentem: qui adhaeret domino, unus spiritus est. non autem video
.quo pacto corpus incorporeo contemperari queat, ut unus spiritus iure
dicatur. Engelbrecht a. a. O. p. 9, Z, 1 ff,

® unde datur intellegi animam per tempus inlocaliter moveri

atque ab eadem corpus et temporaliter et localiter moveri, eandem
vero a corpore localiter non moveri, Engelbrecht a. a. O, p. 65, Z, 101f.



490 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Teilbarkeit machen die Kérperlichkeit aus; Einfachheit und
Unteilbarkeit sind das Wesen der Seelel.

So leuchtet der Grundgedanke des claudianischen
Systems in den letzten Punkten der Rekapitulation am
hellsten auf durch die scharfe Abhebung vom Gegensatze.
Die ausdehnungs- und teilungslose Seele ist ein Abbild des
einfachsten Wesens Gottes, sie umschlieft den Koérper, ihm
Grenzen setzend gegen auflen, und innerlich ihn durch-
dringend mit Leben, Empfindung und Bewegung, durch
ihn empfangend und gebend, so wie Gott die Welt; sie
wendet sich in sich selbst zuriick, gedenkend, schauend und
liebend, was in 1ihr ist, das ewige Urbild der Welt und
das Abbild Gottes des Dreieinigen.

IV. Stellung in der philosophia perennis

Es obliegt uns noch zum Schlusse, die Ausfithrungen
des Claudianus in den historischen Rahmen der philoso-
sophia perennis einzufassen, den historischen Unterbau
seiner Gedankenbildungen aufzuzeigen. den Lauf der Fiaden
zu verfolgen, welche seine Psychologie mit Vorwelt und
Nachwelt verkniipfen.

Augustinus erlebte noch den Hinfall der Vandalen in
Afrika und damit den Anprall jener Welle, welche, von
Siiden nach Norden sich wilzend, alles Kulturleben ver-
schiittete. Die Volkerwanderung war bereits iiber Afrika
und Italien hingegangen, wo der Geist Lieo des Grofien wie
ein Genius des Papsttums iiber den Triimmern schwebte.
Das ganze wissenschaftliche Leben hatte sich in Siidgallien
konzentriert, wo man eifrig besonders augustinisches Ge-

! quodlibet ergo corpus etiamsi clausum manu in exterioribus
suis per totum tangatur, in interioribus certe non tangitur. hinc patet
omne corpus totum simul tangi non posse, nec uno in loco esse quam-
libet minimum totum posse, ut puta granum papaveris aut quotalibet
pars grani ipsius quod illic non habet inferiora sua, ubi saperiora,
nec illic dextra ubi sinistra, nec anteriora illic ubi posteriora certum
est.,. mirum autem videtur iuxta necessitatem localitatis temporum,
sicut supra disserui, quod anima totum corpus tota vegetat, et toto
nihilominus vivente corpore totoque sentiente per minimam partem
corporis, quod est visus, tota simul accipit formas et per eiusdem
corporis partem, quod est auditus, tota simul accipit voces et per
exiguum narium membrum sentit tota fraglantias et per gustandi
sensum tota diiudicat saporum differentias et calida vel frigida summo
tantum digiti tota discernit. Engelbrecht a. a. O. p. 67, Z. 16 ff,



yDe statu animae libri tres“ 491

dankengut aufarbeitete. Prosper Aquitanus, der Augustin als
columna veritatis ubique conspicua und als specialis fidei
patronus feiert, Vinzentius von Levin, Kucherius, Salvianus,
Sidonius Apollinaris sind die Vertreter des dortigen lite-
rarischen Schaffens 1,

Der altbewiihrte pythagoreische Studiengang bildet die
Grundlage der wissenschaftlichen Arbeit: Grammatik, Dia-
lektik, Rhetorik, Musik, Geometrie und Arithmetik und
zuletzt Philosophie waren die Disziplinen der damaligen
Schulbildung 2. Methode und Inhalt der Bildung wurzelten
in der Tradition. Der Bildungsschatz war ein Krbgut und
aus dem Schachte der Vergangenheit mufite die reine Wahr-
heit gehoben werden 3.

Dieser Auffassung geméfd hat Claudianus auch fast das
ganze zweite Buch seiner Schrift dem historischen Nach-
weise der Richtigkeit seiner Aufstellungen gewidmet.
Pythagoras und Platon sind ihm die Triger griechischer
Geistesarbeit, geminae primum Graeciae classicum multi-
sona Pythagoraeorum tuba et lituum Platonis 4.

Aus der Schule des Pythagoras, der selbst keine
Schriften hinterlassen hat, sind mit wortlichen Zitaten ver-
treten b:

Philolaos von Tarent,

Archytas von Tarent,

Hippon von Metapontus.

! ¢f. Haffner, Grundlinien der Geschichte der Philosophie.
Mainz 1881, p. 881 ff.

? Video enim os Romanum non modo neglegentiae, sed pudori
esse Romanis, grammaticam uti quandam barbaram barbarismi et
solvecismi pugno et calce propelli, dialecticen tamquam Amazonem
stricto ‘decertaturam gladio formidari, rhetoricam ac si grandem do-
minam in angusto non recipi, musicen vero et geometricam et arith-
meticam tres quasi furias despui, posthinc philosophiam uti quoddam
ominosum bestiale numerari. Ep., ad Sapaudum bei Engelbrecht a. a.
0. p. 204, Z. 22 ff.

® quisquis enim recentiorum aliquid dignum memoria scrip-
titavit, non et ipse novitios legit, illi ergo reventilandi memoriaeqne
mandandi sunt de quibus isti potuere proficere quos miramur. Ep, ad
Sapaudum bei Engelbrecht a. a. O. p. 206, Z. 8 ff.

¢ Engelbrecht a. a. O. p. 105, Z. 2 1.

* ¢f. Index scriptorum a Claudiano Mamerti laudatorum Engel-
brecht a. a. O. p. 207—208 und Index nominum Engelbrecht a. a. O.
P- 209211,



499 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Nur dem Namen nach angefithrt sind:
Archippus,

Epaminondas,

Aristéus,

(Grorgiades,

Diodor.

Von den Dialogen Platons, von dem Claudianus
rithmt, daf} er von den Agyptern und Brahmanen und von
den Erben des Pythagoras seine Weisheit geholt habe?, der
als vir excellentis ingenii, philosophus admodum princeps,
apex culmenque philosophiae? gefeiert wird, sind Phédon
und Phédrus zitiert, Hipparchus, Laches, Protagoras, Sym-
posion, Alcibiades, Gorgias, Criton und Timéus werden nur
genannt. Ob Claudianus Platons Schriften gelesen oder sie
blof3 aus Apuleius de dogm. Plat. kennen gelernt hat, aus
dem er an einer Stelle (Engelbrecht a. a. O., p. 123, Z. 17 ff))
Platonisches zitiert, ist nicht zu entscheiden,

Die rémischen Philosophen, denen doch Clandianus
zeitlich und ortlich ndher stand, werden wohl gelobt, wie
die beiden Sextier, Vater und Sohn, Varro und die beiden
Cato, aber sie kommen nicht selbst zu Worte. Aus Cicero
de orat. und Sallust, des philosophischen Historikers, de
lat. werden Stellen angezogen.

Gregor von Nazianz ist der einzige griechische
Kirchenvater, der bei Claudianus genannt wird. Thm folgt
Ambrosius und erdffnet den Zug der lateinischen Viiter,
der mit Kucherius schlief3t, den der Awutor persénlich ge-
kannt und gehoért hatte s,

Aurelius Augustinus, et acumine ingenii et rerum
multitudine et operis mole veluti quidam Chrysippus argu-
mentandi virtute aut Zenon sensuum subtilitate aut Varro
noster voluminum magnitudine ¢ Augustinus spricht uns aus
jeder Zeile an, ihn ruft uns jeder Gedanke bei Claudianus
ins Gedichtnis. Claudianus muf} von augustinischem Geiste
so durchdrungen gewesen sein, dafl ihm nicht blofy augu-

! Ep., ad Sapaudum bei Engelbrecht a. a. O. p. 204, Z. 10 ff,

? Engelbrecht a. a. O. p. 124, Z. 1; p. 127, Z.8; p. 204, Z. 10.

* Engelbrecht a. a. O. p. 185, Z, 12 ff: mihimet vivente doctrina
et praesentaneis coram disputationibus cognitum, non porro nuntiis
aut lectione conpertum.

* Engelbrecht a. a. O. p. 133, Z. 10 ff.



wDe statu animae libri tres“ 493

stinische Gtedanken, sondern sogar augustinische Worte in
die Feder flofien 1.

Aus dem Geiste jenes Mannes heraus, der sich selbst
in miihevoller Arbeit zur Erfassung des Unkérperlichen
durchgerungen, der von sich selbst gesteht: ,daf} ich mir,
wenn ich Gott denken wollte, Korpermassen vorstellen
mufite und glaubte, es kénne nichts existieren, als derartiges,
das war der gewichtigste und fast der einzige Grund des
Irrtums, den ich nicht vermeiden konnte2“ 1Bt sich die
ganze Frische und Kraft der claudianischen Darlegung ver-
stehen, wie sienur aus einem eigenen Erleben erfliefen kénnen.

Mit Augustinus teilt die Schrift des Claudianus den
allenthalben durchbrechenden mystischen Zug nach innen
und oben, Noli foras ire, in te redi, in interiore homine ha-
bitat veritas3, Dieser Gredanke klingt nach in der geheimen
Rede Gottes an die Seele, wie sie sich selber durchforschen
soll, in der stets wiederkehrenden Mahnung, die Seele solle
von den Korpern zu sich zu kommen und sich zu Gott zu
erheben suchen 4 Der Weg zu Gott geht vom Aufleren zum
Inneren, vom Teile zum Ganzen, von der sinnlichen Er-
kenntnis durch den Koérper zur intellektuellen Erkenntnis
durch die Seele an sich, von der Lebenskraft iiber die
Empfindung und das Gedéchtnis zum Erkennen und Wollen
und zu dem, worauf Erkennen und Wollen hingeordnet sind,
zu Gott. Denn Gott ist das Leben der Seele, wie die Seele
das Leben des Kérpers® Sie ist ein Bild des Dreieinigen,
vermoge der in sie gelegten Trias von memoria, intellectus
und voluntas® Aber trotzdem ist sie nicht Gott, weil blof3
ein Bild und Geschopf, sondern sie steht zwischen Gott
und der Korperwelt 7. ‘

' vgl. z. B. De statu animae lib. I, cap. XXI (iiber das Ge-
diichtnis der Tiere), Conf. lib. X, cap. 17, 2; De stat. an. lib I, cap, XXII
und Conf. lib. X, cap. Sff.

* Conf. lib. V, cap. 10, 20.

* De vera relig. 72.

* De stat. an, lib, I, cap. XIV, XXI, XXII, XXIV, XXVI,
XXVII; lib, II, cap. V; lib. I1I, cap. III, XI.

* Conf. lib, X| cap. 6, 10; lib, III, cap. 6, 11; — De statu animae
lib. III, cap. VIL

¢ Conf. lib. XIII, cap. 11, 12; De civ. Dei lib, XI, cap. 26; De
Trin. lib. IX, cap. 4 und lib. XIV, cap. 12; — De stat. an, lib. I,
cap. XXVI; lib. II, cap. VI.

" De civ. Dei lib. V, cap. 9, 4; — De stat, an., lib, I, cap. V.



494 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Auch in der Auffassung der Welt finden wir Clau-
dianus auf aungustinischen Spuren. Die Abhebung des Ge-
danklichen vom Sinnlichen durch die Zahl?, die AusgiefSung
gottlicher Weisheit iiber die Kreatur in Mafy, Zahl und
Gewicht?, welche gleichsam als platonische Ideen im gott-
lichen Sein sich finden3 und im Z#hlbaren, Mefibaren und
Wigbaren von uns erkannt+ werden, da Gtott nach jenen
sie gebildets, so daf} sie sind, weil Gott sie erkannt hats,
treffen wir bei Augustinus allenthalben.

Wie ithm Augustinus Fiihrer gewesen in der Betrach-
tung der beiden Hauptrichtungen der menschlichen Beti-
tigung, in seiner Annéherung an Gott und in der Auf-
fassung der Welt, so mufite sich auch seine Anschauung
iiber das Wesen und die Titigkeit der Menschenseele mit
der augustinischen decken. Und in der Tat finden sich
zahlreiche Parallelstellen bei Claudianus in bezug auf Ge-
danken und Wortlaut.

In Augustinus laufen die Féaden der Gedanken der
Vorzeit zusammen, in ihm konnte Claudianus Pythagoras
und Platon wiederfinden. So ruht die claudianische Gre-
dankenmasse ganz auf Augustinus, ohne dadurch an Ori-
ginalitit zu verlieren, so dafl sich von Claudianus sagen
1836, was Willmann vom hl. Augustinus schreibt7: ,Er fafit
die schopferischen Gedanken an der Wurzel und leitet deren
Triebkraft in den eigenen Geist hiniiber.* Nicht ein Becken
abgestandener Gedanken Augustinus, sondern ein Quell, aus
welchem Augustins Gedanken mit urspriinglicher Kraft und
Frische quellen, ist die Darstellung des Claudianus.

Aus seinem Verh#ltnisse zu jenem groflen Denker er-
gibt sich die Stelle im Entwicklungsgange der philosophia
perennis, welche wir Claudianus zuweisen miissen. KEr ist
auf dem Wege zur Scholastik und darum finden wir neben

' De lib. arb, lib. II, cap. 11, 80ff.;; — De stat. an, lib. I,
cap. XXV.

? De natura boni 8; — De stat. an. lib. II, cap. III ff.

® De stat. an, lib, I, cap. XXV; lib, II, cap. IVffi — Guaest,
act. 46, 1.

* De stat. an. lib. 1I, cap. III, cap. VI.

5 De stat. an, lib, II, cap. III, cap. VI.

* De stat. an. lib. I, cap, XI; lib. III, cap. XII; — Conf XIII,
cap. 88, 63; De Trin. lib. XV, cap. 18; De civ. Dei lib. XI, cap. 10,

? Willmann, Gesch. d. Idealismus, Braunschweig 1907, II1?% 238,



Zur Geschichte und Philosophie 4956

Ausfihrungen feuriger Tradition auch Stellen kiihler Spe-
kulation, neben rhetorischen Partien strenge Syllogismen
und steife Termini. Er steht auch ortlich der kiinftigen
Hochschule der Scholastik, der Sorbonne, ndher und lebt
unter den Vitern ihrer groflen Denker und Lehrer.

ZUR GESCHICHTE UND PHILOSOPHIE
DES PSYCHOPHYSISCHEN PARALLELISMUS
Von Dr. ERNST HERZIG

Unter den berticksichtigungswerten philosophischen
Streitfragen der letzten Jahrzehnte nimmt die Frage:
psychophysische Wechselwirkung oder psychophysischer
Parallelismus eine wichtige Stelle ein, Jene ist die Lehre,
dafl Seele und Leib zwei verschiedene Substanzen sind,
welche derart zu einer Einheit sich zusammenschliefien, dafS
sie einander kausal beeinflussen. Einerseits habe die Seele
Einflufs auf die physisch-physiologischen Prozesse des Kor-
pers, anderseits erfahre sie aber Kinflufy von Seite der
korperlichen Vorgéinge. Hs wird also in dieser Wechsel-
wirkungslehre ein dualistischer Realismus ausgesprochen,
der in allen Anderungen der diesbeztiglichen Anschauungen
immer als der feste Kern erscheint. Selbst die in unseren
Lehrbiichern der Philosophie genannten Altmaterialisten
stehen auf dem Standpunkte des dualistischen Realismus:
denn nicht darin unterscheiden sich dieselben von der Mehr-
zahl der Philosophen ihrer Zeit, dall sie vielleicht den
Wesensunterschied der seelischen und der korperlichen Sub-
stanz leugneten, sondern dafd sie die Moglichkeit verfechten,
die seelische Substanz sei aus der korperlichen hervor-
gegangen. Die Schule des Aristoteles erklirte nun die Tat-
sache, dafd zwel verschiedene Substanzen, wie es Seele und
Leib sind, in einem kausalen Abhiingigkeitsverhéltnisse in
bezug auf ihre Tatigkeiten stehen, durch die Annahme, daf
die Seele die Form des Korpers sei, das innere Seinsprinzip
des beseelten Korpers.

Diese Ansicht der aristotelisch-scholastischen Philo-
sophenschule vertrete auch ich., Wenn ich also im folgenden
von einer Wechselwirkung zwischen Physischem und Psy-
chischem rede, will ich damit den Gegensatz dieser Lehre
zum psychophysischen Parallelismus im Auge behalten



	Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres" [Fortsetzung]

