
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres"
[Fortsetzung]

Autor: Zimmermann, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


470 Des Claudianus Mamertus Schrift:

widerstreitet also dem Gesetze der Wahrheit und dem
Gebote der Nächstenliebe, er verletzt die christliche Gerechtigkeit

und Billigkeit, er ist also den Grundsätzen des Christentums

entgegengesetzt. Im Sinne dieser Prinzipien betont
der hl. Thomas, daß alle Menschen durch ihre gemeinsame
Abstammung von Adam sich wesensgleich sind, und daß
alle Menschen vom einen Gott für das gleiche, himmlische
Vaterland berufen, dem gleichen Endziel entgegenstreben
sollen.

Die Lehre des hl. Thomas über Vaterland und
Vaterlandsliebe geht also den goldenen Mittelweg zwischen den
beiden Extremen des Kosmopolitismus und des
Radikalnationalismus.

DES CLAUDIANUS MAMERTUS SCHRIFT:
„DE STATU ANIMAE LIBRI TRES«

Von P. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter

(Fortsetzung von p. 333—368)

III. Darstellung des Systems
Bevor wir darangehen, die psychologischen Darlegungen

des Claudianus in seiner Schrift de statu animae in ihrem
systematischen Zusammenhange darzustellen, wird es

angezeigt sein, den weiteren philosophischen Rahmen seiner
Psychologie vorzuführen.

Die Grundlinien seiner Philosophie finden wir im
Nachworte zusammengestellt1. Sie umschließt Seinsarten:
Deus, Spiritus und Corpus, deren Unterschiede in einer
Tabelle registriert sind2: Vollkommenheit, Bewegung und
Erkenntnis.

Gott in sich ist absolut einfach3 und bildet so den
Gegensatz zum Körper, der in seiner Ausdehnung die Wurzel

1 cf. Engelbrecht a. a. 0. p. 191—197: Epilogue.
2 Haec quae brevi sermone digessimus, subposita pictura

demoustrat. Engelbrecht a. a. 0. p. 196, Z. 14 ff.
3 ex Ulis Aristotelicis categoriis nulli prorsus subiacet essentia

divina, nam de deo non dicimus qualis est, quia non potest com-
parari quasi ad aliud, ut dicatur: talis est. nec dicimus quantus est,
quia non mole magnus est, nec quid habet, quia nihil non habet, nec
quo modo est, quia ipse modus est, nec habitum eius inquirimus, quia



„De statu animae libri très" 471

unendlicher Teilbarkeit besitzt1. Gott ist das, was er hat,
so daß in ihm nur Substanz und kein Akzidens besteht.

Nach außen offenbart sich Gott durch die Schöpfung:
Weisheit und Güte Gottes wird in ihr sichtbar, denn die
Fülle der Kreaturen wurzelt vorbildlich und ursächlich in
der Idee und Güte des Schöpfers, der allmächtig sie ins
Dasein gesetzt hat2.

Die Geschöpfe mit seiner Schaffens- und Seinskraft
durchdringend und erfüllend vollzieht Gott die Erhaltung
des Geschaffenen. Durch den Akt seiner Vorsehung, in der
er die Dinge leitet und lenkt, vollendet Gott das Werk
der Schöpfung und Erhaltung3. Denn jeder Kreatur hat er
Maß, Zahl und Gewicht gegeben, wie es im Buche der
Weisheit zu lesen ist.

Der Körper trägt Zahl und Maß in seiner
Ausdehnung; das Maß ist in der Kontinuität des Ganzen, die

continet omnia, neo locum, quia nonnisi corpus in loco est, nec tempus,
quia sempiternitas est, nec actum, quoniam quietus agit, nec passi-
onem, quia non patitur. iam décima, immo prima est ipsa substantia,
de qua haec praedicamenta texuntur. Engelbrecht a. a. 0, p. 69, Z. 4ff.

1

quamquam indissociabili consequentia, si corporea foret
(sc. anima) partilis foret, quia et partile quod corporeum et corporeum
omne, quod partile omne corpus quamiibet maximum quamlibet
minimum habet longitudinem latitudinem et altitudinem. subiacet
autem pro numéro partium sex utique motibus (oben, unten, rechts,
links, vorn, rückwärts). Engelbrecht a. a. 0. p. 66, Z. 16 fi.

2 cum vel corporeum vel incorporeum nihil nisi praecedente
scientia creantis exstiterit, videlicet quia nihil nesciens fecit. Engelbrecht

a. a. 0. p. 51, Z. 9 ff. causa enim creandarum rerum bonitas
creatoris est, qui creare potens universa quae velit, ut nihil bonitatis
exercuisset, si nihil ereasset, ita semiplena bonitate usus esset, si
semiplenum aliquid condidisset. Engelbrecht a. a. 0 p. 88, Z. 2 ff.
oportuit igitur a summo bono fieri magnum bonum, et potuit omni-
potens facere, quod debuit bonus velle. Engelbrecht a. a. 0. p. 40,
Z. 1 ff. non enim ex rerum notitia est creatoris scientia, sed existentia
rerum ex notitia creatoris. Engelbrecht a. a. O. p. 178, Z. 12 ff.

3 sicut deus ubique totus in universitate, ita haec (sc. anima)
ubique tota invenitur in corpore, et sicut deus nequaquam minore
sui parte minorem mundi partem replet, maiore maiorem, sed totus
in parte totus in toto est ita et haec non pro parte sui est in parte
corporis. Engelbrecht a. a. 0. p. 155, Z. 9 ff. numquid in hac vita deus
cum anima non est, etiam si ipsa cum deo non sit? Deus autem et
intellegenti et non intellegenti adest inlocaliter. Engelbrecht a. a. O.

p. 80, Z. 3ff. permanat ergo a summo, quod deus est, per medium,
quod anima, ad imum, quod corpora, unitae specimen trinitatis corpori-
bus signa sui inprimens, animabus etiam notitiam tribuens illa for-
mans visibiliter, has intellegibiliter. Engelbrecht a. a. 0. p. 119, Z. 16 ff.



472 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Zahl in der Diskretion der Teile zu suchen. Gewicht ist
das Gesetz ihrer Tätigkeit, ihrer Bewegung eingelegtes
Zielstreben, wie die Organisation des Pflanzenkörpers
veranschaulicht 1.

Diese Trias findet sich in der Seele, ohne den
quantitativen Einschlag wie im Körper. Dem Maße der Masse,
wodurch Körper größer werden, entspricht in der Seele
das, wodurch sie reicher wird : das Wissen2. Die Zahl,
wodurch die Masse der Körper in Teile zerfällt, deren
Anordnung der Grund physischer Schönheit und Harmonie
wird, ist in der Seele die Verschiedenheit der Betätigungen,
welche sich zusammenschliessen zur moralischen Schönheit
und Harmonie3. Die Zahl selber ist auch als erkannt in

1 imum certe elementorum omnium terra est. in rotundo scilicet
illud imum constat esse, quod medium est, quia in rotundi extimis
imum non est. quaelibet ergo terrae pars magna vel minima aut
lapillus exiguus vel minutissimus pulvisculus, qui puncto visibili con-
tingi nequeant, habent et mensuram pro modulo sui et numerum pro
ratione partium, quibus distant supariora ab inferioribus, dextra a
sinistris, a postorioribus priora, unde etiam quamlibet minimum dividi
in duo potest, quia corpus est. pondus vero illius binc animadverti-
tur, quod hoc ipsum minimum ab origine sua sublatum et in aqua
superiore videlicet elemento dimissum motu infatigabili non quiescit,
donec naturali pondéré ad solum terrae pervenerit. hunc ad modum
rationis tramitem in reliquis tene corporibus, quia et aquae guttula,
quam digiti tincto sustuleris, habet scilicet pro magnitudinis modo
mensuram, pro partium distantia numerum : lege ponderis si dimittas
earn in aere, non residet nisi ad sua pervenerit. (Es folgen die
Erörterungen über Luft und Feuer, deren Gewicht nicht nach unten'
sondern nach oben gerichtet ist.) Engelbrecht a. a. O. p. 114, Z. 7 ff.

2
ergo tantum quidque corporis quodcumque corpus recipit, quantum

pro amplitudine capax est. sie equidem transcenso inferioris crea-
turae gradu sublimiorem cerne creaturam et animi magnitudinem sui
capacitate metire. ecce capax est anima humana sapientiae capax
namque est eius, quae intellegens eius est. Engelbrecht a. a. 0. p. 116,
Z. 3 ff.

3 Animadvertisti, ut arbitror, haec esse in corporibus signa
numerorum, quod scilicet numerosa sint corpora, quae sibi secundum
praestantissimam numeri aequalitatem partium parilitate respondeant,
ut quoniam unius ad unum et duorum ad duo et ad tria trium summa
aequalitas est, sie itidem illud numerosum corpus esse dicamus, quod

quatenus igitur numeri veritatem in anima reperiamus humana,
primum debet ipsa sibimet actitandi rationem pro virtutum parilitate
concinere, ut sapientiae iustitia, temperantiae fortitudo respondeat,
quae parilitas utique numerosa est, quia tanto est numeris vicinius,
quanto est quidque concinentius. Engelbrecht a. a. 0. p. 116, Z. 17 ff.



,,De statu animas libri très-1 478

der Seele1. Das Gewicht, das die Körper an den ihrer
Natur entsprechenden Ort treibt und einander nähert, was
gleichartig ist, bildet in der Seele jenes Gesetz, demzufolge
sie unruhig ist, bis sie ruhet in Gott und demzufolge sie
sich an ihresgleichen schließt : die Liebe 2.

In Gott ist Zahl, Maß und Gewicht hypostasiert,
weil er als das absolut einfache Wesen das ist, was er hat.
Das Gewicht in der allerheiligsten Dreifaltigkeit ist die Liebe
des Vaters und Sohnes, welche Maß und Zahl in der Gottheit

sind und mit dem hl, Geiste, dem Gewichte der
göttlichen Natur, zur strengsten Einheit verwachsen.

Hier in der Gottheit ist der Quell jeder Zahl, jedes
Maßes und jedes Gewichtes, hier ist das Vorbild ihrer
Geschlossenheit und Einheitlichkeit3,

1 sed illud in anima numerosum potius arbitror, quod eadem
scientialiter compos est numeri,.. ipsum dinoscat et secundum eundem
iudicet numerum. Engelbrecht a, a. O. p, 117, Z. lOff.

2 corporum pondus illud esse patuit, quo eadem in regiones
suas, unde primordialiter exsistunt, naturaliter feruntur nec quiesount,
quoadusque transmisso element! alterius spatio in sua perveniant. ani-
mae vero pondus voluntas est eins, quae proprie magis amor dicitur,
quo scilicet vel se ipsam vel alia quaelibet amat anima, sive enim sibi
incorporea diligat, ut est vera sapientia, sive corpori corporea concu-
piscat, ut pulchra sunt corpora, inlocali amoris pondéré rapitur, donec
amatorum adeptione potiatur pondus, hoc est amor animae in id,
quod diligit, et memoriam et consilium secum cogit, quia nihil aliud
vel meminisse vel cogitare valet, nisi illud, cuius amore fervescit
ut, sicut corpus pondéré cogitur inpropria, sic anima pondéré referatur
in patriam. hoc pondéré suo tarnen anima non solum aliis iungitur,
sed ipsa quoque solidatur. Engelbrecht a. a. 0. p. 117, Z. 18 ff. Conf. XIII,
cap. 9.

3 Sic et incorporaliter cuncta supereminens unitas praecelsissi-
mae trinitatis mensura est, ut aiunt, sine mensura et pondus sine
pondéré et numerus sine numéro, pondus ergo, quo haec eadem secum
ineffabiliter unum sunt, Caritas est patris et filii, quoniam spiritum
sanctum apostolus proprie insinuans: Caritas, inquit, dei diffusa est
in cordibus nostris per spiritum sanctum, qui datus est nobis, evidenter
ostendens isto pondéré, divina scilicet caritate, illum ineffabilem
numerum illamque mensuram illo stabiliter ferri quo taie pondus
accesserit. igitur tria haec inseparabilia sunt in corpore, sed multo
magis in anima et individua sunt in anima, sed multo magis in se,
et sicut nihil sine uno creatore hoc est ipsa trinitate exstitit, ita nihil
omnino esse potest, quod non et trifarium subsistât et unum sit.
Engelbrecht a, a. 0. p. 118, Z. 18ff. Über das ganze Kapitel: de numéro,
pondéré et mensura sowie über die Spuren der allerheiligsten
Dreieinigkeit in den Kreaturen vgl. De Trinit. VI, cap. 10 und Conf. X,
cap. 12.



474 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Im gewissen Gegensatze zu Gott steht der Körper,
dessen Wesen die Ausdehnung zu sein scheint1. In seiner
Ausgedehntheit liegt der Grund der Teilbarkeit und
Räumlichkeit, der Haupteigenschaften alles Körperlichen2.

Die Körper gliedern sich in sichtbare und unsichtbare ;

sichtbar sind die vier Elemente: Feuer, Luft, Wasser und
Erde; das Gesetz ihres gegenseitigen Verhaltens ist der
Satz von der Einwirkung des Höheren auf das Niedere,
anziehend und durchdringend8. Das unsichtbar Körperliche,

das zwischen Körper und Seele den Ubergang bildet,
sowohl in seiner Wesenheit als auch in seiner Wirksamkeit,
teilt sich in die fünf Sinne, deren jeder einem Elemente
verwandt ist4.

Das ganze Gebiet über die Wechselwirkungen und
Tätigkeiten der Körper gehört schon zum Kapitel über
den mot us im engeren Sinne als Ortsbewegung und im
weiteren Sinne als mutatio überhaupt5. Die Frage nach
Raum und Zeit, welche in das Geschehen der körperlichen
wie der unkörperlichen Dinge einfließen, ist damit aufs
engste verknüpft.

Das Grundgesetz aller Bewegung ist das Axiom
quodcumque movetur ab alio movetur; das movens muß
immotum sein6. Auf die drei Arten des Seienden
angewendet, ist von Gott zu sagen, daß er vermöge seiner
Einfachheit und Vollkommenheit jedem „Anderswerden" ferne
steht und daß er als primus motor, insofern er die
geschaffenen Dinge bewegt, in Ruhe sein muß. In sich

1 nihil locale est, quod non et ipsum locus est. Engelbrecht a.
a. 0. p. 58, Z. 9; p. 66, Z. 16.

2 quia et partile quod corporeum et corporeum omne quod par tile.
Engelbrecht a. a. 0. p. 66, Z. 17. ubi localitas non est, quantitas esse
non possit, quia sibi ita mutuo baec eadem nexa sunt, ut aut utrum-
que in aliquo esse possit aut neutrum. Engelbrecbt a. a. 0. p. 69,
Z. 2ff.

3 Engelbrecht a. a. 0. p. 72, Z. 12ff.; p. 42, Z. Iff'.; p. 49, Z. Iff.
4 Engelbrecbt a. a. 0. p. 44, Z. 3fi; p. 45 und 46.
5 Très ergo esse motus, stabilem, inlocalem localemque iam notum

est. Engelbrecht a. a. 0. p. 64, Z. 14 f.
6 hie oportet accipias nihil moveri posse nisi ab immoto atque

ut id doceamus exemplo, digitum certe nisi stante manu movere non
possumus, motus autem brachii ab humeri stabilitate est. Engel-
brecht a, a. 0. p. 64, Z. 23ff



„De statu animae libri très" 475

ruhend, anderes bewegend, ist die Eigenart des stabilis
motus1.

Der Körper ist infolge seiner qualitativen und
quantitativen Seite der zeitlichen Ortsbewegung unterworfen2 Die
Ortsbewegung, an der auch die rein qualitativen
Veränderungen teilnehmen, insofern sie sich eben am ausgedehnten
Körper abspielen, kann sein : eine Bewegung des ganzen
Körpers (fortschreitend) oder bloß einzelner Teile (rotierend) ;

die fortschreitende Bewegung kann nach sechs Richtungen
erfolgen : oben, unten, vorn, hinten, rechts und links 8.

Die Seele, welche auch in diesem Punkte die Mitte
hält zwischen Gott und dem Körper, teilt mit dem Körper
die qualitative Bewegung in der Zeit und den Mangel quantitativer

Veränderung im Raum*. Ist Gott der unbewegte
Bewegende, so ist der Körper das von der Seele Bewegte
und nicht Bewegende; die Seele an beiden teilhabend das
von Gott Bewegte den Körper Bewegende.

Sofern die Seele von Gott bewegt wird, unterliegt
sie bloß einer Veränderung der Qualität in der Zeit5.

Sofern sie den Körper bewegt, nimmt sie an der
Ortsbewegung teil gemäß ihrer Gegenwart im Körper oder
im Räume : Die Seele ist im Räume mittels des Körpers,
den sie selbst unräumlich durchwaltet, wie Gott, der un-

1 nam de deo non dicimus quid habet, quia nihil non habet,
nec actum, quoniam quietus agit, nec passionem, quia non patitur.
Engelbrecht a. a. 0. p. 69, Z. 9 ff. sie in auetore suo altius ratiocinata
cognovit illud, quod in superiore libro memoravi, viditque nisi ab
immoto moveri nihil posse, itaque necessario stare animam ut corpus
moveat per tempus et locum, stare vero in seipso deum, qui moveat
animam per tempus, corpus vero per locum pariter et per tempus. et
quoniam principio nullum potest esse prineipium, quod iuxta de immen-
sitate et sempiternitate cogitandum est, quia sicut a nullo coepit.
Engelbrecht a. a. 0. p. 102, Z, 15 ff.

1 Unde datur intellegi ab eadem (sc. anima) corpus et tempo-
raliter et localiter moveri. Engelbrecht a. a. O. p. 65, Z. 10 f.

3 Engelbrecht a. a. 0. p. 67, Z. Iff.; vgl. oben.
* est ergo in anima qualitas, sed quantitas non est, quoniam

quod adfectuum mutabilitati subiacet qualitatem reeipit, quod vero non
habet molem, non habet quantitatem. Engelbrecht a. a. O. p. 70, Z. 14 ff.

s temporale est autem, quod paulo ante superba, nunc humilis
prius laeta, nunc tristis, dilexit ante, nunc odit, prius aliquid oblita,
nunc meminit. huiusmodi autem motibus animae non communicat corpus,
quibus immoto nihilo minus corpore movetur. Engelbrecht a. a. O.

p. 65, Z. 6 ff.



476 Des Claudianus Mamertus Schrift :

körperliche, die körperliche Welt1, nicht begrenzt vom
Körper, sondern ihn begrenzend2. Doch hier zeigt sich die
schwankende Unklarheit des clandianischen Systems, indem
der Autor der Seele jede räumliche Beziehung absprechen
und doch wieder eine irgendwie geartete Begrenztheit der
Seele im Räume und im Körper festhalten will8.

Ohne Körper ist die Seele überhaupt nicht im Räume,
wie ja sogar die räumliche Welt nicht im Räume ist1.
Sondern ihr Ort ist in Gott der ewigen Wahrheit, in der
sie ruht oder doch ruhen soll. Von ihr wird sie zuweilen
abgelenkt durch die veränderlichen Körper, denen sie sich
mittels des Körpers zuwendet. Die Kraft, mit welcher die
Seele den unkörperlichen Dingen nachhängt, ist unkörperlich;

diejenige hingegen, mit welcher sie die Körper
erkennt und anstrebt, ist eine körperliche.

Aus dem auf vorstehenden Seiten gebotenen Gedankengang

der Schrift ergibt sich vor allem, daß ihre Anlage
nicht die Darstellung eines psychologischen Systems
des Autors in formeller Hinsicht bietet, weil erstens die
Arbeit den Beweis eines Satzes zum Thema hat, welcher
wohl die Wesenskonstitutive der Seele, ihre Unkörperlich-
keit, ausdrückt, aber nicht als Systemzentrum, sondern

1 Engelbrecht a. a. 0. p. 15B.
2 Engelbrecht a. a. 0. p. 158, Z. 5: vide ne non corpus contineat

animam sed contineatur ab anima, hoc nempe corrupto iila solidatur.,
sicut illud itidem huius amissione dissolvitur (cf. Engelbrecht a, a. 0.
p. 70, Z. 17 ff.) quae cum ita sint, magnam animae auctoris sui
messe similitudinem maximo illud indicio est, quod pro similitudine
sicut inlocaliter mundus in Deo est, sie inlocaliter corpus in anima
evigiia paulisper ac, si potes, intuere : si non potes, admirare
incorporel potentiam, ut corpus moveat stantem et non per loca quaelihet
adeuntem in hisdemque locis inlocaliter agentem. Engelbrecht a. a. O.

p. 160, Z. 17 : intellege in loco esse posse sine loco, quia si illud
(sc.. mundus), quod locale est, in loco non est, multo minus in loco
est, quod locale non est. (cf. Engelbrecht a. a. 0. p. 163, Z. 19ff.)

3 Das ganze Problem ist fixiert in der Stelle : ut anima, ubi est,
sit et non sit, ubi non est, tamquam nos eandem aut ubique aut nus-
quam esse dicamus, cum si ubique esset, deus esset, si nusquam esset,
nihil esset. Engelbrecht a. a. 0. p. 155, Z. 6 ff.

4 Non se nunc aliqua veluti corpuscula oculis mentis obiectent,
ut animas positis corporibus quaedam loca aeris aut cuiuslibet elementi
occupare credamus. Engelbrecht a. a. 0. p. 76, Z. 10 ff. Iam si tibi
visionis huiusce sincerum veritate claruerit, nulla quaestionis diffi-
cultate iactabere, quatenus anima corpore posito inlocaliter esse possit
in mundo, quia sic erit inlocaliter in qualibet mundi parte, sicut
inlocaliter fuit in corpore. Engelbrecht a, a. 0. p. 159, Z. 17 ff.



„De statu animae libri très" 477

eben als These den übrigen Inhalt der Schrift beherrscht;
weil zweitens der Zusammenhang der einzelnen psychologischen

Wahrheiten formell nicht zum Ausdruck kommt,
Wiederholungen, Gedankensprünge und Abstecher die
Einheitlichkeit nicht hervortreten lassen.

Gesichtspunkte für die Rekonstruktion des
psychologischen Systems in der claudianischen Schrift zeigt uns
die Rekapitulation im Kap. 16 des III. Buches, wo der
Autor collectim, strictimque et veluti punctatim zusammengestellt

hat, was er in der Abhandlung ubiubi besprochen,
was er sparsim erörtert und begründet hat. Als Grund für
dieses sein Vorgehen führt er den notwendigen Konnex an,
der zwischen der kurzen Übersicht und der weitschweifigen
Abhandlung, welche letztere ja zum Verständnis der ersteren
unumgänglich notwendig sei1, besteht.

Bildet so die Rekapitulation den Grundriß des Systems,
so zeigen uns die erwähnten Bemerkungen an, in welcher
Weise wir das in der Schrift aufgehäufte Material in den
Aufriß zu fügen haben.

Unsere Aufgabe wird es darum sein, den Angelpunkt
des Systems zu ermitteln. In der Übersicht konzentriert der
Autor alles auf die Unkörperlichkeit der Seele. In ihr
erblickt er auch den tiefsten Wesensgrund der Seele: Wenn
du hier mit frischer Schärfe des Geistes aufmerkst, muß
dir schon aufleuchten, was die Seele ist2, heißt es im
Kap. 25 des I. Buches, nachdem Claudianus die Abstraktheit

der geometrischen Formen klarzulegen versucht hat.
Auch im Kap. 4 deutet der Verfasser das Verhältnis der
Unkörperlichkeit zur Wesenheit der Seele an, wenn er
schreibt : Die Substanz der Seele des Menschen, d. h. des

göttlichen Ebenbildes, wird jetzt in Zweifel gezogen3, da
es sich um den Irrtum handelt, die Seele sei körperlich.

Diese direkten Zeugnisse werden durch indirekte
Beweise noch verstärkt; denn als Argumente für die Wahr-

1 En quo usque ex omni scilicet disputationum nostrarum parte
contraximus, quidquid toto opere moliti sumus, quoniam quod istic
quam brevissime recapitulavimus nisi praemissis disputationibus fieri
probabile non quivit. Engelbrecht a. a. 0. p. 187, Z. 9 ff.

2 Hic si purgata mentis intendas acie, subrutilare tibi iam debet,
quid sit anima. Engelbrecht a. a. 0. p, 91 Z. 8f.

3 Status nunc animae humanae. hoc est imaginis divinae vocatur
in dubium. Engelbrecht a. a. 0. p. 87, Z. 18 f.



478 Des Claudianus Mamertus Schrift:

heit seiner These führt Claudianus die Tätigkeiten der
Seele an, und zwar Leben, Vernunft, Wille, Gedächtnis und
Sinn, welche also in der Unkörperlichkeit der Seele den
Grund ihres spezifischen Charakters haben. Der Grund aber
für die eigenartige Tätigkeitsweise eines Dinges ist seine
Wesenheit oder Natur.

„Die Seele ist unkörperlich" bildet den Fundamentalsatz
des psychologischen Systems bei Claudianus, der fast

auf jeder Seite der Schrift wiederkehrt als notwendige
Folge oder als einzig mögliches Glied einer Disjunktion.
Für seine Wahrheit bürgt uns nicht nur die Offenbarung,
wenn sie berichtet : Die Seele sei nach dem Ebenbilde
und Gleichnisse Gottes geschaffen, der durchaus
unkörperlich ist, sondern für sie zeugt auch Erfahrung und
Vernunft.

Die Seele ist Leben; das Leben ist nicht an den
Ort gebunden, von ihm umschlossen, weil es im lebenden
Körper den kleinsten wie den größten Teil in gleichem
Maße durchdringt, belebt. Darum ist die Seele vom Orte
unabhängig, darum unkörperlich.

Die Seele ist Vernunft; die Vernunft ist unkörperlich,
also auch die Seele, weil sie unräumlich sind.
Die Seele ist Wille ganz und voll; wie der Wille

kein Körper ist, muss auch die Seele unkörperlich sein.
Die Seele ist Gedächtnis in ihrem ganzen Sein ;

das Gedächtnis in seinem Fassungsvermögen selbst körperlicher

Dinge, frei von den Gesetzen des Raume^, kann nur
unkörperlich sein, so daß auch die Seele kein Körper ist.

Der Körper, an einem Teile berührt, empfindet dort,
wo er berührt wird. Die Seele hingegen fühlt ganz mit nur
einem Teile des Körpers. Ein solches Empfinden ist
unräumlich und demzufolge unkörperlich. Unkörperlich ist
darum jede Seele.

Der Körper kann sich dem unkörperlichen Gott weder
nähern, noch sich von ihm entfernen, wohl aber die
unkörperliche Seele.

Der Körper wird räumlich bewegt, nicht so die
Seele : Die Seele ist also kein Körper.

Am Körper gibt es Länge, Breite und Tiefe; wo
diese fehlen, ist kein Körper; an der Seele sind sie nicht
zu finden; also ist die Seele kein Körper.



„De statu animae libri très" 479

Am Körper unterscheidet man rechts und links,
oben und unten, vorne und rückwärts, nicht so an der Seele.
Sie ist darum kein Körper1.

Auf diesen Wahrheiten, zu denen die vorausgehende
Abhandlung Erklärung und Beweise liefert, ruht die
Zentralwahrheit des claudianischen Systems : Die Seele ist
unkörperlich. Nur aus der Unkörperlichkeit der Seele läßt sich
ihr Ursprung begreifen ; die Erkenntnis des Fundamentalsatzes

strahlt Licht in die dunklen, geheimnisvollen
Vorgänge und Zustände des Seelenlebens; die
unkörperliche Seele allein kann Glott sich nähern als ihrem Ziele

1 De incorporeo. Deus incorporeus est, imago autem dei hu-
manus animus, quoniam ad similitudinem et imaginera dei factus est
homo, enimvero imago incorporei corpus esse non potest, igitur quia
imago dei est humanus animus, incorporeus est animus humanus.

De vita. Omne inlocale incorporeum quoque est, porro vita
corporis anima est et in corpore vivente tarn vivit pars minima corporis
quam totum corpus, tantum ergo vitae in parte corporis est quantum
in toto corpore, et vita haec anima est, nec locale est, quod tarn
magnum est in toto quam in aliquo et tarn magnum in parvo quam
in magno, non igitur localis est animus, et quidquid inlocale est cor-
poreum non est: igitur anima corpus non est.

De rations. Item ratiocinatur anima rationalis et substantialiter
inest animae ratiocinari et ratio incorporalis atque inlocalis est : igitur
incorporalis est anima.

De voluntate. Item voluntas animae substantia eius est et, si
tota vult anima, tota voluntas est et voluntas corpus non est: igitur
anima non est corpus.

De memoria. Item memoria inlocalis quaedam capacitas est.
quae nec multitudine recordabilium distenditur nec paucitate tenuatur
et incorporaliter etiam corporalium reminiscitur. et cum meminit
animus, totus meminit et totus memoria est, qui meminit totus et
memoria corpus non est: non igitur corpus est animus.

De tactu. Item corpus in parte sui tactum ibi sentit, ubi tan-
gitur, animus autem per non totum corpus hoc est partem corporis
totus sentit, huius modi vero sensus inlocalis est et omne inlocale
incorporum est: incorporea ergo est omnis anima.

De accessu ac recessu. Item corpus nec adpropinquat deo nec
recedit a deo, animus autem et proximat et longinquat inlocaliter:
igitur animus corpus non est.

De motu. Item corpus movetur- per locum, animus autem per
eundem non movetur: animus igitur non est corpus.

De mensura. Item longitudo latitudo et altitudo in corpore sunt
et quidquid hisce caret corpus non est, hisce autem caret animus:
corpus igitur non est.

De dextro et sinistro. Dextrum sinistrum, sursum deorsum,
anterius et posterius in omni sunt corpore, in nulla autem sunt,
anima: incorporea igitur omnis est anima. Engelbrecht a, a. 0. p. 185ff.



480 Des Claudianus Mamertus Schrift:

und Ende. Woher und Wohin der Seele, ihr Sein und
Wirken liegt in ihrer Unkörperlichkeit beschlossen.

Wollen wir nun dieses System nach unten ausbauen,
so müssen wir, an die einzelnen Punkte der Rekapitulation
anknüpfend, aus dem, was der Autor ubiubi und passim
diskutiert hat, das zugehörige Material zusammensuchen und
aneinanderfügen.

Der erste Abschnitt, betitelt : de incorporeo, konzentriert
auf die Schöpfung der unkörperlichen Seelen. Daß Gott
Unkörperliches erschaffen mußte und tatsächlich geschaffen
hat, ergibt sich von vorneherein aus seinen Eigenschaften,
welche er auch in der Schöpfung nicht verleugnen kann.
Seiner Weisheit, Güte und Allmacht war Gott schuldig,
das Unkörperliche ins Dasein zu setzen. Wissen wir dies
schon a priori, so versichert uns noch die Heilige Schrift:
creavit Deus hominem ad imaginem suam1 ; denn das Bild
der unkörperlichen Gottheit kann nur unkörperlich sein.
Damit soll freilich nicht gesagt sein, die Seele sei Gott
gleich, sondern bloß ähnlich (non est haec aequalis deo,
sed similis2) ; denn etwas anderes ist das Bild, etwas anderes
die Wirklichkeit (aliud namque est Veritas, aliud imago
veritatis 8).

Die Vernunft bezeugt uns, daß Unkörperliches
geschaffen werden mußte, sowohl von seiten der Schöpfung
als auch von seiten des Schöpfers betrachtet. Die
Offenbarung zeigt uns, daß dies in der Schöpfung der
Menschenseele realisiert worden ist. Damit ist auch die
Stellung der Seele im Reiche des Seins gekennzeichnet.
Zwischen Gott und der Körperwelt ist sie Vermittlerin
(nam quia creata est, non est deus, quia imago dei est,
non est corpus4).

Der zweite Abschnitt behandelt die Seele als

Lebensprinzip des Körpers (vita corporis anima
est5). Das Leben ist ein dreifaches, von dem der Mensch
das vegetative Leben mit den Pflanzen, das sensitive mit
den Tieren, das geistige mit den Engeln gemein hat6.

1 cf. Engelbrecht a. a. 0. p. 40, Z. 16 f.; 3
p. 40, Z. 9; 3

p. 40,
Z. 13; 4

p. 41, Z. 2 f.; 5

p. 185, Z. 16 f.
6 vitam seminalem cum herbis et arboribus, vitam sensualem

eandemque auimalem cum pecudibus, vitam rationalem cum angelis....
Engelbrecht a. a. 0. p. 71, Z, 23 f.



„De statu animae libri très" 481

Die Pflanzen besitzen Leben, aber keine Seele,
weil sie der Eigenbewegung und Empfindung entbehrenl.
Die ganze Physiologie dieses Lebens beruht auf einem alten
magischen Gesetze, das noch in den naturwissenschaftlichen
"Werken des ausgehenden Mittelalters spukt, daß nämlich
das Höhere auf das Niedere einwirke. Der ganze Prozeß
gestaltet sich folgendermaßen: Zur Bildung des Pflanzenkörpers

treten die vier Elemente zusammen, so daß er Erde
in seiner Dichte, Wasser in seiner Feuchtigkeit, Luft im
Wachstum und Feuer im Keime enthält. Wenn die Winterkälte

infolge der Umdrehung der Gestirne vorübergegangen
ist, affiziert die von oben kommende Wärme zuerst die
Luft, welche ihr nicht nur räumlich benachbart, sondern
auch ihrem Wesen unter allen Elementen am nächsten steht.
Die Luft wirkt weiter auf das Wasser; durch die Wurzel
der Bäume oder gewisser Keime zieht sie aus dem Innern
der Erde Wasser an sich. Wie das Feuer kraft seiner Natur
die heiße Luft an sich zieht, so schlürft die Luft durch
die Eingeweide des Baumes das Wasser und das Wasser
wieder die Erde.

Das vegetative Lebensprinzip ist also eigentlich die
Anordnung der widerstreitenden Elemente in der Einheit
des Organismus, bei dessen Zerstörung demzufolge auch
das Leben schwindet2.

Das Prinzip des Lebens im Pflanzenkörper ist die
unkörperliche Anordnung der körperlichen Elemente zum

1 sed animata si essent motu proprio noil carerent.... sentirent
etiam vulnus inflictum. Engelbrecht a. a. 0. p. 72, Z. 6 f.

'' Adspice nunc ad conficiendam hane ipsam arboris vitam
omnium elementorum particulatim semina convenisse. est illi videlicet
terra in crassitudine, aqua in bumore, aer in progressione, ignis in
germine... inferiora nempe rato rerum ordine a superioribus adfi-
ciuntur: transacto scilicet frigore brumaliper conversionem coeli recursu
siderum calor superne veniens aerem sibi et loco et natura proximum
prius adficit. qui quoniam tanto gradu igni cedit, quanto ipse aquis
eminet, per radices arborum vel quorumpiam germinum de terrae in-
timis aquas adtrahit eo quod ignis elementum omnia naturaliter
rapiens tepefactum aerem ad se cogit, perque arboris medullam sicut
ipse haurit aerem, sie aer aquam, sie aqua terram.... haec ergo
dissonantia contrariorum sibi corporum, ut quodlibet vivens corpus
existât, in quandam concinentiam cogitur nutu creatoris. ex his autem
elementis quattuor, quae moderate, musiceque in arboris vita sibi
concinunt, si quid contra mensuram vel superfuit forte vel defuit,
aegrescit arbor ipsa primum, dehinc emoritur veluti victa languore.
cf. Engelbrecht a. a. 0, p. 72 f.

Divns Thomas I. (Jahrlmch für Philosophie etc. XXVIII.) 81



482 Des Claudianus Mamertus Schrift :

Organismus, eine Auffassung, welche der Moderne sehr
nahe kommt h

Das sensitive Leben der Tiere kommt durch die
Verbindung der Tierseele mit dem Organismus zustande,
welche ihm Empfindung und Bewegung verleiht2.

Leib und Seele sind in der Weise aneinander gekettet,
daß der Körper der dienende, die Seele der befehlende
Bestandteil ist. Störungen im Körper bedeuten darum für die
Seele Hindernisse der Verwirklichung ihrer Befehle, nicht
eine Verminderung ihrer Substanz. Nicht die Seele verliert
die Kraft, zu bewegen und zu empfinden, sondern der
Körper vermag sich der Seele nicht mehr zu fügen3.

Wenn sich der Körper drrrch Zerfall in seine Elemente
der Seele entzieht, wird sie frei; die Tierseele, welche
dadurch außerstande gesetzt ist, irgendeine Tätigkeit zu
entfalten, weil ihr das notwendige Mittel fehlt, geht
zugrunde4.

Das intellektuelle Leben, welches die menschliche
Seele auch ohne den Körper betätigt, steht durch das
sinnliche Gedächtnis mit dem sensitiven Leben in
Verbindung6. Dazu tritt aber im rationalen Leben ratio und
voluntas, welche mit der memoria zur Einheit der Menschenseele

verschmelzen6.

1 Über die Chemie des Lebens. Prof. Dr. Hans Malfatti.
(Kultur VI, 1, p. 41 ff.)

2 vides ergo vitae seminali, quam in herbis arbustisque reppe-
rimus, in corpore pecudis per adpetitus animae sensum motumque
tribui, sie tarnen si ipsum corpus convenienter elementis analogice con-
cinentibus probe valeat ut nutibus animae consentaneo concordat ob-
sequio. Engelbrecht a. a. O. p. 74, Z. 20 ff.

3 illo enim ut puta sanguinis inpetu coniventium elementorum
harmonia turbata corpori adimitur serviendi possibilitas, et animo
dominandi accidit difficultas et ineipit esse oneri, quod erat usui. non
tarnen anima movendi vim perdidit, sed membrum convenienter se
necessariae motioni non praebuit. Engelbrecht a. a. O. p. 75, Z. 18 ff.

4 ita cum animalis cuiuspiam corpus dissonantia sui dissederit
recurrentibus ad regiones suas elementorum particulis anima non
habens quo intentiones suas explicet, pecudis deperit, humana re-
quiescit ab his tarnen tan tum motibus, quibus corpus movebat per
loca ipsa per tempus inlocaliter mota. Engeibrecht a. a. 0. p. 76, Z. 4 ff.

s Unde non absque vero dicitur in memoria esse hominis pe-
eudisque confinium. Engelbrecht a. a. O. p. 71, Z. 12 ff.

6 ut tria ilia, memoriam consilium voluntatem, quibus humanae
animae confit unitas, videre possimus, quamlibet rationali atque
inrationali meminisse commune sit. Engelbrecht a. a. 0. p. 71, Z. 5 ff.



„De statu animae libri très" 483

Die Betätigung dieses intellektuellen Lebens ermöglicht

der Seele des Menschen die Existenz auch nach der
Auflösung ihres hinfälligen Körpers, wenn sie ausruht von
den Bewegungen, womit sie den Körper räumlich bewegt
hat1, wenn die Sinnestätigkeit eingestellt ist2.

Allen diesen Lebenserscheinungen eignet ein gewisser
Grad von Illokalität, eine Unabhängigkeit vom
Räume. Die Tätigkeit des vegetativen Prinzips offenbart
seine Unkörperlichkeit am treffendsten in der Entwicklung
des Pflanzenkörpers, der schon im Keime vollständig
enthalten sein muß, was auf körperliche Weise kaum
denkbar ist8.

Empfindung und Bewegung des sensitiven Lebens
erheben sich noch weiter über die räumlichen Beziehungen.
Einerseits erstreckt sich Empfindung und Bewegung, deren
Prinzip die Seele ist, über den ganzen Körper, anderseits
ist nur die Brust der Sitz der Vorstellungen und Zentrum
der Bewegungen4. Außerdem ist die Seele bei allen diesen
Akten mit ihrem ganzen Sein beteiligt, nicht etwa nur mit
einem TeileB.

Die Betätigungen des intellektuellen Lebens schließen
jeden Schein von Räumlichkeit und Körperlichkeit aus, wie
die folgenden Beweispunkte darlegen.

1 humana (sc. anima) requiescit ab his tarnen tantum motibus,
quibus corpus movebat per loca ipsa per tempus inlocaliter mota.
Engelbrecht a. a 0. p. 76, Z. 9.

2 num aliquis cantilenae modificatus et per tempus fiuens canor
illic insonat aut evanescentis fraglantiae suavitas halat aut aliquid
istic corpulentum sapit aut aliquid melle vel durum localiter tangit?
visus illius clarescit prüdentia, tenebrescit insipientia Engelbrecht
a. a. 0. p. 76, Z, 15 ff.

3 nunc igitur aut cuncta quae de seminibus prodeunt intra
eadem semina corporaliter ostende aut herbarum quoque vitam in-
corpoream confitere et pronuntia, si placet, corpoream hominis animam
et corpoream fruticis vitam quod quia nemo hominum incolumi
potest ferre iudicio, transeamus ad animata viventia, quae non solum
vivunt sed etiam sentiunt. Engelbrecht a. a. 0. p. 74, Z. 13 ff.

4 Universum ubique corpus movet atque sentificat.... intra
solius pectoris offlcinam cogitationes suas fingit et motus exercet.
Engelbrecht a. a. 0. p, 62, Z. 21 ff.

s anima vero et tota per corpus videt et tota visorum recolit
et tota audit et tota sonorum reminiscitur et tota odoratur et tota
odorum meminit et tota per linguam atque, ut volunt alii, per
palatum sapores sentit eosdemque discernit et tota tangit lenia quaeque
et aspera, et tota probat atque improbat.

31*



484 Des Claudianus Mamertus Schrift :

Der Autor führt nun in der Rekapitulation den
Beweis für die Unkörporlichkeit der Seele aus ihren
Tätigkeiten im besonderen, nachdem er in dem Abschnitte de
vita mehr die Verbindung des Körpers mit seinem Lebensprinzip

hervorgehoben hat. In absteigender Reihe sind sie
geordnet: ratio und voluntas an erster Stelle, memoria als
Zwischenglied zwischen der höheren und niederen
Erkenntnis und an letzter Stelle die sensus.

Was die Beziehung dieser Tätigkeiten zur
Substanz der Seele betrifft, gehen sie nach Olaudianus direkt
aus ihr hervor, ohne dazwischentretende Vermögen1.

Die ratio, die übersinnliche Erkenntnis, welche auch
spiritus, mens, intellectus und consilium genannt wird, ist
eine Tätigkeitsweise der Seele, welche auf die Erfassung
unkörperlicher Objekte gerichtet ist ; sie bedarf des

Körpers nicht, sondern vollzieht sich „per se2" im
Gegensätze zur sinnlichen Erkenntnis, welche die Körperwelt

zum Gegenstande hat und mittels des Körpers erfolgt.
Die sinnliche und übersinnliche Erkenntnis wird aus

der Erfahrung festgestellt, weil wir oft hören, ohne zu ver-

1 Tu enim cum dicis aliud esse animam, aliud animae cogita-
tionem, melius fortasse dixisses illa, de quibus cogitat, cum de se non
cogitât, non esse animam, quia illud, quod subiciendum esse dixisti,
eatenus animam solere requiescere, ut prorsus cogitet nihil, caret vero.
anima nempe variare cogitata potest, non cogitare non potest, quid
autem illud est quod somniare dicimus, nisi quod ne defesso quidem
corpore in somnosque resoluto animae vis a cogitationibus vacat tota
vero ibi est ubi cogitat, quia tota cogitat. verum tu idcirco vel
maxime de animae statu falleris, quia aliud animam aliud esse animae
potentias credis. quod enim cogitat accidens eius est, substantia vero
qua cogitat. hoc equidem de voluntate oportet agnoscas. nam sicut
tota anima cogitatio est, ita anima tota voluntas est et quae perfecte
vult tota vult, et ut supra dictum est, quaecumque illi velle accidentia
est, ipsum vero velle substantia est. Engelbrecht a. a. 0. p. 85, Z. 22 ff.

2 animae visio, ut saepe dictum est nec iterare piget, intellectus
est. enimvero corporea intellegi nequeunt, sentiri ab anima per corpus
queunt. anima vero sicut per corpus sentit ita per se intellegit, eorum
quae sentiuntur atque intelleguntur substantia longe diversa est. quo
fit ut anima, quia non est corpus, quaeque corporea nisi per corpus
sentire non possit, videre autem per se quae intellegenda sunt possit..
per hune (sc. visum corporalem) ergo cum bellua humanus quoque
animus nota ab ignotis, alba ab atris corpora secernit.. quo igitur
iusta ab iniustis, a falsis vera diiudicat? cf. Engelbrecht a. a. 0. p. 172,,
Z. 20 ff.



„De statu animae libri très" 485

stehen, lesen, ohne den Sinn zu erfassen1. Auch durch die
Verschiedenheit unserer Bewußtseinsinhalte läßt sich der
Unterschied der beiden Erkenntnisweisen aufzeigen2.

Voluntas ist die andere Seite der Seelensubstanz,
welche sich vor allem in der Liebe offenbart und darum
geradezu mit ihr identifiziert wird8.

Memoria, welche Sinn und Verstand verbindet,
gehört gleichfalls zur Substanz der Seele. Ihr Gegenstand
ist das durch die Sinne aufgenommene Erkenntnismaterial
in treuer Reproduktion und mannigfacher Kombination wie
in einem Behälter aufbewahrt. Aber auch die Objekte der
hpheren Erkenntnis liegen im Gedächtnis aufgeschichtet4.

' lege clare aliquid, pronuntiantem me alter intellegit, qui in
id. mentis oeulum figit, ego vero ipse quid legerim nesoio quia in
aliud anima inlocaliter intenta discessit. denique cum ad memet ipsum
vel admonitus redeo, ego ipse sum, qui utique redeo et ego ipse sum,
ad quem redeo, et mecum non fui quia ad me... redii, et extra me
non fui, quia sine me esse non potui. ipsa istic est anima, ut per
oculum quae leguntur videat, et ipsa istic non est, ut quae leguntur
intellegat. Engelbrecht a. a. 0. p. 88, Z. 6 ft'.

2 quia sicut viventi corpori iucundum est luculentus locus vel
temperatus aer ita vivificanti animo tranquillitas in cogitatione et
securitas a timore itidem, sicut poenalia sunt corpori tenebrosus locus
et asper ad tactus, sic animo cogitandi instabilitas et angustiae formi-
dandi. Engelbrecht a. a. 0. p. 82, Z. 12 ff.

3 si quid ergo toto amore amo, non idipsum toto animo diligo....
sin vero tota diligit, tota absque ambiguitate dilectio est. dicitur enim
vereque dicitur quoniain deus dilectio est. sed dilectio ilia talis est,
ut nec ipsa diligere nisi bonum nec per earn diligi possit nisi bene,
haec autem dilectio, quod est anima humana, propter adfectuum mu-
tabilitatem potest et superiora, quod ei solus deus est, caelesti caritate
flagrare et in inferiora damnabili amore difftuere. Engelbrecht a. a. O.

p. 86, Z. 20 if.
* quis potest memoriae solius abyssos intueri et antra penetrare

in ista mihi est quidquid usquam colorum formarumque vidi, in hac
quidquid verborum vel sonorum per aures accepi, in hac quidquid
odorum per nares adtraxi, in hac quidquid saporum diversitate cog-
novi, in hac quidquid tactu nuntiante discrevi, in hac mihi reposita
quodam modo sunt et grammatica, cum de dialecticis dissero, et rhe-
toriea, cum de geometricis, et astrologica, cum de musicis, et hae simul
omnes, cum de arithmeticis: iuxta formas partium mundi, quas video,
de his quas non video adminiculante ratione çognoscens incorporea
mundum capacitate conplector. Engelbrecht a. a. 0. p. 80, Z. 25 ff. sed
istius modi inlusiones in memoria patitur anima, ex qua nihil phan-
tasiarum reventilare ac proferre posset, nisi easdem a formis corporum
per corporeos sensus hausisset. sive enim eadem quae per corpus ad-
traxit sibimet imaginatur sive ex his quae videt ilia quae non videt
coniectat atque confingit, certum tarnen est imaginari illam intra



486 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Die niedrigste Stufe der Erkenntnis, die sinnliche, ist
eine Tätigkeit, zu welcher die Seele des Körpers
bedarf und durch welche sie sich der Körper bemächtigt1.

Das Bindeglied zwischen Seele und Körper sind
die Sinne, welche an den Eigenschaften beider teilhaben,
so daß sie unsichtbar und körperlich sind 2.

Man zählt fünf Sinne, deren Objekte spezifisch von
einander verschieden sind3. Diese spezifische Energie
der Sinne gründet sich auf die Verwandtschaft der
einzelnen Sinne mit einem der fünf Elemente, so daß die
Sinne nicht nur die Brücke zwischen Seele und Leib,
sondern auch zwischen Seele und Elementenwelt darstellen.
Die Punktion der einzelnen Sinne haben wir bereits in der
Inhaltsangabe vollständig auseinandergelegt 4.

quendam ventrem memoriae nequaquam posse nisi ea, quae per corpus
accepit. et haec iiii non liaturaiia, sed poena'ia sunt, ut, quoniam a
summo bono quod ei deus est inlecebris peliecta corporeis defluxit in
corpus, persuasa patiatur illud intra semet ipsam iuste, quod extra
se dilexit iniuste. Engelbrecht a. a. 0. p. 85, Z. 1 ff.

1 nemo quidquam corporeum videt, qui corporalem visum non
habet. Engelbrecht a. a. O. p. 175, Z. 6 f.

2 aliud est ergo membrum per quo! sentimns, et sensus aliud
quo sentimus, quia inter invisibile incorporeum et corpus visibile est
illud invisibile corporeum, quod in nobis visus, auditus, odoratus,
gustus et tactus est : quae quoniam non nisi in animato sunt corpore,
ex utriusque diversi commercio eadem et corporea sunt et invisibilia
trahentia de corpore visibili ut corporea sint, de incorporeo animo ut
sint invisibilia. Engelbrecht a. a. 0. p. 44-, Z. 3 ff.

3 en visus et lucem et alia per eandern corpora contemplatur
ac sentit, num quidnam sibi aliquid hinc usurpât auditus? rursum
meatus aurium sonos et formatas accipiunt voces, numquid hinc
aliquid sibi vindicat visus? per antra narium generis innumeri capimus
odores, nihil certe de his sentire valet auditus. forte in saporum
explorations odoratui communicat gustus, aut ad sentienda aspera vel
lenia gustatui perm ttit aliquid tactus? ecce vox visu sensu eminen-
tiore non cernitur, lux perinde non auditur, vox naribus certe non
capitur, gustu fraglantia non aceipitur, sapor tantuin in ore sentitur.
Engelbrecht a. a. 0. p. 46, Z. 8 ff.

4 Iam vero quaecumque corporis sensibus tangimus, ita ad
quosque eorum quaeque ex Ulis (sc. elementis) speciatim pertinent, ut
in communionem propriorum alios non admittant. est ergo inter uni-
versa corporea solis lux sine dubitatiorie praestantior. haec ad illud
supremum in universo corporeo pertinet elementum, quod ignis dicitur.
hinc est quod etiam in corpore humano principalem prae omnibus
sensibus locum visus accepit. ab interno scilicet calore cordis ac iecoris-
igniculi quidam indefessim scintillantes in cameram capitis quasi in
caelum nostri corporis subvolant, ex quibus radii per oculorum media



„De statu animae libri très" 487

Hier wäre nun der Ort, jene wichtige Frage zu
beantworten, wie Claudianus sich das Verhältnis von Sinn
und Verstand dachte, ob sie beide im höheren
Erkenntnisakte miteinander gehen oder sich trennen, was
gleichbedeutend ist mit der Frage nach dem Ursprünge der
übersinnlichen Erkenntnisobjekte1.

Nach Claudianus steht zwischen Sinn und Verstand
eine Kluft wie zwischen dem Körper und Gott; der Zug
nach unten zum Sinnesobjekt widerstreitet dem Zug nach
oben zum Verstandesobjekt, zu Gott2; der Drang nach

profusi ac lumiiii extero ccmmixti corporum quae inciderint reper-
oussu retroversim cedentes eoruiidem colores ac formas hauriunt.
animadvertis igitur summum in elementis ignem, pulcherrimam in
coloribus lucem, praecipuum in sensibus visum, bunc merito atque
potentia auditus insequitur illi elemento compos, quod Graeci vocant
aethera: qui licet aeris sit natura, tarnen quia quasdam quasi faecu-
lentias e supremis suis deorsum versus velut in fundum digerit, purior
atque subtilior bunc procellosum aerem et naturaliter nubigenum et
loco et dignitate supereminet. hinc est quod purissimus aer faciliorem
et longius potentem facit auditum. nam siout oculi sine formis
corporum atque extrario lumine contemplari nequeunt, sic aures nisi aere
aut percusso aut flato non sentiunt. ita et narium sensus, nam sicut
aer sonis inficitur ut in auribus operetur auditum, sic itidem hie ipse
inficitur odoribus, ut in naribus faciat odoratum, quibus inesse
naturaliter nisi adtracto aere non sentitur. gustandi vero sensus absque
bumoris adminiculo nequaquam agere se posse hinc evidens facit
indicium, quod nihil sapidum, si aeeipitur lingua arente, sentitur. de
tactu vero dubitari non aestimo elementorum imo, hoc est terrae esse
simillimum. Engelbrecht a. a. O. p. 44, Z, 21 ff.

1 Über dieses Thema hat sich ß. de la Broise in seiner Schrift :

Olaudiani Mamerti vita eiusque doctrina de anima hominis, Parisiis
1890, eingehend verbreitet, ohne zu einem bestimmten ßesultate zu
kommen. Aus der Yergleichung der bezüglichen Stellen kann man
einen Ontologismus herausarbeiten, wie denn auch de la Broise clau-
dianische Zitate mit ähnlichen Sentenzen französischer Ontologisten,
Bossuet und Malebranche, zusammengestellt hat. Schließlich kommt
doch wieder alles darauf an, ob Augustinus, dem sich Claudianus sehr
stark anlehnt, ontologistische Sätze aufgestellt und verteidigt hat, wie
die Vertreter des Ontologismus wollen.

8 certum tarnen est imaginari illam (sc. animam) intra quendam
ventrem memoriae nequaquam posse nisi ea, quae per corpus aeeepit.
et haec illi non naturalia, sed poenalia sunt, ut, quoniam a s u m m o
bono quod ei Deus est inlecebris pellecta corporeis defluxit i n
corpus, persuasa patiatur illud intra semet ipsam iuste, quod
extra se dilexit iniuste. Engelbrecht a. a, 0. p. 85, Z. 5 fl, hinc est
ille prae oculis eius imaginum corporearum tumultus se semper ob-
iectans, ut si quando vel ad se vel ad d e u m suum ratio-
c i n a n d o nititur semper ad corporea phantasiis corporis avocetur.
Engelbrecht a. a. O, p. 85, Z. 16 ff.



488 Des Claudianus Mamertus Schrift :

außen zum Sinnlichen und der Drang nach innen zum Gedanklichen

stehen miteinander im Widerspruche E Die
Erkenntnis der Körperwelt verhält sich zur Erkenntnis Gottes
wie Fremde und Heimat2.

Aus dieser Auffassung folgt notwendig eine Wendung
vom Körperlichen zum Geistigen, eine Abkehr von der
Betrachtung und Beschäftigung mit den Dingen der Körperwelt

zum Versenken in sich selbst und in Gott. In der
Seele selbst ist eine ewige Welt, von der die zeitliche nur
ein Abbild ist. Ein starkes Durchscheinen der platonischen
Ideenlehre s.

1 istud naturam tu putas eius esse, non poneam, idcircoque
anima tua in recognitione sui fallitur, quia sibi adversantia pro se
amplectitur et per sensus corporis fallaciarum adfecta ludibriis
eotenus implicatur errore, ut tarnquam absens sibi se quaerat, cum
ipsa sit quaerens se. non enim illud est anima quod quaeritur sed
quo quaeritur. Engelbrecbt a. a. 0. p. 84, Z. 10 ff.

* sed occurrunt animae phantasiae corporum, quibus per sensus
corporis adfecta non locis, sed fallaciis circumscribitur, et quia illorum
tantum meminit, quorum species per corpus accepit, nihil esse credit,
quidquid taie non fuerit, nec suspirare potest illi patriae, de qua in
hanc peregrinationem merito praecipitata est, cum peregrinari se
nesciat. Engelbrecht a. a. 0. p. 77, Z. 9 ff.

3 recede ab his quae infra te sunt minus utique formata, hoc
est minus formosa quam tu es, accede formatrici formae, quo possis
esse formosior, eidemque semper adiungere, quia tanto ab ilia speciei
amplius capies quanto te illi caritatis pondéré magis inpresseris: ab
ilia scilicet obtinebis imaginis huius indemutabilem statum, a qua
sumpsisti principium. Engelbrecht a. a. O. p. 96, Z. 23 ff. videt igitur
animus absque corpore nec corpulentum aliquid aut coloratum aut per
loca distentum, sed ipsam veritatem, quae summe incorporea deus est,
incorporeo contemplatur obtutu patet, ut arbitrer, animum et per se
incorporea et per corpus videre corporea. Engelbrecht a. a. 0. p. 174,
Z. 6 ff. ecce quod oculo cordis videre concessum est. quo diffugimus,
quo distrahimur, cur in nobismet ipsis extra nos sumus? cur patriam
nostram localiter quaerimus de qua utique non ambulando, sed pec-
cando discessimus? cur tenebras splendescere credimus, quas videre
ipsum est utique non videre veritatem certe quaerimus : non illam
per spatia iocorum oportere quaeri, non per corporeum aliquid aestimes
inveniri. satis corpore non solum tangendo sed etiam cogitando se
separabit, qui huic adbaerebit. Engelbrecht a. a. 0. p. 94, Z. 1 ff. diffi-
ciliimum namque est incorporea contemplari, quia fallax visus corpo-
ralium sensuum ita peccato oculum inbecillae mentis obnubit, ut, cum
se vel deum contemplari vult, imaginum corporearum velamen quod
sibi praetexitur solum videat, cum trans iîlud videre non possit.
Engelbrecht a. a. O. p. 156, Z. 1 ff. miserum namque est multumque vero
coutrarium, ut imago dei, id est verus homo per corpus potius quam
per se quaeratur. per se autem quaeritur atque agnoscitur si per ima-



„De statu animae libri très" 489

Im nächsten Punkte der Rekapitulation kommt das
Verhältnis der Seele zu G-o 11 zur Sprache, das gleichfalls
in der Unkörperlichkeit der Seele seine Voraussetzung hat.
Denn der Mensch ist dazu bestimmt, Gott zu sehen, d. h.
ihn zu erkennen. Darum muß auch seine Erkenntnis, mit
welcher er Unkörperliches erfassen soll, unkörperlich sein G

Durch diese Erkenntnis und die ihr folgenden Willensakte
strebt er Gott zu und vereinigt sich mit ihm, so daß
Mensch und Gott eins werden, eine Vereinigung, die etwas
Unkörperliches im Menschen voraussetzt, das mit dem
unkörperlichen Gotte eins werden kann2.

Was die Seele der Gottheit nähert, das entfernt sie
vom Körper. Die Differenzen zwischen Seele und
Körper bilden die letzten drei Punkte des Resümees,
welche sich insgesamt auf die Quantität beziehen. Dem
qualitativen motus der Seele per tempus allein steht der
quantitative motus des Körpers per tempus et locum gegenüber3.

Ferner wird die Seele in ihrer Einfachheit durch
den Mangel der Wesensmomente des Körpers gegen diesen
abgegrenzt. Ausdehnung und die daraus notwendig folgende

ginem dei quaeritur, imago autem dei omnis anima rationalis est,
proinde qui in se imaginem dei quaerit, tarn se quam proximum quaerit,
et qui illam in se quaerendo cognoverit, in omni eandem homine
recognoscit. Engelbrecht a. a. 0. p. 98, Z. 13 ff. videsne vel de his, quae
conspiratur anima, quid sit visus animi? intellegisne intellegibile et
intellegens nequaquam posse seiungi? animadvertisne etiam quid
intersit inter illas formas, quas corpore cernimus, et istas, quas mente
conspicimus? istas esse sempiternum mundum, cuius hic mundus
imago sit. Engelbrecht a. a. 0. p. 91, Z. 21 ff.

1 Valde autem stupeo quomodo quispiam Christianus doctoris
praesertim loco definiat cuilibet sublimi corpori, corpori tamen con-
templabilem deum fore et universalem videri localiter posse, cum
deum videre hoc sit intellegere intellectum vero localem non esse vel
intellegendo cognoscimus, quia si intellectus localis est locale erit et
quod intellegitur.. at si intellectus localis et in hoc deus, quia hoc
intellegitur deus, ergo localis est deus, Engelbrecht a. a. 0. p. 58, Z. 3ff.

2 ambo (sc. homo et angelus) id ipsum eadem voluntate, eodem
scilicet spiritu cupiunt, ambo hoc idem in corporea capacitate perci-
piunt, et fit homo, angelus et deus unus spiritus iuxta apostolum
dicentem : qui adhaeret domino, unus spiritus est. non autem video
quo pacto corpus incorporeo contemperari queat, ut unus spiritus iure
dicatur. Engelbrecht a. a. O. p. 59, Z. 1 ff.

3 unde datur intellegi animam per tempus inlocaliter moveri
at que ab eadem corpus et temporaliter et localiter moveri, eandem
vero a corpore localiter non moveri. Engelbrecht a. a. O. p. 65, Z. 10 ff.



490 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Teilbarkeit machen die Körperlichkeit ans ; Einfachheit und
Unteilbarkeit sind das Wesen der Seele1.

So leuchtet der Grundgedanke des claudianischen
Systems in den letzten Punkten der Rekapitulation am
hellsten auf durch die scharfe Abhebung vom Gegensatze.
Die ausdehnungs- und teilungslose Seele ist ein Abbild des
einfachsten Wesens Gottes, sie umschließt den Körper, ihm
Grenzen setzend gegen außen, und innerlich ihn
durchdringend mit Leben, Empfindung und Bewegung, durch
ihn empfangend und gebend, so wie Gott die Welt; sie
wendet sich in sich selbst zurück, gedenkend, schauend und
liebend, was in ihr ist, das ewige Urbild der Welt und
das Abbild Gottes des Dreieinigen.

IV. Stellung in der pliilosopliia perennis
Es obliegt uns noch zum Schlüsse, die Ausführungen

des Claudianus in den historischen Rahmen der philoso-
sophia perennis einzufassen, den historischen Unterbau
seiner Gedankenbildungen aufzuzeigen, den Lauf der Eäden
zu verfolgen, welche seine Psychologie mit Vorwelt und
Nachwelt verknüpfen.

Augustinus erlebte noch den Einfall der Vandalen in
Afrika und damit den Anprall jener Welle, welche, von
Süden nach Norden sich wälzend, alles Kulturleben
verschüttete. Die Völkerwanderung war bereits über Afrika
und Italien hingegangen, wo der Geist Leo des Großen wie
ein Genius des Papsttums über den Trümmern schwebte.
Das ganze wissenschaftliche Leben hatte sich in Südgallien
konzentriert, wo man eifrig besonders augustinisches Ge-

1 quodlibet ergo corpus etiamsi clausuni manu in exterioribus
suis per totum tangatur, in interioribus certe non tangitur. hinc patet
oinne corpus totum simul tangi non posse, nec uno in loco esse quam-
libet minimum totum posse, ut puta granum papaveris aut quotalibet
pars grani ipsius quod illic non habet inferiora sua, ubi superiora,
nec illic dextra ubi sinistra, nec anteriora illic ubi posteriora certum
est... mirum autem videtur iuxta necessitatem localitatis temporum,
sicut supra disserui, quod anima totum corpus tota vegetat, et toto
nihilominus vivente corpore totoque sentiente per minimam partem
corporis, quod est visus, tota simul accipit formas et per eiusdem
corporis partem, quod est auditus, tota simul accipit voces et per
exiguum narium membrum sentit tota fraglantias et per gustandi
sensum tota diiudicat saporum differentias et calida vel frigida sumtno
tantum digiti tota discernit. Engelbrecbt a. a. 0. p. 67, Z. 16 fi,



„De statu animae libri très" 491

dankengut aufarbeitete. Prosper Aquitanus, der Augustin als
columna veritatis ubique conspicua und als specialis iidei
patronus feiert, Yinzentius von Levin, Eucherius, Salvianus,
Sidonius Apollinaris sind die Vertreter des dortigen
literarischen Schaffens 1.

Der altbewährte pythagoreische Studiengang bildet die
Grundlage der wissenschaftlichen Arbeit : Grammatik,
Dialektik, Rhetorik, Musik, Geometrie und Arithmetik und
zuletzt Philosophie waren die Disziplinen der damaligen
Schulbildung2. Methode und Inhalt der Bildung wurzelten
in der Tradition. Der Bildungsschatz war ein Erbgut und
aus dem Schachte der Vergangenheit mußte die reine Wahrheit

gehoben werden 3.

Dieser Auffassung gemäß hat Claudianus auch fast das

ganze zweite Buch seiner Schrift dem historischen Nachweise

der Richtigkeit seiner Aufstellungen gewidmet.
Pythagoras und Piaton sind ihm die Träger griechischer
Geistesarbeit, geminae primum Graeciae classicum multi-
sona Pythagoraeorum tuba et lituuin Piatonis 4.

Aus der Schule des Pythagoras, der selbst keine
Schriften hinterlassen hat, sind mit wörtlichen Zitaten
vertreten 5 :

Philolaos von Tarent,
Archytas von Tarent,
Hippon von Metapontus.

1 cf. Haffner, Grundlinien der Geschickte der Philosophie.
Mainz 1881, p. 881 ff.

2 Video enim os Bomanum non modo neglegentiae, sed pudori
esse Bomanis, grammaticam uti quandam barbaram barbarismi et
solvecismi pugno et calce propelli, dialecticen tamquam Amazonem
stricto decertaturam gladio formidari, rhetoricam ac si grandem do-
minam in angusto non recipi, musicen vero et geometricam et arith-
meticam très quasi furias despui, posthinc philosopbiam uti quoddam
ominosum bestiale numerari. Ep. ad Sapaudum bei Engelbrecht a. a.
O. p. 204, Z. 22 ff.

3 quisquis enim recentiorum aliquid dignum memoria scrip-
titavit, non et ipse novitios legit, illi ergo reventilandi memoriaeqne
mandandi sunt de quibus isti potuere proficere quos miramur. Ep. ad
Sapaudum bei Engelbrecht a. a. 0. p. 206, Z. 8 ff.

4 Engelbrecht a. a. 0. p. 105, Z. 2 f.
s cf. Index scriptorum a Claudiano Mamerti laudatorum Engelbrecht

a. a. 0. p. 207—208 und Index nominum Engelbrecht a. a. 0.
p. 209 -211.



492 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Nur dem Namen nach angeführt sind:
Archippus,
Epaminondas,
Aristäus,
Gorgiades,
Diodor.
Yon den Dialogen Piatons, von dem Claudianus

rühmt, daß er von den Ägyptern und Brahmanen und von
den Erben des Pythagoras seine Weisheit geholt habe1, der
als vir excellentis ingenii, philosophus admodum princeps,
apex culmenque philosophiae2 gefeiert wird, sind Phädon
und Phädrus zitiert, Hipparchus, Laches, Protagoras,
Symposion, Alcibiades, Gorgias, Criton und Timäus werden nur
genannt. Ob Claudianus Piatons Schriften gelesen oder sie
bloß aus Apuleius de dogm. Plat, kennen gelernt hat, aus
dem er an einer Stelle (Engelbrecht a. a. 0., p. 123, Z. 17 Bf,)
Platonisches zitiert, ist nicht zu entscheiden.

•

Die römischen Philosophen, denen doch Claudianus
zeitlich und örtlich näher stand, werden wohl gelobt, wie
die beiden Sextier, Yater und Sohn, Yarro und die beiden
Cato, aber sie kommen nicht selbst zu Worte. Aus Cicero
de orat. und Sallust, des philosophischen Historikers, de
lat. werden Stellen angezogen.

Gregor von Nazianz ist der einzige griechische
Kirchenvater, der bei Claudianus genannt wird. Ihm folgt
Ambrosius und eröffnet den Zug der lateinischen Yäter,
der mit Eucherius schließt, den der Autor persönlich
gekannt und gehört hattes.

Aurelius Augustinus, et acumine ingenii et rerum
multitudine et operis mole veluti quidam Chrysippus argu-
mentandi virtute aut Zenon sensuum subtilitate aut Yarro
noster voluminum magnitudine*. Augustinus spricht uns aus
jeder Zeile an, ihn ruft uns jeder Gedanke bei Claudianus
ins Gedächtnis. Claudianus muß von augustinischem Geiste
so durchdrungen gewesen sein, daß ihm nicht bloß augu-

1 Ep. ad Sapaudum bei Engelbrecht a. a. 0. p. 204, Z. 10 ff,
3 Engelbrecbt a. a. 0. p. 124, Z. 1 ; p, 127, Z. 3; p. 204, Z. 10.
3 Engelbrecht a. a. 0. p. 135, Z. 12 ff : mihimet vivente doctrina

et praesentaneis coram disputationibus cognitum, non porro nuntiis
aut lectione conpertum.

4 Engelbrecht a. a. 0, p. 133, Z. 10 ff.



„De statu animae libri très" 493

stinische Gedanken, sondern sogar augustinisclie Worte in
die Feder flößenh

Ans dem Geiste jenes Mannes heraus, der sich selbst
in mühevoller Arbeit zur Erfassung des Unkörperlichen
durchgerungen, der von sich selbst gesteht: „daß ich mir,
-wenn ich Gott denken wollte, Körpermassen vorstellen
mußte und glaubte, es könne nichts existieren, als derartiges,
das war der gewichtigste und fast der einzige Grund des

Irrtums, den ich nicht vermeiden konnte2," läßt sich die
ganze Frische und Kraft der claudianischen Darlegung
verstehen, wie sie nur aus einem eigenen Erleben erfließen können.

Mit Augustinus teilt die Schrift des Claudianus den
allenthalben durchbrechenden mystischen Zug nach innen
und oben. Noli foras ire, in te redi, in interiore homine
habitat veritass. Dieser Gedanke klingt nach in der geheimen
Rede Gottes an die Seele, wie sie sich selber durchforschen
soll, in der stets wiederkehrenden Mahnung, die Seele solle
von den Körpern zu sich zu kommen und sich zu Gott zu
erheben suchen4. Der Weg zu Gott geht vom Äußeren zum
Inneren, vom Teile zum Ganzen, von der sinnlichen
Erkenntnis durch den Körper zur intellektuellen Erkenntnis
durch die Seele an sich, von der Lebenskraft über die
Empfindung und das Gedächtnis zum Erkennen und Wollen
und zu dem, worauf Erkennen und Wollen hingeordnet sind,
zu Gott. Denn Gott ist das Leben der Seele, wie die Seele
das Leben des KörpersB. Sie ist ein Bild des Dreieinigen,
vermöge der in sie gelegten Trias von memoria, intellectus
und voluntas6. Aber trotzdem ist sie nicht Gott, weil bloß
ein Bild und Geschöpf, sondern sie steht zwischen Gott
und der Körperwelt7.

1 vgl. z. B. De statu animae lib, I, cap. XXI (über das
Gedächtnis der Tiere). Conf. lib. X, cap. 17, 2 ; De stat. an. lib I, cap. XXII
und Conf. lib. X, cap. 8 ff.

3 Conf. lib. V, cap. 10, 20.
3 De vera relig. 72.
4 De stat. an. lib. I, cap. XIV, XXI, XXII, XXIV, XXVI,

XXVII; lib. II, cap. V; lib. III, cap. III, XI.
6 Conf. lib. X, cap. 6,10; lib, III, cap. 6, 11; — De statu animae

lib. Ill, cap. VII.
3 Conf. lib. XIII, cap. 11, 12; De civ. Dei lib. XI, cap. 26; De

Trin. lib. IX, cap. 4 und lib. XIV, cap. 12; — De stat. an. lib. I,
cap. XXVI; lib. II, cap. VI.

1 De civ. Dei lib. V, cap. 9, 4; — De stat. an. lib. I, cap. V.



494 Des Olaudianus Mamertus Schrift:

Auch in der Auffassung der Welt finden wir Clau-
dianus auf augustinischen Spuren. Die Abhebung des
Gedanklichen vom Sinnlichen durch die Zahl *, die Ausgießung
göttlicher Weisheit über die Kreatur in Maß, Zahl und
Gewicht2, welche gleichsam als platonische Ideen im
göttlichen Sein sich finden3 und im Zählbaren, Meßbaren und
Wägbaren von uns erkannt* werden, da Gott nach jenen
sie gebildet5, so daß sie sind, weil Gott sie erkannt hat6,
treffen wir bei Augustinus allenthalben.

Wie ihm Augustinus Führer gewesen in der Betrachtung

der beiden Hauptrichtungen der menschlichen
Betätigung, in seiner Annäherung an Gott und in der
Auffassung der Welt, so mußte sich auch seine Anschauung
über das Wesen und die Tätigkeit der Menschenseele mit
der augustinischen decken. Und in der Tat finden sich
zahlreiche Parallelstellen bei Olaudianus in bezug auf
Gedanken und Wortlaut.

In Augustinus laufen die Fäden der Gedanken der
Vorzeit zusammen, in ihm konnte Olaudianus Pythagoras
und Piaton wiederfinden. So ruht die claudianische
Gedankenmasse ganz auf Augustinus, ohne dadurch an
Originalität zu verlieren, so daß sich von Olaudianus sagen
läßt, was Willmann vom hl. Augustinus schreibt7 : „Er faßt
die schöpferischen Gedanken an der Wurzel und leitet deren
Triebkraft in den eigenen Geist hinüber." Nicht ein Becken
abgestandener Gedanken Augustinus, sondern ein Quell, aus
welchem Augustins Gedanken mit ursprünglicher Kraft und
Frische quellen, ist die Darstellung des Olaudianus.

Aus seinem Verhältnisse zu jenem großen Denker
ergibt sich die Stelle im Entwicklungsgange der philosophia
perennis, welche wir Olaudianus zuweisen müssen. Er ist
auf dem Wege zur Scholastik und darum finden wir neben

1 De lib. r.rb. lib. II, cap. 11, 80ff.; — De stat. an. lib. I,
cap. XXV.

2 De natura boni 8 ; — De stat. an. lib. II, cap. III ff.
3 De stat. an. lib. I, cap. XXV ; lib. II, cap. IV ff. — Guaest.

act. 46, 1.
* De stat. an. lib. II, cap. III, cap. VI.
5 De stat. an. lib. II, cap. III, cap. VI.
* De stat. an. lib I, cap. XI; lib. III, cap, XII; — Conf XIII,

cap. 38, 53; De Trin. lib. XV, cap. 13; De civ. Dei lib. XI, cap. 10.
' Willmann, Gesch. d. Idealismus, Braunschweig 1907, II2, 233.



Zur Geschichte und Philosophie 495

Ausführungen feuriger Tradition auch Stellen kühler
Spekulation, neben rhetorischen Partien strenge Syllogismen
und steife Termini. Er steht auch örtlich der künftigen
Hochschule der Scholastik, der Sorbonne, näher und lebt
unter den Yätern ihrer großen Denker und Lehrer.

ZUR GESCHICHTE UND PHILOSOPHIE
DES PSYCHOPHYSISCHEN PARALLELISMUS

Von Dr. ERNST HERZIG

Unter den berücksichtigungswerten philosophischen
Streitfragen der letzten Jahrzehnte nimmt die Frage:
psychophysische Wechselwirkung oder psychophysischer
Parallelismus eine wichtige Stelle ein, Jene ist die Lehre,
daß Seele und Leib zwei verschiedene Substanzen sind,
welche derart zu einer Einheit sich zusammenschließen, daß
sie einander kausal beeinflussen. Einerseits habe die Seele
Einfluß auf die physisch-physiologischen Prozesse des
Körpers, anderseits erfahre sie aber Einfluß von Seite der
körperlichen Vorgänge. Es wird also in dieser
Wechselwirkungslehre ein dualistischer Realismus ausgesprochen,
der in allen Änderungen der diesbezüglichen Anschauungen
immer als der feste Kern erscheint. Selbst die in unseren
Lehrbüchern der Philosophie genannten Altmaterialisten
stehen auf dem Standpunkte des dualistischen Realismus:
denn nicht darin unterscheiden sich dieselben von der Mehrzahl

der Philosophen ihrer Zeit, daß sie vielleicht den
Wesensunterschied der seelischen und der körperlichen
Substanz leugneten, sondern daß sie die Möglichkeit verfechten,
die seelische Substanz sei aus der körperlichen
hervorgegangen. Die Schule des Aristoteles erklärte nun die
Tatsache, daß zwei verschiedene Substanzen, wie es Seele und
Leib sind, in einem kausalen Abhängigkeitsverhältnisse in
bezug auf ihre Tätigkeiten stehen, durch die Annahme, daß
die Seele die Form des Körpers sei, das innere Seinsprinzip
des beseelten Körpers.

Diese Ansicht der aristotelisch-scholastischen
Philosophenschule vertrete auch ich. Wenn ich also im folgenden
von einer Wechselwirkung zwischen Physischem und
Psychischem rede, will ich damit den Gegensatz dieser Lehre
zum psychophysischen Parallelismus im Auge behalten


	Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres" [Fortsetzung]

