Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit
besonderer Berilicksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

Autor: Kopp, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762693

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral 445

VATERLAND UND VATERLANDSLIEBE
NACH DER CHRISTLICHEN MORAL MIT BESON-
DERER BERUCKSICHTIGUNG DES HL. THOMAS
Von Dr. ROBERT KOPP

(Fortsetzung von p. 297—332)

d) Stellung der Vaterlandsliebe in der Summa theologica

Wie reiht nun Thomas die Vaterlandsliebe ein in
sein theologisches Lehrgebéude?

Der heilige Lehrer geht stets vom Grundsatze aus,
dafl alle Rechte und Pflichten des Menschen sich ableiten
lassen von jenen konstanten Verhiltnissen, in welche der
Mensch zufolge der matiirlichen Ordnung gesetzt ist.

In der ,prima pars“ der Summa theologica beweist
der hl. Thomas die Existenz Gottes, des ersten Bewegers,
der ersten Ursache?, des Urbildes, von dem alle geschaffenen
Dinge beursacht sind?, zu ihrem Ziele gefiihrt, regiert und
erhalten werdens?.

Nach dem Grundsatz ,principium est finis“+ ist diese
erste Ursache, Gott, auch Ziel und letzter Zweck aller
Dinge. Jedes Geschopf, besonders aber die verniinftige
Kreatur, der Mensch, hat den Zweck, des Schopfers Willen
zu tun, ihn zu ehren und zu ihm zuriickzugelangen. Des
Menschen principium ist auch sein finiss, Das bildet den
Gegenstand der ,secunda pars“.

. Auf jenem Wege zu Gott erhélt der Mensch Hilfe
und Kraft von Christus, welcher ja ,der Weg, die Wahrheit
und das Leben¢“ ist. Dartiber handelt die ,tertia pars“ der
Summa theologica.

Des Menschen Weg zu Gott ist der Weg der Tugend?.
Tun die vernunftlosen Geschopfe den Willen ihres Schépfers

! est necesse ponere aliquam causam efficientem primam,
quam omnes D eum nominant. 1 q. 2 a. 8,

*1q. 44 a. 1—4.

*1 q. 108 a. 1--8.

* Ego sum alpha et omega, principium et finis, Apoe. 1, s.

5 yMotus creaturae rationalis in Deum.* Cf, 1, 2 Prolog. Vgl
1 q. 103 a. 4.

¢ Joh. 14, s.

? (Virtutes autem nihil aliud sunt quam perfectiones, quibus
ratio ordinatur in Deum, et inferiores vires disponuntur secundum
regnum rationis.) Vgl 1, 2 q. 63 a. 2,



446 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

kraft des Naturgesetzes, so soll der Mensch bewusst die vom
Schopfer ihm gegebenen Krifte und Anlagen nach dem Willen
Gottes gebrauchen, mit freiem Willen und eigener Selbst-
bestimmung?, Das ist der Weg des sittlich Guten, der Weg
der Tugend.

Die allgemeinen Richtlinien iiber diese Hinbewegung
der verniinftigen Kreatur zum Schopfer, d. h, iiber die
Tugend, gibt der hl. Thomas in der , prima secundae“,
die wir mit ,allgemeine Tugendlehre“ bezeichnen konnen 2.
In der ,secunda secundae“ werden die einzelnen Tugenden
im besonderen betrachtet. Es werden gleichsam die kon-
kreten Wege gezeigt, auf denen der Mensch durch dieses
irdische Leben zu seiner Bestimmung, zum letzten Ziele
gelangen soll.

Das Verhiltnis des Menschen zu anderen wird durch
die Kardinaltugend der Gerechtigkeit geregelt. Der heilige
Thomas gruppiert auch die Vaterlandsliebe unter
die Gerechtigkeit. Warum!

Bei Behandlung der einzelnen Kardinaltugenden geht
der hl. Lehrer so vor. Nachdem er Wesen und Begriff
einer Kardinaltugend erértert, ihr Subjekt, ihr Objekt und
ihren Akt allseitig erklart ha,t, frigt er nach den Teilen
der Kardinaltugend und unterscheidet bei jeder derselben:
1. integrale, 2. subjektive, 3. potentielle Teile.

Potentielle Teile einer Kardinaltugend nennt Thomas
jene Tugenden, welche teilweise dem Begriff einer Kardinal-
tugend entsprechen, teilweise aber nicht mit ihm {iberein-
stimmen. Er nennt sie auch ,virtutes annexae“ oder
der Kardinaltugend beigegliederte Tugenden 3.

Zum vollen Begriff der Gerechtigkeit gehoren nun
drei Stiicke:

1. Sie erstreckt sich auf einen anderen: ad alterum*.

2. Sie entspricht einer Schuldigkeit: debitum 5.

. Virtutes perficiunt nos ad prosequendum debito modo in-
clinationes naturales, quae pertinent ad ius naturale. Et ideo
ad quamlibet inclinationem naturalem determinatam
ordinatur aliqua virtus specialis. 2, 2 q. 108 a. 2.

* Lehre iiber die Leidenschaften, iiber die spezifisch menschliche
Handlung, tber deren #duflere Prinzipien (Gesetz und Gnade) und
innere Prinzipien (Habitus und Tugend).

* Vgl. 2, 2 q. 48 art. unic,

‘2,2q.58a..2.

*2, 2 q. b8 a. 10.



mit besonderer Berilicksichtigung des hl. Thomas 447

3. Sie erstattet dem anderen, was ihm gehért: aequale?.

Der Mensch schuldet nun am meisten demjenigen,
von dem er das Dasein hat, nimlich dem ,principium uni-
versale“, Gott. Da existiert ein debitum 1m hdochsten
‘Grade, so zwar, daf} der Mensch nicht entsprechend zuriick-
erstatten kann, was er empfangen hat. Der Psalmist faflt
diesen Gtedanken in die schinen Worte: ,Was soll ich dem
Herrn vergelten fiir alles, was er mir erwiesen hat2?% Der
hl. Thomas nennt daher die Religion an erster Stelle
unter den der Gerechtigkeit beigezéhlten oder annexen
Tugenden 3.

In zweiter Linie sind Eltern und Vaterland ,princi-
pium* ¢ unserer Existenz5 Nach der ,religio“ folgt daher
die ,pietas“ als potentieller Teil der Gerechtigkeit. Auch
bei diesen Tugenden, gegeniiber Eltern und Vaterland,
kann der Mensch nicht so vergelten, wie es eigentlich die
Gerechtigkeit verlangen wiirde. Daher z#hlt Thomas die
Elternliebe und Vaterlandsliebe zu den potentiellen Teil-
tugenden der Gerechtigkeit s,

- Das Wort ,pietas“ besagt, wie schon oben erwihnt
wurde, eine gewisse Zuneigung zu seinem Prinzip. Prinzip
der Generation aber ist der Vater und das Vaterland. Thnen
gegeniiber hat daher der Mensch die grofiten Dankes- und
Pietitspflichten. Der hl. Thomas fiigt hinzu: ,Vater aller
aber ist Gott ¢, Er bringt also die Vaterlandsliebe in sehr
enge Beziehung zur Religion. Beide sind als potentielle

12,2 q. b8 a. 11.

? Quid retribuam Domino pro omnibus quae retribuit mihi?
Ps. 116, 12.

... Et secundum hoe adiungitur iustitiae religio. 2,2 q. 80
art. unic.

* Der h. Thomas nenntes ,principium particulare®
2, 2 q. 122 a, b.

® Secundario vero nostri esse et gubernationis principium sunt
parentes et patria, a quibus et in qua nati et nutriti sumus.
2, 2 q. 101 a. 1.

® Sunt quaedam virtutes, quibus redditur alteri, quod debetur ex
necessitate legis, non tamen tantum, quia impossibile est; sicut
in honore, qui est ad Deum, quod facit religio; et qui ad parentes et
patriam, quod facit pietas. In Eth. b, .

" Pietas importat quamdam affectionem ad suum principium,
Principium autem generationis est pater et patria,
Et ideo oportet quod homo circa eos sit benevolus, Pater autem
omnium est Deus. In 1 Tim. 4 1. 2.



448 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Tugenden der Gerechtigkeit eingegliedert. Die Vaterlands-
liebe ist gewissermaflen eigeschlossen in der Religion, ist
eine logische Konsequenz derselben?; oder wie der Kom-
mentator Sylvius sich ausdriickt: ,die Gottesverehrung
heift Pietéat im eminenten Sinne und ist die
Ursache der wahren Vaterlandsliebe. Denn
dafl der Mensch die wahre Eltern- und Vater-
landsliebe iibe, dazu erzieht ihn die Religion,
durch welche wir Gott verehren. Derjenige
aber hat die wahre Vaterlandsliebe nicht, der
die Pflichten gegeniiber Gott, der unser aller
Vater ist, nicht gewissenhaft erfillt2“ Schon der
hl. Augustin hat darauf hingewiesen, dafs im griechischen
Sprachgebrauch das eine Wort edoéfleca sowohl Gottes-
verehrung als auch Eltern- und Vaterlandsliebe bedeute ®.
Aunch Tertullian nimmt ,pietas“ in diesem Sinne 4,

Nach dem hl. Thomas ist also die Liebe zum Vater-
lande dasjenige, was die Religion gegeniiber Gott und die
Elternliebe gegeniiber den Eltern ist. Die Tugend der Religion
oder die Religigsitdt offenbart sich in Glaube, Hoffnung
und Liebe und in Erfillung der Gebote Gottes. Die Eltern-
liebe ist die Grundlage und die Triebfeder dazu, dafl das
Kind seinen Eltern Ehrfurcht, Gehorsam und allenfalls
Unterstiitzung leistet. Die Vaterlandsliebe aber ist die 11
Gesinnung und Tat sich zeigende Wertschi-
tzung der Vorziige des Vaterlandes und der
daraus empfangenen Wohltaten5 Kst ist gewisser-
mafien ein Zuriickerstatten fiir das vom Vaterland Erhaltene.

Wie sich nun die wahre Elternliebe auch dadurch
offenbart, dafl ein Kind den Verwandten, d. h. den Per-

1, .. dicendum quod in maiori includitur minus. Et ideo cul-
tus qui Deo debetur includit in se, sicut aliquid particulare,
cultum qui debetur parentibus. 2, 2 q. 101 a. 1 ad 1.

? Hominem enim in parentes et patriam vere pium facit
religio qua Deum colimus: nec potest in eos pius esse sicut
oportet, qui in communem parentum et patriarum
parentem religiosus non est. Sylius, Comment, in S, Thom.
2, 2 q. 101.

* De Civ. Dei 10, 1.

4 5 Cont. Marcion, 8.

5 ... sicut religio est quaedam protestatio fidei, spei et cari-
tatis, . .. ita etiam pietas est quaedam protestatio cari-
tatis, quam quis habet et ad parentes et ad patriam.
2,2 q. 101 a., 3 ad 1



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 449

sonen, welche den Eltern am néchsten stehen, Ehrfurcht
erweist!, so folgt aus der Vaterlandsliebe das wohlwollende
Verhalten gegen die Mitbiirger 2.

Mit Recht hat also der hl. Thomas die Vaterlands-
liebe als Teiltugend der Gerechtigkeit beigegliedert. Denn
teilweise kommt sie mit der Gerechtigkeit iiberein3, teil-
weise aber nicht+,

III. Abschnitt. Die Vaterlandsliebe in ihren
Teiltugenden

Wir haben bis jetzt gezeigt, was Vaterlandsliebe be-
deutet im Sinne des hl. Thomas und seiner Hauptquellen.
Wie wir nun oben den Begriff ,Vaterland“ nicht nur an
sich, sondern auch in seinen Elementen zu erkldren gesucht,
so fragen wir uns auch hier, wie die Vaterlandsliebe in
ihren Teiltugenden zutage trete.

1. Kapitel. Die Gerechtigkeit und die ihr
beigegliederten Tugenden

Thomas hat die Vaterlandsliebe als eine ,virtus
potentialis* unter die Gerechtigkeit eingegliedert. Er ist
hierin dem Aristoteles insofern gefolgt, als dieser die
Gerechtigkeit die Tugend schlechthin nennt und darunter
die eigentliche Vaterlandsliebe versteht. Der hl. Thomas
ergiinzt und veredelt diesen Gedanken?®. Er zitiert den Aus-
spruch des Aristoteles: ,Die glanzvollsten unter allen
Tugenden sind jene, welche allen Biirgern zunutze

' ... sicut pietas, quae principaliter debetur parentibus, se ex-
tendit ad omnes sanguine coniunctos, inquantum ex eisdem parentibus
descenderunt, et ulterius ad compatriotas, inquantum
communicant in natali solo; ita religio, quae Deo debetur,
se extendit quodammodo ad eos qui Dei imagine sunt insigniti, In
8 Sent. d. 33 q. 8 a. 4 quaest. 1 ad 2.

* ... cultus concivium, et omnium patriae amicorum. 2, 2
q. 101 a, 1.

est debitum; se habet ad alterum. Vgl 2, 2 q. 80.

* non reddit aequale. I, c.

* Vaterlandsliebe ist ihm mehr als Gerechtigkeit. Sie ist eine
Tugend (pietas), die nicht nur dort eine Pflicht erkennt, wo Gesetze
mahnen, sondern die noch aus edleren, hoheren Motiven
das Wohl des Vaterlandes erstrebt (vgl unten: Dank-
barkeit), Vgl. 2, 2 q. 101 a. 3.

Divus ThomasI. (Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVIIL.) 29



450 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

kommen. Denn Sache der Tugend ist es, anderen wohl
zu tun. Mit Recht werden die Tapferen und die Gerechten
mit Ehren ausgezeichnet. Die Tapferkeit ist den anderen
niitzlich im Kriege, die Geerechtigkeit aber im Kriege sowohl
als im Frieden. Der Gerechtigkeit gebiihrt also der Vor-
zug“1, Mit Aristoteles sagt auch Thomas von der Ge-
rechtigkeit, ithre Schonheit tibertreffe den Glanz des Morgen-
und des Abendsternes 2

Offenbar ist auch Cicero unter dem Einflufl der
Aristotelischen Tugendlehre, besonders bei Behandlung der
Grerechtigkeit, Auch er gebraucht das Wort, in der Gerech-
tigkeit sei der grofite Glanz und diese Tugend sei es, die
den guten Mann ausmache 3.

Mit Aristoteles fibereinstimmend nennt der heilige
Thomas die Gerechtigkeit in gewissem Sinne die Tugend
schlechthin¢, Er geht dabei vom Gedanken aus, daf} das
Wohlergehen des Teiles immer auch dem Ganzen zukommt,.
Daher kann jedes Gut des Einzelnen auf das Gesamtwohl
hingecrdnet werden. Das gilt vor allem von der mensch-
lichen Titigkeit, speziell von der Tugend. Indem die legale
Gerechtigkeit alle anderen Tugenden auf das bonum com-
mune hinordnet, stellt sie alle Tugenden in den Dienst
der Vaterlandsliebe?®.

Zur Vaterlandsliebe, zur wahren Biirgertugend, gehort
nun ganz besonders, dafl man nicht nur zum Besten der
Gresamtheit tétig sei, sondern dafd man auch gegeniiber den
Teilen, gegeniiber der Familie und den Einzelpersonen jene
gleiche Gesinnung an den Tag lege G.VMittels der legalen
(terechtigkeit, die aus diesem Grunde auch ,virtus gene-
ralis“ " genannt wird, kommt der Vaterlandsliebe jede Tugend

' Vgl. in 6 Eth. 1 u, die folg. Anm,

*Praeclarissima virtutem videtur esse iustitia, et
neque est Hesperus neque Lucifer ita admirabilis. 2, 2 q. 68 a. 12,

! In iustitia est maximus virtutis splendor, ex quo boni
viri nominantur, De offie. I 7,

* Justitia est omnis virtus. Inb Eth, 1. 2; 2, 2 q. b8 a. 6:
institia legalis dicitur esse virtus generalis, inquantum scilicet
ordinat actus aliarum virtutem ad suum finem.

* justitia legalis est perfecta virtus...; includit omnem vir-
tutem. Ad eam enim pertinet uti virtute ad alium. In 5 Eth, 1, 2

®1,2q. 61 a. b ad 4.

" actus omnium virtutem possunt ad iustitiam pertinere secun-
dum quod ordinat hominem ad bonum commune. Et quantum ad hoc
iustitia dicitur virtus generalis 2, 2 q. 68 a. b,



mit besonderer Berticksichtigung des hl. Thomas 451

zugute! und je tugendreicher der Biirger ist, um so tiefer
gegriindet ist seine Vaterlandsliebe. Denn die Tugenden sind
miteinander verbunden? und der Biirger, der im Privatleben
gewissenhaft seine Pflicht tut und nach Recht und Gerech-
tigkeit lebt, der wird zur gegebenen Stunde auch den Edel-
sinn und die Kraft in sich haben, Opfer zu bringen fiir das
Vaterland. Der tugendhafte Mann hat auch die rechte Vater-
landsliebe 3.

Wie wir oben gesehen, hat ein wahres Gesetz kein
anderes Ziel, als ebenfalls das Gesamtwohl zu férdern. Das
Gesetz ist die auflere Norm, welche die Akte hinordnet zum
bonum commune. Die Tugend der Gerechtigkeit ist im
Biirger gleichsam die innere Norm, nach welcher er selbst
alle anderen Tugenden, all sein Ko6nnen, all seine Kraft
auf das Gtesamtwohl hinordnet. Es bezwecken also die Ge-
rechtigkeit im weiteren Sinne und das Gesetz das Gleiche,
nimlich das Gesamtwohl. Daher heifdt erstere auch ,legale
Gerechtigkeit“ Durch sie stimmt der Biirger mit dem Ge-
setz iiberein (concordat legi).

Als schweres Unrecht gegen das Vaterland, weil gegen
die Gerechtigkeit, bezeichnet Thomas den Selbstmord.
Nicht nur sich selbst, sondern Gott und dem Vaterland tut
der Selbstmérder unrecht. Denn wie der Teil zum Ganzen,
so gehort der Einzelne zur menschlichen Gesellschaft Was
er ist und hat, dankt er zum grofien Teile der Gesellschaft.
Er soll daher seine Kraft zum Nutzen derselben, zum Wohle
des Vaterlandes gebrauchen; er soll gleichsam riickerstatten
fiir das, was er empfangen. Mit dem Selbstmord entzieht
er sich feige dieser Pflicht*,

Ahnlich wie Aristoteles vom gerechten Biirger ver-
langt, diejenigen vor Gericht zu ziehen, die gegen das Vater-
land Unrecht veriiben, so bezeichnet es auch der heilige

Vgl 1,2 q. 96 a. 8 ad 2,
1, 2 q. 66 a. L.

.+ . impossibile est, quod aliquis homo sit bonus, nisi sit bene
proportionatus bono communi: nec totum potest bene con-
sistere nisi ex partibus suis bene proportionatis. Unde impossibile est
quod bonum commune civitatis bene se habeat, nisi cives sint
virtuosi (1,2 q. 92 a 1 ad 2).

4 guaelibet pars id quod est. est totius, Quilibet autem homo
est pars communitatis: et ita id quod est, est communitatis.
Unde 1 hoc quod seipsum interficit, iniuriam communitati
facit: 2,2 q. 64 a. b, Vgl. in 6 Eth, cap. ult. a prine.

1
2
3

29*



462 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

I

Thomas als Sache der Gerechtigkeit und der Vaterlands-
liebe, ein Unrecht oder ein Verbrechen dann der Obrigkeit
anzuzeigen, wenn die Nichtanzeige dem Vaterland zum Nach-
teil wire1,

Eine weitere Teiltugend der Gerechtigkeit und eine
notwendige Bedingung echter Vaterlandsliebe ist die Ho ¢ h-
achtung der Oberen.

Wie in der religio die Eltern- und Vaterlandsliebe
gewissermafden als Kern eingeschlossen ist, so schlief3t letz-
tere die Hochachtung der Vorgesetzten in sich 2,

Wir sind bei der Frage, was das Vaterland sei, yon
dem Begriff ,principium¥ ausgegangen und haben als
Prinzipien unseres Daseins bezeichnet: Gott, Eltern, Vater-
land 8.

Gott ist das universelle ,principium“, Wie nun dem
menschlichen Vater der Begrlff' nprincipium® in partikulérer
Weise zukommt, so kommt derjenigen Person, welche eine
Art Vorsehung auf uns austibt, in partikulirer Weise das
Priadikat ,Vater* zu; jenen Ménnern némlich, die kraft
ihres Offentlichen Amtes uns regieren sollen. Sie kénnen in
gewissem Sinne , Viiter“ ¢+ genannt werden, weil Vatersein so
viel heifSt als: Prinzip der Erzeugung, Erziehung,
Ausbildungundalles dessen sein, was zur Voll-
entwicklung des Menschenlebens gehort. Nun
ist aber eine Person, die in Amt und Wiirde steht, auch
in gewissem Sinne unser ,principium®, auch mitbeteiligt am
Bilden der Personlichkeiten, némlich in bezug auf Fiithrung
und Leitung des offentlichen Lebens, so der Fiirst in bezug
auf die Staatsgeschifte, der Heerfiihrer in Kriegssachen.
Alle diese Médnner koénnen in gewissem Sinne Viater genannt

12, 2 q. 68 a. 1.

* ...sicutsub religione, per quam cultus tribuitur Deo, quodam
ordine invenitur pietas, per quam coluntur parentes; ita sub
pietate invenitur observamntia, per quam cultus et homnor
exhibetur personis in dignitate constitutis. 2, 2 q. 102 a.

® Der hl. Thomas legt dieses Schema wprincipium esse'J auch
bei anderen Traktaten zugrunde, so bei Behandlung der Dankbarkeit.
wo er nach dem jedesmaligen Grund der Dankesschuld frigt (causa
debiti): Deus...pater...persona quae dignitate prae-
cellit... benefactor. 2,2 q. 106 a. 1. Vgl. 2, 2 q. 80.

* Princeps comparatur ad patrem sicut universalis virtus ad
particularem, quantum ad exteriorem gubernationem: 2,2 q. 102 a.8 ad 1,



mit besonderer Beriicksichtigung des hl, Thomas 453

werden wegen der Sorge, die ihnen anvertraut ist, und die
der elterlichen Sorge #hnlich ist1.

‘Wie wir nun den Eltern Ehrfurcht und Liebe schulden
als dem ,principium naturale“ unseres Daseins, so sind wir
auch den in Amt und Wiirde stehenden Ménnern zu Ehrer-
bietung, Hochachtung und Gehorsam verpflichtet 2. Unter
die Observantia (Hochachtung) gruppiert der hl. Thomas
den Gehorsam.

Die biirgerlichen oder Staatsgesetze sind eine Fol-
gerung aus dem ewigen Gesetz (conclusiones). Wie nun
der Mensch dem ewigen Gesetz (d. h. Gott) und der sub-
jektiven Teilnahme des Naturgesetzes (d. h. dem Ausspruch
der Synteresis : das Gute 1st zu tun! das Bose ist zu meiden!)
zu gehorchen im Gewissen verpflichtet ist, so hat auch der
Biirger die Gewissenspflicht den Staatsgesetzen
Gehorsam zu leisten. Wesentlicher Bestandteil wahrer
Vaterlandsliebe ist daher: Beobachtung der vaterlindischen
Gtesetze. Dieser Gehorsam entspricht einem vom Schépfer
intendierten Weltgesetz: Das Niedrigere soll dem Einfluf}
des Hoheren unterworfen sein! So sind auch im Bereiche
des sozialen Lebens nach einem #&hnlichen natiirlichen Ge-
setze die Untergebenen gehalten, von den Vorgesetzten sich
leiten zu lassens, Objekt des Gehorsams sind also die Ge-
setze, Und da nun die Gesetze nichts anderes intendieren,
als das allgemeine Wohl und die Tugend der Biirger, so
kann der Gehorsam gegen die Gresetze als die Grundlage

! Sicut autem carmnalis pater particulariter participat ra-
tionem prinecipii, quae universaliter invenitur in Deo; ita etiam
persona quae quantum ad aliquid providentiam circa nos gerit,
particulariter participat proprietatem patris: quia pater est
principium et generationis et educationis et disciplinae, et omnium
quae ad perfectionem humanae vitae pertinent. Persona autem in
dignitate constituta est sicut principium gubernationis
respectu aliquarumrerum: 2, 2 q. 102 a. 1,

! excellentiae eorum qui sunt in dignitate constituti debetur
honor ratione sublimioris gradus; tim or autem ratione potestatis
quam habent ad coercendum, Officio vero gubernationis ipsorum debetur
oboedientia, per quam subditi moventur ad imperium praesi-
dentium; et tributa, quae sunt quaedam stipendia laboris ipsorum,
2,2 q. 102 a. 2 ad 8.

3 jta etiam in rebus humanis ex ordine iuris naturalis et divini
tenentur inferiores suis superioribus oboedire. 2, 2 q. 104 a. 1.



454 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

aller anderen Biirgertugenden, als das Fundament der Vater-
landsliebe betrachtet werden 1.

Es ist demgemifd unter ,Gehorsam des Biirgers“ nicht
nur die duflere Erfillung des vorgeschriebenen Aktes zu
verstehen, sondern die aus innerer (Gesinnung kommen:
die Unterwerfung unter das Gesetz, nicht nur eine blof3
materielle, sondern eine formelle Gesetzeserfiillung, nicht
nur #uflere Legalitdt, sondern innere Moralitdt, die G e-
sinnung, die Bereitschaft, dem allgemeinen Wohl
des Vaterlandes zuliebe alle Gesetze zu erfiillen 2.

Nach dem Worte des hl. Paulus: ,Omnis potestas a
Deo“ 3 betrachtet Thomas es als Widerstand gegen Gottes
Ordnung ¢, wenn ein Biirger den vaterlindischen (Gesetzen
nicht gehorcht 5.

Dabei kommt die persénliche Giite oder Schlechtigkeit
des Gresetzgebers nicht in Betracht. Auch einem schlechten
Menschen, der aber von Rechts wegen ein fiirstliches oder
sonst gesetzgeberisches Amt verwaltet, hat man Gehorsam
zu leisten ®, Auch seine Gewalt kommt von Gott?.

Nach der Lehre des hl. Thomas verpflichtet ein Ge-
setz einzig dann nicht im Grewissen, wenn es nicht auf das
allgemeine Wohl hingeordnet ist oder wenn dessen For-
derung aufler der Macht des Gesetzgebers steht, oder wenn
es ungleichmiflige Forderungen stellt an die Biirger in
gleicher Bedingung 8. Aber auch fiir diesen Fall fiigt Thomas
eine wichtige Bedingung hinzu: Nur dann darf einem
solchen Gesetze der (Gtehorsam verweigert werden, wenn

12,2q. 104 a. 3 ad 2.

*...ad oboedientiam requiritur, quod impleat aliquis actum
justitiae, vel alterius virtutis, intendens implere praeceptum: 2, 2
q. 104 a, 2 ad 1.

* Rom. 18, 1.

4 Dei ordinationi resistit. 1, 2 q. 96 a. 4 ad 1.

S...reus quantum ad conscientiam. Vgl Leo XIIL
Encyecl. 29. Juni 1881!

® Dem entgegen lehrten Wicliff und Hufl, Fiirsten und
Gesetzgeber verlieren die Vollmacht, wirksame, fiir das Gewissen
bindende Gesetze zu geben, wenn sie personlich schlecht oder un-
gliubig seien (nullus est dominus civilis, dum est in peccato mortali.
Wicliff p. 156).

* Inquantum habet de iustitia, intantum habet de lege. 1, 2
q. 95 a. 2.

®sicut Augustinus dicit, in libro de Lib, Arb. 1, 5; lex
esse non videtur, quae iusta non est. 1, 2 q. 96 a. 4.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 455

nicht aus dieser Weigerung Argernis und Aufruhr
zu befiirchten sind 1. Der hl. Thomas setzt also auch hier,
wo es sich um ungerechte Gesetze handelt, das Wohl des
Vaterlandes an die erste Stelle. Selbst einem ungerechten
(Gesetze, selbst einer ,violentia“ soll der Christ sich fiigen,
selbst mit Verzicht auf eigenen Vorteil und eigenes Recht,
wenn er damit gréfleres Unrecht dem Vaterlande ersparen
kann 2. Das ist ganz im Sinne der hl. Schrift.

Der hl. Thomas zitiert hier auch direkt die wich-
tigsten Schriftstellen, so jenes Pauluswort an Titus:
» Lirmahne sie (die Glaubigen), den Fiirsten und Vorgesetzten
untertan zu sein, den Befehlen Gehorsam zu leisten, zu
jedem guten Werke bereit zu sein 3 und jenes apostolische
Mahnwort des hl. Petrus: ,Seid untertan aller mensch-
lichen Ordnung um Gottes Willen, sei es dem Konig, sei es
dem Oberherrn oder den Statthaltern oder solchen, welche
von ihnen abgeordnet sind“+ Der hl. Thomas begriindet
diesen Grehorsam gegen die Obrigkeit in folgendem schénen
Gedanken: Was vom Schopfer angeordnet, das ist durch
den Vermittler Jesus Christus nicht aufgehoben, sondern be-
festigh worden, Deshalb ist der Christ um so mehr zum
Gehorsam gegen die weltliche Obrigkeit verpflichtet 5,

Nur in einem Faile muf} der Gehorsam verweigert
werden, dann nédmlich, wenn der Vorgesetzte etwas verlangt,
was gegen Gottes Gebot, gegen die moralische Ordnung
direkt verstofst. Im Anschlufd an das Apostelwort: ;Man mufd
Gott mehr gehorchen als den Menschen“$, fiihrt Thomas
die Begriindung aus. Gott dem Herrn ist der Mensch in
allen Dingen schlechthin unterworfen, sowohl in bezug auf

L

', .. nisi forte propter vitandum scandalum et
turbationem (propter quod etiam homo iuri suo debet cedere).

1, 2 q 96 a. 4.
* propter quod etiam homo suo iuri debet cedere. 1, 2
q. 96 a. 4.

® Admone illos, principibus et potestatibus sub-
ditos esse. Tit. 8, 1. _

* Subiecti estote omni creaturae propter Deum, sive regi, quasi
praecellenti, sive ducibus tamquam ab eo missis. 1 Petr. 2, 13,

* Ordo autem iustitiae requirit ut inferiores suis superiori-
bus oboediant: aliter enim non posset humanarum rerum status con-
servari, Et ideo per fidem Christi non excusantur fideles quin prin-
cipibus saecularibus oboedire teneantur. 2, 2 q. 104 a. 6.

¢ Act. ap. b, 29,



456 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

das innere Seelenleben als auch in bezug auf die #uflere
Tatigkeit. Daher schuldet der Mensch Gott Gehorsam in
allen Umstéinden und in allen Lebensverhiltnissen. Nie darf
er Gottes Gebot zuwiderhandeln. Den Vorgesetzten aber
ist der Mensch nicht schlechthin und unbedingt unterworfen,
sondern nur beziiglich gewisser Gebiete. In diesen Gebieten
sind die weltlichen Vorgesetzten Mittelspersonen
zwischen Gott und den Untergebenen. In bezug auf andere
Fragen aber (Seelenheil) stehen die letzteren unter Gott und
der von ihm direkt eingesetzten Obrigkeit, der Kirche 1.
Der hl. Thomas zitiert hier das schéne Wort aus der
Glossa ordinaria (Aug.): Wenn der Kurator etwas befiehlt,
mufdt du ihm etwa dann gehorchen, wenn es gegen das
Gebot des Prokonsuls ist? Und wenn der Prokonsul etwas
befiehlt und der Kaiser etwas anderes gebietet, wer zaudert
da, diesem zu gehorchen und auf jenen nicht zu achten?
Nun aber: Wenn der Kaiser etwas anderes gebietet und
etwas anderes (tott, dann haben wir diesem zu gehorchen
und auf jenes Gebot des Kaisers nicht zu achten

Unter die Observantia gruppiert der hl. Thomas als
weiteren T eil der Vaterlandsliebe die Erfiilllung der
Steuerpflichts,

Nach dem Vorbild des hl. Augustinus beweist
Thomas die Steuerpflicht vorerst aus der hl. Schrift. Neben
dem Wort des Heilandes: ,Gebet dem Kaiser, was des
Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist“ ¢, gilt ihm als wich-
tigste Schriftstelle Vers 6 und 7 aus dem 13. Kapitel des
Roémerbriefes. Der hl, Paulus zeigt an dieser Stelle, daf}
alle Gewalt von Gott kommt und dald es eine Naturnot-
wendigkeit ist, der staatlichen Gewalt untertan zu sein;
er weist darauf hin, dafl man sich dieser Naturnotwendig-
keit bewuf’t sein und nicht blofl aus Furcht vor Strate

'. .. Deo subiicitur homo simpliciter quantum ad
omnia, et interiora et exteriora: et ideo in omnibus ei oboedire
tenetur. Subditi autem non subiiciuntur suis superioribus quantum
ad omnia, sed quantum ad aliqua determinate 2, 2 q. 104
a, b ad 2,

* Glossa (ordin. Augustini serm. 6, de Verb. Dom. 8) super
illud: ,Qui potestati resistunt, ipsi sibi damnationem acquirunt.” 2, 2
q. 104 a. 5. :

' ...excellentiae eorum qui sunt in dignitate constituti debetur
honor . .. timor... oboedientia ...et tributa. 2, 2 q. 102 a, 2 ad 3.

* Matth, 22, 21,



mit besonderer Beriicksichtigung des hl, Thomas 457

den Gesetzen sich fiigen soll; dann fihrt er fort: ,Denn
deshalb auch leistet ihr Steuern.,. Gebet darum allen
das Gebithrende: Steuer, wem Steuer, Zoll, wem Zoll,
Furcht, wem Furcht, Ehre, wem Ehre gebiihrt!“ Der heilige
Thomas folgert aus diesen Worten des hl. Paulus, ,daf}
die Untergebenen das dem Fiirsten Geschuldete (also auch
die Steuern) als eine strenge Forderung der Gerechtigkeit
geben miissen‘ 1,

Neben diesen Autorititsgriinden fithrt Thomas andere,
in der Natur der Sache selbst liegende Griinde dafiir an,
dafl die Steuerpflicht eine Forderung der strengen, aus-
gleichenden Gerechtigkeit sei. Aus der Natur des Menschen
hat Thomas die Notwendigkeit der Gesellschaft und des
Staates geschlossen 2, Nun muf} aber der Staat, um sein Ziel
erreichen zu konnen, auch die notwendigen Mittel dazu
haben. Denn wie die Natur im Notwendigen nicht versagt,
so auch die Kunst3 nicht4, d. h. auch in der ethischen und
besonders in der sozialen Ordnung miissen die Mittel vor-
handen sein, ohne welche der Zweck nicht erreichbar ist,.
So fordert es das logische Denken. Was daher zur ge-
meinschaftlichen Erhaltung der Gesellschaft erforderlich ist,
das ist ebenso naturnotwendig. Daraus folgert der heilige
Thomas, dafd der Fiirst, iiberhaupt die rechtméaflige Obrig-
keit, das Recht hat, von den Untergebenen Steuern zu ver-
langen. Diesem Recht entspricht die Steuerpflicht auf Seite
der Untergebenen. Denn wenn die Gerechtigkeit verlangt,
dafl man jedem das Seine gebe und (die Obrigkeit) der Staat
das Recht hat, Steuern zu verlangen, so ist es eine Forderung
der Gerchtigkeit, dafl man dem Staate die Steuern, d. h.
das Seine gebe 5, Die Steuerpflicht gewissenhaft zu erfiillen,
gehort also zur wahren Tugend der Vaterlandsliebe.

Auch die Dankbarkeit spielt mit bei der Tugend
des Patriotismus. Der hl. Thom a s nennt es ein natiirliches

' In Rom. 13, 1. 1.

? De reg. Princ. 1, 1.

* Der Begriff ,Kunst® ist hier genommen als Gegensatz zu
Natur und besagt all dasjenige, was nicht durch die blofien Natur-
gesetze, sondern durch Vernunfttiitigkeit des Menschen zustande kommt;
pKunst® besagt hier die Zweckordnung im sozialen Leben gegeniiber
der Zweckordnung in der leblosen Natur.

H wéyvy pupsivas v @bow, Phys, 11 2,

* Vgl. Amberg Rudolf: Dije Steuer in der Rechtsphilosophie
der Scholastiker, p. 17 und 45.



458 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Gresetz, dall jede Wirkung zu ihrer Ursache zuriickkehre®.
Die Wirkung ist némlich immer hingeordnet zum Zweck
des Handelnden und dieser ist die Ursache der Wirkung.
Nun ist aber der Wohltiiter als solcher in gewissem Sinne
Ursache des andern, der die Wohltat empfingt. Es verlangt
daher die erwihnte Naturordnung, dafd derjenige, welcher
eine Wohltat erhalten, durch Danksagung sich zum Wohl-
titer zuriickwende, und zwar in der Weise, wie es den
Verhiltnissen des Empfingers sowohl, als jenen des Gebers
entspricht 2. Nun ist das Vaterland unser Mitprinzip, ist
gewissermaflen Mitursache unserer Personlichkeit. Jenes
natiirliche Gesetz verlangt daher auch hier, daf} die Wir-
kung zur Ursache zuriickkehre, d. h. daf} wir dem Vaterland
zuriickzuerstatten suchen fiir das, was wir in so reichem
Mafle empfangen. Das geschieht dann, wenn wir die Wohl-
taten, die Giiter und Vorteile des Vaterlandes wiirdigen und
anerkennen, unsere Pflichten gegen die Gemeinde, die Nation
und die staatliche Obrigkeit erfiillen 3. Es kommt hier, wie
iiberhaupt bei der Dankbarkeit, nicht so fast auf die Quan-
titdt der Leistungen, als auf die Gesinnung an4, Nie kann
der Mensch dem Vaterland in #quivalenter Weise danken,
was er von ihm empfangen. KEs gilt hier das gleiche, wie
gegeniiber den Kltern . .

Dafd die Dankbarkeit ein Moment der Vaterlandsliebe
ausmacht, hat uns schon die Begriffsbestimmung nach
Thomas gezeigt., Der hl. Lehrer spricht bei Behandlung

tomnis effectus naturaliter ad suam causam con-
vertitur. Unde Dionysius dicit I cap, de div. Nom., part. I. lect. I.
quod Deus omnia in se convertit, tamquam omnium
causa, 2, 2 q. 106 a. 3.

* Semper enim oportet quod effectus ordinetur ad finem agentis.
Manifestum autem quod benefactor, inquantum huiusmodi, est causa
heneficiati, Et ideo naturalis ordo requirit ut ille qui suscepit
beneficium, per gratiarum recompensationem convertatur ad bene-
factorem secundum modum utriusque. 1. c.

® Vgl. Begriffsbestimmung von Vaterlandsliebe: pietas est, per
quam . . . patriaeque benevolis officium et diligens tribuitur
cultus. 2, 2 q. 101 a. 1 sed cont. und ,In cultu autem patriae in-
telligitur cultus omnium concivium, et omnium patriae amicorum.“ I, c.

* gratiae recompensatio attendit magis affectum dantis quam
effectum. 2, 2 q. 106 a. b.

* Si ergo consideremus effectum beneficii, quod filius a parentibus
accepit, scilicet esse et vivere, nihil aequale filius recompensare potest.
2,2 q. 106 a. 6 ad 1,



mit besonderer Beriicksichtigung des hl, Thomas 459

der ,pietas“ von verschiedenartigen Schulden oder Ver-
pflichtungen, die man gegen jemand haben kanni, Nichst
Gott sei der Mensch den Eltern und dem Vaterland am
meisten verpflichtet2 Wie wir oben gesehen, ist es
Sache der Gerechtigkeit, jedem das Seine zu geben. Diese
Pflicht, dieses ,debitum“ ist nach den verschiedenen Um-
stinden und Verh#ltnissen verschiedens, Wihrend gegeuniiber
Gott, Eltern, Vaterland und Vorgesetzten ein debitum
legale existiert, so haben wir bei der Dankbarkeit ein
debitum morale, d. h. eine Verpflichtung, die nicht von
Gesetzes wegen erzwungen, die aber ohne Verletzung der
Billigkeit und Ehrenhaftigkeit nicht umgangen werden kann,
Dankbarkeit ist also eine der Gerechtigkeit beigegliederte
oder annexe Tugend ¢

Den verschiedenen Arten von Verpflichtungen oder
ndebita* entsprechen die folgenden Tugenden: Religion,
Eltern- und Vaterlandsliebe, Achtung der Vorgesetzten und
Dankbarkeit®, Bei diesem Schema: Deo, patri et patriae,
personae dignitate praecellenti, benefactori,
das Thomas des Oftern anfithrté, sagt der hl. Lehrer aus-
driicklich, dafl jeweilen im ersten das folgende Element
eingeschlossen sei?. Wie er daher von der Religion sagt,
sie sei die Pietét im eminenten Sinne®, so nennt er sie
auch ,Dankbarkeit in erhabenster Form?“. Also, was wir
den Eltern an Liebe erweisen, was wir gegen das Vaterland
aus Pietéit und dem Wohltiter gegeniiber aus Dankbarkeit

'"homo efficitur diversimode aliis debitor, se-
cundum eorum diversam excellentiam et diversa beneficia ab eis sus-
cepta. 2, 2 q. 101 a. 1.

* Et ideo post Déum est homo maxime debitor parentibus et
patriae. 1 c.

* Sed debitum non est unius rationis in omnibus: aliter enim
debetur aliquid aequali, aliter superiori, aliter minori; et aliter ex
pacto, vel ex promisso, vel ex beneficio suscepto, 1, 2 q. 60 a. 3.

* 2, 2, q. 80 art. unic.

* 1. e,

® Vgl 1, 2 q. 60 a. 3; 2, 2 q. 80 art. unic.; 2, 2 q. 106 a. 1.

" ... ita tamen quod semper in maiori illud quod minus est,
contineatur, 2, 2 q. 106 a. 1.

® sicut religio est quaedam superexcellens pietas, ita est quae-
dam excellens gratia, sive gratitudo. 2, 2 q. 106 a. 1 ad 1.

° in maiori includitur minus. Et ideo cultus qui Deo debetur,
includit in se, sicut aliquid particulare, cultum qui debetur parentibus.
2,2q. 101 a, 1 ad 1.



460 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

tun, das soll die Vorstufe und der Anfang sein zur Dank-
barkeit, zur Ehrfurcht, zur Pietit, zur Liebe gegen Gott,
den grofdten Wohltiter, den obersten Vorgesetzten, den
besten Vater. So ist also die Vaterlandsliebe aufs
engste verkniipft und verwandt mit der Religion einerseits
und der Dankbarkeit anderseits. Die Pietit und Vater-
landsliebe schliefdt die Dankbarkeit, die Religion aber beide
in sich1,

2. Kapitel. Die anderen Kardinaltugenden im Dienste
der Vaterlandsliebe 3

Wir haben oben die Tugend im allgemeinen als die
Grundlage wahrer Vaterlandsliebe bezeichnet. Uber allen
natiirlichen Tugenden aber steht als Normgeberin und
Leiterin die Klugheit. Sie regelt nicht nur das private,
sondern auch das soziale Leben? Sie lehrt die richtigen
Mittel wéhlen, um zum Ziele zu gelangen, in unserem Falle:
die Mittel, um das allgemeine Wohl zu férdern, um die
Tugenden in den Dienst des Vaterlandes zu stellen, um dem
Vaterland hilfreich beizustehen, Der hl. Thomas nennt
diese Klugheit in den (Untergebenen) Biirgern den politi-
schen Sinn 3, Ganz besonders aber verlangt er diese Tugend
beim Fiirsten+, beim Staatsvorsteher. Er zieht einen Ver-
gleich zwischen dem Fiirsten und dem Architekts Was der
Architekt in seinem Geiste ausgearbeitet und planiert hat,
das miissen die Arbeiter ins Werk setzen. Die grofiere Ver-
antwortung liegt auf seiten des Krsteren. Ahnlich ist der-
jenige, der an der Spitze der Regierung steht, in erster
Linie verpflichtet, mit Umsicht und weisem Abwigen die

'Cf. 1,2 q. 60 a.3; 2, 2 q. 80, q. 101 a.1ad 1, q. 106 a. 1 ad 1.

? prudentia non solum se habet ad bonum privatum unius ho-
minis, sed etiam ad bonum ¢ om m u n e multitudinis. 2,2 q. 47 a, 10.

* per prudentiam communiter dictam regit homo seipsum in
ordine ad proprium bonum; per politicam autem .,. in ordine
ad bonum commune. 2, 2 q. 60 a. 2 ad 3.

* Regi, ad quem pertinet regere civitatem vel regnum, pru-
dentia competit secundum specialem et perfectissimam rationem.
2, 2 q. 50 a. 1.

* Sed quia quilibet homo, inquantum est rationalis, participat
aliquid de regimine secundum arbitrium rationis, intantum convenit
ei prudentiam habere, Unde manifestum est quod prudentia quidem
in principe est ad modum artis architectonicae .. .; in
subditis autem ad modum artis operantis. 2, 2 q. 47 a. 12



mit besonderer Berilcksichtigung des hl, Thomas 461

rechten Mittel zu wihlen und den Untergebenen an die
Hand zu geben, um das gemeinsame Wohl des Vaterlandes
zu férdern. Eines der ersten dieser Mittel von seiten des
Fiirsten ist sein gutes Beispiel. Schon Aristoteles und
Cicero sprechen vom Fiirsten als vom ,guten Menschen*,
avjp dradoc, bonus vir. Da ist also die wahre Fiirsten-
klugheit, wo der Fiirst als erstes Mittel, um die Biirger
gut zu machen, um gute Sitten zu pflanzen und so das
wahre Wohl des Vaterlandes zu foérdern, das eigene Bei-
spiel eines wahrhaft tugendfesten Mannes gibt. Der heilige
Thomas spricht direkt von einer koniglichen Tugend,
deren Grofle dann vorhanden, wenn der Fiirst sich bestrebt,
Gottes Walten in der Weltordnung in seinem Amte als
Regent nachzuahmen, zum Besten des Vaterlandes, indem er
néimlich anderen Gutes mitteilt, Hilfsbediirftige uaterstiitzt,
Untergebene vor bosen Wegen bewahrt, Streitende versohnt,
Unterdriickte befreit, seinen Rat und sein Talent zum Besten
desVolkes verwendet!! Das nennt der hl. Thomas wahre Herr-
scherklugheit, echte Vaterlandsliebe der Fiirsten und Konige,
der Vorgesetzten und Staatenlenker, ganz im Sinne und Geiste
des Apostelwortes: ,Seid Nachahmer des Allgiitigen?2!*

Die Klugheit des Biirgers, die auf das Wohl des Vater-
landes in besonderer Weise bedacht ist, nennt der heilige
Thomas ,politische Klugheit* und stellt sie in Parallele
zur Gerechtigkeit, zur gesetzlichen Korrektheit$, Wie nun die
Grerechtigkeit dadurch héheren Wert erhilt, dafl der Biirger
Gott zuliebe den Weg des Rechtes geht und Gott zuliebe
die Opfer bringt fiirs Vaterland, so steht auch die Klugheit
im Dienste des Vaterlandes dann in idealer Schonheit da,
wenn nicht nur die irdischen Zwecke, sondern auch das
hochste und letzte Ziel der Mitbiirger und somit ihre wahren
und heiligsten Giiter im Auge behalten werden 4.

! Hinc etiam magnitudo regiae virtutis apparet quod praecipue
Deisimilitudinem gerit, dumagitin regno quod Deus
in mundo. De Reg. Prine. 1, 9.

? Estote imitatores Dei, sicut filii carissimi. Eph. b, 1.

' Sicut autem omnis virtus moralis relate ad bonum commune
dicitur legalis iustitia, ita prudentia relata ad bonum commune vo-
catur prudentia politica. 2, 2 q. 47 a. 10 ad 1.

4, .. Tertia autem prudentia est et vera, et perfecta, quae ad
bonum finem totius vitae recte consiliatur, iudicat et prae-
cipit; et haec sola dicitur prudentia simpliciter; quae in peccatoribus
esse non potest, 2, 2 q. 47 a. 18.



462 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Auch die Starkmut ist eine notwendige und fun-
damentale Stiitze der echten Vaterlandsliebe!, Kann tiber-
haupt keine Tugend bestehen ohne die Kigenschaft der
Bestéindigkeit 2 und des zéihen Festhaltens an den Mitteln,
die von der Vernunft als richtig befunden sind, so bedarf
die Vaterlandsliebe eines ganz besonders starken Mutes. Die
Starkmut ist es, die den Biirger festigt gegeniiber Grefahren,
ja Todesgefahren, die ihm erstehen, wenn es heifdt, fir ein
hohes Gut des Vaterlandes, fiir Recht und Gerechtigkeit
einzustehen. Nicht nur der Soldat auf dem Felde des
Kampfes, auch der Richter, auch der Privatmann kann in
die Lage kommen, diese Tugend des Mannesmutes an den
Tag zu legen, wenn er, nicht achtend auf Widerspruch,
Spott und Drohung, furchtlos des Vaterlandes und der Biirger
Recht verficht, bereit fiir Recht und Gerechtigkeit selbst
sein Leben zu opfern3, wie ein Garcia Moreno+4, ein Leu
von Kbersoll 5,

Die Tugend der Starkmut im Dienste des Vaterlandes
kommt aber ganz besonders zur Geltung in Verbindung mit
der Wehrpflicht. Das fithrt uns zu einer kurzen Erérterung
tiber den Krieg fiirs Vaterland.

Wihrend die Manichéier® und die Wiklifiten be-
haupteten, der Krieg sei immer eine Siinde, erklirte Luther 7
den Krieg gegen die Tiirken als einen Krieg gegen Gott,

! Etiam temperantia et fortitudo possunt referri in bonum
commune 2, 2 q. 47 a. 10 ad 8.

?1, 2 q. 66 a. 1. Beachte das hier zitierte Wort des hl. Gregor:
nvirtutes, si sint disiunctae, non possunt esse perfectae secundum
rationem virtutis, quia nec prudentia vera est, quae iusta, et tem-
perans, et fortis non est. 22 Moral. cap. 1, post. med.

* Pertinet ergo ad fortitudinem firmitatem animi praebere contra
pericula mortis, non solum quae imminent in bello communi, sed etiam
quae imminent in particulari impugnatione, quae communi
nomine ,bellum* dici potest. 2, 2 q. 123 a, 5. Vgl. im gleichen Artikel:
...putacum aliquis iudex vel etiam persona privata non
recedit a iusto iudicio timore gladii imminentis, vel cuiuscumque
periculi, etiamsi sit mortiferum, 1. c. .

* Vgl. A. Berthe: Garcia Moreno, Président de 1'Equateur,
Vengeur et Martyr du droit chrétien, Paris 1887.

*Vgl. Siegwart-Miller, C.: Ratsherr Josef Leu von
Ebersoll, Der Kampf zwischen Recht und Gewalt in der Schweizer
Eidgenossenschaft, Altdorf 1863. Bd. I, p. 996—1077.

¢ Wie 8. Augustin bezeugt: lib. 22, cont. Faust. cap. 74.

" Schon Leo g hat in der Bulle ,Exurge“ gegen Luther den
Satz verurteilt: ,proeliari adversus Turcas est repugnare Deo, visi-
tanti iniquitates nostras per illos.“ Prop. damn, 84.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 463

der ja durch die Tirken uns heimsuchen wolle wegen
unserer Ubeltaten!. Okolampadius aber lehrte, im Neuen
Testament sei der Krieg eine Siinde, nicht aber im Alten
Testament. Der hl. Thomas hingegen zeichnet im An-
schluf} an die hl. Schrift? und unter Hinweis auf S. A u-
gustinus? und Hieronymus* den christlichen Stand-
punkt beziiglich des Krieges in folgenden Ziigen: Der
Krieg ist nicht absolut verboten, als etwas in sich Schlechtes,
sonst wiirden nicht im Evangelium den Soldaten Rite ge-
geben betreff ihres Berufes als Kriegers. Als Bedingungen
dafiir, dafd der Krieg fiirs Vaterland ein gerechter sei, stellt
der hl. Thomas die folgenden drei auf:

1. Er muf} von der rechtmiéfligen Autoritit aus-
gehen, Nur diese, nicht eine Privatperson, ist berechtigt,
einen Krieg anzufangen®,

2. Es muf} ein wirklicher und schwerwiegender Grund
vorhanden sein, ein anderes Volk zu bekriegen. Es mufd
sich um tatséichlich erlittenes Unrecht handeln?”.

3. Die Kriegfithrenden miissen die Absicht ver-
folgen, dem Rechte zum Siege zu verhelfen und Unrecht
zu beseitigen 8, Fehlt diese Absicht, so betrachtet der heilige
Thomas den Krieg fiir unerlaubt?®.

' Vgl, Grisar, H.: Luther. Herder, Freiburg 1911, Bd. II,
. 16—87. \
! ? Matth. 10; Josue 8; 1 Maccab. 2, 4: cogitaverunt laudabiliter
Judaei dicentes: Omnis homo quicumque venerit ad nos in bello in
die sabbatorum, pugnemus adversus eum.

% in lib. Q. Q. scil. sup. Jos, quaest. 16; lib., 22, cont. Faust.
¢. 10, 74; lib. I de serm. Domini in monte, cap, 19; ep. ad Bonif, 189
al, 206, a med. (Nach Thomas zitiert!),

Vgl 2,2 q. 40 a. 2 ad 4.

* Luc. 3, .

¢ ad hoc quod aliquod bellum sit iustum, tria requiruntur: primo
quidem auctoritas principis, cuius mandato bellum est geren-
dum. 2, 2 q. 40 a. 1. Auch hier zitiert der hl. Thomas die hl, Schrift:
yNon enim sine causa gladium portat; Dei enim minister est: vindex
in iram ei, qui malum agit. Rom. 13, 4.

" Justa bella solent definiri quae ulciscuntur iniurias,
si gens, vel civitas plectenda est, quae vel vindicare neglexerit quod
a suis improbe factum est, vel reddere quod per iniuriam oblatum
est. S. Aug. in lib. Q. Q. scil. sup. Josue quaest. 16. Vgl. 2, 2 q. 40
a. 1: secundo requiritur causa iusta,.

® Tertio requiritur ut sit intentio bellantium recta. 1 c.

* Potest autem contingere ut si sit legitima auctoritas indicentis
bellum, et causa iusta, nihilominus propter pravam intenti-
onem bellum reddatur illicitum. 2, 2 q. 40 a. 1.



464 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Wer also zum Schwerte greift, um das Vaterland zu
schiitzen, um Unrecht von den Mitbiirgern abzuwenden, der
tut etwas sittlich Gutes, er iibt wahre Vaterlandsliebe und
kann den Tod fiirs Vaterland zum Martyrium
machen, wenn er durch die gute Meinung sein Kémpfen
dem Allerhdchsten aufopfert und um Gottes Willen in den
Tod geht1, Der hl. Thomas begegnet auch dem Einwande,
wie denn diese Grundsitze zu vereinbaren seien mit der
christlichen Feindesliebe und dem Gebot des Herrn: ,, Wider-
stehet nicht dem Ubel 2!¥% sowie dem Wort des Apostels:
» Verteidiget euch nicht3“. Dieses Giebot des Herrn und die
Mahnung des Apostels sind immer zu beachten ,in prae-
paratione animi“, d. h. wir miissen immer bereit sein, auf
Widerstand und Verteidignng zu verzichten, wenn ein
hoheres Gut diesen Verzicht verlangt. Steht aber das Wohl
des Vaterlandes auf dem Spiele, dann mufl sich unser Ver-
halten gegen diejenigen Mitmenschen éndern, die allerdings
unsere Nichsten sind, die aber in diesem bestimmten Falle
Feinde eines unserer hochsten Giiter geworden, ndmlich des
Vaterlandes. Die besondere Pflicht, dieses hohe Gut zu
wahren und zu schiitzen, geht iiber die allgemeine Pflicht,
alle Mitmenschen als Briider zu lieben 4 Ziel und Zweck
des Krieges sind also der Friede und das Wohl des Vater-
landes. Eher Krieg, als ein ,fauler Friede“! Dieses Wort
gilt hier in &hnlichem Sinne wie der Ausspruch des Herrn:.
»Nicht den Frieden, sondern das Schwert zu bringen, bin
ich gekommen?!“ Aber nur der gerechte, der mnot-

' Et ideo cum quis propter bonum commune non relatum ad
Christum mortem sustinet, aureolam non meretur; sed si hoc re-
feratur ad Christum,aureolam merebitur,et martyr
erit, utpote si rempublicam defendat ab hostium impugnatione, qui
fidem Christi corrumpere moliuntur, et in tali defensione mortem susti-
neat, Suppl. q. 96 (98) a. 6 ad 11.

? ,Ego autem dico vobis, non resistere malo.* Matth. b, s9.

* Non vos defendentes, carissimi, sed date locum irae. Rom. 12, 19,

* huiusmodi praecepta . .. semper sunt servandainpraepara-
tione animi, ... Sed quandoque est aliter agendum propter
bonum commune, vel etiam illorum cum quibus pugnatur. 2, 2
q. 40 a. 1 ad 2.

* Matth. 10, 34, Vgl.: etiam illi qui iuste bella gerunt, pacem
intendunt; 2, 2 q. 40 a. 1 ad 3; und die Worte aus S, Augustinus: Non
quaeritur pax, ut bellum exerceatur: sed bellum geritur, ut
pax acquiratur. Esto ergo bellando pacificus, ut eos quos ex-
pugngs, ad pacis unitatem vincendo perducas, Ad Bonif. ep, 189, al. 206,
a med. '



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 465

wendige Krieg ist gemeint, der Krieg ,pro aris et focis“,
wie die Alten ihn nannten, der Krieg ,fiir Herd und Altar,
fiir Recht und Freiheit, fiir Véatertradition und heimatlichen
Boden, fir all dasjenige, was unser Vaterland uns lieb und
teuer macht. Zur Erhaltung dieser Giiter zu den Waffen
greifen heifit: in einen gerechten Krieg ziehen!

Das sind die Grundsitze der Moral iiber den Krieg fiirs
Vaterland., Wiirden dieselben stets beobachtet, dann hitte
die Weltgeschichte nicht den Krieg von 1866 gesehen und
nicht den Deutsch-Franzosischen Krieg, noch die Kolonial-
kriege in Abessinien und Siidafrika.

Zur Starkmut und zur Vaterlandsliebe, wie iiberhaupt
zur wahren Tugend, gehort als letzte der vier Bedingungen?
die MifSigung. Ihr entspricht die Kardinaltugend der
Miafdigkeit2 Der hl. Thomas stellt den Grundsatz auf':
»Je mehr eine Tugend dem Gesamtwohle niitzt, um so grofder
und wertvoller 1st sie 3¢ und setzt unter diesem Gesichts-
punkte bei Aufzihlung der Tugenden die Mifdigkeit an
letzter Stelle4. Aber er betont anderseits den indirekten
Einflufd der M#figkeit auf das ganze Tugendleben der Biirger
und auf die Betidtigung der Vaterlandsliebe. So sagt er
von den Soldaten, sie miissen sich von vielem enthalten,
miissen Mifligkeit iiben, um das Vaterland um so besser
verteidigen zu konnen ®. Von wie grofler Bedeutung fiir das
Wohl des Vaterlandes die Mifligkeit der Biirger ist, zeigt
die Geschichte: Wenn KEnthaltsamkeit, Kinfachheit und
Méfigung nur noch leere Namen sind, dann werden die
besten Gresetze umsonst gegeben; sie sind ohnmichtig gegen
die allgemeine Korruption, der das Vaterland entgegengeht 7.

'1,2 q. 61 a. 8 ad 4; q. 6b a. 1.

*2, 2 q. 141 a. 2.

* bonum multitudinis divinius est quam bonum unius; et ideo
quanto aliqgqua virtus magis pertinet ad bonum mul-
titudinis, tantomelior est. 2, 2 q. 141 a. 8.

‘1 ©.

*etiam temperantia et fortitudo possunt referri ad bonum
commune. 2, 2 q. 47 a. 10 ad 3.

® ... milites necesse est a multis delectationibus abstinere,
ut officium proprium exequantur. 2, 2 q. 142 a. 1.

" Treffend sagt L.osio: ,Non chi scende in piazza ad agitar
bandiere, a gridar ,vive' o ,morte‘, a suscitar tumulti o discordie,
ama la patria, ma chi pasce di verita e di virtu“ G, Losio:
Da ,Ristorazione“. Brescia. Tip. e Lib, Quereniana,

Divus Thomas I.(Jahrbuch fitr Philosophie ete. XX VIIL.) 30



466 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Wir mochten hier die Mifligkeit noch unter einem
ganz besonderen Gtesichtspunkte betrachten, némlich in bezug
auf die Beurteilung und Schitzung der eigenen Nation, des
Vaterlandes, seiner Gtiiter und Vorteile. Die Zuneigung und
Liebe zur eigenen Nation, zum eigenen Vaterland ist ein
natiirlicher Trieb, der sowohl in der Gesinnung als in der
Betitigung wohl geordnet sein mufl. Er darf die Grenzen
der Wahrheit, der allgemeinen N#dchstenliebe und
der Gerechtigkeit nicht aufler acht lassen. Da ist, wie
bei der personlichen Eigenliebe, weise Mafligung am Platze.
Es ist zu begreifen, wenn der Franzose, der Tscheche, der
Italiener usw. seine Nation, sein Vaterland und dessen Giiter
hochschiétzt, wenn er die nationale Sprache, Literatur und
Geschichte vor allen anderen liebt und schétzt, wenn er
sich freut, dafl er Franzose ist, da} er Tscheche oder daf}
er Italiener ist. Er macht ja nur von einem ganz natiir-
lichen Rechte Giebrauch. Aber verfehlt wire es, Laster, Liige
und Ungerechtigkeit der eigenen Nation im Namen der
» Vaterlandsliebe“ zu verherrlichen. Das wire nicht Pietiit,
sondern Hochmut, das wire nicht Vaterlandsliebe, sondern
Nationalstolz 1. Hochzuschiitzen am Vaterland, an der Nation
und deren Geschichte ist nur dasjenige, was tatséchlich ver-
dient, hochgeschiitzt zu werden, nur Gutes, Schénes und
Grerechtes.

Es ist bemerkenswert, was der hl. Ambrosius von
der Miligkeit sagt: ,in temperantia maxime tranquilli-
tas animi spectatur et quaeritur2.“ Warum ist diese Ruhe
des Geistes notwendig? Der hl. Thomas gibt die Antwort:
Jene Giiter, auf welche sich die MéfSigkeit erstreckt, kénnen
des Menschen Greist ganz besonders deshalb beunruhigen,
weil sie dem menschlichen Wesen so nahe stehen 3. Objekt der
Miafigkeit ist ndmlich das Verlangen nach jenen Giitern,
die auf die Krhaltung des Individuums und der Spezies
hingeordnet sind. Wir haben das Vaterland ein Mitprinzip,
einen Mitfaktor genannt, zum Werden und zur Erhaltung

' Zimmermann, Joh.G,: ,Von dem Nationalstolze“. Ziirich 1758.

? De offic. I 4s.

 ea circa quae est temperantia, maxime possunt ani-
mum inquietare, propter hoc quod sunt homini essentialia.
... Et ideo tranquillitas animi per quamdam excellentiam attribuitur
temperantiae, quamvis communiter conveniat omnibus virtutibus. 2, 2

q. 141 a. 2 ad 2



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 467

des Individuums sowohl als der Gesellschaft. Das Vaterland
ist also enge verkniipft mit den KExistenzbedingungen, mit
demjenigen, was das Individuum sowohl als die Gesamtheit
erhdlt. Die Hinneigung zu diesem Mitprinzip entspricht
daher ganz dem menschlichen Wesen, ist ein natiirlicher,
instinktméfliger Trieb und muf}, wie jede andere Neigung,
von der Vernunft geleitet und innerhalb bestimmter Grenzen
gehalten werden. Er kann ausarten zu Chauvinismus,
Rassenhetze, Rassenhafl, Nationalstolz Damit
also jener natiirliche, vom Schopfer gewollte Trieb sich zu
einer Tugend, nédmlich zur Vaterlandsliebe, entfalte, mufd
die Mifligung oder Mifligkeit zu ihrem Rechte kommen,
Wie die Eigenliebe, so muf} auch die Liebe zur eigenen
Nation, zum eigenen Vaterland am Mafistab der christlichen
Grundsétze gepriift werden. KEs kommt auch da der ,ordo
caritatis zur vollen Geltung. Wir sollen und miissen die
Mitbiirger, die Konnationalen, die Kompatrioten mehr lieben,
als Fremde, aber nicht so, daf wir letztere hassen. Mit den
Briidern unseres Vaterlandes verbinden uns enge Bande,
aber auch mit dem letzten Negersklaven verbinden uns
gewisse Bande, némlich gleiches Endziel, gleiche Herkunft.
Es hort daher auch da die allgemeine Bruderliebe nicht auf.
Es bleibt der ,ordo caritatis®, die Liebe1,

* *
*

~

Der hl, Thomas sagt von der christlichen Tugend,
welche durch die Gnade Gottes gestiitzt und gewdhrt wird,
sie iiberdauere dieses Leben und werde fortexistieren im
anderen Leben. Das gilt auch von der Vaterlandsliebe. Sie
wird durch die Motive der Gottesliebe zur iiber-
natiirlichen Tugend, wird verdienstlich fiir den Himmel
und lebt in ihrer Wirkung fort im unvergiinglichen Vater-
land. Jene hoheren, tibernatiirlichen Motive geben der Vater-
landsliebe ein viel weiteres Pflichtengebiet: Zu den Ge-

! otinm secundum affectum oportet magis unum proximorum
quam alium diligere. Et ratio est quia cum principium dilectionis sit
Deus, et ipse diligens, necesse est quod secundum propin-
quitatem maiorem ad alterum istorum principiorum maior sit
dilectionis affectus. 2, 2 q. 26 a. 6. Vgl.: in his quae pertinent ad
naturam plus debemus diligere consanguineos; in his autem quae
pertinent ad civilem conversationem, plus debemus diligere
concives, et in bellicis plus commilitones. 2, 2 q. 26 a. 8.

80*



468 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

rechtigkeitspflichten kommen die sozialen Liebespflichten.
Es ist die christliche Opfergesinnung, es ist die Hingabe fiir
andere nach dem Vorbilde des Gottmenschen, es ist mit
einem Wort die Gottesliebe, die dem Christen Wegweiser
sind zur Betitigung wahrer Vaterlandsliebe. Im Lichte
der iibernatiirlichen Wahrheiten erkennt er, dafl mit Er-
fillung der Gerechtigkeit die sittlichen Pflichten im sozialen
Leben nicht erschopft sind. Er kennt nicht nur strikte
Rechts- und Gerechtigkeitspflichten, er kennt auch Liebes-
pflichten. Die Gottesliebe, jene unversiegbare Quelle aller
anderen Tugenden, treibt ihn an, seinen Mitbiirgern Gutes
zu tun, zum Frieden beizutragen, gute Sitten zu pflanzen,
besorgt zu sein fiir das materielle und geistige Wohl der
wDBriider im Vaterlande“. — Das alles tut der wahre Christ
aus Liebe zu demjenigen, der iiber allen Greschopfen steht,
der alles, auch das Vaterland, geschaffen hat, der allen
Kreaturen — Vater ist, und dessen Besitz einst sein un-
vergingliches Vaterland ausmachen wird. Zu ihm betet er
und dankt fiir die Giiter seines Vaterlandes. Er betet fiir
sein Vaterland. — Wir schlieflen mit den Worten des
Dichters vom G ebet fiirs Vaterland:

Werf’” ich ab von mir dies mein Staubgewand,
Beten will ich dann zu Gott, dem Herrn:
wLasse strahlen deinen schoénsten Stern
Nieder auf mein irdisch Vaterland *!*

* *
*

Bei Durchfithrung unserer Aufgabe haben wir beson-
deres Grewicht darauf gelegt, die christlichen Grundsitze,
wie sie beim hl. Thomas systematisch niedergelegt sind,
seinen Quellen gegeniiberzustellen., Wir haben dabei ge-
funden, dafd der hl. Lehrer jene Quellen richtig angefiihrt
und ihren Sinn richtig angewandt hat. Ideen der heiligen
Schrift, der Kircheunviiter, aber auch eines Aristoteles
und anderer heidnischer Philosophen hat er harmonisch unter
einem einheitlichen Gresichtspunkt zusammenzugliedern ver-
standen, hat Mangelhaftes korrigiert und Heidnisches mit
Christlichem ersetzt. Bei Bestimmung des Begriffes Va ter-
land vermeidet er die ausschlief3liche, einseitige Betonung
des Staates, wie Aristoteles es tut, verwirft den Kosmo-

'G. Keller: ,An mein Vaterland“, Gesammelte Gedichte.
Berlin 1891. Bd. II.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl, Thomas 469

politismus der Stoa, lehnt sich vielmehr an die hl. Schrift,
prazisiert und begriindet philosophisch und theologisch den
Begriff Vaterland und betrachtet letzteres, nach dem Vor-
bilde eines Prudentius und Augustinus, als Gott ge-
wollten Mitfaktor zum Werden, zur Erziehung und zum
Lebensgliick des Menschen.

Was die Vaterlandsliebe betrifft, so nimmt
Thomas aus der hl. Schrift jene grofziigige, weitherzige
Idee allgemeiner Néchstenliebe, die mit méafSiger Selbstliebe
sich vertrdgt, als Grundlage zur Bestimmung des Verh#lt-
nisses von Volk zu Volk. Auch da gibt es geméfigte Selbst-
liebe und geordnete Néchstenliebe, d. h. die Vaterlandsliebe
darf nicht zu Chauvinismus, zu Rassenhetze, Rassen- und
Nationalhafl ausarten, sie darf die Liebe zu Angehorigen
anderer Volker und Nationen nicht ausschlieflen. Anderseits
ist die Liebe nicht gleich gegen alle; es gibt verschiedene
Grade der Liebe. Wie das Kind seine KEltern und Ver-
wandten mehr liebt, als andere Leute, so soll auch jeder
Christ seine Kompatrioten, seine Konnationalen, seine Mit-
biirger, sein Vaterland mehr lieben, als andere Nationen,
denn seinem Vaterland ist er ja am meisten verpflichtet.

Durch diese Grundsitze des hl. Thomas ist der Kos-
mopolitismus einerseits und der iibertriebene Nationalismus
anderseits als falsch verurteilt. Das Unhaltbare dieser beiden
Systeme liegt in deren Prinzipien. Hier trennen sich die
Wege. Nach der christlichen Moral sind die irdischen Giiter,
auch das Vaterland, Mittel, um zum letzten Ziele zu gelangen,
zum unverginglichen Gliick in Gott. Nicht so der Kos-
mopolitismus! Er verlegt des Menschen letztes Ziel ins
diesseitige Lieben und betrachtet die nationale Verschieden-
heit als ein Hindernis fir die KErreichung der allgemein
menschlichen Ziele, leugnet darum auch, dafl die nationale
Zugehorigkeit die Quelle spezieller Pflichten sei.

Was die iibertriebene, unchristliche Eigenliebe, der
personliche Egoismus im Leben des Einzelnen, das ist der
tibertriebene Nationalismus, auch Radikalnatio-
nalismus genannt, im Leben der Vo6lker und Nationen:
nationaler Egoismus. Er ist eine krankhafte Ubertreibung
des nationalen Bewufitseins und die ungeordnete Liebe zu
den Konnationalen, insoweit man die eigeme Nation iiber
Gebiithr schitzt und liebt, hingegen eine fremde Nation un-
gebiihrlich gering schitzt, ja hafit. Der Radikalnationalismus



470 Des Claudianus Mamertus Schrift:

widerstreitet also dem Gesetze der Wahrheit und dem Ge-
bote der Nichstenliebe, er verletzt die christliche Gerechtig-
keit und Billigkeit, er ist also den Grundsétzen des Christen-
tums entgegengesetzt. Im Sinne dieser Prinzipien betont
der hl. Thomas, dafd alle Menschen durch ihre gemeinsame
Abstammung von Adam sich wesensgleich sind, und daf
alle Menschen vom einen Gott fiir das gleiche, himmlische
Vaterland berufen, dem gleichen Endziel entgegenstreben
sollen.

Die Lehre des hl, Thomas tiber Vaterland und Vater-
landsliebe geht also den goldenen Mittelweg zwischen den
beiden Extremen des Kosmopolitismus und des
Radikalnationalismus,

DES CLAUDIANUS MAMERTUS SCHRIFT:
»DE STATU ANIMAE LIBRI TRES#

Von P. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter

(Fortsetzung von p. 333—368)

ITI. Darstellung des Systems

Bevor wir darangehen, die psychologischen Darlegungen
des Claudianus in seiner Schrift de statu animae in ihrem
systematischen Zusammenhange darzustellen, wird es an-
gezeigt sein, den weiteren philosophischen Rahmen seiner
Psychologie vorzufiihren.

Die Grundlinien seiner Philosophie finden wir im
Nachworte zusammengestelltl. Sie umschliefdt Seinsarten:
Deus, Spiritus und Corpus, deren Unterschiede in einer
Tabelle registriert sind?: Vollkommenheit, Bewegung und
Erkenntnis.

Gott in sich ist absolut einfach?® und bildet so den
(Gtegensatz zum Korper, der in seiner Ausdehnung die Wurzel

! ¢f. Engelbrecht a, a. O. p. 191—197: Epilogus.

? Haec quae brevi sermone digessimus, subposita pictura
demonstrat. Engelbrecht a. a, O, p. 196, Z. 144f,

3 ex illis Aristotelicis categoriis nulli prorsus subiacet essentia
divina, ... nam de deo non dicimus qualis est, quia non potest com-
parari quasi ad aliud, ut dicatur: talis est. nec dicimus quantus est,
quia non mole magnus est, nec quid habet, quia nihil non habet, nec
quo modo est, quia ipse modus est, nec habitum eius inquirimus, quia



	Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

