
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit
besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

Autor: Kopp, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral 445

VATERLAND UND VATERLANDSLIEBE
NACH DER CHRISTLICHEN MORAL MIT BESONDERER

BERÜCKSICHTIGUNG DES HL. THOMAS
Von Dr. ROBERT KOPP

(Fortsetzung von p. 297—332)

d) Stellung der Vaterlandsliebe in der Sumina tkeologica
Wie reiht nun Thomas die Vaterlandsliebe ein in

sein theologisches Lehrgebäude?
Der heilige Lehrer geht stets vom Grundsatze aus,

daß alle Rechte und Pflichten des Menschen sich ableiten
lassen von jenen konstanten Verhältnissen, in welche der
Mensch zufolge der natürlichen Ordnung gesetzt ist.

In der „prima pars" der Summa theologica beweist
der hl. Thomas die Existenz Gottes, des ersten Bewegers,
der ersten Ursache1, des Urbildes, von dem alle geschaffenen
Dinge beursacht sind», zu ihrem Ziele geführt, regiert und
erhalten werden».

Nach dem Grundsatz „principium est finis"4 ist diese
erste Ursache, Gott, auch Ziel und letzter Zweck aller
Dinge. Jedes Geschöpf, besonders aber die vernünftige
Kreatur, der Mensch, hat den Zweck, des Schöpfers Willen
zu tun, ihn zu ehren und zu ihm zurückzugelangen. Des
Menschen principium ist auch sein finis5. Das bildet den
Gegenstand der „secunda pars".

Auf jenem Wege zu Gott erhält der Mensch Hilfe
und Kraft von Christus, welcher ja „der Weg, die Wahrheit
und das Leben6" ist. Darüber handelt die „tertia pars" der
Summa theologica.

Des Menschen Weg zu Gott ist der Weg der Tugend1.
Tun die vernunftlosen Geschöpfe den Willen ihres Schöpfers

1 est necesse ponere aliquam causam efficientem p r i m a m,
quam omiies D e u m nommant. 1 q. 2 a. 3.

2 1 q. 44 a. 1—4.
' 1 q. 103 a. 1-8.
4 Ego sum alpha et omega, principium et finis. Apoc. 1, 8.
s „Motus creaturae rationalis in Deum." Cf. 1, 2 Prolog. Vgl.

1 q. 103 a. 4.
6 Joh. 14, 6.

' (Virtutes autem nihil aliud sunt quam perfectiones, quibus
ratio ordinatur in Deum, et inferiores vires disponuntur secundum

regnum rationis.) Vgl. 1, 2 q. 63 a. 2.



446 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

kraft des Naturgesetzes, so soll der Mensch bewusst die vom
Schöpfer ihm gegebenen Kräfte und Anlagen nach dem Willen
Gottes gebrauchen, mit freiem Willen und eigener
Selbstbestimmung1. Das ist der Weg des sittlich Guten, der Weg
der Tugend.

Die allgemeinen Richtlinien über diese Hinbewegung
der vernünftigen Kreatur zum Schöpfer, d. h. über die
Tugend, gibt der hl. Thomas in der „prima secundae",
die wir mit „allgemeine Tugendlehre" bezeichnen können2.
In der „secunda secundae" werden die einzelnen Tugenden
im besonderen betrachtet. Es werden gleichsam die
konkreten Wege gezeigt, auf denen der Mensch durch dieses
irdische Leben zu seiner Bestimmung, zum letzten Ziele
gelangen soll.

Das Verhältnis des Menschen zu anderen wird durch
die Kardinaltugend der Gerechtigkeit geregelt. Der heilige
Thomas gruppiert auch die Vaterlandsliebe unter
die Gerechtigkeit. Warum!

Bei Behandlung der einzelnen Kardinaltugenden geht
der hl. Lehrer so vor. Nachdem er Wesen und Begriff
einer Kardinaltugend erörtert, ihr Subjekt, ihr Objekt und
ihren Akt allseitig erklärt hat, fragt er nach den Teilen
der Kardinaltugend und unterscheidet bei jeder derselben :

1. integrale, 2. subjektive, 3. potentielle Teile.
Potentielle Teile einer Kardinaltugend nennt Thomas

jene Tugenden, welche teilweise dem Begriff einer Kardinaltugend

entsprechen, teilweise aber nicht mit ihm
übereinstimmen. Er nennt sie auch „virtutes annexae" oder
der Kardinaltugend beigegliederte Tugenden8.

Zum vollen Begriff der Gerechtigkeit gehören nun
drei Stücke :

1. Sie erstreckt sich auf einen anderen: ad alterum".
2. Sie entspricht einer Schuldigkeit: de bit um5.

1 Virtutes perficiunt nos ad prosequendum debito modo in-
clinationes naturales, quae pertinent ad ius naturale. Et ideo
ad quamlibet inelinationem naturalem determinatam
ordinatur aliqua virtus specialis. 2, 2 q. 108 a. 2.

2 Lehre über die Leidenschaften, über die spezifisch menschliche
Handlung, über deren äußere Prinzipien (Gesetz und Gnade) und
innere Prinzipien (Habitus und Tugend).

* Vgl. 2, 2 q. 48 art. unie.
4 2, 2 q. 58 a, 2.
5 2, 2 q. 58 a. 10.



mit besonderer Berücksichtigung des hl, Thomas 447

3. Sie erstattet dem anderen, was ihm gehört: aequale1.
Der Mensch schuldet nun am meisten demjenigen,

von dem er das Dasein hat, nämlich dem „principium
universale", Gott. Da existiert ein debitum im höchsten
Grade, so zwar, daß der Mensch nicht entsprechend
zurückerstatten kann, was er empfangen hat. Der Psalmist faßt
diesen Gedanken in die schönen Worte : „Was soll ich dem
Herrn vergelten für alles, was er mir erwiesen hat2?" Der
hl. Thomas nennt daher die Religion an erster Stelle
unter den der Gerechtigkeit beigezählten oder annexen
Tugenden3.

In zweiter Linie sind Eltern und Vaterland „principium"
4 unserer Existenz 5. Nach der „religio" folgt daher

die „pietas" als potentieller Teil der Gerechtigkeit. Auch
bei diesen Tugenden, gegenüber Eltern und Vaterland,
kann der Mensch nicht so vergelten, wie es eigentlich die
Gerechtigkeit verlangen würde. Daher zählt Thomas die
Elternliebe und Vaterlandsliebe zu den potentiellen
Teiltugenden der Gerechtigkeit6.

Das Wort „pietas" besagt, wie schon oben erwähnt
wurde, eine gewisse Zuneigung zu seinem Prinzip. Prinzip
der Generation aber ist der Vater und das Vaterland. Ihnen
gegenüber hat daher der Mensch die größten Dankes- und
Pietätspflichten. Der hl. Thomas fügt hinzu: „Vater aller
aber ist Gott Er bringt also die Vaterlandsliebe in sehr
enge Beziehung zur Religion. Beide sind als potentielle

1 2, 2 q, B8 a. 11.
3 Quid retribuam Domino pro omnibus quae retribuit mihi

Ps. 115, is.
3 Et secundum hoc adiungitur iustitiae religio. 2, 2 q. 80

art. unie.
4 Der hl. Thomas nennt es „principium particular e".

2, 2 q. 122 a. 5.
5 Secundario vero nostri esse et gubernationis principium sunt

parentes et p a t r i a, a quibus et in qua nati et nutriti sumus.
2, 2 q. 101 a. 1.

6 Sunt quaedam virtutes, quibus redditur alteri, quod debetur ex
necessitate legis, non tarnen tan tum, quia impossibile est; sicut
in honore, qui est ad Deum, quod l'acit religio; et qui ad parentes et
p a tri am, quod facit pietas. In Eth. 5, 2.

' Pietas importât quamdam affectionem ad suum principium.
Principium autem generationis est pater et patria.
Et ideo oportet quod homo circa eos sit benevolus. Pater autem
omnium est Deus. In 1 Tim. 4 1. 2.



448 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Tugenden der Gerechtigkeit eingegliedert. Die Vaterlandsliebe

ist gewissermaßen eigeschlossen in der Religion, ist
eine logische Konsequenz derselben1 ; oder wie der
Kommentator Sylvius sich ausdrückt : „die Gottesverehrung
heißt Pietät im eminenten Sinne und ist die
Ursache der wahren Vaterlandsliebe. Denn
daß der Mensch die wahre Eltern- und
Vaterlandsliebe übe, dazu erzieht ihn die Religion,
durch welche wir Gott verehren. Derjenige
aber hat die wahre Vaterlandsliebe nicht, der
die Pflichten gegenüber Gott, der unser aller
Vater ist, nicht gewissenhaft erfüllt2." Schon der
hl. Augustin hat darauf hingewiesen, daß im griechischen
Sprachgebrauch das eine Wort sô<rsßeta sowohl
Gottesverehrung als auch Eltern- und Vaterlandsliebe bedeute 3.

Auch Tertullian nimmt „pietas" in diesem Sinne4.
Nach dem hl. Thomas ist also die Liebe zum Vaterlande

dasjenige, was die Religion gegenüber Gott und die
Elternliebe gegenüber den Eltern ist. Die Tugend der Religion
oder die Religiosität offenbart sieh in Glaube, Hoffnung
und Liebe und in Erfüllung der Gebote Gottes. Die Elternliebe

ist die Grundlage und die Triebfeder dazu, daß das

Kind seinen Eltern Ehrfurcht, Gehorsam und allenfalls
Unterstützung leistet. Die Vaterlandsliebe aber ist die in
Gesinnung und Tat sich zeigende Wertschätzung

der Vorzüge des Vaterlandes und der
daraus empfangenen Wohltaten5. Est ist gewissermaßen

ein Zurückerstatten für das vom Vaterland Erhaltene,
Wie sich nun die wahre Elternliebe auch dadurch

offenbart, daß ein Kind den Verwandten, d. h. den Per-

1 dicendum quod in maiori inoluditur minus. Et ideo cul-
tus qui Deo debetur includit in se, sicut aliquid partioulare,
cultum qui debetur parentibus. 2, 2 q. 101 a. 1 ad 1.

* Hominem enim in parentes et patriam vere pium facit
religio qua Deum colimus : neo potest in eos pius esse sicut
oportet, qui in communem parentum et patriarum
parentem religiosus non est. Sylvins, Comment, in S. Tbom.
2, 2 q. 101.

3 De Civ. Dei 10, i.
* 5 Cont. Marcion. 8.
6 sicut religio est quaedam protestatio fidei, spei et cari-

tatis, ita etiam pietas est quaedam protestatio cari-
tatis, quam quis habet et ad parentes et ad patriam.'
2, 2 q. 101 a. 8 ad 1.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 449

sonen, welche den Eltern am nächsten stehen, Ehrfurcht
erweist1, so folgt aus der Vaterlandsliebe das wohlwollende
Verhalten gegen die Mitbürger2.

Mit Recht hat also der hl, Thomas die Vaterlandsliebe

als Teiltugend der Gerechtigkeit beigegliedert. Denn
teilweise kommt sie mit der Gerechtigkeit überein8,
teilweise aber nicht4.

III. Abschnitt. Die Vaterlandsliebe in ihren
Teiltugenden

Wir haben bis jetzt gezeigt, was Vaterlandsliebe
bedeutet im Sinne des hl. Thomas und seiner Hauptquellen.
Wie wir nun oben den Begriff „Vaterland" nicht nur an
sich, sondern auch in seinen Elementen zu erklären gesucht,
so fragen wir uns auch hier, wie die Vaterlandsliebe in
ihren Teiltugenden zutage trete.

1. Kapitel. Die Gerechtigkeit und die ihr
beigegliederten Tugenden

Thomas hat die Vaterlandsliebe als eine „virtus
potentialis" unter die Gerechtigkeit eingegliedert. Er ist
hierin dem Aristoteles insofern gefolgt, als dieser die
Gerechtigkeit die Tugend schlechthin nennt und darunter
die eigentliche Vaterlandsliebe versteht. Der hl. Thomas
ergänzt und veredelt diesen Gedanken6. Er zitiert den
Ausspruch des Aristoteles: „Die glanzvollsten unter allen
Tugenden sind jene, welche allen Bürgern zunutze

1 sicut pietas, quae principaliter debetur parentibus, se ex-
tendit ad omnes sanguine coniunctos, inquantum ex eisdem parentibus
descenderunt, et ulterius ad compatriotas, inquantum
communicant in natali solo; ita religio, quae Deo debetur,
se extendit quodammodo ad eos qui Dei imagine sunt insigniti, In
3 Sent. d. 33 q. 3 a. 4 quaest. 1 ad 2.

3 cultus concivium, et omnium patriae amicorum. 2, 2

q. 101 a. 1.
3 est d e b i t u m ; se habet ad alterum. Vgl. 2, 2 q. 80.
* non reddit a e q u a 1 e. 1. c.
3 Vaterlandsliebe ist ihm mehr als Gerechtigkeit. Sie ist eine

Tugend (pietas), die nicht nur dort eine Pflicht erkennt, wo Gesetze
mahnen, sondern die noch aus edleren, höheren Motiven
das "Wohl des Vaterlandes erstrebt (vgl. unten:
Dankbarkeit). Vgl. 2, 2 q. 101 a. 3.

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVI II.) 29



450 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

kommen. Denn Sacke der Tugend ist es, anderen wohl
zu tun. Mit Recht werden die Tapferen und die Gerechten
mit Ehren ausgezeichnet. Die Tapferkeit ist den anderen
nützlich im Kriege, die Gerechtigkeit aber im Kriege sowohl
als im Frieden. Der Gerechtigkeit gebührt also der
Vorzug"1. Mit Aristoteles sagt auch Thomas von der
Gerechtigkeit, ihre Schönheit übertreffe den Glanz des Morgen-
und des Abendsternes2.

Offenbar ist auch Cicero unter dem Einfluß der
Aristotelischen Tugendlehre, besonders bei Behandlung der
Gerechtigkeit, Auch er gebraucht das Wort, in der Gerechtigkeit

sei der größte Glanz und diese Tugend sei es, die
den guten Mann ausmache3.

Mit Aristoteles übereinstimmend nennt der heilige
Thomas die Gerechtigkeit in gewissem Sinne die Tugend
schlechthin h Er geht dabei vom Gedanken aus, daß das
Wohlergehen des Teiles immer auch dem Ganzen zukommt.
Daher kann jedes Gut des Einzelnen auf das Gesamtwohl
hingecrdnet werden. Das gilt vor allem von der menschlichen

Tätigkeit, speziell von der Tugend. Indem die legale
Gerechtigkeit alle anderen Tugenden auf das bonum
commune hinordnet, stellt sie alle Tugenden in den Dienst
der Vaterlandsliebe6.

Zur Vaterlandsliebe, zur wahren Bürgertugend, gehört
nun ganz besonders, daß man nicht nur zum Besten der
Gesamtheit tätig sei, sondern daß man auch gegenüber den
Teilen, gegenüber der Familie und den Einzelpersonen jene
gleiche Gesinnung an den Tag lege e.\jMittels der legalen
Gerechtigkeit, die aus diesem Grunde auch „virtus generalis"

7 genannt wird, kommt der Vaterlandsliebe jede Tugend
1 Vgl. in 5 Eth. 1 u. die folg. Anm.
' Praeclarissima virtutem videtur esse iustitia, et

neque est Hesperus neque Lucifer ita admirabilis. 2, 2 q. 68 a. 12.
3 In iustitia est maximus virtutis splendor, ex quo boni

viri nominantur. De offic. I 7.
4 Justitia est omnis virtus. In 5 Eth. 1. 2; 2, 2 q. 68 a. 6:

iustitia legalis dicitur esse virtus generalis, inquantum scilicet
ordinat actus aliarum virtutem ad suum finem.

s iustitia legalis est perfecta virtus ; includit omnem
virtutem. Ad earn enim pertinet uti virtute ad alium. In 6 Eth. 1. 2.

6 1, 2 q. 61 a. 6 ad 4.
' actus omnium virtutem possunt ad iustitiam pertinere secundum

quod ordinat hominem ad honum commune. Et quantum ad hoc
iustitia dicitur virtus generalis, 2, 2 q. 68 a. 6.



mit Besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 451

zugute1 und je tugendreicher der Bürger ist, um so tiefer
gegründet ist seine Vaterlandsliebe. Denn die Tugenden sind
miteinander verbunden2 und der Bürger, der im Privatleben
gewissenhaft seine Pflicht tut und nach Recht und Gerechtigkeit

lebt, der wird zur gegebenen Stunde auch den Edelsinn

und die Kraft in sich haben, Opfer zu bringen für das
Vaterland. Der tugendhafte Mann hat auch die rechte
Vaterlandsliebe s.

Wie wir oben gesehen, hat ein wahres Gesetz kein
anderes Ziel, als ebenfalls das Gesamtwohl zu fördern. Das
Gesetz ist die äußere Norm, welche die Akte hinordnet zum
bonum commune. Die Tugend der Gerechtigkeit ist im
Bürger gleichsam die innere Norm, nach welcher er selbst
alle anderen Tugenden, all sein Können, all seine Kraft
auf das Gesamtwohl hinordnet. Es bezwecken also die
Gerechtigkeit im weiteren Sinne und das Gesetz das Gleiche,
nämlich das Gesamtwohl. Daher heißt erstere arrch „legale
Gerechtigkeit" Durch sie stimmt der Bürger mit dem
Gesetz überein (concordat legi).

Als schweres Unrecht gegen das Vaterland, weil gegen
die Gerechtigkeit, bezeichnet Thomas den Selbstmord.
Nicht nur sich selbst, sondern Gott und dem Vaterland tut
der Selbstmörder unrecht. Denn wie der Teil zum Ganzen,
so gehört der Einzelne zur menschlichen Gesellschaft Was
er ist und hat, dankt er zum großen Teile der Gesellschaft.
Er soll daher seine Kraft zum Nutzen derselben, zum Wohle
des Vaterlandes gebrauchen; er soll gleichsam rückerstatten
für das, was er empfangen. Mit dem Selbstmord entzieht
er sich feige dieser Pflicht1.

Ähnlich wie Aristoteles vom gerechten Bürger
verlangt, diejenigen vor Gericht zu ziehen, die gegen das Vaterland

Unrecht verüben, so bezeichnet es auch der heilige

1 Vgl. 1, 2 q. 96 a. 3 ad 2.
2 1, 2 q 6B a. 1.
2 impossibile est, quod aliquis homo sit bonus, nisi sit bene

proportionatus bono commun i: nec totum potest bene con-
sistere nisi ex partibus suis bene proportionatis. Unde impossibile est
quod bonum commune civitatis bene se habeat, nisi cives sint
vi r t u o s i (1, 2 q. 92 a 1 ad 2).

4 quaelibet pars id quod est. est totius. Quilibet autem homo
est pars commun i tatis : et ita id quod est, est communitatis.
Unde m hoc quod seipsum inteificit, iniuriam communitati
f a ci t: 2, 2 q. 64 a. 5. Vgl. in 6 Eth. cap. ult. a princ.

29*



452 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Thomas als Sache der Gerechtigkeit und der Vaterlandsliebe,

ein Unrecht oder ein Verbrechen dann der Obrigkeit
anzuzeigen, wenn die Nichtanzeige dem Vaterland zum Nachteil

wäre1.
Eine weitere Teiltugend der Gerechtigkeit und eine

notwendige Bedingung echter Vaterlandsliebe ist die
Hochachtung der Oberen.

Wie in der religio die Eltern- und Vaterlandsliebe
gewissermaßen als Kern eingeschlossen ist, so schließt letztere

die Hochachtung der Vorgesetzten in sich2.
Wir sind bei der Frage, was das Vaterland sei, yon

dem Begriff „principium" ausgegangen und haben als
Prinzipien unseres Daseins bezeichnet: Gott, Eltern, Vaterland

3.

Gott ist das universelle „principium". Wie nun dem
menschlichen Vater der Begriff „principium" in partikulärer
Weise zukommt, so kommt derjenigen Person, welche eine
Art Vorsehung auf uns ausübt, in partikulärer Weise das
Prädikat „Vater" zu; jenen Männern nämlich, die kraft
ihres öffentlichen Amtes uns regieren sollen. Sie können in
gewissem Sinne „Väter" * genannt werden, weil Vatersein so
viel heißt als: Prinzip der Erzeugung, Erziehung,
Ausbildung und alles dessen sein, was zurVoll-
entwicklung des Menschenlebens gehört. Nun
ist aber eine Person, die in Amt und Würde steht, auch
in gewissem Sinne unser „principium", auch mitbeteiligt am
Bilden der Persönlichkeiten, nämlich in bezug auf Führung
und Leitung des öffentlichen Lebens, so der Fürst in bezug
auf die Staatsgeschäfte, der Heerführer in Kriegssachen.
Alle diese Männer können in gewissem Sinne Väter genannt

1 2, 2 q. 68 a. 1.
2 siout sub religion e, per quam cultus tribuitur Deo, quodaru

ordine invenitur p i e t a s, per quam eoluntur parentes ; ita sub
p i e t a t e invenitur observantia, per quam cultus et honor
exhibetur personis in dignitate constitutis. 2, 2 q. 102 a. 1.

8 Der hl. Thomas legt dieses Schema „principium esse" auch
bei anderen Traktaten zugrunde, so bei Behandlung der Dankbarkeit,
wo er nach dem jedesmaligen Grund der Dankesschuld fragt (causa
debiti): Deus.. .pater. ..persona quae dignitate prae-cellit benefactor. 2, 2 q. 106 a. 1. Vgl. 2, 2 q. 80.

* Princeps comparatur ad patrem sicut universalis virtus ad
particularem, quantum ad exteriorem gubernationem: 2, 2 q. 102 a. 3 ad 1.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 453

werden wegen der Sorge, die ihnen anvertraut ist, und die
der elterlichen Sorge ähnlich istx.

"Wie wir nun den Eltern Ehrfurcht und Liebe schulden
als dem „principium naturale" unseres Daseins, so sind wir
auch den in Amt und Würde stehenden Männern zu
Ehrerbietung, Hochachtung und Gehorsam verpflichtet2. Unter
die Observantia (Hochachtung) gruppiert der hl. Thomas
den Gehorsam.

Die bürgerlichen oder Staatsgesetze sind eine
Folgerung aus dem ewigen Gesetz (conclusiones). Wie nun
der Mensch dem ewigen Gesetz (d. h. Gott) und der
subjektiven Teilnahme des Naturgesetzes (d. h. dem Ausspruch
der Synteresis : das Gute ist zu tun! das Böse ist zu meiden!)
zu gehorchen im Gewissen verpflichtet ist, so hat auch der
Bürger die Gewissenspflicht den Staatsgesetzen
Gehorsam zu leisten. Wesentlicher Bestandteil wahrer
Vaterlandsliebe ist daher : Beobachtung der vaterländischen
Gesetze. Dieser Gehorsam entspricht einem vom Schöpfer
intendierten Weltgesetz : Das Niedrigere soll dem Einfluß
des Höheren unterworfen sein! So sind auch im Bereiche
des sozialen Lebens nach einem ähnlichen natürlichen
Gesetze die Untergebenen gehalten, von den Vorgesetzten sich
leiten zu lassen3. Objekt des Gehorsams sind also die
Gesetze. Und da nun die Gesetze nichts anderes intendieren,
als das allgemeine Wohl und die Tugend der Bürger, so
kann der Gehorsam gegen die Gesetze als die Grundlage

1 Sicut autem carnalis pater particulariter participât ra-
tionem principii, quae universaliter invenitur in Deo; ita etiam
persona quae quantum ad aliquid providentiam circa nos gerit,
particulariter participât proprietatem patris: quia pater est
principium et generationis et educationis et disciplinae, et omnium
quae ad perfectionem humanae vitae pertinent. Persona autem in
dignitate constituta est sicut principium gubernationis
respectu aliquarum rerum: 2, 2 q. 102 a. 1.

2 excellentiae eorum qui sunt in dignitate constituti debetur
honor ratione sublimions gradus; timor autem ratione potestatis
quam habent ad coercendum. Officio vero gubernationis ipsorum debetur
oboedientia, per quam subditi moventur ad imperium praesi-
dentium; et tribu ta, quae sunt quaedam stipendia laboris ipsorum.
2, 2 q. 102 a. 2 ad 3.

3 ita etiam in rebus humanis ex ordine iuris naturalis et divini
tenentur inferiores suis superioribus oboedire. 2, 2 q. 104 a. 1.



454 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

aller anderen Bürgertugenden, als das Fundament der
Vaterlandsliebe betrachtet werden V

Es ist demgemäß unter „Gehorsam des Bürgers" nicht
nur die äußere Erfüllung des vorgeschriebenen Aktes zu
verstehen, sondern die aus innerer Gesinnung kommen:
die Unterwerfung unter das Gesetz, nicht nur eine bloß
materielle, sondern eine formelle Gesetzeserfüllung, nicht
nur äußere Legalität, sondern innere Moralität, die G e-

sinnung, die Bereitschaft, dem allgemeinen Wohl
des Vaterlandes zuliebe alle Gesetze zu erfüllen2.

Nach dem Worte des hl. Paulus: „Omnis potestas a
Deo" 3 betrachtet Thomas es als Widerstand gegen Gottes
Ordnung4, wenn ein Bürger den vaterländischen Gesetzen
nicht gehorcht6.

Dabei kommt die persönliche Güte oder Schlechtigkeit
des Gesetzgebers nicht in Betracht. Auch einem schlechten
Menschen, der aber von Rechts wegen ein fürstliches oder
sonst gesetzgeberisches Amt verwaltet, hat man Gehorsam
zu leisten6. Auch seine Gewalt kommt von Gott7.

Nach der Lehre des hl. Thomas verpflichtet ein
Gesetz einzig dann nicht im Gewissen, wenn es nicht auf das

allgemeine Wohl hingeordnet ist oder wenn dessen
Forderung außer der Macht des Gesetzgebers steht, oder wenn
es ungleichmäßige Forderungen stellt an die Bürger in
gleicher Bedingung8. Aber auch für diesen Fall fügt Thomas
eine wichtige Bedingung hinzu: Nur dann darf einem
solchen Gesetze der Gehorsam verweigert werden, wenn

1 2, 2 q. 104 a. 8 ad 2.
' ad oboedientiam requiritur, quod impleat aliquis actum

justitiae, vel alterius virtutis, intendens implere praeceptum: 2, 2

q. 104 a. 2 ad 1.
' Born. 13, l.
4 „Dei ordination! resistit." 1, 2 q. 96 a. 4 ad 1.
5 reus quantum ad conscientiam. Vgl. Leo XIII.

Encycl. 29. Juni 1881
6 Dem entgegen lehrten Wie Ii ff und Huß, Fürsten und

Gesetzgeber verlieren die Vollmacht, wirksame, für das Gewissen
bindende Gesetze zu geben, wenn sie persönlich schlecht oder
ungläubig seien (nullus est dominus civilis, dum est in peccato mortali.
Wicliff p. 15).

' Inquantum habet de iustitia, infantum habet de lege. 1, 2

q. 95 a. 2.
8 sicut Augustinus dicit, in libro de Lib. Arb. 1, s; lex

esse non videtur, quae iusta non est. 1, 2 q. 96 a. 4.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 455

nicht aus dieser Weigerung Ärgernis und Aufruhr
zu befürchten sind1. Der hl. Thomas setzt also auch hier,
wo es sich um ungerechte Gesetze handelt, das Wohl des
Vaterlandes an die erste Stelle. Selbst einem ungerechten
Gesetze, selbst einer „violentia" soll der Christ sich fügen,
selbst mit Verzicht auf eigenen Vorteil und eigenes Recht,
wenn er damit größeres Unrecht dem Vaterlande ersparen
kann 2. Das ist ganz im Sinne der hl. Schrift.

Der hl. Thomas zitiert hier auch direkt die
wichtigsten Schriftstellen, so jenes Pauluswort an Titus:
„Ermahne sie (die Gläubigen), den Fürsten und Vorgesetzten
Untertan zu sein, den Befehlen Gehorsam zu leisten, zu
jedem guten Werke bereit zu sein8" und jenes apostolische
Mahnwort des hl. Petrus: „Seid Untertan aller menschlichen

Ordnung um Gottes Willen, sei es dem König, sei es
dem Oberherrn oder den Statthaltern oder solchen, welche
von ihnen abgeordnet sind" *. Der hl. Thomas begründet
diesen Gehorsam gegen die Obrigkeit in folgendem schönen
Gedanken: Was vom Schöpfer angeordnet, das ist durch
den Vermittler Jesus Christus nicht aufgehoben, sondern
befestigt worden. Deshalb ist der Christ um so mehr zum
Gehorsam gegen die weltliche Obrigkeit verpflichtet6.

Nur in einem Falle muß der Gehorsam verweigert
werden, dann nämlich, wenn der Vorgesetzte etwas verlangt,
was gegen Gottes Gebot, gegen die moralische Ordnung
direkt verstößt. Im Anschluß an das Apostelwort: „Man muß
Gott mehr gehorchen als den Menschen"6, führt Thomas
die Begründung aus. Gott dem Herrn ist der Mensch in
allen Dingen schlechthin unterworfen, sowohl in bezug auf

1 nisi forte propter vitandum scandalum et
turbationem (propter quod etiam homo iuri suo debet cedere).
1, 2 q. 96 a. 4.

2 propter quod etiam homo suo iuri debet cedere. 1,2
q. 96 a, 4.

3 Admone illos, principibus et potestatibus sub-
ditos esse. Tit. 3, i.

4 Subiecti estote omni creaturae propter Deum, sive regi, quasi
praecellenti, sive ducibus tamquam ab eo missis. 1 Petr. 2, 13.

5 Ordo autem iustitiae requirit ut inferiores suis superiori-
bus oboediant: aliter enim non possethumanarumrerum status con-
servari. Et ideo per fidern Christi non excusantur fldeles quin
principibus saecularibus oboedire teneantur. 2, 2 q. 104 a. 6.

6 Act. ap. 5, 29,



456 Vaterland und Vaterlandsliebe nacb der christlichen Moral

das innere Seelenleben als anch in bezug auf die äußere
Tätigkeit. Daher schuldet der Mensch Gott Gehorsam in
allen Umständen und in allen Lebensverhältnissen. Nie darf
er Gottes Gebot zuwiderhandeln. Den Vorgesetzten aber
ist der Mensch nicht schlechthin und unbedingt unterworfen,
sondern nur bezüglich gewisser Gebiete. In diesen Gebieten
sind die weltlichen Vorgesetzten Mittelspersonen
zwischen Gott und den Untergebenen. In bezug auf andere
Fragen aber (Seelenheil) stehen die letzteren unter Gott und
der von ihm direkt eingesetzten Obrigkeit, der Kirche1.
Der hl. Thomas zitiert hier das schöne Wort aus der
Glossa ordinaria (Aug,): Wenn der Kurator etwas befiehlt,
mußt du ihm etwa dann gehorchen, wenn es gegen das
Gebot des Prokonsuls ist? Und wenn der Prokonsul etwas
befiehlt und der Kaiser etwas anderes gebietet, wer zaudert
da, diesem zu gehorchen und auf jenen nicht zu achten?
Nun aber: Wenn der Kaiser etwas anderes gebietet und
etwas anderes Gott, dann haben wir diesem zu gehorchen
und auf jenes Gebot des Kaisers nicht zu achten2.

Unter die Observantia gruppiert der hl. T h o m a s als
weiteren Teil der Vaterlandsliebe die Erfüllung der
Steuerpflicht3.

Nach dem Vorbild des hl. Augustinus beweist
Thomas die Steuerpflicht vorerst aus der hl. Schrift. Neben
dem Wort des Heilandes: „Gebet dem Kaiser, was des
Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist" *, gilt ihm als
wichtigste Schriftstelle Vers 6 und 7 aus dem 18. Kapitel des
Römerbriefes. Der hl. Paulus zeigt an dieser Stelle, daß
alle Gewalt von Gott kommt und daß es eine
Naturnotwendigkeit ist, der staatlichen Gewalt Untertan zu sein;
er weist darauf hin, daß man sich dieser Naturnotwendigkeit

bewußt sein und nicht bloß aus Furcht vor Strafe

1 Deo subiicitur homo simpliciter quantum ad
omnia, et interiora et exteriora : et ideo in omnibus ei oboedire
tenetur. Subditi autem non subiiciuntur suis superioribus quantum
ad omnia, sed quantum ad aliqua determinate. 2, 2 q. 104
a. 5 ad 2.

2 Glossa (ordin. Augustini serm. 6, de Verb. Dom. 8) super
illud : „Qui potestati resistunt, ipsi sibi damnationem acquirunt." 2, 2
q. 104 a. 5.

3 excellentiae eorum qui sunt in dignitate constituti debetur
honor timor oboedientia et t r i b u t a. 2, 2 q. 102 a. 2 ad 8.

4 Matth. 22, 2i.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 457

den Gesetzen sich fügen soll; dann fährt er fort: „Denn
deshalb auch leistet ihr Stenern... Gebet darum allen
das Gebührende: Steuer, wem Steuer, Zoll, wem Zoll,
Furcht, wem Furcht, Ehre, wem Ehre gebührt!" Der heilige
Thomas folgert aus diesen Worten des hl. Paulus, „daß
die Untergebenen das dem Fürsten Geschuldete (also auch
die Steuern) als eine strenge Forderung der Gerechtigkeit
geben müssen" b

Neben diesen Autoritätsgründen führt Th omas andere,
in der Natur der Sache selbst liegende Gründe dafür an,
daß die Steuerpflicht eine Forderung der strengen,
ausgleichenden Gerechtigkeit sei. Aus der Natur des Menschen
hat Thomas die Notwendigkeit der Gesellschaft und des
Staates geschlossen5. Nun muß aber der Staat, um sein Ziel
erreichen zu können, auch die notwendigen Mittel dazu
haben. Denn wie die Natur im Notwendigen nicht versagt,
so auch die Kunst3 nicht4, d. h. auch in der ethischen und
besonders in der sozialen Ordnung müssen die Mittel
vorhanden sein, ohne welche der Zweck nicht erreichbar ist.
So fordert es das logische Denken. Was daher zur
gemeinschaftlichen Erhaltung der Gesellschaft erforderlich ist,
das ist ebenso naturnotwendig. Daraus folgert der heilige
Thomas, daß der Fürst, überhaupt die rechtmäßige Obrigkeit,

das Recht hat, von den Untergebenen Steuern zu
verlangen. Diesem Recht entspricht die Steuerpflicht auf Seite
der Untergebenen. Denn wenn die Gerechtigkeit verlangt,
daß man jedem das Seine gebe und (die Obrigkeit) der Staat
das Recht hat, Steuern zu verlangen, so ist es eine Forderung
der Gerchtigkeit, daß man dem Staate die Steuern, d. h.
das Seine gebe 5. Die Steuerpflicht gewissenhaft zu erfüllen,
gehört also zur wahren Tugend der Vaterlandsliebe.

Auch die Dankbarkeit spielt mit bei der Tugend
des Patriotismus. Der hl. Thomas nennt es ein natürliches

1 In Horn. 13, 1. l.
2 De reg. Princ. 1, l.
3 Der Begriff „Kunst" ist hier genommen als Gegensatz zu

Natur und besagt all dasjenige, was nicht durch die bloßen
Naturgesetze, sondern durch Vernunf'ttätigkeit des Menschen zustande kommt;
„Kunst" besagt hier die Zweckordnung im sozialen Leben gegenüber
der Zweckordnung in der leblosen Natur.

* 'H xÉivr] (iifiütM xijv cpvaiv. Phys. II 2.
s Vgl. Amberg Rudolf: Die Steuer in der Rechtsphilosophie

der Scholastiker, p. 17 und 45.



458 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Gesetz, daß jede Wirkung zu ihrer Ursache zurückkehre1.
Die Wirkung ist nämlich immer hingeordnet zum Zweck
des Handelnden und dieser ist die Ursache der Wirkung.
Nun ist aber der Wohltäter als solcher in gewissem Sinne
Ursache des andern, der die Wohltat empfängt. Es verlangt
daher die erwähnte Naturordnung, daß derjenige, welcher
eine Wohltat erhalten, durch Danksagung sich zum Wohltäter

zurückwende, und zwar in der Weise, wie es den
Verhältnissen des Empfängers sowohl, als jenen des Gebers
entspricht2. Nun ist das Vaterland unser Mitprinzip, ist
gewissermaßen Mitursache unserer Persönlichkeit. Jenes
natürliche Gesetz verlangt daher auch hier, daß die
Wirkung zur Ursache zurückkehre, d. h. daß wir dem Vaterland
zurückzuerstatten suchen für das, was wir in so reichem
Maße empfangen. Das geschieht dann, wenn wir die Wohltaten,

die Güter und Vorteile des Vaterlandes würdigen und
anerkennen, unsere Pflichten gegen die Gemeinde, die Nation
und die staatliche Obrigkeit erfüllens. Es kommt hier, wie
überhaupt bei der Dankbarkeit, nicht so fast auf die Quantität

der Leistungen, als auf die Gesinnung an4. Nie kann
der Mensch dem Vaterland in äquivalenter Weise danken,
was er von ihm empfangen. Es gilt hier das gleiche, wie
gegenüber den Eltern 6.

Daß die Dankbarkeit ein Moment der Vaterlandsliebe
ausmacht, hat uns schon die Begriffsbestimmung nach
Thomas gezeigt. Der hl. Lehrer spricht bei Behandlung

1 o m n i s effectus naturaliter ad s u a m causam con-
vertitur. Unde Dionysius dicit 1 cap. de div. Nom,, part. I. lect. I.
quod Deus omnia in se convertit, tamquam omnium
causa. 2, 2 q. 106 a. 3.

2 Semper enim oportet quod effectus ordinetur ad finem agentis.
Manifestum autem quod benefactor, inquantum buiusmodi, est causa
bénéficiât i. Et ideo naturalis ordo requirit ut ille qui suscepit
beneficium, per gratiarum recompensationem convertatur ad bene-
factorem secundum modum utriusque. 1. c.

3 Vgl. Begriffsbestimmung von Vaterlandsliebe : pietas est, per
quam patriaeque benevolis officium et diligens tribuitur
cult us. 2, 2 q. 101 a. 1 sed cont. und „In cultu autem patriae in-
telligitur cultus omnium concivium, et omnium patriae amicorum." 1. c.

4 gratiae recompensatio attendit magis affectum dantis quam
efiectum. 2, 2 q. 106 a. 5.

3 Si ergo consideremus effectum beneficii, quod filius a parentibus
accepit, scilicet esse et vivere, nihil aequale filius recompensare potest.
2, 2 q. 106 a. 6 ad 1.



mit besonderer Berücksichtigung des hl, Thomas 459

der „pietas" von verschiedenartigen Schulden oder
Verpflichtungen, die man gegen jemand haben kann1. Nächst
Gott sei der Mensch den Eltern und dem Vaterland am
meisten verpflichtet2 Wie wir oben gesehen, ist es
Sache der Gerechtigkeit, jedem das Seine zu geben. Diese
Pflicht, dieses „debitum" ist nach den verschiedenen
Umständen und Verhältnissen verschieden3. Während gegenüber
Gott, Eltern, Vaterland und Vorgesetzten ein debitum
legale existiert, so haben wir bei der Dankbarkeit ein
debitum morale, d.h. eine Verpflichtung, die nicht von
Gesetzes wegen erzwungen, die aber ohne Verletzung der
Billigkeit und Ehrenhaftigkeit nicht umgangen werden kann.
Dankbarkeit ist also eine der Gerechtigkeit beigegliederte
oder annexe Tugend4.

Den verschiedenen Arten von Verpflichtungen oder
„débita" entsprechen die folgenden Tugenden: Religion,
Eltern- und Vaterlandsliebe, Achtung der Vorgesetzten und
Dankbarkeit6. Bei diesem Schema : Deo, patri etpatriae,
personae dignitate praecellenti, benefactori,
das Thomas des öftern anführt6, sagt der hl. Lehrer
ausdrücklich, daß jeweilen im ersten das folgende Element
eingeschlossen seiT. Wie er daher von der Religion sagt,
sie sei die Pietät im eminenten Sinne8, so nennt er sie
auch „Dankbarkeit in erhabenster Form9". Also, was wir
den Eltern an Liebe erweisen, was wir gegen das Vaterland
aus Pietät und dem Wohltäter gegenüber aus Dankbarkeit

1 homo efficitur diversimode aliis debitor,
secundum eorum diversam excellentiam et diversa bénéficia ab eis sus-
cepta. 2, 2 q. 101 a. 1.

2 Et ideo post Ddum est homo maxime debitor parentibus et
patriae. 1. c.

3 Sed debitum non est unius rationis in omnibus: aliter enim
debetur aliquid aequali, aliter superiori, aliter minori; et aliter ex
pacto, vel ex promisso, vel ex beneficio suscepto. 1, 2 q. 60 a. 8.

4 2, 2, q. 80 art. unie.
1 1. c.
3 Vgl. 1, 2 q. 60 a. 3; 2, 2 q. 80 art. unie.; 2, 2 q, 106 a. 1.
' ita tarnen quod semper in maiori illud quod minus est,

contineatur. 2, 2 q. 106 a. 1.
8 sicut religio est quaedam superexcellens pietas, ita est quae-

dam excellens gratia, sive gratitudo. 2, 2 q. 106 a, 1 ad 1.
9 in maiori includitur minus. Et ideo cultus qui Deo debetur,

includit in se, sicut aliquid particulare, cultum qui debetur parentibus.
2, 2 q. 101 a. 1 ad 1.



460 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

tun, das soll die Vorstufe und der Anfang sein zur
Dankbarkeit, zur Ehrfurcht, zur Pietät, zur Liebe gegen Gott,
den größten Wohltäter, den obersten Vorgesetzten, den
besten Vater. So ist also die Vaterlandsliebe aufs
engste verknüpft und verwandt mit der Religion einerseits
und der Dankbarkeit anderseits. Die Pietät und
Vaterlandsliebe schließt die Dankbarkeit, die Religion aber beide
in sich b

2. Kapitel. Die anderen Kardinaltugenden im Dienste
der Vaterlandsliebe •

Wir haben oben die Tugend im allgemeinen als die
Grundlage wahrer Vaterlandsliebe bezeichnet. Über allen
natürlichen Tugenden aber steht als Normgeberin und
Leiterin die Klugheit. Sie regelt nicht nur das private,
sondern auch das soziale Leben2. Sie lehrt die richtigen
Mittel wählen, um zum Ziele zu gelangen, in unserem Falle :
die Mittel, um das allgemeine Wohl zu fördern, um die
Tugenden in den Dienst des Vaterlandes zu stellen, um dem
Vaterland hilfreich beizustehen. Der hl. Thomas nennt
diese Klugheit in den (Untergebenen) Bürgern den politischen

Sinn5. Ganz besonders aber verlangt er diese Tugend
beim Fürsten4, beim Staatsvorsteher. Er zieht einen
Vergleich zwischen dem Fürsten und dem Architekt5. Was der
Architekt in seinem Geiste ausgearbeitet und planiert hat,
das müssen die Arbeiter ins Werk setzen. Die größere
Verantwortung liegt auf seifen des Ersteren. Ahnlich ist
derjenige, der an der Spitze der Regierung steht, in erster
Linie verpflichtet, mit Umsicht und weisem Abwägen die

1 Cf. 1, 2 q. 60 a. 3; 2, 2 q. 80, q. 101 a. 1 ad 1, q. 106 a. 1 ad 1.
2 prudentia non solum se habet ad bonum privatum unius

hominis, sed etiam ad bonum commune multitudinis. 2, 2 q. 47 a. 10.
3

per prudentiam communiter dictam regit homo seipsum in
ordine ad proprium bonum; per politicam autem in ordine
ad bonum commune. 2, 2 q. 50 a. 2 ad 8.

4 Regi, ad quem pertinet regere civitatem vel regnum,
prudentia competit secundum specialem et perfectissimam rationem.
2, 2 q. 50 a. 1.

5 Sed quia quilibet homo, inquantum est rationalis, participât
aliquid de regimine secundum arbitrium rationis, intantum convenit
ei prudentiam habere. TJnde manifestum est quod prudentia quidem
in principe est ad modum artis architectonicae .; in
subditis autem ad modum artis operantis. 2, 2 q. 47 a. 12.



mit besonderer Berücksichtigung des hl, Thomas 461

rechten Mittel zu wählen und den Untergebenen an die
Hand zu geben, um das gemeinsame Wohl des Vaterlandes
zu fördern. Eines der ersten dieser Mittel von seiten des
Fürsten ist sein gutes Beispiel, Schon Aristoteles und
Cicero sprechen vom Fürsten als vom „guten Menschen",
àvTjp dyaïïoi;, bonus vir. Da ist also die wahre
Fürstenklugheit, wo der Fürst als erstes Mittel, um die Bürger
gut zu machen, um gute Sitten zu pflanzen und so das
wahre Wohl des Vaterlandes zu fördern, das eigene
Beispiel eines wahrhaft tugendfesten Mannes gibt. Der heilige
Thomas spricht direkt von einer königlichen Tugend,
deren Größe dann vorhanden, wenn der Fürst sich bestrebt,
Gottes Walten in der Weltordnung in seinem Amte als
Regent nachzuahmen, zum Besten des Vaterlandes, indem er
nämlich anderen Gutes mitteilt, Hilfsbedürftige unterstützt,
Untergebene vor bösen Wegen bewahrt, Streitende versöhnt,
Unterdrückte befreit, seinen Rat und sein Talent zum Besten
desVolkes verwendet1! Das nennt der hl. Thomas wahre
Herrscherklugheit, echte Vaterlandsliebe der Fürsten und Könige,
der Vorgesetzten und Staatenlenker, ganz im Sinne und Geiste
des Apostelwortes: „Seid Nachahmer des Allgütigen2!"

Die Klugheit des Bürgers, die auf das Wohl des
Vaterlandes in besonderer Weise bedacht ist, nennt der heilige
Thomas „politische Klugheit" und stellt sie in Parallele
zur Gerechtigkeit, zur gesetzlichen Korrektheit8. Wie nun die
Gerechtigkeit dadurch höheren Wert erhält, daß der Bürger
Gott zuliebe den Weg des Rechtes geht und Gott zuliebe
die Opfer bringt fürs Vaterland, so steht auch die Klugheit
im Dienste des Vaterlandes dann in idealer Schönheit da,
wenn nicht nur die irdischen Zwecke, sondern auch das
höchste und letzte Ziel der Mitbürger und somit ihre wahren
und heiligsten Güter im Auge behalten werden4.

1 Hinc etiam magnitude) regiae virtutis apparet quod praecipue
Dei similitudinem gerit, dum agit in regno quod Deus
in mundo. De Beg. Princ. 1, 9.

3 Estote imitatores Dei, sicut fllii carissimi. Eph. 5, l.
3 Sicut autem omnis virtus moralis relate ad bonum commune

dicitur legalis iustitia, ita prudentia relata ad bonum commune vo-
catur prudentia p o 1 i t i c a. 2, 2 q. 47 a. 10 ad 1.

* Tertia autem prudentia est et vera, et perfecta, quae a d
bonum finem totius vitae recte consiliatur, iudicat et prae-
cipit; et baec sola dicitur prudentia simpliciter; quae in peccatoribus
esse non potest. 2, 2 q. 47 a. 18.



462 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Auch die Starkmut ist eine notwendige und
fundamentale Stütze der echten Vaterlandsliebe1. Kann
überhaupt keine Tugend bestehen ohne die Eigenschaft der
Beständigkeit2 und des zähen Festhaltens an den Mitteln,
die von der Vernunft als richtig befunden sind, so bedarf
die Vaterlandsliebe eines ganz besonders starken Mutes. Die
Starkmut ist es, die den Bürger festigt gegenüber Gefahren,
ja Todesgefahren, die ihm erstehen, wenn es heißt, für ein
hohes Gut des Vaterlandes, für Recht und Gerechtigkeit
einzustehen. Nicht nur der Soldat auf dem Felde des

Kampfes, auch der Richter, auch der Privatmann kann in
die Lage kommen, diese Tugend des Mannesmutes an den
Tag zu legen, wenn er, nicht achtend auf Widerspruch,
Spott und Drohung, furchtlos des Vaterlandes und der Bürger
Recht verficht, bereit für Recht und Gerechtigkeit selbst
sein Leben zu opfern3, wie ein Garcia Moreno 4, ein Leu
von Ebersoll5.

Die Tugend der Starkmut im Dienste des Vaterlandes
kommt aber ganz besonders zur Geltung in Verbindung mit
der Wehrpflicht. Das führt uns zu einer kurzen Erörterung
über den Krieg fürs Vaterland.

Während die Manichäer6 und die Wiklifiten
behaupteten, der Krieg sei immer eine Sünde, erklärte Luther 7

den Krieg gegen die Türken als einen Krieg gegen Gott,
* Etiam temperantia et fortitudo possunt referri in bon um

commune. 2, 2 q. 47 a. 10 ad 3.
2 1, 2 q. 65 a. 1. Beachte das hier zitierte Wort des hl. Gregor ;

„virtutes, si sint disiunctae, non possunt esse perfectae secundum
rationem virtutis, quia nec prudentia vera est, quae iusta, et tem-
perans, et fortis non est. 22 Moral, cap. 1, post. med.

3 Pertinet ergo ad fortitudinem firmitatem animi praebere contra
pericula mortis, non solum quae imminent in bello communi, sed etiam
quae imminent in particulari impugnatione, quae communi
nomine „bellum" dici potest. 2, 2 q. 123 a. 5. Vgl. im gleichen Artikel :

puta cum aliquis iudex vel etiam persona privata non
recedit a iusto iudicio timore gladii imminentis, vel cuiuscumque
periculi, etiamsi sit mortiferum. 1. c.

* Vgl. A. Berthe: Garcia Moreno, Président de l'Equateur,
Vengeur et Martyr du droit chrétien. Paris 1887.

3 Vgl. Siegwart-Milller, C.: Ratsherr Josef Leu von
Ebersoll. Der Kampf zwischen Recht und Gewalt in der Schweizer
Eidgenossenschaft. Altdorf 1863. Bd. I, p. 996—1077.

' Wie S. Augustin bezeugt: lib. 22, cont. Faust, cap. 74.
' Schon Leo X. hat in der Bulle „Exurge" gegen Luther den

Satz verurteilt: „proeliari adversus Turcas est repugnare Deo, visi-
tanti iniquitates nostras per illos." Prop. damn. 34.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 463

der ja durch die Türken uns heimsuchen wolle wegen
unserer Übeltaten1. Ökolampadius aber lehrte, im Neuen
Testament sei der Krieg eine Sünde, nicht aber im Alten
Testament. Der hl. Thomas hingegen zeichnet im
Anschluß an die hl. Schrift2 und unter Hinweis auf S. A u-
gustinus3 und Hieronymus4 den christlichen Standpunkt

bezüglich des Krieges in folgenden Zügen: Der
Krieg ist nicht absolut verboten, als etwas in sich Schlechtes,
sonst würden nicht im Evangelium den Soldaten Räte
gegeben betreff ihres Berufes als Krieger 6. Als Bedingungen
dafür, daß der Krieg fürs Vaterland ein gerechter sei, stellt
der hl. Thomas die folgenden drei auf:

1. Er muß von der rechtmäßigen Autorität
ausgehen. Nur diese, nicht eine Privatperson, ist berechtigt,
einen Krieg anzufangen6.

2. Es muß ein wirklicher und schwerwiegender Grund
vorhanden sein, ein anderes Volk zu bekriegen. Es muß
sich um tatsächlich erlittenes Unrecht handeln 7.

3. Die Kriegführenden müssen die Absicht
verfolgen, dem Rechte zum Siege zu verhelfen und Unrecht
zu beseitigen8. Fehlt diese Absicht, so betrachtet der heilige
Thomas den Krieg für unerlaubt9.

1 Vgl. Grisar, H. : Luther. Herder, Freiburg 1911. Bd. Ii,
p. 75-87.

2 Matth. 10; Josue 8; 1 Maccab. 2, 4: cogitaverunt laudabiliter
Judaei dicentes: Omnis homo quicumque venerit ad 110s in bello in
die sabbatorum, pugnemus adversus eum,

3 in lib. Q. Q. soil. sup. Jos. quaest. 16; lib. 22, cont. Faust,
c. 70, 74; lib. I de serm. Domini in monte, cap. 19; ep. ad Bonif. 189
al. 205, a med. (Nach Thomas zitiert!).

4 Vgl. 2, 2 q. 40 a. 2 ad 4.
3 Luc. 3, 14.

6 ad hoc quod aliquod bellum sit iustum, tria requiruntur : primo
quidem auetoritas prineipis, cuius mandato bellum est geren-
dum. 2, 2 q. 40 a. 1. Auch hier zitiert der hl. Thomas die hl. Schrift:
„Non enim sine causa gladium portât; Dei enim minister est: vindex
in iram ei, qui malum agit. Bom. 13, 4.

7 Justa bella soient definiri quae ulciscuntur iniurias,
si gens, vel civitas plectenda est, quae vel vindicare neglexerit quod
a suis improbe factum est, vel reddere quod per iniuriam oblatum
est. S. Aug. in lib. Q. Q. seil. sup. Josue quaest. 16. Vgl. 2, 2 q. 40
a. 1 : secundo requiritur causa iusta.

8 Tertio requiritur ut sit intentio bellantium recta. 1. c.
8 Potest autem contingere ut si sit légitima auetoritas indicentis

bellum, et causa iusta, nihilominus propter pravam intention
e m bellum reddatur illicitum. 2, 2 q. 40 a. 1.



464 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Wer also zum Schwerte greift, um das Vaterland zu
schützen, um Unrecht von den Mitbürgern abzuwenden, der
tut etwas sittlich Gutes, er übt wahre Vaterlandsliebe und
kann den Tod fürs Vaterland zum Martyrium
machen, wenn er durch die gute Meinung sein Kämpfen
dem Allerhöchsten aufopfert und um Gottes Willen in den
Tod geht1. Der hl. Thomas begegnet auch dem Einwände,
wie denn diese Grundsätze zu vereinbaren seien mit der
christlichen Feindesliebe und dem Gebot des Herrn: „Widerstehet

nicht dem Übel3!", sowie dem Wort des Apostels:
„Verteidiget euch nicht3". Dieses Gebot des Herrn und die
Mahnung des Apostels sind immer zu beachten „in prae-
paratione animi", d. h. wir müssen immer bereit sein, auf
Widerstand und Verteidigung zu verzichten, wenn ein
höheres Gut diesen Verzicht verlangt. Steht aber das Wohl
des Vaterlandes auf dem Spiele, dann muß sich unser
Verhalten gegen diejenigen Mitmenschen ändern, die allerdings
unsere Nächsten sind, die aber in diesem bestimmten Falle
Feinde eines unserer höchsten Güter geworden, nämlich des
Vaterlandes. Die besondere Pflicht, dieses hohe Gut zu
wahren und zu schützen, geht über die allgemeine Pflicht,
alle Mitmenschen als Brüder zu lieben *. Ziel und Zweck
des Krieges sind also der Friede und das Wohl des
Vaterlandes. Eher Krieg, als ein „fauler Friede" Dieses Wort
gilt hier in ähnlichem Sinne wie der Ausspruch des Herrn :

„Nicht den Frieden, sondern das Schwert zu bringen, bin
ich gekommen6!" Aber nur der gerechte, der not-

1 Et ideo cum quis propter bonum commune non relatum ad
Christum mortem sustinet, aureolam non meretur; sed si hoc re-
feratur ad Christum, aureolam merebitur, et martyr
e r i t, utpote si rempublicam defendat ab hostium impugnatione, qui
fidem Christi corrumpere moliuntur, et in tali defensione mortem susti-
neat. Suppl. q. 96 (98) a. 6 ad 11.

2 „Ego autem dico vobis, non resistere malo." Matth. 5, 39.
3 Non vos defendentes, carissimi, sed date locum irae. Rom. 12,19.
* huiusmodi praecepta semper sunt servanda inpraepara-tione animi. Sed quandoque est aliter agendum propter

bonum commune, vel etiam illorum cum quibus pugnatur. 2, 2

q. 40 a. 1 ad 2.
5 Matth. 10, 34. Vgl.: etiam illi qui iuste bella gerunt, pacem

intendunt; 2, 2 q. 40 a. 1 ad 8; und die Worte aus S. Augustinus : Non
quaeritur pax, ut bellum exerceatur: sed bellum geritur, ut
pax acquiratur. Esto ergo bellando paciflcus, ut eos quos ex-
pugnas, ad pacis unitatem vincendo perducas. Ad Bonif. ep. 189, al. 205,
a med.



reit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 465

wendige Krieg ist gemeint, der Krieg „pro aris et focis",
wie die Alten ihn nannten, der Krieg „für Herd und Altar",
für Recht und Freiheit, für Vätertradition und heimatlichen
Boden, für all dasjenige, was unser Vaterland uns lieb und
teuer macht. Zur Erhaltung dieser Güter zu den Waffen
greifen heißt: in einen gerechten Krieg ziehen!

Das sind die Grundsätze der Moral über den Krieg fürs
Vaterland. Würden dieselben stets beobachtet, dann hätte
die Weltgeschichte nicht den Krieg von 1866 gesehen und
nicht den Deutsch-Französischen Krieg, noch die Kolonialkriege

in Abessinien und Südafrika.
Zur Starkmut und zur Vaterlandsliebe, wie überhaupt

zur wahren Tugend, gehört als letzte der vier Bedingungen1
die Mäßigung. Ihr entspricht die Kardinaltugend der
Mäßigkeit2. Der hl. Thomas stellt den Grundsatz auf:
„Je mehr eine Tugend dem Gesamtwohle nützt, um so größer
und wertvoller ist sie 3" und setzt unter diesem Gesichtspunkte

bei Aufzählung der Tugenden die Mäßigkeit an
letzter Stelle *. Aber er betont anderseits den indirekten
Einfluß der Mäßigkeit auf das ganze Tugendleben der Bürger
und auf die Betätigung der Vaterlandsliebe5. So sagt er
von den Soldaten, sie müssen sich von vielem enthalten,
müssen Mäßigkeit üben, um das Vaterland um so besser
verteidigen zu können ®. Von wie großer Bedeutung für das
Wohl des Vaterlandes die Mäßigkeit der Bürger ist, zeigt
die Geschichte: Wenn Enthaltsamkeit, Einfachheit und
Mäßigung nur noch leere Namen sind, dann werden die
besten Gesetze umsonst gegeben; sie sind ohnmächtig gegen
die allgemeine Korruption, der das Vaterland entgegengeht7.

1
1, 2 q. 61 a. 3 ad 4; q. 65 a. 1.

' 2, 2 q. 141 a. 2.
3 bonum multitudinis divinius est quam bonum unius; et ideo

•q u a n t o aliqua virtus magis pertinet ad bonum
multitudinis, tanto melior est. 2, 2 q. 141 a. 8.

4 1. c.
6 etiam temperantia et fortitudo possunt referri ad bonum

commune. 2, 2 q. 47 a. 10 ad 3.

"... milites necesse est a multis delectationibus abstinere,
ut officium proprium exequantur. 2, 2 q. 142 a. 1.

7 Treffend sagt Losio: ,,Non chi scende in piazza ad agitar
bandiere, a gridar ,vive' o ,morte', a suscitar tumulti o discordie,
«ma la patria, ma chi pasce di verità e di virt ù," G. Losio:
Da „Ristorazione". Brescia, Tip. e Lib. Quereniana.

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 30



466 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Wir möchten hier die Mäßigkeit noch unter einem
ganz besonderen Gesichtspunkte betrachten, nämlich in bezug
auf die Beurteilung und Schätzung der eigenen Nation, des

Vaterlandes, seiner Güter und Vorteile. Die Zuneigung und
Liebe zur eigenen Nation, zum eigenen Vaterland ist ein
natürlicher Trieb, der sowohl in der Gesinnung als in der
Betätigung wohl geordnet sein muß. Er darf die Grenzen
der Wahrheit, der allgemeinen Nächstenliebe und
der Gerechtigkeit nicht außer acht lassen. Da ist, wie
bei der persönlichen Eigenliebe, weise Mäßigung am Platze.
Es ist zu begreifen, wenn der Franzose, der Tscheche, der
Italiener usw. seine Nation, sein Vaterland und dessen Güter
hochschätzt, wenn er die nationale Sprache, Literatur und
Geschichte vor allen anderen liebt und schätzt, wenn er
sich freut, daß er Franzose ist, daß er Tscheche oder daß
er Italiener ist. Er macht ja nur von einem ganz natürlichen

Rechte Gebrauch. Aber verfehlt wäre es, Laster, Lüge
und Ungerechtigkeit der eigenen Nation im Namen der
„Vaterlandsliebe" zu verherrlichen. Das wäre nicht Pietät,
sondern Hochmut, das wäre nicht Vaterlandsliebe, sondern
Nationalstolz1. Hochzuschätzen am Vaterland, an der Nation
und deren Geschichte ist nur dasjenige, was tatsächlich
verdient, hochgeschätzt zu werden, nur Gutes, Schönes und
Gerechtes.

Es ist bemerkenswert, was der hl. Ambrosius von
der Mäßigkeit sagt: „in temperantia maxime tranquilli-
tas animi spectatur et quaeritur2. " Warum ist diese Ruhe
des Geistes notwendig? Der hl. Thomas gibt die Antwort:
Jene Güter, auf welche sich die Mäßigkeit erstreckt, können
des Menschen Geist ganz besonders deshalb beunruhigen,
weil sie dem menschlichen Wesen so nahe stehen3. Objekt der
Mäßigkeit ist nämlich das Verlangen nach jenen Gütern,
die auf die Erhaltung des Individuums und der Spezies
hingeordnet sind. Wir haben das Vaterland ein Mitprinzip,
einen Mitfaktor genannt, zum Werden und zur Erhaltung

1 Zimmermann, Joh.G.: „Von demNationalstolze". Zürich 1758.
a De offic. I 43.
3 ea circa quae est temperantia, maxime possunt ani-

mum inquietare, propter hoc quod sunt homini essentialia.
Et ideo tranquillitas animi per qnamdam excellentiam attribuitur

temperantiae, quamvis communiter conveniat omnibus virtutibus. 2, 2
q. 141 a. 2 ad 2.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 467

des Individuums sowohl als der Gesellschaft. Das Vaterland
ist also enge verknüpft mit den Existenzbedingungen, mit
demjenigen, was das Individuum sowohl als die Gesamtheit
erhält. Die Hinneigung zu diesem Mitprinzip entspricht
daher ganz dem menschlichen Wesen, ist ein natürlicher,
instinktmäßiger Trieb und muß, wie jede andere Neigung,
von der Vernunft geleitet und innerhalb bestimmter Grenzen
gehalten werden. Er kann ausarten zu Chauvinismus,
Rassenhetze, Rassenhaß, Nationalstölz. Damit
also jener natürliche, vom Schöpfer gewollte Trieb sich zu
einer Tugend, nämlich zur Vaterlandsliebe, entfalte, muß
die Mäßigung oder Mäßigkeit zu ihrem Rechte kommen.
Wie die Eigenliebe, so muß auch die Liebe zur eigenen
Nation, zum eigenen Vaterland am Maßstab der christlichen
Grundsätze geprüft werden. Es kommt auch da der „ordo
caritatis" zur vollen Geltung. Wir sollen und müssen die
Mitbürger, die Konnationalen, die Kompatrioten mehr lieben,
als Fremde, aber nicht so, daß wir letztere hassen. Mit den
Brüdern unseres Vaterlandes verbinden uns enge Bande,
aber auch mit dem letzten Negersklaven verbinden uns
gewisse Bande, nämlich gleiches Endziel, gleiche Herkunft.
Es hört daher auch da die allgemeine Bruderliebe nicht auf.
Es bleibt der „ordo caritatis", die Liebe1.

* **
Der hl. Thomas sagt von der christlichen Tugend,

welche durch die Gnade Gottes gestützt und gewährt wird,
sie überdauere dieses Leben und werde fortexistieren im
anderen Leben. Das gilt auch von der Vaterlandsliebe. Sie
wird durch die Motive der Gottesliebe zur über-
natürlichenTugend, wird verdienstlich für den Himmel
und lebt in ihrer Wirkung fort im unvergänglichen Vaterland.

Jene höheren, übernatürlichen Motive geben der
Vaterlandsliebe ein viel weiteres Pflichtengebiet: Zu den Ge-

1 etiam secundum affectum oportet magis unum proximorum
quam alium diligere. Et ratio est quia cum principium dilectionis sit
Deus, et ipse diligens, necesse est quod secundum propin-
quitatem maiorem ad alterum istorum principiorum maior sit
dilectionis affectus. 2, 2 q. 26 a. 6. Vgl.: in his quae pertinent ad
n a t u r a m plus debemus diligere consanguineos ; in his autem quae
pertinent ad civilem conversations m, pius debemus diligere
concives, et in bellicis plus commilitones. 2, 2 q. 26 a. 8.

80*



468 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

rechtigkeitspflichten kommen die sozialen Liebespflichten.
Es ist die christliche Opfergesinnung, es ist die Hingabe für
andere nach dem Vorbilde des Gottmenschen, es ist mit
einem Wort die Gottesliebe, die dem Christen Wegweiser
sind zur Betätigung wahrer Vaterlandsliebe. Im Lichte
der übernatürlichen Wahrheiten erkennt er, daß mit
Erfüllung der Gerechtigkeit die sittlichen Pflichten im sozialen
Leben nicht erschöpft sind. Er kennt nicht nur strikte
Hechts- und Gerechtigkeitspflichten, er kennt auch
Liebespflichten. Die Gottesliebe, jene unversiegbare Quelle aller
anderen Tugenden, treibt ihn an, seinen Mitbürgern Gutes
zu tun, zum Frieden beizutragen, gute Sitten zu pflanzen,
besorgt zu sein für das materielle und geistige Wohl der
„Brüder im Vaterlande". — Das alles tut der wahre Christ
aus Liebe zu demjenigen, der über allen Geschöpfen steht,
der alles, auch das Vaterland, geschaffen hat, der allen
Kreaturen — Vater ist, und dessen Besitz einst sein
unvergängliches Vaterland ausmachen wird. Zu ihm betet er
und dankt für die Güter seines Vaterlandes. Er betet für
sein Vaterland. — Wir schließen mit den Worten des
Dichters vom Gebet fürs Vaterland:

Werf' ich ab von mir dies mein Staubgewand,
Beten will ich dann zu Gott, dem Herrn:
„Lasse strahlen deinen schönsten Stern
Nieder auf mein irdisch Vaterland1!"

* **
Bei Durchführung unserer Aufgabe haben wir besonderes

Gewicht darauf gelegt, die christlichen Grundsätze,
wie sie beim hl. Thomas systematisch niedergelegt sind,
seinen Quellen gegenüberzustellen. Wir haben dabei
gefunden, daß der hl. Lehrer jene Quellen richtig angeführt
und ihren Sinn richtig angewandt hat. Ideen der heiligen
Schrift, der Kirchenväter, aber auch eines Aristoteles
und anderer heidnischer Philosophen hat er harmonisch unter
einem einheitlichen Gesichtspunkt zusammenzugliedern
verstanden, hat Mangelhaftes korrigiert und Heidnisches mit
Christlichem ersetzt. Bei Bestimmung des Begriffes Vaterland

vermeidet er die ausschließliche, einseitige Betonung
des Staates, wie Aristoteles es tut, verwirft den Kosmo-

1 G. Keller: „An mein Vaterland". Gesammelte Gedichte.
Berlin 1891. Bd. II.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 469

politismus der Stoa, lehnt sich vielmehr an die hl. Schrift,
präzisiert und begründet philosophisch und theologisch den
Begriff Vaterland und betrachtet letzteres, nach dem
Vorbilde eines Prudentius und Augustinus, als Gott
gewollten Mitfaktor zum Werden, zur Erziehung und zum
Lebensglück des Menschen.

Was die Vaterlandsliebe betrifft, so nimmt
Thomas aus der h!. Schrift jene großzügige, weitherzige
Idee allgemeiner Nächstenliebe, die mit mäßiger Selbstliebe
sich verträgt, als Grundlage zur Bestimmung des Verhältnisses

von Volk zu Volk. Auch da gibt es gemäßigte Selbstliebe

und geordnete Nächstenliebe, d. h. die Vaterlandsliebe
darf nicht zu Chauvinismus, zu Rassenhetze, Rassen- und
Nationalhaß ausarten, sie darf die Liehe zu Angehörigen
anderer Völker und Nationen nicht ausschließen. Anderseits
ist die Liebe nicht gleich gegen alle ; es gibt verschiedene
Grade der Liebe. Wie das Kind seine Eltern und
Verwandten mehr liebt, als andere Leute, so soll auch jeder
Christ seine Kompatrioten, seine Konnationalen, seine
Mitbürger, sein Vaterland mehr lieben, als andere Nationen,
denn seinem Vaterland ist er ja am meisten verpflichtet,

Durch diese Grundsätze des hl. Thomas ist der
Kosmopolitismus einerseits und der übertriebene Nationalismus
anderseits als falsch verurteilt. Das Unhaltbare dieser beiden
Systeme liegt in deren Prinzipien. Hier trennen sich die
Wege. Nach der christlichen Moral sind die irdischen Güter,
auch das Vaterland, Mittel, um zum letzten Ziele zu gelangen,
zum unvergänglichen Glück in Gott. Nicht so der
Kosmopolitismus! Er verlegt des Menschen letztes Ziel ins
diesseitige Leben und betrachtet die nationale Verschiedenheit

als ein Hindernis für die Erreichung der allgemein
menschliehen Ziele, leugnet darum auch, daß die nationale
Zugehörigkeit die Quelle spezieller Pflichten sei.

Was die übertriebene, unchristliche Eigenliebe, der
persönliche Egoismus im Leben des Einzelnen, das ist der
übertriebene Nationalismus, auch Radikalnationalismus

genannt, im Leben der Völker und Nationen:
nationaler Egoismus, Er ist eine krankhafte Übertreibung
des nationalen Bewußtseins und die ungeordnete Liebe zu
den Konnationalen, insoweit man die eigene Nation über
Gebühr schätzt und liebt, hingegen eine fremde Nation
ungebührlich gering schätzt, ja haßt. Der Radikalnationalismus



470 Des Claudianus Mamertus Schrift:

widerstreitet also dem Gesetze der Wahrheit und dem
Gebote der Nächstenliebe, er verletzt die christliche Gerechtigkeit

und Billigkeit, er ist also den Grundsätzen des Christentums

entgegengesetzt. Im Sinne dieser Prinzipien betont
der hl. Thomas, daß alle Menschen durch ihre gemeinsame
Abstammung von Adam sich wesensgleich sind, und daß
alle Menschen vom einen Gott für das gleiche, himmlische
Vaterland berufen, dem gleichen Endziel entgegenstreben
sollen.

Die Lehre des hl. Thomas über Vaterland und
Vaterlandsliebe geht also den goldenen Mittelweg zwischen den
beiden Extremen des Kosmopolitismus und des
Radikalnationalismus.

DES CLAUDIANUS MAMERTUS SCHRIFT:
„DE STATU ANIMAE LIBRI TRES«

Von P. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter

(Fortsetzung von p. 333—368)

III. Darstellung des Systems
Bevor wir darangehen, die psychologischen Darlegungen

des Claudianus in seiner Schrift de statu animae in ihrem
systematischen Zusammenhange darzustellen, wird es

angezeigt sein, den weiteren philosophischen Rahmen seiner
Psychologie vorzuführen.

Die Grundlinien seiner Philosophie finden wir im
Nachworte zusammengestellt1. Sie umschließt Seinsarten:
Deus, Spiritus und Corpus, deren Unterschiede in einer
Tabelle registriert sind2: Vollkommenheit, Bewegung und
Erkenntnis.

Gott in sich ist absolut einfach3 und bildet so den
Gegensatz zum Körper, der in seiner Ausdehnung die Wurzel

1 cf. Engelbrecht a. a. 0. p. 191—197: Epilogue.
2 Haec quae brevi sermone digessimus, subposita pictura

demoustrat. Engelbrecht a. a. 0. p. 196, Z. 14 ff.
3 ex Ulis Aristotelicis categoriis nulli prorsus subiacet essentia

divina, nam de deo non dicimus qualis est, quia non potest com-
parari quasi ad aliud, ut dicatur: talis est. nec dicimus quantus est,
quia non mole magnus est, nec quid habet, quia nihil non habet, nec
quo modo est, quia ipse modus est, nec habitum eius inquirimus, quia


	Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

