Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Pius X

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

394 Pius X

PIUS X
Von Dr. ERNST COMMER

I

Wohl wufiten wir, dafl die Sonne des grofien Papstes
sich zum Untergang neigte. Dafd ihre segnenden Strahlen
so plotzlich uns entzogen wiirden, konnten wir nicht glauben.
Wir hofften, die gottliche Vorsehung wiirde ihm noch Zeit
gewihren, um die tiefgreifenden Reformen zu vollenden, die
er in seinen letzten Allokutionen und Dekreten gleichsam als
sein Testament ausgesprochen hatte — als ob er einer inneren
Stimme folgte, die zu ihm sprach: Beeile dich, deine Tage
sind gezéhlt! Der furchtbare Doppelmord von Sa.ragevo und
der plotzliche Weltbrand, den der greise Papst vergebens
abzuwehren suchte, steigerten die Erkrankung wund be-
schleunigten den Tod des Friedensfiirsten. In diesen schweren
schwarzen Wolken ging die Sonne der Kirche vorzeitig unter.

In den Tagen, an welchen Freund und Feind dem hin-
geschiedenen Papste ihr kleines Urteil sprechen — ein
anderes, richtigeres wird erst die Geschichte fillen — diirfen
wir es uns nicht versagen, sein Werk wenigstens im Um-
rify zu zeichnen. Der einzig richtige Standpunkt ist aber der
kirchliche. Pius X. war Papst und wollte es ganz sein.
Daran ist kein Zweifel moglich und darum mufd er auch
danach gemessen werden, Dieser Standpunkt setzt aber den
vollen iibernatiirlichen Glauben an das Dogma des von
Christus eingesetzten Papsttums voraus. Ein ungldubiger
Historiker kann weder die Kirche, noch ihr Papsttum be-
greifen, kann den Papst nicht verstehen, die inneren Leit-
motive seiner Handlungen nicht wiirdigen. Selbst streng-
gléubigen Protestanten, deren es relativ nur noch wenige
gibt, fehlt das Auge zur Kinsicht in den Charakter eines
Papstes — er muf} ihnen ebenso ratselhaft bleiben, wie es
Christus als welthistorische Grestalt fiir den grofen Historiker
Leopold von Ranke geblieben ist. Fir alle, so redlich sie
sich bemiihen, objektiv zu sein, bleibt jeder Papst eine rein
menschliche Persénlichkeit in ihrem zeitgeschichtlichen
Milieu — wenn ihnen der Gtlaube an die géttliche Sendung
fehlt, Mit Ausschaltung der besonderen iibernatiirlichen Vor-
sehung, die iiber dem Papsttum waltet und dem Papst die
Leitung des Heiligen Geistes sichert, bleibt der Erfolg seines
Wollens und erkens psychOIOglsch unerklirt. Man greift



Pius X 396

deshalb zn vermeintlichen Gesetzen der Geschichte, die man
aus EKinzeltatsachen induzieren will, die aber in Wirklich-
keit nicht existieren und wenn sie existierten, aus sich keine
wirkurséchliche Kraft beséfien, In der Kette der historischen
Ursachen ist vielmehr, aufler dem fiir unsere Erkenntnis
geheimnisvollen freien Willen der menschlichen Persénlich-
keit, die erste und hochste Wirkursache die gottliche Vor-
sehung selbst, deren Ziele und Wege wir mit Sicherheit
nur so weit erfahren konnen, als sie uns iibernatiirlich ge-
offenbart sind.

Wir miissen daher mit der Frage beginnen: Was ist
das Papsttum, was ist der romische Papst? Und die Ant-
wort darauf gibt der Glaube, den Pius X. voll und ganz
festhielt, in dem Glaubensgeheimnis von der Kirche, das fiir
die blofle menschliche Vernunft unbegreiflich und nach
seinem Inhalt ganz tibernatiirlich ist. Die Kirche ist die
einzigartige sakramentale Gesellschaft, die allein den gliu-
bigen Menschen das gottliche Leben vermittelt. Darnach ist
das Papsttum, die irdische lebendige und bestindige Stell-
vertretung des gottmenschlichen Erlosers in der streitenden
Kirche. Und der von Christus selbst zuerst in Petrus ein-
gesetzte Stellvertreter Gottes auf Erden ist als Haupt der
theomonarchisch konstituierten Kirche ihr oberster Koénig:
gleichsam der in der Geschichte immer wiederkehrende
nalter Christus“ oder wie man im Mittelalter auch sagte
nquasi deus in terris“.

Von dieser Auffassung war Pius beseelt: sie allein
erklirt sein Leben, sein Wirken. Xr spricht im Namen
Christi, dessen Stelle er vertritt!: er ist sein Gesandter.
Er nennt sich selbst ,Vater der Vilker der Welt“, der seine
Arme allen 6ffnet und an alle sein Wort richtet, um sie
zum Licht der Wahrheit zu rufen:. Im Schreiben an den
Episkopat von Bolivien, worin er gegen die Angriffe dieser
Regierung auf die Kirche protestiert, erklirt er die Auf-
gabe des Papsttums: ,At Nos etiam conscientia urget officii,
quibus, quum credita cunctarum gentium administratio sit,

! Christus Dominus, cuius Nos, nullo Nostro merito, gerimus
vices. Ep. ad Card. Gibbons, 9. Nov. 1906. Acta S. Sedis vol. 40 p. 129.

? Padre dei popoli del mondo,... stendo a tutti le braccia e a
tutti indirizzo la mia parola per chiamarli alla luce della verita...
Alloc, ad Legationem extraordinariam Abyssiniae, 7. Oct. 1907. A.
8. 8. 40, 168.



396 Pius X

evigilare et eniti necesse est, ne quid christiana consociatio
cuiusl:bet molimine et opera, damni persentiat. Itaque
Nostrum in primis est sanctissima iura Hcclesise revocare
in memoriam, eaque nullius formidine potestatis - onfirmare,
suadere ac tuerilL“ Und in der groflartigen Enzyklika an
die Bischofe und das Volk von Frankreich vom 6 Jan. 1907
erhebt sich die Kraft dieser Uberzeugung bis zum hochsten
tragischen Pathos: ,Wir haben Unsere Pflicht erfiillt, wie
jeder andere Papst es getan haben wiirde, Das hohe Amt,
mit dem es dem Himmel gefallen hat, Uns trotz Unserer
Unwiirdigkeit zu bekleiden, wie tibrigens der Glaube Christi
selbst, der (tlaube, den ihr mit Uns bekennt, diktierte
Unser Verhalten. Wir hétten nicht anders handeln konnen,
ohne dem Eid untreu zu werden, den Wir geleistet haben,
als wir den Stuhl Petri bestiegen, und ohne die katholische
Hierarchie zu verletzen, die der Kirche von Unserem Herrn
Jesus Christus als Grundlage gegeben ist. Wir erwarten
deshalb ohne Furcht das Verdikt der Geschichte Sie wird
sagen, dall Wir, die Augen unbeweglich auf die Verteidi-
guug der iibernatiirlichen Rechte (3oties gerichtet, weder
die Staatsgewalt demiitigen noch eine Regierungsf rm be-
kdampfen, sondern das unantastbare Werk Unseres Herrn
und Meisters Jesus Christus unversehrt bewahren wollten.
Sie wird sagen, dafl Wir euch verteidigt haben mit der
ganzen Kraft Unserer unermefllichen Zartlichkeit, o sehr
geliebte Sohne! dafl das, was Wir reklamiert haben und
reklamieren fiir die Kirche, deren ilteste Tochter und
integiierender Teil die Kirche Frankreichs ist, die Ach-
tung ihrer Hierarchie, die Unverletzlichkeit ihrer Giiter
und die Freiheit ist; dafl, wenn man Unserem Ver-
langen gerecht geworden wire, der religidse Fiiede 1n
Frankreich nicht gestért worden wire una dafl an dem
Tage, an dem man es horen wird, dieser Friede, der
so wiinschenswert ist, dort wiedergeboren werden wird.
Sie wird endlich sagen, daft Wir, im voraus eurer hoch-
herzigen Grofimut sicher, nicht gezdgert haben, euch zu
sagen, dafl die Stunde der Opfer geschlagen hat, namlich
um die Welt zu erinnern, im Namen des Herrn aller Dinge,
dafl der Mensch hienieden hohere Bestrebungen haben mufd

! Litt. Apost. Afflictum proprioribus, 24. Nov. 1906, A.S.S.
40, 66.



Pius X 397

als die der vergéinglichen Zufalligkeiten dieses Liebens und
daf die hochste Freude, die unverletzliche Freude der
menschlichen Seele auf dieser Erde darin besteht, daf} man
seine Pflicht auf ibervatiirliche Wei~e erfiillt, koste es, was
es will, und damit trotz allem Gott geehrt, ihm gedient
und ihn geliebt hat1.*

Noch intimer sprach der Papst sich iiber seine Wiirde
aus: ,Um den Papst zu lieben, braucht man nur dariiber
nachzudenken, was der Papst ist. — Der Papst ist der
Wichter des Dogmas und der Moral; er ist der Depositar
der Grundsitze, welche die Familie ehrbar, die Nationen
grof}, die Secelen beilig machen; er ist der Berater der
Fiirsten und der Vélker; er ist das Haupt, unter dem sich
niemand tyravnisiert fiithlt. weil er Gott selber repré-en-
tiert; er ist im hochsten Sinne der Vater, der in sich alles
da~ vereinigt, was liebev:1l, zart, gottiich ist... Und wie
mufd man den Papst lieben? ,Non verbo neque lingus, sed
opere et veritate. Weun man eine Person liebt, sucht man
sich in allem ihren Geduuken gleichformig zu machen, ihre
Willensmeinungen auszufiihren, ihre Wiinsche zu erraten.
Und wenn unser Herr Jesus Christus von sich sagte: ,si
quis diligit me, sermonem meum servabit,’ so ist es, um
unsere Liebe zum Papste zu beweisen, notwend'g, ihm zu
gehorchen. Wenn man also den Papst liebt, so macht man
keine Diskussion iiber das, was er anordnet oder verlangt,
oder bis wohin der Gehorsam gehen muf3 und in welchen
Dingen man gehorchen soll; wenn man den Papst liebt,
sagt man nicht: er hat nicht klar genug gesprochen, als
ob er verpflichtet wire, semen Willen jedem einzeinen ins
Obr zu wiederholen, den er so oft nicht nur mit Wortea,
sondern durch Schreiben und andere 6ffentliche Dokumente
klar ausgedriickt hat ; man setzt seine Anordnungen nicht in
Zweifel unter dem leichten Vorwand eines, der nicht ge-
horchen will, als sei es nicht der Papst, der befiehlt, son-
dern seine Umgebung; man zieht nicht der Autoritit des
Papstes diejeuige anderer noch so gelehrter Persuonen vor,
die, wenn sie gelehrt sind, doch nicht heilig sind, denn
wer heilig ist, kann nicht vom Papste abweichen2.“

! Encyel. Une fois encore, A, 8. 8. 40, 10sq.
? Alloe. ad sacerdotes Consocxatloms »1'Unione Apostolica¥,
18, Nov. 1912, A. Ap. S. 1V, 698.



398 Pius X

Von dieser Auffassung des Papsttums ausgehend,
diirfen wir den einzelnen Papst nicht isoliert fiir sich be-
trachten, sondern nur in der Einheit der Kirche und ihres
Gresamtepiskopats. Gewild verdient die Individualitit, das
rein Personliche, auch bei einem Papste die grofite Be-
achtung, aber das hat nur Wert, wenn wir ihn als Triger
des Papsttums in der Reihe seiner Vorginger von Petrus
an werten, deren Nachfolger er war und deren Stirke in
der ihnen gottlich iibertragenen Autoritét besteht!, Denn
es ist immer derselbe Geist des Papsttums, der sich in
markanten Personlichkeiten individuell verkoérpert, der Ori-
ginalitit der Personen die einheitliche Form einprigt, die
fortdauernde Kinheit und Identitdt des Papsttums sichtbar
und lebendig macht, ohne je die Tradition des universellen
Papsttums zu veréndern. Ja dieser einheitliche Geist wird
sogar durch die Vererbung immer stérker und energischer.
Bei weltlichen Fiirsten kann man viel leichter den per-
sonlichen Charakter, der das Resultat von individuellen
Bedingungen ist, vom amtlichen unterscheiden. Bei den
Papsten dagegen wichst beides ineinander und wird zu
einem moralischen Ganzen. Die Individualitdt der Person
ist gleichsam nur das Materiale. Der Geist des Aposto-
lischen Stuhles, mit dem der Papst sich identifiziert, ist
dagegen gleichsam . die substantielle Wesensform, die aus
der individuellen Person erst den konkreten Papst gestaltet.
So zeigt uns die Geschichte die ununterbrochene Reihe der
Papstgestalten als kunstvolle Statuen aus verschiedenem
Material: Gold, Silber, KErz, mit verschiedenen Ziigen und
Gebidrden —— aber wie grofl auch diese fiir das Papsttum
selbst nur materielle Verschiedenheit sein mag, ist doch in
allen die herrschende Familienghnlichkeit deutlich zu er-
kennen, ein und derselbe Greist leuchtet aus allen hervor
und es ist derselbe gottliche Kiinstler, der sie nach seinem
Vorbilde geschaffen, geformt und bewegt hat.

II

Diese auf dem Dogma beruhende Erkenntnis fihrt uns
sofort zu einem Vergleiche zwischen Pius X, und seinen
Vorgingern. Man hat mit solchen Vergleichen teils aus

! Romani Pontifices qui universa in Ecclesia sibi divinitus com-
missa auctoritate pollent. Breve Romani Pontifices, 14, Apr, 1908. A. S. 5
41, 623,



Pius X 399

Unverstand, teils auch mit Absicht recht viel Mifibrauch
getrieben, vor dem nur der feste kirchliche Standpunkt und
die richtige Beleuchtung der Objekte durch den Glauben
bewahren kann.

Suchen wir zuerst die néchsten Vorginger auf, so
miissen wir mit Pius VII. beginnen, weil die Jahrhundert-
feier desselben es mnahelegt und der Umstand der Namens-
verwandtschaft, der mit der Vergleichung auch innerlich
zusammenhéngt, es gewissermafien fordert. Denn Pius X,
hat seinen Papstnamen im Andenken an den siebenten Pius
angenommen, weil er ihn als Vorbild verehrte und sich in
ahnliche Lage versetzt sah. Dem heiligmiiigen Bekenner-
papste am Anfang des verflossenen Jahrhunderts, dem er
noch am Ende seines Lebens in der Konsistorialallokution
vom 2b5. Mai 1914 ein so schones Denkmal gesetzt hat, ist
Pius X, shnlich geworden in der Standhaftigkeit und dem
Gtleichmut, womit jener den franzosischen Tyrannen ertrug,
ohne die Rechte der Kirche und des Papsttums zu ver-
leugnen, aber auch dhnlich in der Geduld und Sanftmut,
die derselbe gegen seine HFeinde und selbst gegen Na-
poleon und dessen Familie bis zum Ende iibte. Den #&ufleren
Sieg und den Triumph iiber den Réuber des Kirchenstaates
konnte der ,sanctissimus senex!“ mnoch erleben und damit
seinen Nachfolgern den Beweis der wunderbaren Hilfe
hinterlassen, die der Stifter der Kirche dem Papst gewiihrt,
der seine Rechte nicht preisgibt. Und es ist eine denk-
wiirdige Fiigung der Vorsehung, dafd der feierliche Einzug
des Bekennerpapstes in Rom nach der Riickkehr aus der
(Gtefangenschaft am 24. Mai 1814 zwei Augenzeugen hatte,
die beide zu Trédgern der dreifachen Krone berufen
waren. Der kaum zwolfjihrige Graf Giovanni Maria Mastai-
Feretti, den seine durch ihre Tugenden ebenso wie durch
ihre Schoénheit berithmte Mutter aus Sinigaglia nach Rom
gefithrt, um den Triumph zu sehen, sollte als neunter Pius
einst den Thron besteigen, den der befreite siebente Pius
an jenem Tage wieder einnahm und den er selbst, 56 Jahre
spiter, durch den Treubruch des dritten Napoleons wieder
verlor. Der andere Zeuge war der im fiinften Lebensjahre
stehende ,Ser Nino“, Vincenzo Gioachimo, den seine Mutter,

' Alloc. 25, Mai, 1914, Acta Ap. Sedis VI, 25656, Ep. ad Epis-
copum Savonensem, 29, Jun. 1914, ib. 374,



400 Pius X

die edle Grifin Pecci, aus Carpineto ebenfalls auf den Corso
gefithrt hatte und der 64 Jahre spéter als dreizehnter Leo
die Tiara empfing, die ihm Pius IX. vorausgesagt hatte.

Mit L eo XII. hat Pius IX. die Sorge fiir die kirch-
lichen Reformen und Studien gemein; mit Pius VIII,
dem Schiiler des streng kirchlich gesinnten Kanonisten
Giovanni Devoti, die Sorge fiir die Regulierung des Ehe-
rechtes! und dxs Widerstreben gegen jede Art von Nepo-
tismus. Mit Gregor XVI. endlich, dessen Festigkeit
und Klugheit er selbst riithmte? verband ihn der Kampf
gegen die Vorldufer des Modernismus, den falschen Libe-
ralismus3, den Skeptizismus¢ und den Traditionalismus?®
sowie das freimiitige Auftreten gegen die tyrannischen An-
griffe der Gewalthaber auf die Kirche,

Der erste Raub des Kirchenstaates durch den korsi-
schen Abenteurer gab das Zeichen fiir die weiteren An-
griffe der Revolution, die unter Pius IX. zur Vernichtung
der weltlichen Herrschaft und zur Einnahme Roms fiihrten.
Damit trat das Papsttum in die neue babylonische Ge-
fangenschaft ein, die unvergleichlich hérter ist als die avig-
nonesische. Was unter Pius VII. nur voriibergehend einge-
treten war, ist bis jetzt dauernder Zustand der Kirche:
ihr Oberhaupt ist gefangen, der vollen persénlichen F'rei-
heit beraubt, ohne welche seine amtliche Freiheit nicht
bestehen kann. Dadurch ist die zur freien Regierung der
Kirche absolut notwendige Immunitit und Souverdnitit des
Papstes verletzt. Pius IX, konnte daher mit vollem Rechte
sich auf die bittere KErfahrung berufen, die es téglich
offensichtlicher machte, ,dafl die sakrilegische Usurpation
seiner Herrschaft hauptsédchlich bezweckt habe. die Kraft
und die Wirksamkeit des pépstlichen Primates zu brechen
und endlich, wenn es moglich wére, die katholische Re-
ligion selbst zu zerstoren .*

' Pii VIII. Breve Litteris altero abhine, 25. Mart. 1830, iiber die
gemischten Ehen an die preuflischen Bischéfe.

? Cui (Gregorio) quidem devexata illa nec brevia tempora ma-
ximi negotia ponderis iussere credi, non alio certe administranda
atque expedienda subsidio, quam eius firmitate prudentiaque animi.
Ep. ad C.nonicum Bernasconi, 1906, A.S. 8. 39, 260.

' Ercycl. Mirarivos, 15 August. 1832; Singulare Nos, 26. Jun, 1834,

* Breve Dum acerbissimas. 26, Sept 1835,

* Denzinger-Bannwart, Enchiridion ed. 12, nr. 1622—21.

¢ Pii 1X Encycl. Etst nulta, 21. Nov. 1878.



Pius X 401

Diesen Standpunkt teilte Pius X. mit Pius IX. voll-
kommen, Aber man konnte vielleicht geneigt sein, zu sagen:
Pius IX. fithlte sich als Kénig und blieb intransigent, eben
weil er die weltliche Herrschaft noch selbst gekostet hatte,
Allein Pius X. hat ebensowenig auf den weltlichen Thron
verzichtet, sondern das ,non possumus“ des entthronten
Vorgiingers bis zum Ende wiederholt. Beide Piépste — und
beide heiligmiflige Pipste, die von weltlichem Ehrgeiz
ginzlich fre1r waren — faften das Recht auf die weltliche
Herrschaft Roms nur als das, zumal in der modernen Zeit
einzig mogliche Mittel fiir die Freiheit der Kirche, fiir die
Garantie ihrer geistigen, universalen Herrschaft, fiir die
Austibung der wirklichen Stellvertretung Christi.

Ebenso dachte, glaubte und handelte in dieser Hin-
sicht L eo XIII. Der klare Beweis dafiir sind seine offi-
ziellen feierlichen und oft wiederholten Erklérungen. Von
einem Schwanken in seiner Politik, von einer Versohnung
mit der italienischen Regierung, von einem Verzicht auf
seine weltlichen Rechte kann in der unparteiischen Ge-
schichte keine Rede sein, obwohl man ihm solche Velle-
ititen wieder und wieder unterstellt hat. Die betriigerischen
Unterstellungen gingen nicht blof3 von dem italienischen
Machthaber und seiner Regierung oder von den liberalen
Feinden der Kirche aus, sondern wurden auch von roémi-
schen Prilaten versucht und verbreitet, die innerlich den
liberalen Ideen geneigt und vom nationalen Fieber ange-
steckt waren und sich in den Dienst der fremden Diplo-
matie stellten. Die Geschichte wird einmal ihre Namen
hennen, ihre Felonie mit unwiderleglichen Dokumenten be-
weisen und als Hochverrat verurteilen.

Der beste Beweis fiir die konsequente Haltung
Leos XIIL in der romischen Frage ist die offizielle
Publikation seiner und seines Vorgingers Proteste! gegen
die italienische Regierung, deren Verdffentlichung gerade
zu der Zeit erfolgte, als die weltliche Diplomatie und die
lhr gefiigigen Prilaten das Geriicht ausstreuten, der Papst
Wiinsche, dafl man die romische Frage nicht anschneiden
moge.

' ! De Civili Principatu Romanorum Pontificum. Excerpta ex actis
Pii IX. et SS8. D. N. Leonis Papae XIII. Romae, Typis Vaticanis 1901.

Divus Thomas I, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX VIII). 26



402 Pius X

Der Standpunkt Pius X. in dieser Frage ist aber
genau derselbe wie derjenige seiner beiden Vorgénger, Das
geht schon klar aus den Bestimmungen hervor, die er gleich
zu Anfang seiner Regierung iiber die Papstwahl erlief,
wobei er die Konstitutionen der beiden Vorgénger aus-
driicklich wiederholte und bestidtigte und durch die Vor-
schriften iiber die mehrfache Vereidigung der Kardinile
und des neuerwihlten Papstes noch bedeutend verschirfte.
Darnach haben sich die Mitglieder des heiligen Kollegiums
sowohl einzeln wie kollektiv von allem zu enthalten, was
irgendwie als eine Anerkennung der italienischen Regierung
ausgelegt werden konnte und sowohl die Wahler wie der
Gewithlte sind eidlich verpflichtet, die Forderung auf Re-
stitution der weltlichen Herrschaft in ihrem vollen Umfang
aufrechtzuhalten1. Schon Leo XIII. hatte die Sorge der
Papste zur Abwendung der Gefahren fiir den Frieden und
die Einheit der Kirche dargelegt und dabei von der Usur-
pation der weltlichen Herrschaft gesprochen, die fiir die
freie und unabhéngige geistliche Regierung der Kirche von
Gottes Vorsehung eingerichtet seis. Seine eigene Lage hatte
er dahin gekennzeichnet: ,Nos sub hostili domina-
tione constitutos et undique innumeris impeditos
insidiis 4.¢

Vernehmen wir einige Auflerungen von Pius X., die
seine Ansichten und seinen Willen bekunden. Schon in der
ersten Ansprache an die Kardinéle stellte er die Forderung
nach der Freiheit des Papstes auf? die er wihrend seines
ganzen Pontifikates wiederholte ¢ und noch in seinen letzten

! Die Eidesformel A. Pont. VII, 109: Item promittimus, vove-
mus, et iuramus, quod quilibet ex Nobis in Romanum Pontificem, Deo
sic disponente, erit assumptus, iura etiam temporalia, praesertim de
civili Romani Pontificis prineipatu, libertatemque Sanctae Sedis integre
ac strenue adserere et vindicare nunquam desistet, atque eamdem hanc
promissionem et ius iurandum, post eius ad Summi Pontificatus tfasti-
gium assumptionem, rursus praestabit,

* Leonis XIIL. Const. Praedecessores Nostri, 24 maii 1882, Acts
Pontificia VII, 142.

% ... civilis principatus, qui ad liberum et independens spirituale
Ecclesiae Regimen, Deo sic providente, constitutus fuit. A. P, VII, 145

* ib. 147,

* Alloc. Consist., 9 nov. 1903. A.S.S. 36, 194.

¢ Ep. ad secretarium Commissionis Metensi Conventui Catholi-
corum Germaniae curando, 25 iul. 1918, A.A. 8, V, 422: Itaque, cum
molestissime feratis, sicut optimus quisque catholicorum, principem



Pius X 403

Allokutionen am Ende desselben betonte, stets im Hinblick
auf die Beraubung des Kirchenstaates. Darum mufite er das
Buch des Bischofs Bonomelli von Cremona?! scharf mif3-
billigen 2. Daher protestierte er so oft gegen die Beleidi-
gungen, denen der Heilige Stuhl in Italien, in Rom selbst
ausgesetzt war. ,Quae nuper facta sunt Romae hostiliter et
contumeliose in Kcclesiam sanctam, cum foederatae impro-
borum manus annuam memoriam hominis flagitiosissimi
celebrarent, ea certe animo Nostro, tot iam curis afflicto,
magnam aegritudinis accessionem importarunt. Vidimus
enim inimicis Crucis Christi datam in hac sacra Urbe li-
centiam, ut maiestatem Romani Pontificatus sanctitatemque
religionis catholicae incredibili conviciorum petulantia luce
palam appeterent, idque, quod maximo dolore fuit, cum
gravi offensione adolescentiae et plebis imperitaes.“ Von
grofler Bedeutung ist ferner der starke Protest gegen die
Rede des Biirgermeisters Nathan von Rom bei der Feier
des 20. September im Jahre 1910, des Tages, an welchem
die heiligen Rechte der papstlichen Souver#nitit mit Fifden
getreten wurden ¢,

Diesen Protest legte er in feierlicher Form besonders
bei der Jubelfeier des Regno im Konsistorium vom 27. No-
vember 1911 ein: ,Annus enimvero, qui iam est in exitu,
peculiarem in modum Nobis luctuosus fuit: id plane omnes
intelligunt. Equidem non in hoc immorabimur, quanto Nos
maerore itemque filios, quotquot ubique sunt, Ecclesiae de-
votos affecerit clamorosa illa commemoratio celebratioque

animarum vestrarum Pastorem in hac non sane digna conditione rerum
etiamnunc versari, propositum habetis postulare denuo et vehementer,
ut Pontifex Romanus tandem in possessionem plenae eius libertatis
restituatur, quam suprema ipsius dignitas et communis catholicarum
gentium Patris potestas requiritur.

! Bonomelli, La Chiesa e i tempi nuovi, Roma, Pustet 1906.

* Ep. 27 febr. 1906. A. S, S. 89, 26.

® Ep. ad Card. Couillié, Archiep. Lugdunensem, 14 mart. 1910.
A, Ap. 8. 11, 191.

4 Al Diletto Figlio Pietro Respighi Nostro Vicario Generale,
li 22 settembre 1910, zuerst verdffentlicht in A. Pont, VIII (1910),
120. Cf. Ep. ad Genuensium Aepisc. 26 oct. 1910. A. Ap. S III, 13;
ad Card. Vaszary, 28 nov., ib. 61; ad Ep. Oregonopolitanum, 30 nov.,
81; ad Aep. Caracensem, 10. ian, 1912, 86. Ep. ad Card. Gibbons,
24 dec. 1910, I1II, 98: iniurias...quibus proximo Septembri dum
heic Romae captae Urbis celebraretur memoria,
palam lacessiti fuimusac procaciter.

28%



404 Pius X

factorum, unde tam multa tamque gravia vulnera quanta
usque adhuc inusta sunt iuribus Sedis Apostolicae, nemo
ignorat esse profecta. Neque enim satis esse visum est
eventus tales publicis commemorari sollemnibus: placuit
iniuriosam rerum memoriam iniuriis celebrari novis, impor-
tunas anno vertente declarationes odii in fidem catholicam
saepius iterando; quod maxima cum offensione totius ca-
tholici nominis factum esse qui negaverit? Atqui summum
bonorum decusque praecipuum dilectisimae Nobis Italiae
hac Fide continetur, quae et mirifice eam ad omnes huma-
nitatis artes excoluit, et sicut anteactis temporibus, ita in
posterum pacem et prosperitatem ei parare sola potest.
Ceterum, quando in hac sacerrima Urbe incredibilis quaedam
impunitas hostibus Religionis datur, quid mirum, si secta
improba, qua nihil Deo christianaeque sapientiae est inimi-
cius, coetus suos nefarios paene sub occulis Nostrig egit?
Si fidem Christl, si doctrinas Eecclesiae, si Romani Ponti-
ficis auctoritatem vulgo per diaria atque in triviis, vel ab
ipsis etiam magistratibus, haberi ludibrio, contumeliisque
onerari videmus 1?“

Niemals haben die Pépste die Beraubung des Kirchen-
staates, den sie Patrimonium Petri nennen, anerkannt, nie-
mals auf denselben verzichtet, ihre Proteste stets wiederholt,
in der berechtigten Hoffnung, dafl dieselben doch einmal
im Gewissen der katholischen Volker ihre Wirkung finden
und die Verjihrung unmdéglich machen, weil es nicht blofy
menschliches historisches, sondern gottliches Recht ist, was
hier verletzt wird. Darum glauben sie auch an die Wieder-
herstellung dieses Besitzes mit den legitimen Mitteln und
verbieten die Anwendung von gewaltsamen Mitteln, weil
sie an den Schutz der allméchtigen Vorsehung glauben, deren
Fiigung die Errichtung dieser 6rtlichen Unterlage des Apo-
stolischen Stuhles gewesen ist, Nicht blof3 die berechtigten
Anspriiche der Pipste auf Grund der erworbenen Rechte
und des Volkerrechtes selbst, sondern das goéttliche
Recht, das aus dem Dogma stammt, ist das feste und
unzerstorbare Fundament ihrer Forderung. Auf diese dog-

! Alloc. Consist., 27 nov. 1911. Ap. S, 1II, 585, Cf. Alloc. Con-
sist., — 29 nov. 1911, ib. 655: Venite et videte, perché voi ben conoscete
come l’abitazione cosi, le condizione miserande del Vicario di Geslt
Christo. Cf. ep. ad Episcopos Helvetiorum, 10 oct. 1911, ib. 567,



Pius X 406

matische Grundlage weist auch Pius X, selbst mit den
Worten hin: ,At vero illud primum perspeximus romano
populo episcopos Nos esse datos: non enim aliter quam ob
romanum Kpiscopatum, et Beati Petri conscendimus Cathe-
dram, et catholici nominis supremum gerimus pontificatum 1%
Denn die dauernde und untrennbare Verbindung des Pri-
mates iiber die ganze Kirche mit dem romischen Stuhle des
hl. Petrus nach dem ius divinum ist nicht nur theologisch
gewifs, sondern nach der richtigen und won den Pipsten
selbst geteilten Amnsicht auch eine zum Glauben gehorende
Lehre. Deshalb kann der Primat niemals auf einen anderen
Sitz dauernd und rechtlich iibertragen werden. Anderseits
ist die volle territoriale Souveriinitit des Papstes die Con-
ditio sine qua, ohne welche die freie Regierung der ganzen
Kirche jetzt tatsichlich nicht méglich ist, und auch dieser
Satz ist so gewild, dafl er als eine zum Glauben gehérige
Wahrheit angesehen werden mufl 2. Daher folgt aus diesen
beiden Préimissen von selbst die Notwendigkeit der Resti-
tuierung eines souverdnen territorialen Besitzes fiir den
Papst mit dem Zentrum in der Stadt Rom.

Dafy das italienische Garantiegesetz nur ein papierner
Schutzwall ist, sieht jeder ein. Die ganze Autoritit des-
selben ruht nur auf der Loyalitit der faktischen Reglerung,
die es erlassen und jeden Augenblick wieder aufheben kann,
Auch eine volkerrechtliche Garantie der personlichen Sou-
verdnitit wire vollkommen ungeniigend, weil sie in die
Willkiir der Glarantieméchte gesetzt ist. Endlich ist nicht
einmal die volle personliche Souverinitét, welche das mon-
archische Oberhaupt der katholischen Kirche zu seinem
Amte bendtigt und die mehr besagt als blofie Exterritorialitét,
mit der Souverénitit eines anderen Herrschers an ein und
demselben Orte vereinbar. Die einfache archimedische For-
derung kommt hier zur Geltung: auch der Papst braucht
einen Ort allein fiir sich, um von da aus die Weltkirche
zu heben. Die Hoffnung auf diese Restitution hat Pius X,
noch beim letzten Konsistorium ausgesprochen 8, mit dieser
Hoffuung ist er von uns geschieden, —

' Bulla Quum Arcano Dei consilio, 1II idus febr, 1904. A.S.S,
36, 532,
C Vgl. A, Straub: De Ecclesia Christi, Oeniponte 1912, II,

nr, 1188—1144, p. 548 sqq.
3 Vgl. unseren Artikel, Divus Thomas I, p. 279 {.



406 Pius X

Der angebliche Gegensatz zwischen dem geborenen
Grafen, der an aristokratische Sitten von Jugend auf ge-
wohnt und im diplomatischen Dienste erstarkt war und dem
einfachen Sohne des Volkes aus schlichter Handwerker-
familie war bald tberbriickt. Nicht einmal der natiirliche
Unterschied ist stark genug, um eine Verschiedenheit in
der amtlichen Charakterisierung zu rechtfertigen. Die Fa-
milie Pecci, in den einsamen Lepinerbergen, fern von der
romischen Gesellschaft und vom pépstlichen Hofe lebend,
gehorte zum konservativen Landadel und war durch die
Kriegszeiten in ihrem Wohlstand beschrénkt, wahrend die
Familie Sarto, in ‘einfachen sozialen Verhiltnissen auf dem
Lande lebend, keine Armut litt, sondern eher noch einen rela-
tiven Wohlstand unter ihren Mitbiirgern genof3, Beide Familien
waren streng religids, streng katholisch und deshalb auch streng
konservativ im besten Sinne des Wortes. Aber der junge
Gtioacchino Pecci und der junge Giuseppe Sarto waren beide
zu dem Konigtum berufen, dessen Krone einen iibernatiir-
lichen Titel besitzt und beide ererbten bei der Papstwahl
den Geist ihrer koniglichen Ahnen von Petrus her. Dieser
Greist des hohenpriesterlichen Koénigtums verpflichtete sie,
die geistliche Konigsherrschaft durch die damit verbundene
eigene weltliche Konigsherrschatt im Kampfe gegen den
Partikularismus der weltlichen Michte zu verteidigen,
ebenso wie dieser Geist im Mittelalter den Kampf gegen
die angemefite Universalherrschaft der Kaiser fithren muf3te.

Im religiosen Ideal ist kein Unterschied zwischen
Pius X, und seinem unmittelbaren Vorginger zu erkennen.
Und es ist eine tief zu beklagende Verleumdung, wenn noch
kiirzlich eine deutsche katholische Zeitschrift diesen person-
lichen Gregensatz in den Worten auszusprechen sich vermaf3:
fir Leo XIII. war die Peterskirche die Kathedrale des
Papstes, fiir Pius X, das Haus Gottes. Ubrigens kann die
Basilika von St. Peter niemals die Kathedrale des Papstes
sein, weil diese Wiirde nur der Basilika des Lateran eigen ist.

Die Grofle seines Vorgingers hat Pius schon in seiner
ersten Ansprache an das heilige Kollegium feierlich an-
erkannt? und sich zu seinen Prinzipien bekannt. So be-
griiite er auch die Errichtung eines Arbeitermonumentes
fiir denselben mit den Worten: ,Wie Wir es nicht unter-

! Alloc. in Consist. secreto, 9 nov. 1908. A. 8.8, 36, 194.



Pius X 407

lieflen, in vielen Akten Unseres obersten Amtes dem ver-
ehrten und unverginglichen Namen Unseres Vorgingers
hohe Ehrfurcht folgsam zu erweisen, so freuen Wir Uns,
mit oOffentlicher Belobigung auch die Vereine zu ehren,
in denen noch das dankbare Andenken an einen so grofden
Papst lebendig ist und sich in edler Weise betéitigt1.% Der
beste Beweis, dafl von einem prinzipiellen Gegensatz
zwischen beiden P#psten keine Rede sein kann, liegt aber
in der Tatsache, dafl alle bedeutenden gesetzgeberischen
Akte Pius X. nur die Konsequenzen aus den von Leo fest-
gelegten weittragenden Grundsétzen sind, so dall man in
Pius den Fortsetzer der Werke Leos erblicken muf.

III

Will man das Verhéltnis Pius X. zu seinem letzten
Vorgénger und seine Stellung in der Einheit des Papsttums
allseitig bestimmen, so bieten sich, abgesehen von Ver-
gleichen in einzelnen Punkten, die Idealgestalten der Papst-
geschichte dar, die jedem von beiden vorschwebten. Die
Betrachtung dieser Vorbilder wird zugleich dazu dienen,
die Aufgabe des Papsttums noch tiefer zu erfassen.

Uber Leos Vorbild ist ein Zweifel nicht mdoglich.
Es war die Idealgestalt des groflen Innozenz IIL, der
nach 18jahriger Regierung am 16. Juni 1216 in Perugia
starb, wo 6380 Jahre spiter Leo die bischéfliche Kathedra
bestieg 2 und iiber 30 Jahre dem Studium des hl. Thomas
oblag und in der Stille zur Hoéhe der pépstlichen Wiirde
heranreifte. In seinen bischtflichen Hirtenschreiben skiz-
zierte er schon das Programm seiner groflen pépstlichen
Enzykliken, ohne zu ahnen, dafl diese Hirtenworte einst
(Gtesetze fiir die ganze Kirche werden sollten. Wie ernstlich
Leo sein Ideal anstrebte, beweist auch der Umstand, dafd
er sein (rab im Lateran gegeniiber dem Denkmal des
dritten Innozenz sich erwéhlte.

Mit allen Gaben des Geistes und Herzens reichlich
ausgestattet, mit feinem Takt begabt, in wichtigen Ge-
schéften erprobt, bestieg der Kardinal Lothar Graf Tras-

1'A.8.8. 36, 711 :

? Mgr. Pecci, Erzbischof von Damiettei. p.i, wurde von
Gregor X VI, im Konsistorium vom 19. Januar 1846 zum Bischof von
Perugia ernannt und behielt dieses Bistum noch als Papst zwei
Jahre lang bei: nachher erhob er es zum Erzbistum.



408 Pius X

mondi von Segni als Innozenz III, den Thron im Jahre 1198.
Als Papst wurde er Reformator der Kurie, weiser Gesetz-
geber, Schiedsrichter und Muster der Fiirsten, Forderer der
Universititen und geistlichen Orden, Vater der Armen, Be-
griinder groflartiger Wohltatigkeitsanstalten und Lehrer der
Welt, dessen Hauptsorgen neben der Wiedereroberung des
Heiligen Landes die allseitige Reform der Kirche und die
Reinheit des Glaubens bildeten, Ein hochgelehrter und
frommer und zugleich ein sozialer und politischer Papst,
beherrschte er sein Zeitalter und erreichte den Hohepunkt
der pipstlichen Macht. Nicht Ehrgeiz oder Herrschsucht,
sondern das tiefe Bewufitsein von der Aufgabe des Papst-
tums bestimmten ihn, die Unabhingigkeit der Kirche von
der weltlichen Macht durchzusetzen und ihr alle iibrigen
Zwecke harmonisch unterzuordnen 2 Das war das Vorbild,
dem Leo XIIL nachzueifern sich vorgesetzt hatte und die
Geschichte seiner Regierung bietet die Parallelen,

Der Grundsatz der Aequitas, den Innozenz fiir die
Verwaltung seines hohen Amtes aussprach, lautet: ,Ad
hoe Deus in Apostolica Sede constituit plenitudinem eccle-
siasticae potestatis, ut diligenter inspectis variis circum-
stantiis personarum et rerum, temporum et locorum, nunc
rigorem exerceat, nunc mansuetudinem anteponat, interdum
exequatur iustitiam, interdum gratiam largiatur, prout in
causis diversis diverso modo viderit dispensandum3.“ ,Sic
Apostolica Sedes auctoritatem propriam moderatur, ut plus
quod expedit quam quod licet attendens potentiam suam
publicae utilitati conformet ¢.% ,Sicut in arca foederis Domini
cum tabulis Testamenti virga continebatur et manna, sic
et in pectore Summi Pontificis cum scientia legis divinae
rigor districtionis et favor dulcedinis continetur s.“

Dieselben Grundsitze leiteten auch die Regierungs-
politik Leos. Ebenso klingen die Lehrsitze des grofien
mittelalterlichen Papstes iiber das Verhaltnis von Kirche
und Staat in voller Reinheit in den groflartigen lehramt-

'Joseph Hergenrdéther, Abril der Papstgeschichte’
Wiirzburg 1879, p. 47,

* Brischar, Kirchenlexikon ? VI, 734 f,

3 Innoec. IIL ep. lib. VII ep. 119.

¢ 1. VI ep. 16.

s 1, XVI ep. 180.



Pius X 409

lichen Enzykliken Leos wieder. So lehrt Innozenz die prin-
zipielle Verschiedenheit der Kirche vom Staate, aber die
Unterordnung des irdischen Staatszweckes unter den hoheren
libernatiirlichen Zweck der Kirche und damit die prinzi-
pielle Freundschaft und Eintracht der beiden Michte. Wie
der Mond sein Licht von der Sonne empfiéngt, so erhilt
die konigliche Gewalt im christlichen Staate den Glanz
ihrer Wiirde von der p#pstlichen Autoritét, insofern von
der Kirche das Licht der Wahrheit in Glauben und Sitten
auf die Gesetzgebung des Staates ausstréomt und sie durch
ihre Lehren dirigiert 1,

Auch Pius X. schaute in die Vergangenheit und
was er dort als Ideal erblickt, ist in Gregor VIIL. ver-
kérpert, der zu Salerno am 25. Mai 1085 in der Ver-
bannung starb, #hnlich wie Pius im vatikanischen Ge-
fangnis seine Augen schlof.

Der hl. Gregor VIIL. war der zum Papst gewordene
Moénch Hildebrand: in ihm war der glaubensreine und
fromme Geist der strengen Benediktinerreform von Clugny
lebendig und wirksam, der ihn zu seiner persénlichen KEr-
fassung der Aufgaben des Papsttums in rauher Zeit dis-
ponierte — derselbe (teist, der spiter den hl. Bernhard in
innigster Durchdringung von Dogma und Mystik beseelte.
Es ist derselbe Geist von Clugny, der Pius X. ebenso wie
den hl, Gregor erfillte, KEine eigene Fiigung der Vor-
sehung wollte, dafl Pius die alte Kirche S. Bernardo alle
Terme als Kardinalstitel erhielt, Bei seiner tiefen Frommig-
keit war ithm dieser Umstand eine Mahnung, den hl. Bern-
hard als Patron besonders zu verehren und sich mit seinem
Geiste zu ndhren. So diirfen wir es auch als eine Bestiiti-
gung der Vorsehung betrachten, daf} er gerade beim An-
bruch des Festes dieses heiligen Kirchenlehrers am
20. August gestorben ist. Gregor war eines Zimmermanns
Sohn und auch Pius entstammte einer Handwerkerfamilie:
Beide gingen aus dem Volke hervor. Beide waren sich
dhnlich im Streben nach personlicher Heiligkeit. Gregor
ibertraf Pius in der Lénge der Regierung nur um ein Jahr:
beiden war fast die gleiche Spanne Zeit fiir ihr grofes
Reformwerk zugemessen,

1. I ep. 401,



410 Pius X

Gregors unsterbliches Verdienst ist der Kampf um die
Freiheit der Kirche!, weshalb ihm das rémische Martyro-
logium den Ehrentitel beilegt: ecclesiasticae libertatis pro-
pugnator ac defensor acerrimus. Durch diesen Kampf wurde
seine Regierung nicht nur fiir die Kirche und ihr Papsttum,
sondern auch fiir das Kaisertum und die européische Zivili-
sation eine weltgeschichtliche Wendung und Entscheidung.
Indem Gregor auf die Statuten der Viter zuriickgriff, fand
er die geistigen Waffen, um durch die Wiederherstellung
des Zolibates die Unenthaltsamkeit des Klerus zu béndigen
und ihn diszipliniert zu machen. Um die Kirche vom Geiste
der Welt zu befreien, nahm er den Kampf gegen die
Simonie auf. Der Kampf gegen die Laieninvestitur der welt-
lichen Fiirsten war notwendig, um die kirchliche Freiheit
wiederherzustellen und dadurch alles in Christus zu er-
neuern.

Das war das Vorbild fir Pius X.:  jmagnus ille ac
fortissimus Pontifex Gregorius VIL *“ Er nennt ihn: ,in-
victo animi robore virum, iustitiae propugnatorem impavi-
dum, Ecclesiae iurium ac libertatis constantem adsertorem,
pervigilem disciplinae custodem ac vindicem, Gregorium
septimum 3.“ Gleich ihm ging er iiberall auf die Normen der
heiligen Viter zuriick. Nach diesen richtete er seine Re-
formen ein. Vor allem war es die Reform des Klerus, der
engere Anschlufy der Bischéfe an den Papst, der Gehorsam
des Klerus gegen die mit dem Papste vereinten Bischife
und damit die grofere Einheit der Hierarchie; die Reform
der Orden, des ganzen religiésen und sozialen Lebens der
Kirche; endlich der Widerstand gegen die Angriffe welt-
licher Regierungen und die Verteidigung der kirchlichen
Rechte. Aus der Natur dieses Kampfes ist es erkldrlich,
dafl Pius ebenso wie Gregor gerade bei denen, auf
die sie zuerst hitten rechnen miissen, fast keine Unter-
stiitzung fand. Gregor klagte, er habe fast gar keine

! Of. Godefroid Kurth, L'Eglise aux tournants de I’hi-
stoire. Paris 1905, p. 78ss. J. Auriault, La sainteté du IXe au
XIIe siécle, Lyon-Paris 1906, p. 53—97.

* Pii X, Encycl. Communawum rerum. A. A. S. I, 339,
* ib, p. 868.



Pius X 411

psuffragatores“ !, und Pius rief klagend aus: ,Non est vir
mecum 2%

Man kann daher den Vergleich so formulieren:
Pius X. verh#lt sich zu Leo XIII. #hnlich, wie Gregor VIL.
sich zu Innozenz III. verhdlt., In diesem viergliedrigen
Vergleiche, der keine Analogie der Proportion oder Attri-
bution, sondern nur eine Analogie der Proportionalitét aus-
driickt, ist das Moment der Ahnlichkeit das Verhalten
goegeniiber der Idee des Papsttums wund ihrer Verwirk-
lichung. Die Berechtigung zu diesem Vergleiche, der die
chronologische Ordnung des einen Teiles umkehrt, liegt in
der idealen Auffassung des Papsttums selbst. Wohl ging in
der Geschichte Gregor dem gliicklicheren Innozenz voraus,
withrend Pius, dessen Regierung die dufleren Erfolge nicht
fir sich hatte, auf den gliicklicheren Leo folgte. Aber
ebenso wie Innozenz unter giinstigeren Umsténden fiir das
von Gregor erstrebte Papstideal siegreich eintrat, so strebte
Pius danach, die Herrschaft, die Leo nach dem Verluste,
den sein Vorginger erlitten, wenigstens in der geistigen
Welt zuriickerobert, auch in der dufleren Stellung der Kirche
wieder zu verwirklichen. Daher ist jene Vergleichung sehr
wohl erlaubt, wenn man nur von denjenigen &ufleren Mo-
menten der verschiedenen Zeitalter absieht, die fiir die
ideale Bewertung nicht wesentlich sind.

IV

Um wenigstens einen Uberblick tber die Regierung
aus dem ungeheuren Material der Acta Pii X. zu ge-
winnen, werfen wir noch einen Blick auf die Monumente,
die dieser willensstarke und zielbewufite Selbstherrscher in
elf kurzen Jahren geschaffen hat. Von der Ausbreitung der
Kirche, der Missionstitigkeit, der Neugriindung und Er-
weiterung der hierarchischen Ordnung zeugen die Akten
der Propaganda mit ihrer Statistik, worauf wir hier nicht
niher eingehen kénnen. Wir heben nur die vollige Wieder-

' Gregor VIL, . VII ep. 8 ad monachos Cluniac. p. 552:
Nos quoque tanti culminis onus, quod ultra vires est, sustinentes,
eiusmodi solatio sublato, cum neminem aut vix paucos suffra-
gatores similes inveniamus, quanto mentis angore temeamur, li-
quido quidem potestis et ipsi perpendere.

* Cf. Alloc. Vi ringrazio ad sacerdotes Consociationis ,1'Unione
Apostolica®, 18 nov. 1912, A, Ap. S. IV, 698.



412 Pius X

herstellung der Hierarchie in KEngland hervor, wodurch
dieses Land aufhorte, ein der S. C. de Propaganda unter-
stelltes Missionsgebiet zu sein 1, ferner die Errichtung einer
apostolischen Delegatur in Australien 2, wodurch auch dieser
Weltteil in die feste hierarchische Ordnung einbezogen ist.
Die iibrigen Werke kann man in Gruppen zusammenfassen,
die sich auf die Lehre, den Kult, das Recht, die Regierung
und Verwaltung und endlich auf das innere Leben der
Kirche und ihre sozialen Segnungen erstrecken.

(Gtleich beim Antritt seiner Regierung gab Pius sein
grofiziigiges Programm, das eines Nachfolgers des hl. Petrus
wahrhaft wiirdig war, in der ersten Enzyklika, die er ,vom
Stuhl des obersten Apostolates“ erliefS, bekannt und sprach
es in den apostolischen Worten3 aus: Instaurare
omnia in Christo¢ Diese Erneuerung will nichts
anderes besagen, als die Menschen zum Gehorsam zuriick-
zufithren durch den Einflufs der Kirche, denn das ist die
Krankheit des Zeitalters: defectio abscessioque a Deo, und
das grofdte Verbrechen unserer Zeit besteht darin, dafd sich
der Mensch selbst an Gottes Stelle setzt. Darum ist auch
eine Reform des Klerus notwendig, um ihn zur Heiligkeit
auszugestalten. Darum beabsichtigt der Papst eine Reform
der klerikalen Krziehung und der Bildung der Priester in
omni sapientiae genere: ,Christum formemus in iis*,
damit sie die Glaubigen heiligen. Das ist das Band, das
sich durch alle seine Aktionen hindurchzieht und das er
immer wieder ausdriicklich betont s,

Die Haupttétigkeit dieses Papstes, die in der Ge-
schichte fiir alle Zukunft fortwirken wird und deren Wirkung
niemals zerstort werden kann, ist seine Sorge fiir die Reinheit
und Integritite des katholischen Glaubens, die

! Const. Ap. 87 qua est, 28 oct. 1911. A. Ap. S. I, bb3.

* Litt. ApiOIn sublimi principis, 16 apr. 1914, A, Ap. S. VI, 228.

% Eph, 1, 10.

. Egcycl. E supremi Apostolatus cathedra, 4 oct. 1903. A.S.S.
36, 131,

* Ep. ad Archiepiscopos Canadenses, 30 sextilis 1911. A, Ap.
S. III, b62: Deinde, omnes hortari catholicos ne cessetis, ut sese non
modo privatim, sed publice etiam tales exhibeant, Neque enim licebit,
quod laboramus, omnia, quantum potest, mstawrare in Christo, nisi
praeter mores singulorum domesticamque societatem, civilia quoque
ingtituta Spiritus Christi pervaserit.

* Ep. ad Episcopum Tarvisium, b maii 1911, A, Ap. S, III, 845.



Pius X 413

er noch zuletzt in der letzten Allokution an die Kardinile
am 27, Mai d. J. iiber das apostolicum depositum fidei be-
kannt hat! und das er vom Anfang an bewahren wollte 2.

Daher wandte er auch der katholischen Presse seine
wachsame Aufmerksamkeit zu, um sie in der Integritit des
Glaubens zu erhalten, indem er die gutgesinnte belobte und
stirkte, diejenigen Blétter dagegen, die sich wohl katholisch
nannten, aber den p#pstlichen Weisungen nicht in allem
folgten, was zur Integritit des Glaubens gehort, verurteilte s,
Die Bezeichnung ,ephemeridum sincere et integre
catholicarum scriptorest* gab Veranlassung, dafd
sich die folgsame Presse selbst integral katholisch nannte
und dafd die integralen Katholiken von seiten der liberal
gesinnten Katholiken mit grofler Heftigkeit bekémpft
wurden.

Die Sorge fiir den Gtlauben #@uflert sich in negativer
Form durch die Verurteilung des Irrtums gleichsam als die
Defensive des Kampfes gegen die inneren Feinde der Kirche,
wihrend sie sich positiv in der Normierung des Dogmas
und seiner wissenschaftlichen Lehrentwicklung offenbart.

Schon unter Leo XIII. begann die neue Form des
Liberalismus als Amerikanismus sich zu entwickeln,
Eine greifbarere Gtestaltung erhielt sie aber erst in der
Weiterentwicklung des Irrtums durch das Zusammenwirken
verschiedener Elemente, wie in Frankreich durch den von
liberalen Katholiken aufgenommenen Neu-Kantismus, den
auch die sogenannte N e u - Scholastik nicht imstande war
zu iiberwinden; in Deutschland durch den Reformkatholi-
zismus, dessen Vorliufer Dollinger und Franz X. Kraus
waren, und der in den Bestrebungen H, Schells zum offenen
Ausdruck kam und die Aufmerksamkeit des Heiligen Stuhles
auf die grofle Gefahr fiir den Glauben erweckte, die durch
einfache Indexverbote sich nicht mehr beschworen lief3.
Daher wendete sich Pius schon in der ersten program-
matischen Enzyklika gegen die neue wund triigerische
Wissenschaft, welche die Irrtiimer des Rationalismus oder

! Vgl. diese Zeitschrift, oben, p. 284 ff,

? Alloe, Consist, 9 nov. 1903, A. S, S, 86, 194,

3 Avvertenza, A. Ap. S. V, 666. Alloc. Consist. 27 maii 1911,
Vgl. oben, p. 292.

* Ep. ad P, Jos, Chiaudano 8, J., 256 sept. 1913. A. Pont, XI, 518.



414 Pius X

Semirationalismus einschleppt!. Er forderte die Mitglieder
der romischen Thomasakademie im Breve vom 23. Januar
1904 auf ,ad coercendam pro virili parte communem illam
rationis fideique pestem, quae longe lateque serpit: neo-
rationalismum dicimus2.“ Im neuen Italien kam zu den
namentlich aus Frankreich iibernommenen Keimen noch der
Nationalismus hinzu und Romolo Murri verbreitete die An-
steckung weiter unter dem jungen Kleruss.

Noch ehe der Streit iiber Schells Lehren aufgeworfen war,
ging Pius in der Allokution an die Kardinile vom 17. April 1907
schon scharf gegen die ,Modernen Hiretiker* und ,Rebellen*
vor und skizzierte ihre Irrtiimer {iber die Evolution des Dog-
mas*. Die Verurteilung der Irrtiimer Schells durch ein pépst-
liches Schreiben am 14. Juni® erregte neue heftige Stiirme.
Dazu kam die Entdeckung der geheimen Index- und Kul-
turgesellschaft in Deutschland, die international angelegt
war. Das beschleunigte die Aktion des Heiligen Stuhles.
Pius schickte deshalb einer léingst geplanten Enzyklika sofort
am 3. Juli das Dekret Lamentabili same exitu® des S. Uffizio
voraus, in dem 65 moderne Irrtiimer iiber die Offenbarung, iiber
die Kirche, {iber Christus, iiber die Sakramente verurteilt
wurden. Diesem Dekret des heiligen Offiziums folgte am
28. August eine weitere Instruktion desselben Tribunals
fiir die Bischofe und Ordensobern?’. Endlich erschien am
8. September die klassische Enzyklika Pascendi® gegen die
Lehre der Modernisten. Damit nahm er den Kampf gegen
diese ,Summe aller Héresien“ auf und fithrte ihn he-
roisch durch.

Noch in demselben Jahre erklirte Pius die Urteile
der pipstlichen Bibelkommission als im Gewissen zum Ge-

' Encycl. E supremi Apostolatus cathedra, 4 oct. 1903. A.S.S.
36, 188.

* A.S.S. 36, 470.

8 Alloc. ad Episcopos, 12 dec. 1904, A. S, S. 87, 486. Cf. Litterae
ad Episcopos Austriae, Austriam catholico, 6 mart. 1905. A. S. S. 36, 626.

* Alloc. ad Cardinales contra neo-reformismum religiosum,
17 apr. 1907. A. S. 8. 40, 266.

* Ep. qua Pontifex gratulatur Ernesto Commer ob extractos et
refutatos Hermanni Schell errores. A. S, S. 40, 392.

¢ A.8.8. 40, 69.
10, 49 " Instructio quoad clericos neotericis erroribus infectos, A.S.S.

, 427,
* A,8.8. 40, 593—650.



Pius X 415

horsam verpflichtend und bestimmte Zensuren und Strafen
gegen die Modernisten 1, deren Irrtiimer wieder als ,omnium
haereseon collectum“ bezeichnet? sind. Dieses fiir die
Kirchen- und Dogmengeschichte denkwiirdige Jahr 1907
schlofy mit der Allokution im geheimen Konsistorium vom.
16. Dezember3, an welchem auch der Nachfolger Pius X.
teilnahm und darin zum Metropoliten von Bologna ernannt
wurde, nachdem er sechs Tage vorher im Vatikan die bischof-
liche Weihe, ,manibus apostolicis¥, empfangen hatte,

Immer wieder kommt Pius auf die Gefahren des Mo-
dernismus zuriick., Er charakterisiert ihn als pestifera Mo-
dernistarum contagia 4, lues modernismi®, pestis®, error et
insania’, errorum omnium summa® und sagt treffend:
spestis Modernistica, fucata colore scientiae, serpit callide,
virusque Naturalismi mentibus instillando, quasi quodam
gelu contrahit animos?®“ KEr warnt vor dem Kindringen des
Modernismus in die Kloster® und Seminarien, vor der An-
steckung der Theologiestudierenden 11, Er belobt diejenigen,
die dagegen auftreten 12, Er beklagt, dall seit der Enzyklika
Pascendi, die den philosophischen und theologischen Moder-
nismus direkt niederschlug, neue Querwege zur Ver-
breitung dieser tddlichen Irrtiimer beschritten wurden und
rechnet dazu besonders den literarischen Modernismus,

! Motu proprio Praestantia Seripturae, 18 nov. 1907. A.S.S.
40, 728.

? ib, p. 725.

% Alloc. de mendaci ac insolenti modernistarum superbia. A. S. S,
40, 21.

* Ep. ad Episcopum Fanensem, 10 ian. 1910. A. Ap. 8. II, 51.

s Ep. ad Card. Ferrari, 6 iun, 1910, A, Ap. S. II, 512.

¢ Ep. ad Episc. Boscoducensem, 23 mai 1910. A. Ap. S. II, 877.
Ep. ad Card. Gruscha, 7 ian. 1911. A, Ap, 8. III, 20.

" Ep.

® Motu pr. Sacrorum Antistitum, 1 sept. 1910. A. Ap. S.II, 6565,

* Alloc. Consist, 27 nov. 1911. A. Ap. S. III, 587.

' Ep. ad Ministrum Generalem Carmelitarum Discale. A. Pont.
VII (1909), p. 8 (ohne Datum).

11 Ep. ad Card. Gruscha, 26 nov. 1906. A. Pont. VII, 701.

* Ep. ad Episc. Spirensem, 2 ian. 1909. A. Ap. 8.1, 207. — Ep.
ad Josephum Ballerini (La crisi del pensiero moderno, Roma, Pustet
1910), 14 febr. 1910. A. Ap. S. II, 97. — Ep. ad scriptores epheme-
ridis La Civilta Cattolica, 2 apr. 1910. A. Ap. S. 1I, 540,



416 Pius X

den er in dem dogmatisch bedeutsamen Schreiben an Pro-
fessor Decurtins entschieden verurteilt 1,

Endlich gab er im Motu proprio Sacrorum Antistitum
vom 1. September 1910 ein neues und wichtiges Gesetz?,
worin er von allen Geistlichen einen Antimodernisten-
eid forderte, dessen Formel eine dogmatische Entscheidung
des obersten Lehramtes enthélts. Den Zweck dieses Ge-
setzes erklirte er selbst: ,ad fidei depositum, reiectis
modernistarum doctrinis, integrum inviolatumque ser-
vandum 4 “ Dasselbe erregte einen neuen Sturm, besonders
in Deutschland. Um denselben zu beschwichtigen, erlief§
der Papst auf die Bitten des Koélner Erzbischofs Kardinal
Fischers, der noch im Spitherbst desselben Jahres nach
Rom gereist war, eine milde authentische Interpretation
seines (tesetzes, wonach dasselbe die geistlichen Professoren
der theologischen Fakultditen an den staatlichen Lehr-
anstalten nicht betrifft, falls sie nicht aus einem anderen
darin angegebenen Grunde als wegen des Lehramtes zu
dieser Hidesleistung verpflichtet sind,

Pius hat das unsterbliche Verdienst, nicht nur den
im geheimen schleichenden internationalen Modernismus
richtig erkannt und entlarvt, sondern ihn auch dogmatisch
verurteilt und bis in seine letzten Schlupfwinkel verfolgt
zu haben. Der Modernismus selbst ist damit als Haresie voll-
stindig besiegt und aus der katholischen Kirche vertrieben.
Die Reaktion gegen diese Mafinahmen war vorauszusehen:
Pius hat sie nicht gefiirchtet, denn alle Hiresien leben
von der Hartnéckigkeit ihrer Anhéinger und die Geschichte
des Modernismus hat darin grofle Ahnlichkeit mit der des

! Ep. ad Gasparem Decurtins, ob opus , De modernismo litte-
rario®, 16 sept. 1910. A, Ap. S. II, 738.

* A. Ap. S. II, 6656. — Declarationes 8. C. Consistorialis,
25 sept. 1910, A. Ap. S, II, 740; 17 dec. 1910, III, 25; 1 mart. 1911,
IIT, 134; 24 mart. 1911, III, 181.

* Denzinger, Enchir, nr., 2145 —47.

* Ep. ad Card. Fischer, 31 dee. 1910. A. Ap. S. III, 18,

* Bp. ad Card. Fischer, 1. c¢.: De detestandis Modernistarum
erroribus ad praescriptam a Nobis formulam, Nos quidem, cum
coram te egimus, benigna legis interpretatione usi, declaravimus,
non adigi eo Motu proprio ad iusiurandum sacerdotes, qui sacras dis-
ciplinas in Athenaeis civilibus profitentur, Cf, Secretaria Status, ep.
ad Card. Kopp, 10 febr. 1911, iiber die Erklirung der Breslauer theo-
logischen Fakultit., A. Ap. S, III, 87.



Pius X 417

—_—

Jansenismus. Daher werden die Modernisten noch eine Zeit-
lang in der Opposition verharren, bis sie allmihlich aus-
sterben. Zu einer Sektenbildung konnen sie es nicht mehr
bringen, da sie nur negative Prinzipien haben und ihre
ganze Stirke im Angriff auf das Dogma bestand, das durch
die Erklarung des obersten kirchlichen Lehramtes jetzt in
seiner ganzen Integritét und Reinheit wieder hergestellt
ist, In Hinsicht auf den Glauben der Kirche ist dieser
Kampf gegen den Modernismus unstreitig die grofite Tat
dieses Pontifikats.

Mit dem Modernismus hiéngt der Interkonfessio-
nalismus und der Indifferentismus innerlich eng
zusammen., Auch diese Irrtiimer, besonders den sozialen
und politischen Interkonfessionalismus hat Pius verur-
teilt1 und in vollkommenster Ubereinstimmung mit den
alten Pipsten ,die offene Konfessionalitdt® ge-
fordert 2. In Betreff sonstiger Héresien ist noch hervorzu-
heben die Verurteilung der Mariavitens3, die bereits
tiber Rufiland hinaus, von Berlin aus die preufSischen Polen
in ihre Netze zu ziehen versuchten. Man begreift daher,
daf} auch der Verein des ,Gebetskreuzzuges“ gegen die
Héresie die Billigung des Papstes empfing ¢.

Ebenso wie gegen die Hiresie erhob Pius seine Stimme
auch gegen das Schisma, das mit ihr sich gewdéhnlich
verbindet. Uberall suchte er die schismatischen Tendenzen
schon im Keime zu unterdriicken. Ganz besonders aber
arbeitete er an der Wiedervereinigung der getrennten
orientalischen Kirchen?®, die er mit dem rémischen Stuhle
versdhnen wollte. Dazu benutzte er die 1600jahrige Jubel-
feier des hl. Johannes Chrysostomus, der stets als gemein-
samer Lehrer von der orientalischen und von der rémischen

' Ep. Encycl. Singulari quadam de consociationibus opificum ca-
tholicis et mixtis, 25 sept. 1912, A. Ap. S. IV, 657.

* COf. Secretaria Status, ep. ad Baronissam de Montenach,
20 mai 1912, A, Ap. S. IV, 462: il carattere di aperta confessionalita.

3 8. Congr. S. R. et U. Inquisitionis Decretum quo choriphaei
sectae Mariaviticae plectuntur excommunicatione maiori, nominali et
Personali. 5 dec. 1906. A. 8. S. 40, 69. Cf. Encycl. Tribus circiter, 5 apr.
1906. A.S.S. 39, 129.

* Breve Retultt ad Nos, 31 oct. 1908. A, Ap. S, I, 203.

* Ep. Ex quo nono qua vulgatum scriptum quoddam reprobatur
Circa quaestionem de Ecclesiis ad catholicam unitatem revocandis,
26 dec. 1910. A. Ap. S. III, 117,

Divus Thomas I. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX VIII.) 27



418 Pius X

Kirche anerkannt wurde®. Daher auch seine Sorge fiir die
Armenier, die ihn wihrend seiner ganzen Regierung be-
schaftigte 2 und gliickliche Erfolge erzielte.

~— Vv

Fiir die positive Normierung des Glaubens hat
Pius durch die Starkung der Autoritét des Heiligen Stuhles
und seines Lehramtes sehr viel getan. Im besonderen hat
er fiir die richtige Erklirung der vornehmsten Glaubens-
quelle, der Heiligen Schrift, Sorge getragen, indem er
die von Leo XIII. eingesetzte 3 papstliche Bibelkommis-
sion zu einem neuen lehramtlichen Organ ausgestaltete
und ihren Urteilen eine dogmatische Autoritdt tbertrug*.
Dieser Kommission verdanken wir bereits eine Reihe wich-
tiger vom Papst ausdriicklich approbierter Entscheidungen,
durch welche die Prinzipien der katholischen Exegese dog-
matisch festgelegt sind, deren Wiirdigung jedoch eine ein-
gehende theologische Studie erfordern wiirde. Dieselben
betreffen die citationes implicitae der Hagiographen 5, den

' Alloc. ad Orientales, 13 febr. 1908. A.S.S, 41, 180. — Ep, ad
Archiepiscopos Delegatos Apostolicos Byzantii ete,, 26 dec. 1910. A.
Ap. 8. 1, 117.

? Alloc. Consist.,, 14 nov, 1904. A.S.S. 87, 809, — Alloe. ad
Patriarchas Armenorum, 18 iun. 1906. A. 8.8, 89, 28. — Ep. ad Pa-
triarcham etc. Nationis Armenae de nationali fynodo Romae cele-
branda, 30 sextilis 1911. A. Ap. S, III, 522. _

* Leonis XIIL Litt. Ap. Vigilantiae studiique quibus Con-
silium instituitur studiis sacrae Scripturae provehendis, 50 oct. 1902.
Die Kommission wurde am 27. November aus den Kardinilen Parocchi.
Rampolla, Satolli, Segna, Vives y Tuto gebildet., (Priifungsordnung
fiir égg akademischen Grade, 12 ian. 1911, A. Ap. S. III, 47; 24 maii,
ib. 296.)

* Motu proprio Praestantia Scripturae, 18 nov, 1907: declaramus
in praesens expresseque praecipimus, universos omnes cons-
cientiae obstringi officio sententiis Pontificalis
Consiliidere Biblica, sive quae adhuc sunt emissae sive quae
posthac edentur, perinde ac Decretis Sacrarum Congregationum per-
tinentibus ad doctrinam probatisque a Pontifice, se subiciendi;
nec posse notam tum detractae obedientiae tum temeritatis devitare
aut culpa propterea vacare gravi quotquot verbis scriptisque senten-
tias has tales impugnent; idque praeter scandalum, quo offendant,
ceteraque quibus in causa esse coram Deo possent, aliis, ut plurimum,
temere in his errateque pronuntiatis. A.S,S. 40, 724. (Denzinger
nr. 2118.)

* Resp., Commissionis Biblicae, 13 febr. 1905. A.S.S. 87, 666.
(Denzinger nr. 1979.)



Pius X 419

historischen Charakter der heiligen Biicher!, die mosaische
Authentizitit des Pentateuch? die Autorschaft und histo-
rische Wahrheit des vierten HKvangeliums$, den Charakter
und den Verfasser des Buches Isaias+4, den historischen
Charakter der drei ersten Kapitel der Genesis?, den Ver-
fasser und die Abfassungszeit der Psalmen®, den Verfasser,
die Abfassungszeit und die historische Wahrheit des Evan-
geliums nach Matthdus?, den Verfasser, die Abfassungszeit
und die historische Wahrheit der Evangelien nach Markus
und Lukas8, den Verfasser, die Synoptikerfrage oder die
gegenseitigen Beziehungen der drei ersten Evangelien ?,
den Verfasser, die Abfassungszeit und die historische Wahr-
heit der Apostelgeschichteto, den Verfasser, die Integritét und
Abfassungszeit der Pastoralbriefe des hl, Paulus11, den Ver-
fasser und die Abfassungszeit des Hebrierbriefes 12,

Fir das in unserer Zeit hochwichtige Bibel-
studium1® sorgte er ferner durch Einfiihrung desselben
in die Seminarien4 und besonders durch die Griindung des
pépstlichen Bibelinstitutes in Rom als einer Zentral-
lehranstalt mit besonderen Gesetzen 15, schrieb eine Eides-
formel fiir das Doktorat in der Heiligen Schrift vor1® und
erliefd eine Studienordnung dafiir 17, Hervorzuheben ist noch,
daf} Pius auch eine Neuausgabe der lateinischen Vulgata
beabsichtigte und die Vorarbeiten dazu dem Benediktiner-

' 28 iun. 1906, A.S.S. 88, 124. (D. nr. 1980.)

? 27 iun. 1906, A.8.8. 89, 377, (D. nr. 1997—2000.)
® 29 maii 1907, A.S.S. 40, 383. (D. nr. 2010—12,)
* 29 iun, 1908. A.S. 8. 41, 613. (D. nr. 2115—19.)

* 80 iun, 1909. A, Ap. S. I, 567. (D. nr. 2121—28.)
* 1 maii 1910. A, Ap. 8. II, 354, (D. nr. 2129—86.)

719 iun. 1911, A, Ap. S. I1I, 294,
® 26 iun. 1912. A. Ap. S. IV, 463.
® 26 iun. 1912. A, Ap. S. IV, 465.
e 12 iun. 1913. A, Ap. S. V, 291.
" 12 jun. 1918. A. Ap. S. V, 292.
12 24 iun, 1914 A. Ap. S. VI, 417.

13 Motu i)l‘. Illi'batae custodiendae 29 iun. 1910. A. Ap. S. II, 469,

" Litt, Ap. Quoniam n re biblica, 27 mart. 1906. A.S.S. 89, 77.
) '* Litt. Ap. Vinea electa quibus Pontificium Institutum Biblicum
in Urbe erigitur, 7 maii 1909. A. Ap. S. I, 447.

1 Motu pr. Illibatae custodiendae (oben Note 13).

7" Ep. ad P. Instituti Biblici Praesidem ac Doctores, 22 mart,
1911. A. Ap.S.1II, 280. — Formula diplomatis, 2 iun. 1912, ib. IV, 471,

27*



4920 Piug X

orden iibertrug!. Endlich sei noch hingewiesen auf ein
Dekret der Konsistorialkongregation, das eine Klasse von
biblischen Kommentaren fiir den Gebrauch in Klerikal-
seminarien verbot 2.

Fiir die Foérderung und Vertiefung des mit dem
Dogma iiber die Menschwerdung Gottes und den Krloser
unzertrennlich verbundenen Glaubens und Kultus der Gottes-
mutter hat Pius ebenfalls das von Leo in seinen Mariani-
schen Enzykliken begonnene Werk fortgesetzt. Wie jene
Enzykliken ein viel zu wenig beachtetes dogmatisches
Material darbieten, so auch die Akten seines Nachfolgers
bei Gelegenheit der Marianischen Kongresse und fiir den
Kultus in Lourdes und Massabielle. Zum fiinfzigsten Anni-
versarium der Definition der Unbefleckten Empfingnis
Marias schrieb er ein auflerordentliches Jubildum aus3. In
dieser Enzyklika ist eine dogmatische Entscheidung ent-
halten: ,opus est omnino sanctissimum eius (Dei Filii)
Matrem mysteriorum divinorum participem ac veluti
custodem agnoscere 4%

Eine ganz einzigartige Bedeutung hat das Pontifikat
dieses Papstes durch seine Wirksamkeit fiir das Sakrament
der heiligen Eucharistie gewonnen. Er forderte iiberall
die eucharistische Bewegung, die ein Symptom des auf-
lebenden Glaubens und der sittlichen Erneuerung der Gtlau-
bigen ist und sich besonders auf den grofien eucharisti-
schen Kongressen zeigte, zu denen der Papst auflerordent-
liche Kardinallegaten sandte. Aber er tat noch viel mehr,
indem er im Sinne des Tridentinums und nach dem Vor-
bild der alten und &ltesten Kirche die hiufige und t&g-
liche Kommunion fiir alle erlaubte und dringend
empfahl® und zugleich die Dispositionen dafiir feststellte,
ferner die Krankenkommunion erleichterte® und die

! Ep. Card. Rampolla ad Abbatem Primatem O.S.B. 80 apr.
1907. A. Pont. V, 286. Cf. VI, 8.

* Decr, 8. C. Consist, 29 iun, 1912 (Holzhey, Lagrange, Till-
mann), A. Ap. S. IV, 530,

* Litt. Encycl. Ad diem illum laetissimum, 2 febr, 1904, A. 8. 8. 36,
449, Cf. 37, 295, Alloc. ad episcopos, 12 dec. 1904, ib. 87, 483,

* A, S.8. 86, 461. Cf, Rescript. S. C. Indulgentiarum et SS. Re-
liguiarum, 9 ian. 1907, A, Pont., V, 36.

> Decret. S. Congr. 8. Concilii, 20 dec. 19(b. A.S.S. 88, 400.
(Denzinger nr, 1981—90. Cf, n. 1147—50; 1818.)

¢ Decret. S. C. S. Concil,, 7 dec, 1906. A.S.S. 89, 62.



Pius X 421

Schwierigkeiten der verschiedenen Riten fiir die Spendung
dieses Sakramentes beseitigtel. Wohl am meisten trug aber
die im Sinne des hl. Gelasius I.2 getroffene Entscheidung
liber das Alter der Erstkommunikanten und die Férderung
der Kinderkommunion? zur Erfillung der Erneuerung der
Kirche in Christus bei. Diese Bestimmungen befreiten die
Kirche von den noch iibriggebliebenen Fesseln des Janse-
nismus, erweckten eine neue katholische Generation, fiir
welche sie durch die heilsamen Folgen zugleich auch in-
direkt das brennende Sexualproblem der Gtegenwart durch
ein sicheres Préventivmittel 1dsten.

Uber das Sakrament der Krankenélung erging
eine dogmatische Entscheidung beziiglich der Form des-
selben¢. Die zur Lehre iiber die Priesterweihe ge-
horige wichtige Frage iiber den Beruf zum Priestertum
und die Anzeichen desselben wurde aut Veranlassung der
Kontroversen iiber die Ansichten des Kanonikus Lahitton
durch eine dazu bestellte Kardinalskommission geldst und
das Urteil derselben vom Papste bestitigt und Lahitton
belobt. Die Entscheidung? lautet: ,1. Neminem habere un-
quam ius ullum ad ordinationem antecedenter ad liberam
electionem episcopi. 2. Conditionem, quae ex parte ordi-
nandi debet attendi, quaeque vocatio sacerdotalis
appelatur, nequaquam consistere, saltem necessario et de
lege ordinaria, in interna quada.m adspiratione subiecti, seu
invitamentis Spiritus Sancti, ad sacerdotium ineundum.
3. Sed e contra, nihil plus in ordinando, ut rite vocetur ab
eplscopo, requln quam rectam 1ntent10nem simul cum ido-
neitate in ils gratiae et naturae dotibus reposita, et per
eam vitae probitatem ac doctrinae sufficientiam comprobata,
quae spem fundatam faciant fore ut sacerdotii munera

! Const. Ap. Tradita ab antiquis, de ss., Eucharistia promiscuo
ritu sumenda, 14 sept. 1912, A. Ap. S. VI, 609.

*8.GelasiiI ep. 6 nr. b (Thiel I, 365).

¥ Decr. Quam singulart S. C. de Sacramentis, 8 aug. 1910. A. Ap.

. II, 677, (Denzinger nr. 2187—44,)

* Decret. S, R. et U. Inquisitionis, 26 apr. 1906. A.S.S. 89,
273: In casu verae necessitatis sufficere formam: ,Per istam sanctam
unctionem indulgeat tibi Dominus quidquid deliquisti, Amen,* (Den-
zinger nr, 1996.)

* Secretaria Status, ep. ad Ep. Aturensem, 2 iul. 1912. A. Ap,
g %V 485, — Cf. ep. Secr. Stat. ad Can. Lahitton, 7 iun. 1913, A, Ap

290.



499 Pius X

recte obire eiusdemque obligationes sancte servare queat.®
In bezug auf das Sakrament der E h e ist der dogmatische
Satz zu erwihnen, dafl keine wahre Ehe unter Christen
stattfinden kann, die nicht Sakrament ist, weshalb sie aus-
schlief}lich der kirchlichen Gesetzgebung untersteht: ,Ex
quo fit ut qui ex christianis coniugium audeant civili ritu
contrahere, simulacrum conentur coniugii fingere, sacra-
mentum autem adeoque verum solumque coniugium, non
faciant, ipsosque quod vocant, civiles effectus, irrito atque
inani eorum fonte, iniuria adipiscantur1.“ Andere dogma-
tische Bestimmungen iiber die Giiltigkeit der Ehe enthalt
die Comstitutio Provide fir das heutige Deutsche Reich ?
die auch auf Ungarn ausgedehnt wurde und das Dekret
Ne temere3, durch welche die tridentinische Form fiir die
%anze lateinische Kirche wesentlich modifiziert wurde®*.

ber das eschatologische Dogma erfolgte eine Ent-
scheidung: ,Doctrinam de Renovatione eschatologica esse
reprobandam 5. — Endlich enthalten die pi#pstlichen Kund-
gebungen bei Gelegenheit von Selig- und Heiligsprechungen,
die ja lehramtlichen Charakter haben, ein reiches dogma-
tisches Material, auf das wir hier nur aufmerksam machen
kénnen nach dem Grundsatz: lex supplicandi — lex cre-
dendi.

Wie Pius schon in seinem Regierungsprogramm er-
klirt hatte, dafl die Aufgabe des Papsttums auch die re-
ligios-politischen Fragen einschlief}t, so war er durch die
Verfolgungen, denen die Kirche und der Heilige Stuhl
unter seiner Regierung bestindig ausgesetzt waren, genétigt
das Verhéltnis der Kirche zum Staat klar und bestimmb
darzulegen, weshalb seine pépstlichen Akten auch eine
Quelle fiir die dogmatische Bestimmung dieses Verhilt-
nisses geworden sind. Es wire eine dankenswerte Aufgabe,
diese Satze aus den Reden und Schreiben Pius X. iiber-
sichtlich zusammenzustellen, man wiirde damit ein Seiten-

' Litt. Ap. Afflictum propioribus ad Archiep. et Episcopos Bo-
liviae, 24 nov. 1906. A. Pont, V, 4.

? Const. Ap. Provida sapientique, 18 ian. 1906. A.S.S. 89, 8l
(Denzinger nr. 1191—94))

3 Decretum S. C. Concil. Ne temere, 2 aug. 1907. A. 8. S. 40, 627.
(D. nr. 2066—70.)

* Vgl. Sigmiiller, Lehrbuch des k. Kirchenrechts?, 1914
IT, 128 ff,

* Decretum 8. C. S, Officii, 2 mart. 1910. A, Ap. 8. II, 635.



Pius X 4923

stiick zu dem Diktatus Gregors VIIL. schaffen konnen, das
dieses mittelalterliche Werk sowohl dogmatisch wie apolo-
getisch durch die Tatsachen der Geschichte am besten erkliren
und seine Schwierigkeiten von selbst aufhellen wiirde und
zugleich den Beweis iiefern, dafy die Kirche ihre prinzipielle
Auffassung niemals gedndert hat. Hier kénnen wir nur einige
Leitsiitze hervorheben.

,Die Kirche, diese grofle Gresellschaft der Menschen,
die in demselben Glauben und in derselben Liebe unter
der obersten Leitung des rémischen Papstes leben, hat einen
héheren und von dem der biirgerlichen Gesellschaften wohl
unterschiedenen Zweck., Wihrend diese hier auf Erden das
zeitliche Wohlbefinden zu erreichen streben, hat sie die
Vervollkommnung der Seelen fiir die Ewigkeit im Auge.
Die Kirche ist ein Reich, das keinen anderen Herrn an-
erkennt als Gott und eine so hohe Mission hat, dafd sie
jede Grenze iiberschreitet; sie gestaltet aus allen Vélkern
Jeder Sprache und aus jeglichen Nationen eine einzige Fa-
milie: sie kann daher ebensowenig ertragen, dafd das Reich
der Seelen dem der Kérper untertan sei, als dafl die Ewig-
keit das Werkzeug der Zeit, dafl Gott selbst Sklave des
Menschen werde 1.¥ Daher schrieb der Papst auch fiir die
1600jéhrige Gedidchtnisfeier des konstantinischen Kdiktes
von Mailand, das der Kirche der Verfolgungen den Frieden
gab, ein Jubildum aus? Heutzutage ist eine neue Art von
Krieg gegen das Christentum ausgebrochen: die heutige
Verschworung, um die christlichen Vélker dem Schofd der
Kirche zu entreifien, ist viel verhingnisvoller als die frii-
heren Angriffe im Zeitalter der Reformations. Daher sagt
er: ,oportere scilicet, religionis et Kcclesiae rationes,
quae profecto sunt humanis maiores, esse ac praestare a
partium studiis et ab eventuum varietate prorsus alienas;
et nefas catholicis ab excitata rerum cupidine gradum
facere ad avitam fidlem exuendam 4,¢

' Alloc. La vostra presenza ad Christi fideles, qui occasione sol-
lemnium saecularium pacis per constantinianum edictum Ecclesiae
partae, almam Urbem peregrini petierunt. A. Ap. S. V, 147.

* Litt. Ap. Magni faustique, 8 mart. 1918, A, Ap. S. V, 89,

* Enc. Editae saepe, 26 maii 1910. A. Ap. S. II, 867.

* Ep. ad Patriarchum Olyssiponensem ete., 15 mart. 1911. A.
Ap. 8. III, 228,



424 Pius X

In dem langen Kampfe mit der franzdsischen! und
spater mit der portugiesischen und mit anderen Regie-
rungen ? zeigte sich Pius dem siebenten Gregor ebenbiirtig
und bestéitigte den Satz, dald die Trennung von Kirche
und Staat unerlaubt sei, ein Satz, der zu den dogmatischen
Entscheidungen der Kirche gehort. Deshalb verwarf er das
franzosische Trennungsgesetz: ,weil es ein Unrecht gegen
Gott ist, weil die Republik darin als religionslos erkléirt
wird; weil es das Natur- und Volkerrecht und die Staats-
vertrige verletzt; weil es der gottlichen Verfassung, dem
innersten Wesen und der Freiheit der Kirche widerstreitet ;
weil es die Gterechtigkeit verkehrt, dadurch, dafl es das
durch vielfachen Titel und sogar durch das Konkordat er-
worbene Kigentumsrecht unterdriickt; weil es die Wiirde
des Apostolischen Stuhles und Unsere Person, den Epi-
skopat, den Klerus und die franzgsischen Katholiken schwer
beleidigt. Propterea de rogatione, latione, promulgatione
eiusdem legis vehementissime expostulamus; in eaque te-
stamur nihil quicquam inesse momenti ad infir-
manda Ecclesiae iura nulla hominum vi ausuque mu-
tabilia 3.“ Infolge dieser faktischen Trennung mufdte der
Papst die sogenannten Mutualités approuvées ¢ aufheben und
den Priestern die Kandidatur bei den politischen Wahlen
ohne Genehmigung der Ordinarien verbieten® In mnoch
roherer und geradezu brutaler Weise wurde die Trennung
in Portugal vollzogen, wo seit der Revolution und der
von ihr errichteten Republik ein unersittlicher Hafl gegen

! Expositio iiber den Abbruch der diplomatischen Beziehungen
des Hl. Stuhles zur franzdsischen Regierung. A.S.S. 87, 86 mit Do-
kumenten p. 43.

? In der Alloe. Consist., 27. Mirz 1905, sprach der Papst iiber
den Krieg gegen die Kirche in Frankreich und Ecuador und iiber die
Verhiiltnisse im #uflersten Orient und konstatierte die friedlichen Be-
ziehungen mit Brasilien, Peru und Bolivia. A.S.S. 37, bb9.

¥ Enc. Vehementer Nos, 11 febr. 1906. A.S.S. 39, 12, (Denzinger
nr. 19956.) Alloc. Gravissimum Apostolici munerts, 21 feb. 1906, ib, p. 30.
— Cf. Alloc. Consist, Festivitas dominicae, 15 apr. 1907. A. Pont, Vv,
126; Alloc. Cons. Vi ringrazio, 18 dec. 1907 ib. p. 472, Sermo ad pe-
regrmos Galliae, 19 apr. 1909. A. Ap. 8. I, 407; ad Ep. Galliae,
20 apr. 1909, ib. p. 411; ad peregrinos Gallos, 18 nov. 1909, ib. p. 789.

* Ep. ad Cardinales Gallos, Le moment Nous, 17 maii 1908. A.
Pont. VI, 215,

* 8. C. Consist. Decret. Quum sub exitum, 9 maii 1918, A. Ap.
S. V, 238,



Pius X 425

die katholische Religion einzog. Pius verurteilte das portu-
giesische Trennungsgesetz mit seinen Folgen als ein ludi-
brium separationis, das der Kirche statt der angeblichen
Freiheit nur die Knechtschaft gab und die Kirche nicht
vom Staate, wie man vorgab, sondern vom Statthalter
Christi trennte, und erklirte es fiir null und nichtig? Die
weiteren Mafinahmen der portugiesischen Republik be-
wirkten einen neuen Protest des Papstes® Gleichfalls
wurde das Gesetz, durch welches die kleine Republik San
Marino sich das Obereigentum iiber die Kirchengiiter an-
mafdte, verworfens, Von grofem Interesse sind endlich die in
religigs-politischen Fragen fur Spanien erlassenen Normen ¢.
VI

Von der Sorge fiir die Integritdt des Glaubens ist die
Sorge fiir die theologischen Studien unzertrennlich:
die Uberwachung und Leitung der theologischen Wissen-
schaft und damit auch der dem Glauben und seiner Theo-
logie dienenden Philosophie gehort notwendig zu den
Funktionen des kirchlichen Liehramtes. Zu den kirchlichen
Entscheidungen iiber das Verhiltnis der Philosophie
zur Theologie fiigte Pius noch eine weitere Definition
mit den Worten des hl. Anselm hinzu: ,Philosophiae igitur
munus est praecipuum, in perspicuo ponere fidei nostrae
rationabile obsequium, et, quod inde consequitur, officium
adiungendae fidei auctoritati divinae altissima mysteria
proponenti, quae plurimis testata veritatis indiciis, credibilia
Jacta sumt mimis. Longe aliud ab hoc theologiae munus est,
quae divina revelatione nititur et in fide solidiores efficit
eos qui christiani nominis honore se gaudere fatentur;
nullus quippe christianus debet disputare quomodo, quod catholica
Ecclesia corde credit el ore confitetur, non sit; sed semper eandem
fidem indubitanter tenendo, amando et secundum illam wvivendo,

' Litt. Enc. Iamdudum wn Lusitunia, 24 maii 1911, A. Pont. IX,
169. Cf. Ep. ad Patriarcham Olyssiponensem etc. 15 maii 1911. A. Ap.
S. III, 228; Alloc. Consist. 27 nov. 1911, ib, p. 685. S. C. pro negotiis
ecclesiasticis extraordinariis, de pensionibus in Lusitania e publico
aerario Clero assignatis, 12 oct. 1912. A. Ap. S. 1V, 645.

?> Ep. ad Patriarcham Lisbonensem, 1 mart, 1913. A, Ap. S. V, 420.

* Declaratio S. C. Consistorialis, 14 iun. 1918, A. Ap. 8.V, 307.

* Secretaria Status, ep. ad Toletanum Archiep., 8 maii 1911.
A. Pont. XI (1918), 164. Cf, Pii X, ep, ad Episc, Vicensium, 1 mai
1911, A. Ap. S, III, 232.



426 Pius X

humiliter quantum potest, quaerere rationem quomodo sit. St potest
intelligere, Deo Gratias agat: si non potest, mon immittat cornua
ad ventilandum, sed submittat caput ad veneramdum 1.“

Leo XIII. hatte die Wichtigkeit dieser philosophischen
Avufgaben fiir unsere moderne Zeit in vollem Umfang er-
kannt und die Wiederherstellung der christ-
lichen Philosophie zuerst in groflem Stile in Angriff
genommen und die Vorschriften seiner Vorginger erneuert,
zusammengefaf3t und in bindende Gesetzesformen ge-
bracht, welche fiir alle Zukunft in dogmatischer Hinsicht
gelten, selbst wenn ihre rein disziplindren Teile von der
Kirche nach den Umsténden spéterer Zeiten modifiziert
werden. KEr gebot die Riickkehr zur kirchlichen
Scholastik, denn es gibt auch eine scholastische Philo-
sophie und Theologie, die dem Glauben mehr oder weniger
fremd, ja feierlich gegeniibertrat und von der Kirche nichu
approbiert, sondern teils nur vortibergehend toleriert, teils
schon verurteilt worden ist. Leos grofe Weisheit und Klug-
heit erkannte daher die Notwendigkeit, fiir die Riickkehr
zur kirchlichen Scholastik den sicheren Wegweiser und
Fithrer zu bestimmen, den er in voller Ubereinstimmung
mit den fritheren Papsten im Fiirsten der Scholastik, dem
hl, Thomas von Aquino, fand und in der denkwiirdigen
Enzyklika Aeterni Patris vom 4. August 1879 proklamierte 2.

Diesen grofiartigen, weitreichenden Plan Leos hat
Pius wie kein anderer verstanden und ihn ergriffen als
das einzige Mittel zur Reform der kirchlichen Studien, zur
Verteidigung wund Vertiefung des Glaubens, zur vollen
christlichen Instauration in dem Zeitalter der Entchrist-
lichung. Und mit der praktischen Erkenntnis von der dok-
trinellen Bedeutung und Kraft des hl. Thomas ist der Geist
Leos doppelt iiber Pius gekommen: denn er hat mehr fiir
die Autoritdt des Aquinaten getan als alle seine Vorginger.

Diese Aktion vollzog sich in drei Stadien. 1. Schon
im ersten Jahre seiner Regierung stellte Pius das Programm
dafiir auf in dem Breve, das er an die Romische Thomas-

! Encycl. Communium rerum, 21 apr. 1909. A. Ap. S, I, 381
(Denzinger, Enchir, nr, 2120), S. Anselmus, De fide Trinitatis, ¢. 2.
? Der Fortsetzer von Denzingers Enchiridion (ed. 11, 12),

P.Clemens Bannwart S.J, hat diese Enzyklika Leos ganz aus-
gelassen! Das ist ein unehrliches Verfahren!



Pius X 427

akademie, eine Schopfung Leos?!, zur Durchfiilhrung der
Enzyklika Aeterni Patris am 23. Januar 1904 richtete 2.
Nachdem er darin Leo das hochste Lob gespendet, weil
dieser den hl. Thomas wieder als Fihrer und Lehrer
restituierte 8, erklirt er seine eigenen Absichten: ,Ad Nos
quod attinet, quando Pontificatus Noster incidit in tem-
pora, traditae a patribus sapientiae inimica fortasse magis,
quam unquam antea, omnino oportere ducimus, ut quae
Decessor illustris de cultu philosophiae doctrinaeque T ho-
misticae constituisset, ea religiosissime servanda, atque
etiam in spem uberiorum fructuum provehenda curamus 4%
Er erkléart also nicht nur seinen Willen, die Vorschriften
Leos iiber die Pflege der thomistischen Lehre streng zu
befolgen, sondern will den Einfluf3 derselben noch weiter
fordern. In demselben Breve dehnt er diese Vorschrift
gleich auf die ganze Kirche aus: ,Quae tamen cohor-
tatio non ad hos (die Mitglieder der rémischen Akademie)
tantummodo spectet, sed pertineat, uti debet, ad omnes,
quicumque in catholicis orbis terrarum scholis philosophiam
tradunt; nimirum curae habeant, a via et ratione Aqui-
natis nunquam discedere, in eamdemque quotidie studio-
sius insistants“ Dieses Gebot, den Unterricht in der Phi-
losophie genau nach der Lehre des hl. Thomas zu gestalten,
gilt daher fir alle katholischen Lehranstalten ohne Aus-
nahme, und zwar ,uti debet, weil der Inhalt dieses
Gesetzes, das ibrigens schon in der Enzyklika Leos ge-
gegeben war, keine blofle Disziplinarsache, sondern ein den
(lauben beriihrender Gegenstand ist, der als solcher all-
gemein und unverdnderlich ist. Pius motiviert sein Gebot
noch mit der Notwendigkeit der Beki#mpfung des Neora-
tionalismus, den er eine Pest nicht nur des Glaubens,
sondern auch der Vernunft nennt, weshalb derselbe auch
durch die richtige Philosophie des hl. Thomas bezwungen
werden muf}, um besonders die Ansteckung des jungen
Klerus zu verhindern.

' Leonis XIII. Breve, 9 mai 1895. A.S.S. 86, 471.

? A.S.8. 86, 467—470. Cf. Revue Thomiste XII, 10.

8 Ttaque institutis praeceptisque philosophiae christianae ac
theologiae Ducem Magistrumque suum restituit Doctorem Ange-
licum ... A. S, 8. p. 467.

“ Ib, p. 469.

* Ib, p. 470,



4928 Pius X

Der Titel ,.Dux et Magister“, den Leo dem Aqui-
naten gegeben und Pius sanktioniert hat, ist aber kein
blofler Ehrentitel, sondern vielmehr die kurze Formel fiir
die doktrinelle Stellung des heiligen Lehrers in der Kirche.
Als Fihrer oder Feldherr ist Thomas derjenige, der in
der kirchlichen Wissenschaft allen vorangeht, ihnen den
richtigen Weg weist, sie durch seine von der Kirche an-
erkannte Autoritit kommandiert. Als Magister gewinnt
diese #uflere Autoritit aber noch die Kraft der Wahrheit
und der Uberzeugung von der Richtigkeit der Fiihrung.
Beide Funktionen sind daher von Pius lehramtlich approbiert.

Die Universitdt Lavalle in Quebec wurde belobt, weil
sie im Gehorsam gegen den Heiligen Stuhl die Lehre des
hl. Thomas angenommen hatte und Pius schrieb an ihren
Rektor: ,Speramus fore ut, tuo usi exemplo, qui theolo-
gicas disciplinas in Universitate ista sunt tradituri, n un-
quam ab Aquinatis doctrinis discedent,
quibus, quo melius alumni sacri cleri fuerint imbuti, eo
aptiores erunt ad omne genus errores retundendos?,“

Uber das Collegium Albertinum an der Universitit
Freiburg in der Schweiz sagt Pius: ,Est autem memoratu
heic iucundum, voluisse Nos theologiae in collegio studia
a sodalibus Dominicanis tradi, qui honestissimas scientiae,
lmprimis sacrae, consecuti laudes, securitatem iniiciunt ma-
gisterii, habentque domesticum in theologia lumen divum
Thomam Aquinatem, quem non principem solum,
sed scholarum sacrarum ducem magistrumque et
Leo XIII. Decessor iussit esse, et Nos, cum uberrimi certi-
tudine emolumenti, confirmavimus 2%

Tm Mai 1906 folgte ein Dekret der romischen S tu-
dienkongregation, deren Prifekt, der Kardinal
Satolli, noch unter Leo XIII. die thomistische Bewegung
durch seinen Kommentar zur Summa theologica auch
wissenschaftlich geférdert hatte. Kraft dieses Dekretes wurde
das altberithmte Collegium D. Thomae Aquinatis de Urbe,
das die Dominikaner an S. Maria sopra Minerva besaf3en,
zum Range eines Collegium Pontificium erhoben und seine
akademischen Grade gleichwertig mit denen jeder kano-

! Ep. ad A. Paquet, 20 febr. 1905. A. S. 8. 40, 452.
! Ep. ad Augustinum Episcopum 8. Galli, 6 febr. 1906.
A.8.8. 39, 4.



Pius X 429

nisch instituierten Universitét erklirt mit dem Eulogium :
whoc perinsigne Collegium, in quo florent Studia Philoso-
phiae, Theologiae ac Juris Canonicit.“ Dieses Kollegium
der Minerva war immer eine Hochburg der thomistischen
Lehre gewesen und blithte unter dem Rektorate des spii-
teren Kardinals Zigliara und seines Freundes und Nach-
folgers P. Frati sowie des hervorragenden Theologen P. En-
rico Buonpensiere. In diesem Kollegium verpflichtet sich
jeder Doktorand eidlich auf die Lehre des hl. Thomas. Daf}
aber dieser Eid gehalten wurde, zeigen unter anderem die
Werke des deutschen Professors Plafimann, der die Riick-
kehr zur Scholastik des hl. Thomas zuerst in Deutschland
inaugurierte. Im gleichen Monat belobte der Papst den
P. Lépicier wegen seiner theologischen Werke: ,(volumina)
in quibus ad mentem Doctoris Angelici ,de Deo uno, de
Ssma Trinitate, de Incarnatione Verbi‘ tractas. Kt quidem
probari in his videmus vel subtiliter explanatam copioseque
ex similibus locis illustratam doctrinam Aquinatis 2.“

Im folgenden Jahre schrieb der Papst an die Bischofe,
die das Patronat iiber das von ihm mit einer Summe von
100.000 Frks. beschenkte Institut catholique in Paris haben :
,Ac de philosophia, petimus a vobis ne unquam patia-
mini in Seminariis vestris minus sancte observari quae provi-
dentissime Literis Encyclicis Aeferni Patris Decessor Noster
praecepit. Permagni ad custodiam et tutelam fidei hoc
interest. Certe Nobiscum doletis e Clero praesertim adoles-
centl quasdam erumpere coepisse, periculi et erroris plenas,
novitates sententiarum de ipsis fundamentis doctrinae ca-
tholicae. Sed eas fere non aliunde proficisci patet, quam a
superbo quodam fastidio sapientiae veteris, quo ratio philo-
sophandi principum scholasticorum, quamquam multiplici
Ecclesiae praeconio consecrata, contemnitur. Ergo vos ve-
stros alumnos sacri ordinis non debetis velle philosophiae
praeceptis tantum imbui quantum in legitima literarum in-
stitutione praescriptum est publice, sed eo uberius et altius,
nempe secundum disciplinam Thomae Aquinatis:
ut solidam deinceps possint sacrae theologiae reique biblicae
scientiam percipere?,*

! Decretum S, C. Studiorum, 26 mai 1906. A.S.S. 39, 305,

? Ep. ad Alexandrum M, Lépicier, 81 maii 1906. A.S.S. 89, 839,

* Ep. ad Episcopos Patronos Instituti Catholici Parisiensis,
6 maii 1907, A.S.S. 40, 191 sq.



430 Pins X

Die Sulpizianer belobt der Papst wegen der Befol-
gung seiner Studienordnung: ,Nimium quantum communis
salutis interest, ut sacra iuventus ex instituto Doctorum
Scholasticorum, duce Thoma Aquinate, veterem
Patrum saplentlam alte percipiat, quo ipso errorlbus qui-
busvis novis immunis erit; eademque mature discat docilem
se et obsequiosam et deditam praestare huic Beati Petri
Cathedrae, in qua Christus Dominus summum magisterinm
regimenque posuit Hcclesiae suaet. An die Professoren
der Universitét des hl. Thomas in Manila schreibt er:
,Sinite hortemur, ut sanctum et solemne semper habeatis,
et dicto audientes esse huic Apostolicae Sedi, et ducem
philosophandi de divinisque rebus disputandi sequi Thomam.
Ita in hac agitatione studiorum nunquam a veritatis regula
aberrabitis ; quod non paucis hodie contingit, dum suo ipsorum
iudicio aut suspectae certorumhominum auctoritati plus aequo
indulgent 2. An die katholische Universitit zu Angelopoli
in Mexiko: ,quo magis autem de die in diem Institutum istud
floreat, summopere interest profecto quod Professores
elusdem Athenaei in doctrina catholica tradenda Divum
Thomam Aquinatem sectentur eumque ducem et m a-
gistrum semper habeant...3% Der Papst erklart geradezu,
dafd diese Theologie die sicherste ist: ,Nec sane tutior
ulla haberi potest hoc in genere institutio, quam quae
ducem sequaturac magistrum Thomam, unde tantum
hausere luminis ac firmitatis, qui de rebus divinis ad eius
mentem conscripserunt ¢,

2. Den nichsten Schritt vorwérts in der thomistischen Be-
wegung machte die Enzyklika Pascendi vom 7. September 1907,
oPrimo igitur ad studia quod attinet, volumus probeque
mandamus ut philosophia scholastica studiorum sacrorum
fundamentum ponatur..,’* Diese Grundlage fiir die Theo-
logie wird aber genau fixiert als die Philosophie des
hl. Thomas: ,Quod rei caput est, philosophiam schola-
sticam quam sequendam praescribimus, eam prae-

Ep. ad Henricum Garriguet, 12 dec. 1909. A. Ap. S. II, 7.
? Ep ad P. Raymundum Velasquez etc., 7 mart. 1909, A. Ap.
S. 1, 274.
* Secretariae Status ep. ad Archiep. Angelorum, 27 jan., 1910.
A. Ap. 8. I, 176.
* Ep. ad Toannem Lottini O. P, 9 aug. 1910. A. Ap. 8.1II, 726
* A. 8. 8. 40, 640.



Pius X 431

cCipue intelligimus, quae a sancto Thoma est
tradita: de qua quidquid a Decessore Nostro sancitum est,
id omne vigere volumus, et qua sit opus instauramus et
confirmamus, stricteque ab universis servare iubemus, Epis-
coporum erit, sicubi in Seminariis neglecta haec fuerint,
®a ut in posterum custodiantur urgere atque exigere. Eadem
religiosorum Ordinum moderatoribus praecipimus. Magistros
autem monemus ut rite hoc teneant, Aquinatem deserere,
praesertim in re metaphysica, non sine magno detrimento
esse, Hoc ita posito philosophiae fundamento, theologicum
aedificium extruatur diligentissime 1,%

Die Empfehlung der scholastischen Philosophie wird
hier ganz klar durch den Ausdruck praecipue auf die-
jenige restringiert, die in der Lehre des Aquinaten ihren
prinzipiellen Abschluf} erhielt. Ausgeschlossen sind daher
die von Thomas im Prinzip abweichenden Lehren, wie die
skotistische, weil sie der thomistischen schon in der Meta-
physik entgegengeqetzt 1st, wihrend der hl. Anselm wvon
Canterbury diesen WldBI‘SpI‘llCh nicht aufweist und deshalb
als Vorldufer des hl. Thomas gerithmt wird: ,Solida haec,
ut alia praetereamus, per Anselmum philosophiae ac
theologiae iacta sunt fundamenta ; haec in posterorum usum
ab ipso fuit studiorum ratio prop031ta., quam sequuti deinde
sapientissimi Scholasticorum prlnclpes, in quibus maxime
doctor Aquinas, magnis incrementis ditarunt, illustrarunt,
expoliverunt, ad eximium Kcclesiae decus atque praesidium X

Gegen Ende des Jahres 1908 erhob der Papst das
neugegriindete internationale Collegium Angelicum der Do-
minikaner in Rom zum Range eines Pontificium Collegium :
nibl enim rite exposita et inde diffusa late sapientia
Doctoris Angelici tum ad philosophiae, tum ad
sacrarum disciplinarum cultum, non dubitamus, quin prae-
claros ubique fructus latura sit 3. Ferner belobte er die
Revue Thomiste: ,...ut doctrina Aquinatis apte
adhibeatur ad multlphces gravesque quaestiones, quae nunc
agitantur, 1psms principia et horum inter se colhgatlonem
penitus perspexisse oportet; tum quia plures hodie, nimium

' Encyel, Communium rerum, d, 21 apr. 1909, A. Ap. S. I, 383.

* Ih.

* Ep. ad Hyacinthum Cormier (Ordensgeneral der Dominikaner),
8 nov. 1908, A. Ap. S, I, 187,



432 Pius X

studiosi novitatum, veterem Thomae sapientiam,
quamvis sine intermissione ab Apostolica Sede
commendatam, aut fastidiunt, aut certe non tanti
faciunt, quanti par est1.”

Das Gesetz gegen die Modernisten Sacrorum antistitum
wiederholte die Urteile und Vorschriften (sententias et
praescripta) der Enzyklika Pascendi iber das Studium des
hl, Thomas wortlich zur Bekréftigung? In diesem Sinne
sind mehrere p#pstliche Mahnungen und Belobigungen fiir
die Vertreter- der Lehre des hl. Thomas gehalten. So wurde
die ,Sacra Theologia Dogmatica“ von del Val belobt, weil
der Verfasser besonders Augustinus und Thomas gefolgt
ist3, Der Papst sprach seine Genugtuung tiber die Pléne
des Erzbischofs Dubois aus, die Riickkehr zur scholasti-
schen Philosophie besonders im Klerus durchzufiihren:
, Vous exposez treés opportunement, Monseigneur, qu’a la base
des sciences sacrées il doit y avoir nécessairement une phi-
losophie scolastique par ses principes et ses méthodes, une
philosophie fondée sur la croyance & la puissance de la
raison et au caractére absolue de la vérité. La Saint-Siege
I'a rappelé bien souvent et en des circonstances solennelles.
L’Eglise est loin d’avoir jamais condamné les méthodes
par lesquelles les sciences naturelles se sont constituées
et ont pris de si merveilleux développements. Ce qu’elle
repousse, ce sont certains principes de la philosophie mo-
derne, aussi contraires & la droite raison qu'a la vérité
révélée . “

Auch unsere Zeitschrift wurde belobt durch das
Schreiben des Kardinal-Staatssekretéirs an den Herausgeber,
worin es heift: ,Quandoquidem studium tuum Aquinatis
doctrinas latius proferendi suoque in honore servandi, ea
quidem laude dignum est quae a Summo Pontifice
Leone XIIL f. m. iam inde ab anno 1897 litteris aposto-
licis cumulatum fuits.“ In der Belobigung des P. Everest

;Ep. ad Ambrosium Montagne O. P., 23 nov, 1908. A. Ap.
S. I, 138.
" "2 Motu proprio Sacrorum antistitum, 1 sept. 1910. A. Ap. S. I, 656.
* Ep. ad P. Honoratum del Val, 14 iun, 1909. A. Ap. S. I, 540.
* Ep. 18 dec. 1911, A. Ap. S. 1V, 45.
* b, Okt. 1911, Segreteria di Stato di Sua Santityd No. H2.87!.
(Jahrb. fir Phil. u. spek. Theol. XXVII, 289.) Das apost. Schreiben
Leos vom 22. Febr. 1897 an den Herausgeber, Bd. XI (vor p. 885).



Pius X 433

tir seine englische Ubersetzung der Summa theologica
sagt Pius: ,vulgare enim immortalia Aquinatis volumina
idem prorsus est ac scripta vulgare humana divinaque
scientia refertissima, atque omnibus sciendi cupidis optimam
praebere philosophandi rationem cum ad sacra vera ape-
rienda atque illustranda; tum ad profligandos errores
maxime efficacemt.“ In der Empfehlung der Elementa Phi-
losophiae Aristotelico-Thomisticae von Prof. Gredt erklart der
Papst: ,perspexisse siquidem in eo opere videmur te recte ac
lucido ordine universam philosophicam disciplinam sic, duce
Aquinate attigisse, ut quae veterum sapientia tulit pleniora
effeceris iis adiiciendis quae recentiorum peperit intelligens
sapiensque iudicium 2.“ Und in der Empfehlung des Cursus
Philosophiae Thomisticae von P. Hugon fiigt er hinzu:
»Nam quod pluries iam affirmavimus, nihil ad utilitatem
Fecclesiae tam interest, quam ut gravioribus adolescentis
Cleri studiis Angelici Doctoris sapientia praesideat...3“

3. Den letzten und entscheidenden Schritt tat
Pius noch am Ende seiner Regierung in drei eng mit-
einander zusammenhéngenden Erlassen, welche die offizielle
Einfilhrung der Lehre des hl. Thomas noch weit iiber die
Bestimmungen seines Vorgiéngers hinaus gefiihrt hat. Im
Motu proprio an das Anselminische Kollegium ¢, dem das
Promotionsrecht verliehen wird, entwickelt er noch einmal
die doktrinelle Bedeutung der thomistischen Lehre fiir die
Kirche. Er belobt die Professoren, daf} sie dem hl. Thomas
als Lehrer immer treu gefolgt sind, ,cuius aurea doctrina
mentes splendore suo illuminat; cuius via et ratio usque
ad profundissimam divinarum rerum cognitionem sine ullo
erroris periculo perducit“. Das N eue aber, was er hier zu-
nichst fiir dieses Kollegium gesetzlic h vorschreibt, ist
die Zugrundelegung des T extes des hl. Thomas fiir den
Unterricht in der Theologie und die bestimmte Erklirung,
daf} die Befolgung seiner Liehre die sicherste Norm fiir
die Theologie sei: ,volumus et praecipimus, ut Professores

' Ep. ad R. P. Humbertum Everest O. P., 24 febr. 1912, A. Ap.
S. 1V, 164,

* Ep. ad R. P, Josephum Gredt O.S.B., 10 aug. 1912. A, Ap.
S. IV, b64. (Vgl. E. Commer hier Divus Thomas I, 29—-32.)

* Ep. ad P. Eduardum Hugon O. P, 16 iul. 1918. 'A. Ap. 8.V, 487.

* Motu proprio Praeclara inter opera, 24. iun, 1914, A. Ap. S, Vi
883 (hier im Divus Thomas p. 259).

Divus Thomas I. (Jahrbueh fiir Philosophie ete. XX VIII.) 28



434 Pius X

Collegii Anselmiani in re tum philosophica tum theologica
doctrinam semper sequentur Aqumatls atque in praelectio-
nibus sacrae theologiae pro alumnis qui ad academicos gradus
contendunt, ipsum textum S. Thomae adhibeant. Aqui-
natem enim deserere, in re philosophica praesertim et theo-
logica, uti iam diximus, non sine magno detrimento esse
potest; ipsum sequi tutissima est via ad
profunda.m divinarum rerum cognitionem.“

Dieser Erlafl war nur der Vorldufer fir die Aus-
dehnung des Gesetzes auf die ganze Kirche und schon
fiinf Tage spater erfolgte die Publikation des Motu proprio
Doctoris Angelici iiber die Beforderung des Studiums der
Lehre des hl. Thomas in den katholischen Schulen. Wie
dieser offizielle Titel besagt, war der Erlaf} nicht auf Italien
beschréinkt und ebensowenig ist in dem ganzen Inhalt eine
ortliche Beschriankung des Gesetzes zu finden, der Name
Italien nicht einmal genannt, Der beschrinkende Zusatz
zum Titel, nicht zum Inhalt, ,Pro Italia et insulis adia-
centibus¥, ist, wie wir sicher wissen, erst spiter wihrend
des Druckes hinzugefiigt worden, und zwar aus Riicksicht
auf die Vorstellungen einiger franzosischer Bischofe, die
von der bevorstehenden Publikation Kenntnis bekommen
hatten, Der Papst hatte die A bsicht, das Gesetz formell
auf die ganze Kirche auszudehnen, aber um seinen Zweck
besser zu erreichen, dasselbe auf jene Beschwerden hin
zuerst nur fiir Italien und seine Inseln publiziert. Nun ist
aber der Inhalt des Gtesetzes, soweit er den Glauben und
damit die Theologie und die ihr dienende Philosophie be-
trifft, ein Krlafd des obersten kirchlichen Lehramtes und
damit irreformabel, inappellabel und unwiderruflich und gilt
eo ipso fir die ganze Kirche. Nur die Straf-
bestimmungen sind fir jetzt lokal begrenzt.
Dagegen sind die iibrigen positiv-disziplindren Bestim-
mungen die ausdriickliche Willensmeinung des Papstes fiir
die ganze Kirche und deshalb auch fiir dieselbe im Ge-
wissen verpflichtend. Da der lateinische Text schon oben?
abgedruckt ist, brauchen wir ihn nicht zu wiederholen und
beschrinken uns auf eine kurze Erklirung des Inhalts.

'Motu proprio Pro Italia et insulis adiacentibus. De
studio doctrinae S. Thomae Aquinatis in scholis catholicis promo-
vendo. A Ap. S. VI, 336 —341.

? p. 261—266.



Pius X 435

Dieses Gesetz geht aus von dem dogmatisch und ka-
nonistisch feststehenden Axiom, das der hl. Thomas selbst
in die Formel faf3t: ,Ordinare de studio pertinet prae-
cipue ad auctoritatem Apostolicae Sedis qua universalis
Ecclesia gubernatur, cui per generale Studium providetur 1.4
Das oberste Lehramt der Kirche ist von Christus dem
Apostolischen Stuhle oder, was dasselbe ist, dem hl. Petrus
und seinen legitimen Nachfolgern auf dem romischen
Bischofsstuhle in Kraft der Autoritdt oder Vollgewalt der
Stellvertretung Christi fiir immer und ausschlieflich mit
der Leitung der ganzen Kirche iibertragen: daher unter-
steht alles, was zur Leitung der ganzen Kirche gehort, in
erster Linie der Autoritit des Apostolischen Stuhles. Die
kirchlichen Studien betreffen aber den Glauben und die
darauf gegriindete Liehre in ihrem ganzen Umfang, ném-
lich die Theologie mit Einschlufy der ihr untergeordneten
und dienenden Philosophie, weil diese Lehre oder das ge-
nerale Studium fiir die Ausbreitung und Erhaltung der
Kirche notwendig ist2 Also ist auch die Anordnung des
allgemeinen kirchlichen Studiums eine Funktion des obersten
Lehramtes oder des Apostolischen Stuhles in erster Linie.
Diese grofle amtliche Funktion, sagt Pius weiter, habe er
sowohl sonst wie besonders durch den Erlafy Sacrorum
Antistitum vom 1. September 1910 an alle Bischéfe und
‘Ordensoberen ausgeiibt, denen die Sorge fiir den Unterricht
des jungen Klerus obliegt, und darin befohlen, die s ¢ h o-
lastische Philosophie, worunter vorzugllch
diejenige des hl. Thomas zu verstehen sei, dem theolo-
gischen Unterricht zugrunde zu legen,

Die neue Bestimmung, die der Papst jetzt jenem
fiir die ganze Kirche wiederholten giiltigen Gesetze hin-
zufiigt, besteht nun in einer anthentischen Inter-
pretation des Ausdruckes ,die scholastische Philoso-
phie des hl. Thomas“. Weil er nimlich dort gesagt habe:
ppraecipue Aquma.tls sequendam philosophiam, non wunice®,
hiitten sich einige eingebildet, man gehorche dem Papste
noch oder widerspreche wenigstens seinem Willen
nicht, wenn man dem promiscue folge, was irgendein
Scholastiker gelehrt hat, obwohl es den Prinzipien des

' Opusc. Contra impugnantes Dei cultum et religionis. Cap. 3.
? Summa theol. I q. 1la. 1.

28*



436 Pius X

hl. Thomas widerspricht. Das ist aber ein grofler Irrtum.
Es sei ,planum¥, dafl der Papst, als er den hl. Thomas als
den vorziiglichen Fiithrer der scholastischen Philosophie den
katholischen Schulen angewiesen hatte, damit gerade die
fundamentalen Prinzipien verstanden wissen wollte, auf
welche die Philosophie des hl. Thomas sich stiitzt. Nachdem
er diese Prinzipien im allgemeinen charakterisiert hat, er-
klirt er bestimmt — und diese Erklirung ist eine lehr-
amtliche: ,Nam quae in philosophia Sancti Thomae sunt
capita, non ea haberi debent in opinionum genere,
de quibus in utramque partem disputare licet, sed velut
fundamenta in quibus omnis naturalium divinarumque
rerum scientia consistit: quibus submotis aut quoquo modo
depravatis, illud etiam necessario consequitur, ut sacrarum
disciplinarum alumni ne ipsam quidem percipiant significa-
tionem verborum, quibus revelata divinitus dogmata ab
Ecclesiae magisterio proponuntur. Er mahnt daher alle
Lehrer der Philosophie und Theologie: die geringste Ab-
weichung vom Aquinaten, besonders in der Metaphysik,
wiirde zum groflen Schaden, nédmlich fiir den Glauben ge-
reichen. — Soweit die authentische Interpretation des Motu
proprio vom 1. September 1910. Darnach bedeutet das
praecipue in demselben so viel als unice.

Hieran schlief3t Pius ein weiteres Edikt, das zu-
gleich den Ausdruck capita der Philosophie des hl. Tho-
mas genauer erklart: ,Nunc vero hoc praeterea edicimus,
non modo non sequi Thomam, sed longissime a sancto
Doctore aberrare eos, qui, quae in ipsius philosophia prin-
cipla et pronuntiata maiora sunt, illa perverse in-
terpretentur aut prorsus contemnant.* Demnach machen sich
auch diejenigen des Ungehorsams gegen die lehramtlichen
Gesetze des Heiligen Stuhles schuldig, welche die Prin-
zipien und Hauptsidtze der Philosophie des hl. Thomas
falsch interpretieren oder geradezu verachten, Damit ist
aber den widerstrebenden katholischen Schulen und den
einzelnen Gelehrten die Ausflucht einer subjektiven
Interpretation der thomistischen Philosophie vollsténdig ab-
geschnitten und im Prinzip auch die sogenannte Neu-
scholastik getroffen, welche sich im Gegensatz zur alten
iiberlieferten Scholastik so nennt und sich beliebige Ab-
weichungen von der echten Philosophie des hl. Thomas, be-
gonders auch in der Metaphysik erlaubt. Zugleich ist durch



Pius X 437

dieses Edikt auch die Moglichkeit und die Existenz einer o b-
Jektiven, festen und unverinderlichen Interpretation
der capita dieser Philosophie implicite vom obersten
Lehramt festgestellt und garantiert; denn wenn es noch
keine solche objektive Interpretationsnorm in der Kirche
gebe, so konnten die davon abweichenden Lehrer nicht
wegen ihres Irrtums getadelt werden. Noch eine weitere
Bestimmung, die ebenfalls fiir die ganze Kirche von aller-
grofiter Bedeutung ist, weil sie das Prinzip zur Schlichtung
vieler Kontroversen enthilt, ist der folgende Satz, welcher
eine Reihe von Approbationen und Empfehlungen der Lehre
von Schriftstellern und sogar kanonisierter Heiligen durch
frithere Piipste aus der Natur der Sache authentisch
interpretiert: ,Quod si alicuius auctoris vel Sanecti
doctrina a Nobis Nostrisve Decessoribus unquam compro-
bata est singularibus cum laudibus atque ita etiam, ut ad
laudes suasio atque iussio adderetur eius vulgandae et
defendendae, facile intelligitur eatenus comprobata,
qua cum principiis Aquinatis cohaereret aut iis
haudquaquam repugnaret,“ Diese Interpretationsregel fiir
die Dekrete der fritheren Pépste ist aber keine willkiirliche
Einschrinkung, sondern eine selbstverstindliche, weil sie
aus der notwendigen Einheit des Glaubens und der feier-
lichen Approbation der Lehre des hl. Thomas folgt, da
diese dem katholischen Glauben am meisten konform
ist und deshalb die grofite Sicherheit besitzt., Diese
Regel ist daher anzuwenden auch auf die Lehren der hei-
ligen Kirchenlehrer Bonaventura?l, Franz von Saies? und
Alfons von Liguoris Sie erkldrt auch, unter welcher Vor-
aussetzung die Kirche frither an ihren Universititen Lehr-
stithle fiir die skotistische Philosophie tolerierte und warum

' Lit. Ap. ad Dionysium Schuler Ordinis Minorum Ministrum
Generalem quibus Pius PP. X. gratulatur de nova editione operum
S. Bonaventurae, 11 apr. 1904. A.S.S. XXXVI, 654: is princeps
Scholasticorum alter extitit cum Aquinate, cuius in Philosophia ac
Theologia disciplinam Nos, Decesgsorem secuti, magnopere commen-
dandam, datis proxime ad Urbanam S. Thomae litteris, censuimus.

* Ep. ad Lucianum Episcopum Anneciensem, 1 ian. 1805.
A, Pont. V (1907), 293,

* Ep. ad L. Gaudé C. Ss. R., 12 iun. 1905, tiber die neue Aus-
gabe der Theologia moralis 8. Alfonsi de Ligorio. A.S.S. 41, 1b:
gratias tibi omnes habere oportet, qui S. Doctoris, quem tuto omnes
in morum doctrinis sequi possent, mentem apertius ostenderis, ., .



438 Pius X

besonders Leo XIII. die Wiederbelebung des Skotismus
perhorreszierte und auf alle Weise zu verhindern suchte.

Diese Vorschriften sind ,in re maximi momenti“
sowohl fir den Welt- wie fiir den Ordensklerus erlassen.
Thnen ist die Mahnung zugefiigt, die Professoren der christ-
lichen Philosophie und der Theologie sollen bedenken, daf’
sie ihren Lehrauftrag nicht dazu erhalten haben, um ihre
eigenen Meinungen den Schiilern mitzuteilen — sed ut iis
doctrinas HKcclesiae probatissimas impertiant.

In bezug auf die Theologie selbst schreibt der
Papst vor, daf} dieses Studium immer im Lichte der Phi-
losophie des hl. Thomas gelehrt werde. Jedoch erlaubt er
fiir die gewohnlichen Klerikalseminarien den Gebrauch von
Lehrbiichern, welche ,derivatas de Aquinatis fonte doc-
trinas“ kompendids erklaren. Fiir die Universitdten und die
groferen Lehranstalten sowie fiir Seminarien und Institute,
welche das Promotionsrecht besitzen, befiehlt er als durchaus
notwendig die Einfithrung von Vorlesungen iber die theo-
logische Summa des hl. Thomas, weil durch den
Kommentar dariiber die spiteren feierlichen Dekrete und
Akten der lehrenden Kirche leichter zu verstehen und zu
erliutern sind, was er durch die Erlasse fritherer Pipste
weilter erklart,

Damit nun die echte und integrale Lehre
des hl, Thomas wieder aufblihe — ,ut genuina et
integra S. Thomae doctrina in scholis floreat, quod Nobis
maxime cordis estY —, schreibt der Papst allen Theologie-
professoren der mit Promotionsrecht vom Apostolischen
Stuhle versehenen Universitéten, grofien Lyzeen, Kollegien,
Seminarien und Institute als Textbuch ihrer Vor-
lesungen die Summa Theologica des hl. Thomas
vor und befiehlt ihnen, dieselbe in lateinischer
Sorache zu erkléren und Sorge zu tragen, dafd die Horer
dieses Textbuch liebgewinnen. Der Ausdruck ,Theologie*
ist hier im alten und eigentlichen Sinne zu verstehen, wie
er in dieser Summa selbst vom hl. Thomas verstanden
wird, also fiir Dogmatik und Moral. Diese Vorschrift gilt
also fiir alle Professoren der Dogmatik und Moral, sowohl
aus dem Welt- wie aus dem Ordensklerus,

Endlich folgt noch eine letzte gesetzliche Bestim-
mung : Kein Institut kann in Zukunft das Promotionsrecht.
in der Theologie erhalten, welches die Vorschriften dieses



Pius X 439

Motu proprio nicht erfiillt. Diejenigen Institute oder Fakul-
titen mit Einschluf} derer, die den Orden oder den Kon-
gregationen von Regularen iibertragen sind, welche das
theologische Promotionsrecht schon legitim erhalten haben,
verlieren dasselbe, wenn sie nach drei Jahren dieser pipst-
lichen Vorschrift nicht religiosen Gehorsam leisten, selbst
wenn sie ohne ihre Schuld an der Erfiillung behindert wiren.

Durch diese neuen Gesetze hat Pius die praktische
Durchfiithrung der von Leo begonnenen Restauration der
Lehre des hl. Thomas besiegelt und die echte und
integrale thomistische Lehre in der ganzen Kirche als
N orm eingefithrt, sowie die Annahme der capita Phi-
losophiae S. Thomae oder ihrer principia pronun-
tiata maiora im Gewissen vorgeschrieben. Es blieb nur
noch die Frage iibrig, welche Lehren gehdren im einzelnen
zu diesen capita? Und auch diese letzte Frage hat Pius
noch kurz vor seinem Tode autoritativ durch ein Organ des
obersten Lehramtes beantwortet in dem Dekret der romi-
schen Studienkongregation vom 27. Juli 19141,

Darin sind 24 Thesen als capita der thomistischen
Philosophie zur Annahme vorgelegt, die nun nicht mehr
bestritten werden diirfen. Es sind die Hauptsitze aus dem
Gtebiete der ganzen Philosophie, welche zur Erklirung der
spekulativen Dogmatik und Moral verwendet werden miissen
und bis an die Pforten der eigentlichen Theologie fithren
und somit indirekt auch zur Lésung vieler noch schwebender
schwieriger Kontroversen dienen und deren definitive Ent-
scheidung durch das oberste kirchliche Lehramt vorbereiten.,

Wenn man die dogmengeschichtliche Entwicklung der
Lehre des hl. Thomas in ihrem zeitlichen Verlaufe seit
dem Tode des grofien Kirchenlehrers tiberblickt, so erscheint
der Zeitraum von 640 Jahren lang, ehe seine Philosophie
zum vollen Siege in der Kirche und zur autoritativen Fest-
stellung ihrer Hauptsitze gelangte. Aber diese Entwicklung
ist konstant, nirgends unterbrochen, gewinnt zusehends
ebenso an Klarheit und Deutlichkeit wie an Festigkeit und
Vertiefung und an fortschreitendem praktischen Einflufy auf
das Leben der Kirche, auf den Fortschritt der Wissen-
schaften und des sozialen Lebens iberhaupt. Die Kirche
allein ist die Macht auf Erden, die warten kann, weil sie

' 8. oben p. 388, Acta Ap. S. VI, 388.



440 Pius X

weif, dafl sie alle Zeiten iiberdauert. Sie iibereilt sich
nicht, sie toleriert eine Zeitlang, weil sie allein Geduld
hat und sie ist geduldig, weil sie ihres Sieges iiber den
Irrtum gewify ist und die Irrenden iiberzeugen, nicht ver-
gewaltigen will. Auch jetzt noch werden die Gesetze
Pius X. Widerspruch finden, wie es den Gesetzen Leos XIII.
ergangen ist. Als Leo starb, hofften die Gegner des
hl. Thomas auf den n#chsten Papst, der jene Gesetze
mildern wiirde. Statt dessen hat er sie bestétigt, verschérft
und wesentlich erweitert. Auch jetzt hofft man, der neue
Papst werde die Bestimmungen Pius X. wenigstens ein-
schlafen lassen, Auch das ist eine Selbsttéduschung. Soweit
diese (Gtesetze lehramtlich sind, kann kein Papst sie auf-
heben, sie #ndern., Und es ist eine eigene Fiigung, dafd
Pius in seinem Gesetze iiber die Integritdt der Lehre des
hl, Thomas sich zuletzt auf Benedikt XIV. berufen hat. Der
fiinfzehnte Papst, der diesen Namen angenommen, hat auch
den juridischen Geist des grofien Kanonisten geerbt und wird,
von allen anderen Giriinden abgesehen, niemals dulden, daf
auch nur ein Jota von den allgemein verbindlichen Kirchen-
gesetzen seiner Vorgénger hinweggenommen werde. Lhre Gre-
setze iiber die kirchlichen Studien werden auch in der neuen
Kodifikation des Kirchenrechtes ihre Stelle finden.

VII

Die tbrigen Werke unseres Papstes diirfen wir im
engen Rahmen dieser Zeitschrift leider nicht darstellen und
kénnen uns nur auf einen kurzen Hinweis beschriénken.
Vornehmlich ist die Sorge fiir das Recht der Kirche
in seinem groflen Reformplan zu bewundern. Auch hierin
folgte er den Anféingen einer Reform des Kirchenrechtes,
die von Leo ausging, fithrte sie aber mit seinem eminent
praktischen Geiste iiber die bisher uniiberwindlich schei-
nenden Schwierigkeiten hinweg, indem er die Kodifi-
kation des Kirchenrechtes in Angriff nahm wund eine
besondere Kommission dafiir einsetzte, die mit ebensoviel
Umsicht und Klugheit wie Energie in kiirzester Zeit das
sekulare Werk geférdert hat, um sowohl die kirchliche
Tradition festzuhalten, wie den Bedtirfnissen der modernen
Zeit und der Weltstellung der universellen Kirche gerecht
zu werden. Wenn er selbst die Vollendung nicht mehr er-
lebte, konnte er sie doch getrost seinem Nachfolger als



. Pius X 441

Vermichtnis hinterlassen und den Rubm des Gesetzgebers
fir das Volk Gottes wird ihm die Greschichte nicht versagen.

Im einzelnen begann er die Neuordnung des Kirchen-
rechtes mit den Bestimmungen tiber die Papstwahl
und mit dem Verbote der staatlichen Exklusive dabei, wodurch
er einen groflen Schritt fiir die Wiederherstellung der
Freiheit der Kirche im Sinne Gregors VII. machte, Dann
folgte, um kleinere Hinrichtungen hier zu iibergehen, die
grofdziigig angelegte Reform der Kurie durch die
weise und praktische Neuordnung der obersten kirchlichen
Kongregationen und Tribunale, wobei besonders die Wieder-
herstellung des obersten Gerichishofes, der Rota Romana
mit der Signatura Apostolica als letzter Instanz hervorzu-
heben ist. Auch die offizielle Promulgation der kirchlichen
Gesetze wurde, den modernen Verhiltnissen entsprechend,
durch die Acta Apostolicae Sedis vollzogen. Wichtige An-
ordnungen wurden fiir das Generalvikariat von Rom und
fir die suburbikarischen Bistiimer getroffen. Die Wahl der
Bischofe wurde dem heiligen Offizium iibertragen. Der
Festigung des Didzesanverbandes und damit der Starkung
der bischéflichen Autoritit dienten die Gesetze iiber die
Exkardination und die Absetzbarkeit der Pfarrer, wihrend
die Wiedereinschﬁrfnng des privilegium fori die Autoritét
und Wiirde des Klerus und die Freiheit der Kirche be-
zweckte, Kine neue Regulierung der Festtage entsprang
den Bediirfnissen der Zeit. Die Reform des Breviergebetes
war eine kithne Neuerung, die nicht blofy der Riicksicht
auf Erleichterung dieser Pflicht gerecht wurde, sondern das
geistliche Leben der Kirche vertiefte, indem die Neuordnung
die Bedeutung des Kirchenjahres im Sinne der alten christ-
lichen Kirche zugrunde legte. Die Reformen der Ehegesetz-
gebung sind schon oben beregt worden: es kam mnoch die
pipstliche Reservierung der Ehedispensen fiir die konig-
lichen Familien hinzu, die von dem Gedanken getragen
wurde, die Legitimitdt und damit die Autoritit der Dyna-
stien zu schiitzen.

Tief einschneidend war die Reform der religidsen
Orden und desOrdensrechtes, die besonders auch die
Franziskanerfamilie betraf und ihre Einigung bezweckte.
Pius wollte die Orden fiir ihre Aufgabe in der Gegenwart
tiichtig machen und sie auf eine ideale Hohe erheben.
Uberall drang er dabei auf Riickkehr zur urspriinglichen



442 Pius X .

Regel, auf Abstellung mifdbriuchlicher Gewohnheiten, auf
Geisteserneuerung, aber auch auf die Beachtung der natur-
rechtlichen Freiheit der Individuen, die er in Einklang mit
der Autoritdt der Oberen zu bringen versuchte. Besonders
suchte er die theologische Bildung auch in den religidsen
Grenossenschaften zu férdern, um sie fiir ihre Aufgaben in
der Kirche besser vorzubereiten.

Die grofite Sorgfalt liefd er dem Klerus ange-
deihen: den Bischofen ebenso wie den Priestern zeigte er
die Ideale ihres heiligen Amtes, so wie es die Kirchen-
viter erfafdt hatten. Die Erneuerung des priesterlichen
Greistes mit der tieferen theologischen Ausbildung war der
Teil seiner Kirchenreform, den er als caput reforma-
tionis betrachtete und wodurch er die Erneuerung des
christlichen Liebens in der Laienwelt erstrebte. Die Reform
der Seminarien in Italien und die Regelung der Studien
ist vorbildlich fir die ganze Kirche. Neue Gesetze iiber
die Pflege der Predigt und Christenlehre waren wirksame
Mittel der Erneuerung. Dafiir wirkten auch die von ihm
veranstalteten Zentenarfeste und die Feier von Beatifika-
tionen und Kanonisationen.

Fir das soziale Leben hat er im Geiste der
leoninischen Gesetzgebung unermefilich viel und Grofdes
getan. Zunichst in Italien fiir die katholische
Aktion, die er unermiidlich in kirchliche Geleise leitete,
indem er die autonome christliche Demokratie streng ver-
urteilte und fiir die Aktion neue Gesetze erliefd. I'iir das un-
gliickliche Frankreich tat er alles, um die Parteien zu
einigen und den Einbruch der Demokratisierung und der
damit verbundenen Entchristlichung aufzuhalten, weshalb
er auch zur Verurteilung des Sillon schreiten mufte. End-
lich auch fiir Deutschland und Oesterreich, wo
er durch die Enzyklika Singulari quadam die Streitigkeiten
kliarte, den Interkonfessionalismus lehramtlich verurteilte.
Wenn es ihm nicht gelang, allen Widerspruch, der selbst
im Episkopat aus irrtimlicher Auffassung sich geltend
machte, zu tiberwinden, so hat er doch die Prinzipien
fixiert, an denen die Katholiken sich orientieren kénnen
uud damit die Basis zum Frieden gelegt.

- Von der Fiirsorge fiir die Arbeiter, fiir die Armen,
fiir die Emigranten, fir das Familienleben und die Er-
ziehung brauchen wir nicht erst zu reden. Der Papst, der



Pius X 443

sich rithmen durfte, dafl er arm geboren sei, arm gelebt
habe und arm begraben sein wollte, der fiir die Verwaltung
des Papsttums auf die Liebesgaben der Gldubigen ange-
wiesen war und sparsam sein mufdte, fand doch in der fast
unerschopflichen Caritas die Mittel zu koniglicher Frei-
gebigkeit bei den Ungliicksfillen, welche die verschie-
densten Lénder trafen. Die Aufhebung der Sklaverei und
die Sorge fiir die Leiden der Indianer in Stidamerika waren
Gegenstand seiner Anstrengungen. Der Papst, der die Ver-
sohnung der Kirche mit der modernen, auf nicht christ-
licher Grundlage stehenden Kultur so scharf bekampft und
verurteilt hat, — er hat den Ruhm, eine neue christliche
Knltur vorgezeichnet und ins Leben gerufen zu haben.
Was er fir die Pflege der Wissenschaft getan, davon
zeugen die zahlreichen katholischen Universititen wund
sogar die nichtkatholische Universitét in Aberdon konnte
sein Interesse fiir sie bezeugen. Das beweist auch die Ein-
setzung einer eigenen Kardinalskommission fiir den Fort-
schritt der Wissenschaften, zu deren Sekretir er den
Historiker Pastor ernannte. Die Pflege der Kunst war ihm
eine Freude: in einer anderen Zeit, wenn ihm die Mittel
zu Gebot gestanden hitten, wiirde er ein Mézen im
grofen Stile geworden sein. Die Kirche verdankt ihm die
Erneuerung des alten gregorianischen (Gresanges und die
Reinigung der Kirchenmusik. Bemerkenswert ist auch sein
Erlafy an die Bischofe Italiens fiir die Krhaltung von Ur-
kunden und Kunstwerken. Wir méchten endlich noch in diesem
Zusammenhang auch seine Verehrung fir Dante und sein
Interesse fiir die Dichtungen des Felibrige Mistral erwahnen.

* *
*k

Von den Wechselfdllen der Regierung Pius X, kann

hier natiirlich keine Rede sein, er erwartet seinen Biogra-
phen. Wie jeder Papst, ist auch Pius viel verkannt worden
und die Stimmen nach seinem Tode beweisen, dafl man ihn
vielfach noch nicht verstanden hat. Der kurze Uberblick,
den wir geben konnten, diirfte wenigstens die alberne
Fabel widerlegen, als sei er ein zum Papst erwihlter
,Landpfarrer® geblieben. Die dies sagen, wissen nicht, daf}
er eine grofle theologische Bildung besaf’ und als Professor
der Theologie in Treviso sich mit jedem Theologen messen
konnte. Auch die Bezeichnung ,Seelsorger“ pafit in dem



444 Pius X

Sinne, wie sie ihm von liberalen Katholiken gegeben wird,
nicht auf ihn, wenn sie eine Beschriankung seiner Tnter-
essen, seines Wirkens besagt. Man hat ihn ganz verkannt,
wenn man ihn nicht fir geniigend informiert und vom
Urteil seiner Umgebung abhiingig hielt: so sagten wenig-
stens einige Intriganten. Das Gegenteil ist wahr. Selten
war ein Papst so gut informiert wie Pius, sowohl iiber die
Dinge wie iiber die Personen: mancher Bischof hat das zu
seinem KErstaunen erfahren und er selbst hat iiber die
Unwissenheit vieler Organe geklagt. Leos genialer Natur ent-
sprach die Kinsamkeit, in der er thronte. Pius war viel-
leicht menschlicher und konnte sich herablassen: aber sein
unbeugsamer Wille machte, dafi er Selbstherrscher blieb.

Von seinen Tugenden, an denen niemand gezweifelt
hat, auch nach seinem Tode nicht, brauchen wir nichts zu
sagen. Seine Venezianer, an denen er mit inniger Liebe
hing, nannten ihn ,il nostro Santo“. Wir horten selbst,
wie ihn dort ein Gassenbube ,papd Sarto* nannte: ein
Zeichen, dafl Pius das Herz des Volkes gewonnen hatte,

Als Leo starb, war die Besorgnis grof, wer sein Werk fort-
setzen, wer die Kirche sicher durch die wachsenden Stiirme.
steuern konnte. Leo selbst kannte die Gefahren am besten. Und
doch hatte er den Mut nicht verloren, den der Glaube verleiht.
Die Distichen !, die er auf seinen Nachfolger verfafdte, sind
wahr geworden und bilden den schénsten Nachruf auf Pius:

Occidit: inclamant, solio deiectus, in ipso

Carcere, in aerumnis occidit ecce Leo.

Spes insana: Leo alter adest, qui sacra volentes
Iura dat in populos imperiumque tenet.

Das pipstliche Testament des zehnten Pius sind die
letzten Allokutionen im Konsistorium vom 25. und 27. Mai
dieses Jahres, worin er die #ufleren und inneren Feinde der
Kirche markierte. Das Kodizill dazu ist die an alle Christen
erlassene Ermahnung kurz vor seinem Tode. Darin beklagt
er, dafl es dem Papste benommen sei, als Schieds-
richter den Weltkrieg zu verhiiten. Diese Stellnng wieder-
zugewinnen, ist das Vermichtnis, das er dem Nachfolger
hinterliefS, So schied er wie der siebente Gregor mit dem
Bewufdtsein: Dilexi iustitiam et odi iniquitatem.

Wien, im Oktober 1914.

' Leonis XIII lnseriptiones et Carmina, Ratisbonae 1887, p. 170,



	Pius X

