
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Pius X

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


394 Pius X

PIUS X
Von Dr. ERNST COMMER

I
"Wohl wußten wir, daß die Sonne des großen Papstes

sich zum Untergang neigte. Daß ihre segnenden Strahlen
so plötzlich uns entzogen würden, konnten wir nicht glauben.
Wir hofften, die göttliche Vorsehung würde ihm noch Zeit
gewähren, um die tiefgreifenden Reformen zu vollenden, die
er in seinen letzten Allokutionen und Dekreten gleichsam als
sein Testament ausgesprochen hatte — als ob er einer inneren
Stimme folgte, die zu ihm sprach : Beeile dich, deine Tage
sind gezählt! Der furchtbare Doppelmord von Sarajevo und
der plötzliche Weltbrand, den der greise Papst vergebens
abzuwehren suchte, steigerten die Erkrankung und
beschleunigten den Tod des Eriedensfürsten. In diesen schweren
schwarzen Wolken ging die Sonne der Kirche vorzeitig unter.

In den Tagen, an welchen Freund und Feind dem
hingeschiedenen Papste ihr kleines Urteil sprechen — ein
anderes, richtigeres wird erst die Geschichte fällen — dürfen
wir es uns nicht versagen, sein Werk wenigstens im Umriß

zu zeichnen. Der einzig richtige Standpunkt ist aber der
kirchliche. Pius X. war Papst und wollte es ganz sein.
Daran ist kein Zweifel möglich und darum muß er auch
danach gemessen werden. Dieser Standpunkt setzt aber den
vollen übernatürlichen Glauben an das Dogma des von
Christus eingesetzten Papsttums voraus. Ein ungläubiger
Historiker kann weder die Kirche, noch ihr Papsttum
begreifen, kann den Papst nicht verstehen, die inneren
Leitmotive seiner Handlungen nicht würdigen. Selbst
strenggläubigen Protestanten, deren es relativ nur noch wenige
gibt, fehlt das Auge zur Einsicht in den Charakter eines
Papstes — er muß ihnen ebenso rätselhaft bleiben, wie es

Christus als welthistorische Gestalt für den großen Historiker
Leopold von Hanke geblieben ist. Für alle, so redlich sie
sich bemühen, objektiv zu sein, bleibt jeder Papst eine rein
menschliche Persönlichkeit in ihrem zeitgeschichtlichen
Milieu — wenn ihnen der Glaube an die göttliche Sendung
fehlt. Mit Ausschaltung der besonderen übernatürlichen
Vorsehung, die über dem Papsttum waltet und dem Papst die

Leitung des Heiligen Geistes sichert, bleibt der Erfolg seines
Wollens und Wirkens psychologisch unerklärt. Man greift



Pius X 395

deshalb zu vermeintlichen Gesetzen der Geschichte, die man
aus Einzeltatsachen induzieren will, die aber in Wirklichkeit

nicht existieren und wenn sie existierten, aus sich keine
wirkursächliche Kraft besäßen. In der Kette der historischen
Ursachen ist vielmehr, außer dem für unsere Erkenntnis
geheimnisvollen freien Willen der menschlichen Persönlichkeit,

die erste und höchste Wirkursache die göttliche
Vorsehung selbst, deren Ziele und Wege wir mit Sicherheit
nur so weit erfahren können, als sie uns übernatürlich
geoffenbart sind.

Wir müssen daher mit der Frage beginnen: Was ist
das Papsttum, was ist der römische Papst? Und die Antwort

darauf gibt der Glaube, den Pius X. voll und ganz
festhielt, in dem Glaubensgeheimnis von der Kirche, das für
die bloße menschliche Vernunft unbegreiflich und nach
seinem Inhalt ganz übernatürlich ist. Die Kirche ist die
einzigartige sakramentale Gesellschaft, die allein den
gläubigen Menschen das göttliche Leben vermittelt. Darnach ist
das Papsttum, die irdische lebendige und beständige
Stellvertretung des gottmenschlichen Erlösers in der streitenden
Kirche. Und der von Christus selbst zuerst in Petrus
eingesetzte Stellvertreter Gottes auf Erden ist als Haupt der
theomonarchisch konstituierten Kirche ihr oberster König:
gleichsam der in der Geschichte immer wiederkehrende
„alter Christus" oder wie man im Mittelalter auch sagte
„quasi deus in terris".

Von dieser Auffassung war Pius beseelt: sie allein
erklärt sein Leben, sein Wirken. Er spricht im Namen
Christi, dessen Stelle er vertritt1 : er ist sein Gesandter.
Er nennt sich selbst „Vater der Völker der Welt", der seine
Arme allen öffnet und an alle sein Wort richtet, um sie
zum Licht der Wahrheit zu rufen2. Im Schreiben an den
Episkopat von Bolivien, worin er gegen die Angriffe dieser
Regierung auf die Kirche protestiert, erklärt er die
Aufgabe des Papsttums: „At Nos etiam conscientia urget officii,
quibus, quum crédita cunctarum gentium administratio sit,

1 Christus Dominus, cuius Nos, nullo Nostro merito, gerimus
vices. Ep. ad Card. Gibbons, 9. Nov. 1906. Acta S. Sedis vol. 40 p. 129.

2 Padre dei popoli del mondo,... stendo a tutti le braccia e a
tutti indirizzo la mia parola per chiamarli alia luce délia verità...
Alloc, ad Legationem extraordinariam Abyssiniae, 7. Oct. 1907. A.
S. S. 40, 168.



396 Pius X

evigilare et eniti necesse est, ne quid christiana consociatio
cuiusl.bet mob mine et opera, damni persenriat. Ir.aque
Nostrum in primis est sanctissima iura Ecclesiae revocare
in memoriam, eaque nullius formidine potestatis > onfirmare,
suadere ao tueri1." Und in der großartigen Enzyklika an
die Bischöfe und das Volk von Frankreich vom 6 Jan. 1907
erhebt sich die Kraft dieser Uberzeugung bis zum höchsten
tragischen Pathos: „Wir haben Unsere Pflicht erfüllt, wie
jeder andere Papst es getan haben würde. Das hohe Amt,
mit dem es dem Himmel gefallen hat, Uns trotz Unserer
Unwürdigkeit zu bekleiden, wie übrigens der Glaube Christi
selbst, der Glaube, den ihr mit Uns bekennt, diktierte
Unser Verhalten. Wir hätten nicht anders handeln können,
ohne dem Eid untreu zu werden, den Wir geleistet haben,
als wir den Stuhl Petri bestiegen, und ohne die katholische
Hierarchie zu verletzen, die der Kirche von Unserem Herrn
Jesus Christus als Grundlage gegeben ist. Wir erwarten
deshalb ohue Furcht das Verdikt der Geschichte Sie wird
sagen, daß Wir, die Augen unbeweglich auf die Verteidigung

der übernatürlichen Rechte Gottes gerichtet, weder
die Staatsgewalt demütigen noch eine Regierungsf rm
bekämpfen, sondern das unantastbare Werk Unseres Herrn
und Meisters Jesus Christus unversehrt bewahren wollten.
Sie wird sagen, daß Wir euch verteidigt haben mit der
ganzen Kraft Unserer unermeßlichen Zärtlichkeit, o sehr
geliebte Söhne! daß das, was Wir reklamiert haben und
reklamieren für die Kirche, deren älteste Tochter und
integiierender Teil die Kirche Frankreichs ist, die
Achtung ihrer Hierarchie, die Unverletzlichkeit ihrer Güter
und die Freiheit ist; daß, wenn man Unserem
Verlangen gerecht geworden wäre, der religiöse Fiiede in
Frankreich nicht gestört worden wäre und daß an dem
Tage, an dem man es hören wird, dieser Friede, der
so wünschenswert ist, dort wiedergeboren werden wird.
Sie wird endlich sagen, daß Wir, im voraus eurer
hochherzigen Großmut sicher, nicht gezögert haben, euch zi
sagen, daß die Stunde der Opfer geschlagen hat, nämlich
um die Welt zu erinnern, im Namen des Herrn aller Dinge,
daß der Mensch hienieden höhere Bestrebungen haben muß

1 Litt. Apost. Afflictum proprioribus, 24. Nov. 1906, A. S. S.

40, 66.



Pius X 397

als die der vergänglichen Zufälligkeiten dieses Lebens und
daß die höchste Freude, die unverletzliche Freude der
menschlichen Seele auf dieser Erde darin besteht, daß man
seine Pflicht auf übernatürliche Wei>e erfüllt, koste es, was
es will, und damit trotz allem Gott geehrt, ihm gedient
und ihn geliebt hat1."

Noch intimer sprach der Papst sich über seine "Würde
aus: „Um den Papst zu lieben, braucht man nur darüber
nachzudenken, was der Papst ist. — Der Papst ist der
Wächter des Dogmas und der Moral; er ist der Depositar
der Grundsätze, welche die Familie ehrbar, die Nationen
groß, die Seelen heilig machen ; er ist der Berater der
Fürsten und der "Völker; er ist das Haupt, unter dem sich
niemand tyrannisiert fühlt, weil er Gott selber reprä-en-
tiert; er ist im höchsten Sinne der Vater, der in sich alles
das vereinigt, was liebev« 11, zart, göttlich ist... Und wie
muß man den Papst lieben? ,Non verbo neque lingua, sed

opere et veiitate.' Wenn man eine Person liebt, sucht man
sich in allem ihren Gedanken gleichförmig zu machen, ihre
Willensmeinungen auszuführen, ihre Wünsche zu erraten.
Und wenn unser Herr Jesus Christus von sich sagte: ,si
quis diligit me, sevmonem meum servabit,' so ist es, um
unsere Liebe zum Papste zu beweisen, notwend'g, ihm zu
gehorchen Wenn man also den Papst liebt, so macht man
keine Diskussion über das, was er anordnet oder verlangt,
oder bis wohin der Gehorsam gehen muß und in welchen
Dingen man gehorchen soll ; wenn man den Papst liebt,
sagt man nicht : er hat nicht klar genug gesprochen, als
ob er verpflichtet wäre, semen Willen jedem einzelnen ins
Ohr zu wiederholen, den er so oft nicht nur mit Worten,
sondern durch Schreiben und andere öffentliche Dokumente
klar ausgedrückt hat ; man setzt seine Anordnungen nicht in
Zweifel unter dem leichten Vorwand eines, der nicht
gehorchen will, als sei es nicht der Papst, der befiehlt,
sondern seine Umgebung; man zieht nicht der Autorität des
Papstes diejenige anderer noch so gelehrter Personen vor,
die, wenn sie gelehrt sind, dor h nicht heilig sind, denn
"vrer heilig ist, kann nicht vom Papste abweichen2."

1 Encycl. Une fois encore, A. S. S. 40, 10 sq.
a Alloc, ad sacerdotes Consociationis ,,1'Unione Apostolica",

18. Nov. 1912. A. Ap. S. IV, 698.



398 Pius X

Von dieser Auffassung des Papsttums ausgehend,
dürfen wir den einzelnen Papst nicht isoliert für sich
betrachten, sondern nur in der Einheit der Kirche und ihres
Gesamtepiskopats. Gewiß verdient die Individualität, das
rein Persönliche, auch bei einem Papste die größte
Beachtung, aber das hat nur Wert, wenn wir ihn als Träger
des Papsttums in der Reihe seiner Vorgänger von Petrus
an werten, deren Nachfolger er war und deren Stärke in
der ihnen göttlich übertragenen Autorität besteht1. Denn
es ist immer derselbe Geist des Papsttums, der sich in
markanten Persönlichkeiten individuell verkörpert, der
Originalität der Personen die einheitliche Form einprägt, die
fortdauernde Einheit und Identität des Papsttums sichtbar
und lebendig macht, ohne je die Tradition des universellen
Papsttums zu verändern. Ja dieser einheitliche Geist wird
sogar durch die Vererbung immer stärker und energischer.
Bei weltliehen Fürsten kann man viel leichter den
persönlichen Charakter, der das Resultat von individuellen
Bedingungen ist, vom amtlichen unterscheiden. Bei den
Päpsten dagegen wächst beides ineinander und wird zu
einem moralischen Ganzen. Die Individualität der Person
ist gleichsam nur das Materiale. Der Geist des Apostolischen

Stuhles, mit dem der Papst sich identifiziert, ist
dagegen gleichsam die substantielle Wesensform, die aus
der individuellen Person erst den konkreten Papst gestaltet.
So zeigt uns die Geschichte die ununterbrochene Reihe der
Papstgestalten als kunstvolle Statuen aus verschiedenem
Material: Gold, Silber, Erz, mit verschiedenen Zügen und
Gebärden — aber wie groß, auch diese für das Papsttum
selbst nur materielle Verschiedenheit sein mag, ist doch in
allen die herrschende Familienähnlichkeit deutlich zu
erkennen, ein und derselbe Geist leuchtet aus allen hervor
und es ist derselbe göttliche Künstler, der sie nach seinem
Vorbilde geschaffen, geformt und bewegt hat.

II
Diese auf dem Dogma beruhende Erkenntnis führt uns

sofort zu einem Vergleiche zwischen Pius X. und seinen
Vorgängern. Man hat mit solchen Vergleichen teils aus

1 Romani Pontifices qui universa in Ecclesia sibi divinitus com-
missa auctoritate pollent. Breve Romani Pontifices, 14. Apr. 1908. A. S. S.
41, 623.



Pius X 399

Unverstand, teils auch mit Absicht recht viel Mißbrauch
getrieben, vor dem nur der feste kirchliche Standpunkt und
die richtige Beleuchtung der Objekte durch den Glauben
bewahren kann.

Suchen wir zuerst die nächsten Vorgänger auf, so
müssen wir mit Pius VII. beginnen, weil die Jahrhundertfeier

desselben es nahelegt und der Umstand der
Namensverwandtschaft, der mit der Vergleichung auch innerlich
zusammenhängt, es gewissermaßen fordert. Denn Pius X.
hat seinen Papstnamen im Andenken an den siebenten Pius
angenommen, weil er ihn als Vorbild verehrte und sich in
ähnliche Lage versetzt sah. Dem heiligmäßigen Bekennerpapste

am Anfang des verflossenen Jahrhunderts, dem er
noch am Ende seines Lebens in der Konsistorialallokution
vom 25. Mai 1914 ein so schönes Denkmal gesetzt hat, ist
Pius X. ähnlich geworden in der Standhaftigkeit und dem
Gleichmut, womit jener den französischen Tyrannen ertrug,
ohne die Rechte der Kirche und des Papsttums zu
verleugnen, aber auch ähnlich in der Geduld und Sanftmut,
die derselbe gegen seine Feinde und selbst gegen
Napoleon und dessen Familie bis zum Ende übte. Den äußeren
Sieg und den Triumph über den Räuber des Kirchenstaates
konnte der „sanctissimus senex1" noch erleben und damit
seinen Nachfolgern den Beweis der wunderbaren Hilfe
hinterlassen, die der Stifter der Kirche dem Papst gewährt,
der seine Rechte nicht preisgibt. Und es ist eine
denkwürdige Fügung der Vorsehung, daß der feierliche Einzug
des Bekennerpapstes in Rom nach der Rückkehr aus der
Gefangenschaft am 24. Mai 1814 zwei Augenzeugen hatte,
die beide zu Trägern der dreifachen Krone berufen
waren. Der kaum zwölfjährige Graf Giovanni Maria Mastai-
Feretti, den seine durch ihre Tugenden ebenso wie durch
ihre Schönheit berühmte Mutter aus Sinigaglia nach Rom
geführt, um den Triumph zu sehen, sollte als neunter Pius
einst den Thron besteigen, den der befreite siebente Pius
an jenem Tage wieder einnahm und den er selbst, 56 Jahre
später, durch den Treubruch des dritten Napoleons wieder
verlor. Der andere Zeuge war der im fünften Lebensjahre
stehende „Ser Nino", Vincenzo Gioachimo, den seine Mutter,

1 Alloc. 25. Mai. 1914. Acta Ap. Sedis VI, 255. Ep. ad Epis-
copum Savonensem, 29. Jun. 1914, ib. 374.



400 Pius X

die edle Gräfin Pecci, aus Carpineto ebenfalls auf den Corso
geführt hatte und der 64 Jahre später als dreizehnter Leo
die Tiara empfing, die ihm Pius IX. vorausgesagt hatte.

Mit Leo XII. hat Pius IX. die Sorge für die
kirchlichen Reformen und Studien gemein; mit Pius VIII.,
dem Schüler des streng kirchlich gesinnten Kanonisten
Giovanni Devoti, die Sorge für die Regulierung des
Eherechtes1 und d*s Widerstreben gegen jede Art von
Nepotismus. Mit Gregor XVI. endlich, dessen Festigkeit
und Klugheit er selbst rühmte2, verband ihn der Kampf
gegen die Vorläufer des Modernismus, den falschen
Liberalismus8, den Skeptizismus4 und den Traditionalismus6
sowie das freimütige Auftreten gegen die tyrannischen
Angriffe der Gewalthaber auf die Kirche.

Der erste Raub des Kirchenstaates durch den korsischen

Abenteurer gab das Zeichen für die weiteren
Angriffe der Revolution, die unter Pius IX. zur Vernichtung
der weltlichen Herrschaft und zur Einnahme Rums führten.
Damit trat das Papsttum in die neue babylonische
Gefangenschaft ein, die unvergleichlich härter ist als die avig-
nonesische. Was unter Pius VII. nur vorübergehend eingetreten

war, ist bis jetzt dauernder Zustand der Kirche:
ihr Oberhaupt ist gefangen, der vollen persönlichen Freiheit

beraubt, ohne welche seine amtliche Freiheit nicht
bestehen kann. Dadurch ist die zur freien Regierung der
Kirche absolut notwendige Immunität und Souveränität des

Papstes verletzt. Pius IX. konnte daher mit vollem Rechte
sich auf die bittere Erfahrung berufen, die es täglich
offensichtlicher machte, „daß die sakrilegische Usurpation
seiner Herrschaft hauptsächlich bezweckt habe, die Kraft
und die Wirksamkeit des päpstlichen Primates zu brechen
und endlich, wenn es möglich wäre, die katholische
Religion selbst zu zerstören6.-*

1 Pii VIII. Breve Litteris altero abhinc, 25. Mart. 1830, über die
gemischt Ehen an die preußischen Bischöfe.

2 Cui (Gregorio) quidem devexata illa nec brevia tempora ma-
ximi negotia ponderis iussere credi, non alio certe administranda
atque expedienda subsidio, quam eius firmitate prudentiaque animi.
Ep. ad Canonicum Bernasconi, 1906. A.S S. 39, 260.

3 Ercycl. Mirari vos, 15 August. 1832; Singulari Nos, 25. Jun. 1834.
4 Breve Dum a erbissimas. 26. Sept 1836.
5 JÜenzinger-Bannwart, Enchiridion ed. 12, nr. 1622—27.
6 Pii IX Encycl. Etsi multa, 21. Nov. 1873.



Pius X 401

Diesen Standpunkt teilte Pius X, mit Pius IX.
vollkommen. Aber man könnte vielleicht geneigt sein, zu sagen:
Pius IX. fühlte sich als König und blieb intransigent, eben
Weil er die weltliche Herrschaft noch selbst gekostet hatte.
Allein Pius X. hat ebensowenig auf den weltlichen Thron
Verzichtet, sondern das „non possumus" des entthronten
Vorgängers bis zum Ende wiederholt. Beide Päpste — und
beide heiligmäßige Päpste, die von weltlichem Ehrgeiz
gänzlich frei waren — faßten das Hecht auf die weltliche
Herrschaft Roms nur als das, zumal in der modernen Zeit
einzig mögliche Mittel für die Freiheit der Kirche, für die
Garantie ihrer geistigen, universalen Herrschaft, für die
Ausübung der wirklichen Stellvertretung Christi.

Ebenso dachte, glaubte und handelte in dieser
Hinsicht Leo XIII. Der klare Beweis dafür sind seine
offiziellen feierlichen und oft wiederholten Erklärungen. Von
einem Schwanken in seiner Politik, von einer Versöhnung
mit der italienischen Regierung, von einem Verzicht auf
seine weltlichen Rechte kann in der unparteiischen
Geschichte keine Rede sein, obwohl man ihm solche Velle-
itäten wieder und wieder unterstellt hat. Die betrügerischen
Unterstellungen gingen nicht bloß von dem italienischen
Machthaber und seiner Regierung oder von den liberalen
Feinden der Kirche aus, sondern wurden auch von
römischen Prälaten versucht und verbreitet, die innerlich den
liberalen Ideen geneigt und vom nationalen Fieber
angesteckt waren und sich in den Dienst der fremden Diplomatie

stellten. Die Geschichte wird einmal ihre Namen
Hennen, ihre Felonie mit unwiderleglichen Dokumenten
beweisen und als Hochverrat verurteilen.

Der beste Beweis für die konsequente Haltung
Leos XIII. in der römischen Frage ist die offizielle
Publikation seiner und seines Vorgängers Proteste1 gegen
die italienische Regierung, deren Veröffentlichung gerade
Zu der Zeit erfolgte, als die weltliche Diplomatie und die
ihr gefügigen Prälaten das Gerücht ausstreuten, der Papst
Wünsche, daß man die römische Frage nicht anschneiden
taöge.

1 De Civili Principatu Romanorum Pontificum. Excerpta ex actis
Pii IX. et SS. D. N. Leonis Papae XIII. Romae, Typis Vaticanis 1901.

Divus Thomas I. (Jahrbuch fürPhilosophie etc. XXVIII). 26



402 Pius X

Der Standpunkt Pius X. in dieser Frage ist aber

genau derselbe wie derjenige seiner beiden Vorgänger. Das
gebt schon klar aus den Bestimmungen hervor, die er gleich
zu Anfang seiner Regierung über die Papstwahl erließ,
wobei er die Konstitutionen der beiden Vorgänger
ausdrücklich wiederholte und bestätigte und durch die
Vorschriften über die mehrfache Vereidigung der Kardinäle
und des neuerwählten Papstes noch bedeutend verschärfte.
Darnach haben sich die Mitglieder des heiligen Kollegiums
sowohl einzeln wie kollektiv von allem zu enthalten, was
irgendwie als eine Anerkennung der italienischen Regierung
ausgelegt werden könnte und sowohl die "Wähler wie der
Gewählte sind eidlich verpflichtet, die Forderung auf
Restitution der weltlichen Herrschaft in ihrem vollen Umfang
aufrechtzuhalten1. Schon Leo XIII. hatte die Sorge der
Päpste zur Abwendung der Gefahren für den Frieden und
die Einheit der Kirche dargelegt und dabei von der
Usurpation der weltlichen Herrschaft gesprochen, die für die
freie und unabhängige geistliche Regierung der Kirche von
Gottes Vorsehung eingerichtet seis. Seine eigene Lage hatte
er dahin gekennzeichnet: „Nos sub hostili domina-
tione constitutos et undique innumeris impeditos
insidiis 4.u

Vernehmen wir einige Äußerungen von Pius X., die
seine Ansichten und seinen Willen bekunden. Schon in der
ersten Ansprache an die Kardinäle stellte er die Forderung
nach der Freiheit des Papstes auf6, die er während seines

ganzen Pontifikates wiederholte 6 und noch in seinen letzten

1 Die Eidesformel A. Pont. VII, 109: Item promittimus, vove-
inus, et iuramus, quod quilibet ex Nobis in Romanum Pontificem, Deo
sie disponents, erit assumptus, iura etiam temporalia, praesertim de

civili Romani Pontifiois prineipatu, libertatemque Sanctae Sedis integre
ac strenue adserere et vindicare nunquam desistet, atque eamdem hanc
promissionem et ius iurandum, post eius ad Summi Pontificatus fasti-
gium assumptionem, rursus praestabit.

2 Leonis XIII. Const. Fraedecessores Nostri, 24 maii 1882. Acta
Pontifioia VII, 142.

3 civilis prinoipatus, qui ad liberum et independens spirituale
Ecclesiae Regimen, Deo sic providente, constitutus fuit. A. P. VII, 148.

4 ib. 147.
5 Alloc. Consist., 9 nov. 1908. A. S. S. 36, 194.
6 Ep. ad secretarium Commissionis Metensi Conventui Catholi-

corum Germaniae eurando, 2B iul. 1918, A. A. S. V, 422: Itaque, cum
molestissime feratis, sicut optimus quisque catholicorum, principe®



Pius X 4C3

Allokutioneix am Ende desselben betonte, stets im Hinblick
auf die Beraubung des Kirchenstaates. Darum mußte er das
Buch des Bischofs Bonomelli von Cremona1 scharf
mißbilligen2. Daher protestierte er so oft gegen die
Beleidigungen, denen der Heilige Stuhl in Italien, in Kom selbst
ausgesetzt war. „Quae nuper facta suntEomae hostiliter et
contumeliose in Ecclesiam sanctam, cum foederatae impro-
borum manus annuam memoriam hominis flagitiosissimi
celebrarent, ea certe animo Nostro, tot iam curis afflicto,
magnam aegritudinis accessionem importarunt. Vidimus
enim inimicis Crucis Christi datam in hac sacra Urbe li-
centiam, ut maiestatem Eomani Pontificatus sanctitatemque
religionis catholicae incredibili conviciorum petulantia luce
palam appeterent, idque, quod maximo dolore fuit, cum
gravi offensione adolescentiae et plebis imperitae8." Von
großer Bedeutung ist ferner der starke Protest gegen die
Eede des Bürgermeisters Nathan von Eom bei der Feier
des 20. September im Jahre 1910, des Tages, an welchem
die heiligen Eechte der päpstlichen Souveränität mit Füßen
getreten wurden4.

Diesen Protest legte er in feierlicher Form besonders
bei der Jubelfeier des Eegno im Konsistorium vom 27.
November 1911 ein : „Annus enimvero, qui iam est in exitu,
peculiarem in modum Nobis luctuosus fuit : id plane omnes
intelligunt. Equidem non in hoc immorabimur, quanto Nos
maerore itemque filios, quotquot ubique sunt, Ecclesiae de-
votos affecerit clamorosa illa commemoratio celebratioque

animarum vestrarum Pastorem in hac non sane digna conditione rerum
etiamnunc versari, propositum habetis postulare denuo et vehementer,
ut Pontifex Romanus tandem in possessionem plenae eius libertatis
restituatur, quam suprema ipsius dignitas et communis catholicarum
gentium Patris potestas requiritur.

1 Bonomelli, La Chiesa e i tempi nuovi, Roma, Pustet 1906".
2 Ep. 27 febr. 1906. A. S.S. 39, 26.
3 Ep. ad Card. Couillié, Archiep. Lugdunensem, 14 mart. 1910.

A. Ap. S. II, 191.
1 AI Diietto Eiglio Pietro Respighi Nostro Vicario Generale,

Ii 22 settembre 1910, zuerst veröffentlicht in A. Pont. VIII (1910),
120. Cf. Ep. ad Genuensium Aepisc. 26 oct. 1910. A. Ap. S III, 13;
ad Card. Vaszary, 23 nov., ib. 61; ad Ep. Oregonopolitanum, 80 nov.,
81; ad Aep. Caracensem, 10. ian. 1912, 86. Ep. ad Card. Gibbons,
24 dec. 1910, III, 98: iniurias... quibus proximo Septembri dum
heic Romae captae Urbis celebraretur memoria,
palam lacessiti fuimus ac procaciter.

26*



404 Pius X

factorum, unde tarn multa tamque gravia vulnera quanta
usque adhuc inusta sunt iuribus Sedis Apostolicae, nemo
ignorât esse profeeta. Neque enim satis esse visum est
eventus tales publicis commemorari sollemnibus : placuit
iniuriosam rerum memoriam iniuriis oelebrari novis, importunas

anno vertente declarationes odii in fidem catholicam
saepius iterando ; quod maxima cum offensione totius ca-
tholici nominis factum esse qui negaverit? Atqui summum
bonorum decusque praecipuum dilectisimae Nobis Italiae
hac Fide continetur, quae et mirifi.ce earn ad omnes huma-
nitatis artes excoluit, et sicut anteactis tempor.ibus, ita in
posterum pacem et prosperitatem ei parare sola potest.
Oeterum, quando in hac sacerrima Urbe incredibilis quaedam
impunitas hostibus Religionis datur, quid mirum, si secta
improba, qua nihil Deo christianaeque sapientiae est inimi-
cius, coetus suos nefarios paene sub occulis Nostris egit?
Si fidem Christi, si doctrinas Ecclesiae, si Romani Pontifiais

auctoritatem vulgo per diaria atque in triviis, vel ab
ipsis etiam magistratibus, haberi ludibrio, contumeliisque
onerari videmus1?"

Niemals haben die Päpste die Beraubung des Kirchenstaates,

den sie Patrimonium Petri nennen, anerkannt,
niemals auf denselben verzichtet, ihre Proteste stets wiederholt,
in der berechtigten Hoffnung, daß dieselben doch einmal
im Gewissen der katholischen "Völker ihre Wirkung finden
und die Verjährung unmöglich machen, weil es nicht bloß
menschliches historisches, sondern göttliches Recht ist, was
hier verletzt wird. Darum glauben sie auch an die
Wiederherstellung dieses Besitzes mit den legitimen Mitteln und
verbieten die Anwendung von gewaltsamen Mitteln, weil
sie an den Schutz der allmächtigen Vorsehung glauben, deren
Fügung die Errichtung dieser örtlichen Unterlage des
Apostolischen Stuhles gewesen ist. Nicht bloß die berechtigten
Ansprüche der Päpste auf Grund der erworbenen Rechte
und des Völkerrechtes selbst, sondern das göttliche
Recht, das ans dem Dogma stammt, ist das feste und
unzerstörbare Fundament ihrer Forderung. Auf diese dog-

1 Alloc. Consist., 27 nov. 1911. Ap. S. III, 585. Cf. Alloc,
Consist.,— 29 nov. 1911, ib. 655 : Venite et videte, perché voi ben conoscete
come l'abitazione cosi, le condizione miserande del Vicario di ö-esä
Christo. Cf. ep. ad Episcopos Helvetiorum, 10 oct. 1911, ib. 567.



Pius X 405

matische Grundlage weist auch. Pius X. selbst mit den
Worten hin: „At vero illud primum perspeximus romano
populo episcopos Nos esse datos : non enim aliter quam ob
romanum Episcopatum, et Beati Petri conscendimus Cathe-
dram, et catholici nominis supremum gerimus pontificatum1."
Denn die dauernde und untrennbare Verbindung des
Primates über die ganze Kirche mit dem römischen Stuhle des
hl, Petrus nach dem ius divinum ist nicht nur theologisch
gewiß, sondern nach der richtigen und von den Päpsten
selbst geteilten Ansicht auch eine zum Glauben gehörende
Lehre. Deshalb kann der Primat niemals auf einen anderen
Sitz dauernd und rechtlich übertragen werden. Anderseits
ist die volle territoriale Souveränität des Papstes die
Conditio sine qua, ohne welche die freie Regierung der ganzen
Kirche jetzt tatsächlich nicht möglich ist, und auch dieser
Satz ist so gewiß, daß er als eine zum Glauben gehörige
Wahrheit angesehen werden muß2. Daher folgt aus diesen
beiden Prämissen von selbst die Notwendigkeit der .Resti¬

tuierung eines souveränen territorialen Besitzes für den
Papst mit dem Zentrum in der Stadt Rom.

Daß das italienische Garantiegesetz nur ein papierner
Schutzwall ist, sieht jeder ein. Die ganze Autorität
desselben ruht nur auf der Loyalität der faktischen Regierung,
die es erlassen und jeden Augenblick wieder aufheben kann.
Auch eine völkerrechtliehe Garantie der persönlichen
Souveränität wäre vollkommen ungenügend, weil sie in die
Willkür der Garantiemächte gesetzt ist. Endlich ist nicht
einmal die volle persönliche Souveränität, welche das
monarchische Oberhaupt der katholischen Kirche zu seinem
Amte benötigt und die mehr besagt als bloße Exterritorialität,
mit der Souveränität eines anderen Herrschers an ein und
demselben Orte vereinbar. Die einfache archimedische
Forderung kommt hier zur Geltung: auch der Papst braucht
einen Ort allein für sich, um von da aus die Weltkirche
zu heben. Die Hoffnung auf diese Restitution hat Pius X.
noch beim letzten Konsistorium ausgesprochen 3, mit dieser
Hoffnung ist er von uns geschieden. —

1 Bulla Quum Arcano Dei consilio, III idus febr. 1904. A. S. S.

36, 532.
2 Vgl. A. Straub: De Ecclesia Christi, Oeniponte 1912, II,

nr, 1138—1144, p. 548 sqq.
3 Vgl. unseren Artikel, Divus Thomas I, p. 279 f.



406 Pius X

Der angebliche Gegensatz zwischen dem geborenen
Grafen, der an aristokratische Sitten von Jugend auf
gewöhnt und im diplomatischen Dienste erstarkt war und dem
einfachen Sohne des Volkes aus schlichter Handwerkerfamilie

war bald überbrückt. Nicht einmal der natürliche
Unterschied ist stark genug, um eine Verschiedenheit in
der amtlichen Charakterisierung zu rechtfertigen. Die Ea-
milie Pecci, in den einsamen Lepinerbergen, fern von der
römischen Gesellschaft und vom päpstlichen Hofe lebend,
gehörte zum konservativen Landadel und war durch die
Kriegszeiten in ihrem Wohlstand beschränkt, während die
Familie Sarto, in einfachen sozialen Verhältnissen auf dem
Lande lebend, keine Armut litt, sondern eher noch einen
relativen Wohlstand unter ihren Mitbürgern genoß. BeideFamilien
waren streng religiös, strengkatholisch und deshalb auch streng
konservativ im besten Sinne des Wortes. Aber der junge
Gioacchino Pecci und der junge Giuseppe Sarto waren beide
zu dem Königtum berufen, dessen Krone einen übernatürlichen

Titel besitzt und beide ererbten bei der Papstwahl
den Geist ihrer königlichen Ahnen von Petrus her. Dieser
Geist des hohenpriesterlichen Königtums verpflichtete sie,
die geistliche Königsherrschaft durch die damit verbundene
eigene weltliche Königsherrschaft im Kampfe gegen den
Partikularismus der weltlichen Mächte zu verteidigen,
ebenso wie dieser Geist im Mittelalter den Kampf gegen
die angemaßte Universalherrschaft der Kaiser führen mußte.

Im religiösen Ideal ist kein Unterschied zwischen
Pius X. und seinem unmittelbaren Vorgänger zu erkennen.
Und es ist eine tief zu beklagende Verleumdung, wenn noch
kürzlich eine deutsche katholische Zeitschrift diesen persönlichen

Gegensatz in den Worten auszusprechen sich vermaß:
für Leo XIII. war die Peterskirche die Kathedrale des
Papstes, für Pius X. das Haus Gottes. Übrigens kann die
Basilika von St. Peter niemals die Kathedrale des Papstes
sein, weil diese Würde nur der Basilika des Lateran eigen ist.

Die Größe seines Vorgängers hat Pius schon in seiner
ersten Ansprache an das heilige Kollegium feierlich
anerkannt1 und sich zu seinen Prinzipien bekannt. So
begrüßte er auch die Errichtung eines Arbeitermonumentes
für denselben mit den Worten: „Wie Wir es nicht unter-

1 Alloc, in Consist, secreto, 9 nov. 1903. A. S. S. 36, 194.



Pius X 407

ließen, in vielen Akten Unseres obersten Amtes dem
verehrten und unvergänglichen Namen Unseres Vorgängers
hohe Ehrfurcht folgsam zu erweisen, so freuen Wir Uns,
mit öffentlicher Belobigung auch die Vereine zu ehren,
in denen noch das dankbare Andenken an einen so großen
Papst lebendig ist und sich in edler Weise betätigt1." Der
beste Beweis, daß von einem prinzipiellen Gegensatz
zwischen beiden Päpsten keine Rede sein kann, liegt aber
in der Tatsache, daß alle bedeutenden gesetzgeberischen
Akte Pius X. nur die Konsequenzen aus den von Leo
festgelegten weittragenden Grundsätzen sind, so daß man in
Pius den Eortsetzer der Werke Leos erblicken muß.

III
Will man das Verhältnis Pius X. zu seinem letzten

Vorgänger und seine Stellung in der Einheit des Papsttums
allseitig bestimmen, so bieten sich, abgesehen von
Vergleichen in einzelnen Punkten, die Idealgestalten der
Papstgeschichte dar, die jedem von beiden vorschwebten. Die
Betrachtung dieser Vorbilder wird zugleich dazu dienen,
die Aufgabe des Papsttums noch tiefer zu erfassen.

Über Leos Vorbild ist ein Zweifel nicht möglich.
Es war die Idealgestalt des großen Innozenz III., der
nach 18jähriger Regierung am 16. Juni 1216 in Perugia
starb, wo 630 Jahre später Leo die bischöfliche Kathedra
bestieg2 und über 30 Jahre dem Studium des hl. Thomas
oblag und in der Stille zur Höhe der päpstlichen Würde
heranreifte. In seinen bischöflicherb Hirtenschreiben
skizzierte er schon das Programm seiner großen päpstlichen
Enzykliken, ohne zu ahnen, daß diese Hirtenworte einst
Gesetze für die ganze Kirche werden sollten. Wie ernstlich
Leo sein Ideal anstrebte, beweist auch der Umstand, daß
er sein Grab im Lateran gegenüber dem Denkmal des
dritten Innozenz sich erwählte.

Mit allen Gaben des Geistes und Herzens reichlich
ausgestattet, mit feinem Takt begabt, in wichtigen
Geschäften erprobt, bestieg der Kardinal Lothar Graf Tras-

1 A.S.S. 36, 711.
2 Mgr. Pecci, Erzbischof von Damiette i. p. i., wurde von

Gregor XVI. im Konsistorium vom 19. Januar 1846 zum Bischof von
Perugia ernannt und behielt dieses Bistum noch als Papst zwei
Jahre lang bei: nachher erhob er es zum Erzbistum.



408 Pius X

mondi von Segni als Innozenz III. den Thron im Jahre 1198.
Als Papst wurde er Reformator der Kurie, weiser Gesetzgeber,

Schiedsrichter und Muster der Pürsten, Förderer der
Universitäten und geistlichen Orden, Vater der Armen,
Begründer großartiger Wohltätigkeitsanstalten und Lehrer der
Welt, dessen Hauptsorgen neben der Wiedereroberung des

Heiligen Landes die allseitige Reform der Kirche und die
Reinheit des Glaubens bildeten1. Ein hochgelehrter und
frommer und zugleich ein sozialer und politischer Papst,
beherrschte er sein Zeitalter und erreichte den Höhepunkt
der päpstlichen Macht. Nicht Ehrgeiz oder Herrschsucht,
sondern das tiefe Bewußtsein von der Aufgabe des Papsttums

bestimmten ihn, die Unabhängigkeit der Kirche von
der weltlichen Macht durchzusetzen und ihr alle übrigen
Zwecke harmonisch unterzuordnen2. Das war das Vorbild,
dem Leo XIII. nachzueifern sich vorgesetzt hatte und die
Geschichte seiner Regierung bietet die Parallelen,

Der Grundsatz der Aequitas, den Innozenz für die
Verwaltung seines hohen Amtes aussprach, lautet: „Ad
hoc Deus in Apostolica Sede constituit plenitudinem eccle-
siasticae potestatis, ut diligenter inspectis variis circum-
stantiis personarum et rerum, temporum et locorum, nunc
rigorem exerceat, nunc mansuetudinem anteponat, interdum
exequatur iustitiam, interdum gratiam largiatur, prout in
causis diversis diverso modo viderit dispensandum3." „Sic
Apostolica Sedes auctoritatem propriam moderatur, ut plus
quod expedit quam quod licet attendons potentiam suam
publicae utilitati conformet b" „Sicut in area foederis Domini
cum tabulis Testamenti virga continebatur et manna, sie
et in pectore Summi Pontificis cum scientia legis divinae
rigor districtionis et favor dulcedinis continetur6. "

Dieselben Grundsätze leiteten auch die Regierungspolitik
Leos. Ebenso klingen die Lehrsätze des großen

mittelalterlichen Papstes über das Verhältnis von Kirche
und Staat in voller Reinheit in den großartigen lehramt-

1 Joseph Hergenröther, Abriß der Papstgesehichte1.
"Würzburg 1879, p. 47.

2 Brischar, Kirchenlexikon 2, VI, 734 f.
3 I n n o c. III. ep. lib. VII ep. 119.
4 1. VI ep. 16.
5 1. XVI ep. 130.



Pius X 409

liehen Enzykliken Leos wieder. So lehrt Innozenz die
prinzipielle Verschiedenheit der Kirche vom Staate, aber die
Unterordnung des irdischen Staatszweckes unter den höheren
übernatürlichen Zweck der Kirche und damit die prinzipielle

Freundschaft und Eintracht der beiden Mächte. Wie
der Mond sein Licht von der Sonne empfängt, so erhält
die königliche Gewalt im christlichen Staate den Glanz
ihrer Würde von der päpstlichen Autorität, insofern von
der Kirche das Licht der Wahrheit in Glauben und Sitten
auf die Gesetzgebung des Staates ausströmt und sie durch
ihre Lehren dirigiert1.

Auch Pius X. schaute in die Vergangenheit und
was er dort als Ideal erblickt, ist in Gregor VII.
verkörpert, der zu Salerno am 25. Mai 1085 in der
Verbannung starb, ähnlich wie Pius im vatikanischen
Gefängnis seine Augen schloß.

Der hl. Gregor VII, war der zum Papst gewordene
Mönch Hildebrand: in ihm war der glaubensreine und
fromme Geist der strengen Benediktinerreform von Olugny
lebendig und wirksam, der ihn zu seiner persönlichen
Erfassung der Aufgaben des Papsttums in rauher Zeit
disponierte — derselbe Geist, der später den hl. Bernhard in
innigster Durchdringung von Dogma und Mystik beseelte.
Es ist derselbe Geist von Olugny, der Pius X. ebenso wie
den hl. Gregor erfüllte. Eine eigene Fügung der
Vorsehung wollte, daß Pius die alte Kirche S. Bernardo alle
Terme als Kardinalstitel erhielt. Bei seiner tiefen Frömmigkeit

war ihm dieser Umstand eine Mahnung, den hl. Bernhard

als Patron besonders zu verehren und sich mit seinem
Geiste zu nähren. So dürfen wir es auch als eine Bestätigung

der Vorsehung betrachten, daß er gerade beim
Anbruch des Festes dieses heiligen Kirchenlehrers am
20. August gestorben ist. Gregor war eines Zimmermanns
Sohn und auch Pius entstammte einer Handwerkerfamilie :

Beide gingen aus dem Volke hervor. Beide waren sich
ähnlich im Streben nach persönlicher Heiligkeit. Gregor
übertraf Pius in der Länge der Regierung nur um ein Jahr:
beiden war fast die gleiche Spanne Zeit für ihr großes
Reformwerk zugemessen.

' 1. I ep. 401.



410 Pius X

Gregors unsterbliches Verdienst ist der Kampf um die
Freiheit der Kirche1, weshalb ihm das römische Martyro-
logium den Ehrentitel beilegt : ecclesiasticae libertatis pro-
pugnator ac defensor acerrimus. Durch diesen Kampf wurde
seine Regierung nicht nur für die Kirche und ihr Papsttum,
sondern auch für das Kaisertum und die europäische Zivilisation

eine weltgeschichtliche Wendung und Entscheidung.
Indem Gregor auf die Statuten der Väter zurückgriff, fand
er die geistigen Waffen, um durch die Wiederherstellung
des Zölibates die Unenthaltsamkeit des Klerus zu bändigen
und ihn diszipliniert zu machen. Um die Kirche vom Geiste
der Welt zu befreien, nahm er den Kampf gegen die
Simonie auf. Der Kampf gegen die Laieninvestitur der
weltlichen Fürsten war notwendig, um die kirchliche Freiheit
wiederherzustellen und dadurch alles in Christus zu
erneuern.

Das war das Vorbild für Pius X.: „magnus ille ac
fortissimus Pontifex Gregorius VII.2" Er nennt ihn: „in-
victo animi robore virum, iustitiae propugnatorem impavi-
dum, Ecclesiae iurium ac libertatis constantem adsertorem,
pervigilem disciplinae custodem ac vindicem, Gregorium
septimum s." Gleich ihm ging er überall auf die Normen der
heiligen Väter zurück. Nach diesen richtete er seine
Reformen ein. Vor allem war es die Reform des Klerus, der
engere Anschluß der Bischöfe an den Papst, der Gehorsam
des Klerus gegen die mit dem Papste vereinten Bischöfe
und damit die größere Einheit der Hierarchie; die Reform
der Orden, des ganzen religiösen und sozialen Lebens der
Kirche; endlich der Widerstand gegen die Angriffe
weltlicher Regierungen und die Verteidigung der kirchlichen
Rechte. Aus der Natur dieses Kampfes ist es erklärlich,
daß Pius ebenso wie Gregor gerade bei denen, auf
die sie zuerst hätten rechnen müssen, fast keine
Unterstützung fand. Gregor klagte, er habe fast gar keine

1 Cf. G-odefroid Kurth, L'Église aux tournants de
l'histoire. Paris 1905, p. 78 ss. J. A u r i a u 11, La sainteté du IX® au
XIIe siècle, Lyon-Paris 1906, p. 58—97.

1 Pii X. Encycl. Commwnium rerum. A. A. S. I, 839.
3 ib. p. 353.



Pius X 411

„suffragatores" x, und Pius rief klagend aus: „Non est vir
mecum2."

Man kann daher den Vergleich so formulieren :

Pius X. verhält sich zu Leo XIII. ähnlich, wie Gregor VII.
sich zu Innozenz III. verhält. In diesem viergliedrigen
Vergleiche, der keine Analogie der Proportion oder
Attribution, sondern nur eine Analogie der Proportionalität
ausdrückt, ist das Moment der Ähnlichkeit das Verhalten
gegenüber der Idee des Papsttums und ihrer Verwirklichung.

Die Berechtigung zu diesem Vergleiche, der die
chronologische Ordnung des einen Teiles umkehrt, liegt in
der idealen Auffassung des Papsttums selbst. Wohl ging in
der Geschichte Gregor dem glücklicheren Innozenz voraus,
während Pius, dessen Regierung die äußeren Erfolge nicht
für sich hatte, auf den glücklicheren Leo folgte. Aber
ebenso wie Innozenz unter günstigeren Umständen für das
von Gregor erstrebte Papstideal siegreich eintrat, so strebte
Pius danach, die Herrschaft, die Leo nach dem Verluste,
den sein Vorgänger erlitten, wenigstens in der geistigen
Welt zurückerobert, auch in der äußeren Stellung der Kirche
wieder zu verwirklichen. Daher ist jene Vergleichung sehr
wohl erlaubt, wenn man nur von denjenigen äußeren
Momenten der verschiedenen Zeitalter absieht, die für die
ideale Bewertung nicht wesentlich sind.

IV
Um wenigstens einen Überblick über die Regierung

aus dem ungeheuren Material der Acta Pii X. zu
gewinnen, werfen wir noch einen Blick auf die Monumente,
die dieser willensstarke und zielbewußte Selbstherrscher in
elf kurzen Jahren geschaffen hat. Von der Ausbreitung der
Kirche, der Missionstätigkeit, der Neugründung und
Erweiterung der hierarchischen Ordnung zeugen die Akten
der Propaganda mit ihrer Statistik, worauf wir hier nicht
näher eingehen können. Wir heben nur die völlige Wieder-

1 Gregor VII., 1. VII ep. 8 ad monachos Cluniac. p. 552:
Nos quoque tanti culminis onus, quod ultra vires est, sustinentes,
eiusmodi solatio sublato, cum neminem aut vix paucos suffra-
g a t o r e s similes inveniamus, quanto mentis angore teneamur, li-
quido quideni potestis et ipsi perpendere.

2 Cf. Alloc. Vi ringrazio ad sacerdotes Consociationis „l'Unione
Apostolica", 18 nov. 1912. A. Ap. S. IV, 693.



412 Pius X

herstellung der Hierarchie in England hervor, wodurch
dieses Land aufhörte, ein der S. 0. de Propaganda
unterstelltes Missionsgebiet zu sein 1, ferner die Errichtung einer
apostolischen Delegatur in Australien2, wodurch auch dieser
Weltteil in die feste hierarchische Ordnung einbezogen ist.
Die übrigen Werke kann man in Gruppen zusammenfassen,
die sich auf die Lehre, den Kult, das Recht, die Regierung
und Verwaltung und endlich auf das innere Leben der
Kirche und ihre sozialen Segnungen erstrecken.

Gleich beim Antritt seiner Regierung gab Pius sein
großzügiges Programm, das eines Nachfolgers des hl. Petrus
wahrhaft würdig war, in der ersten Enzyklika, die er „vom
Stuhl des obersten Apostolates" erließ, bekannt und sprach
es in den apostolischen Worten8 aus : Instaurare
omnia in Christo4. Diese Erneuerung will nichts
anderes besagen, als die Menschen zum Gehorsam
zurückzuführen durch den Einfluß der Kirche, denn das ist die
Krankheit des Zeitalters: defectio abscessioque a Deo, und
das größte Verbrechen unserer Zeit besteht darin, daß sich
der Mensch selbst an Gottes Stelle setzt. Darum ist auch
eine Reform des Klerus notwendig, um ihn zur Heiligkeit
auszugestalten. Darum beabsichtigt der Papst eine Reform
der klerikalen Erziehung und der Bildung der Priester in
omni sapientiae genere : „Christum formemus in iis",
damit sie die Gläubigen heiligen. Das ist das Band, das
sich durch alle seine Aktionen hindurchzieht und das er
immer wieder ausdrücklich betont6.

Die Haupttätigkeit dieses Papstes, die in der
Geschichte für alle Zukunft fortwirken wird und deren Wirkung
niemals zerstört werden kann, ist seine Sorge für die Reinheit
und Integrität8 des katholischen Glaubens, die

1 Const. Ap. Si qua est, 28 oct. 1911. A. Ap. S. I, 553.
* Litt. Ap. In sublimi principis, 15 apr. 1914. A. Ap. S. VI, 223.
3 Eph. 1, 10.
4 Encycl. JE supremi Apostdlatus cathedra, 4 oct. 1903. A. S. S.

36, 131.
3 Ep. ad Archiepiscopos Canadenses, 30 sextilis 1911. A. Ap.

S. III, 562 : Deinde, omnes hortari catholicos ne cessetis, ut sese non
modo privatim, sed publice etiam tales exhibeant. Neque enim licebit,
quod laboramus, omnia, quantum potest, instaurare in Christo, nisi
praeter mores singulorum domesticamque societatem, civilia quoque
instituta Spiritus Christi pervaserit.

6 Ep. ad Episcopum Tarvisium, 5 maii 1911. A. Ap. S. III, 345.



Pius X 418

©r noch zuletzt in der letzten Allokution an die Kardinäle
am 27. Mai d. J. über das apostolicum depositum fidei
bekannt hat1 und das er vom Anfang an bewahren wollte2.

Daher wandte er auch der katholischen Presse seine
wachsame Aufmerksamkeit zu, um sie in der Integrität des
Glaubens zu erhalten, indem er die gutgesinnte belobte und
stärkte, diejenigen Blätter dagegen, die sich wohl katholisch
nannten, aber den päpstlichen Weisungen nicht in allem
folgten, was zur Integrität des Glaubens gehört, verurteiltes.
Die Bezeichnung „ephemeridum sincere et integre
catholicarum scriptores4" gab Veranlassung, daß
sich die folgsame Presse selbst integral katholisch nannte
Und daß die integralen Katholiken von Seiten der liberal
gesinnten Katholiken mit großer Heftigkeit bekämpft
Wurden,

Die Sorge für den Glauben äußert sich in negativer
Form durch die Verurteilung des Irrtums gleichsam als die
Defensive des Kampfes gegen die inneren Feinde der Kirche,
während sie sich positiv in der Normierung des Dogmas
Und seiner wissenschaftlichen Lehrentwicklung offenbart.

Schon unter Leo XIII. begann die neue Form des
Liberalismus als Amerikanismus sich zu entwickeln.
Eine greifbarere Gestaltung erhielt sie aber erst in der
Weiterentwicklung des Irrtums durch das Zusammenwirken
verschiedener Elemente, wie in Frankreich durch den von
liberalen Katholiken aufgenommenen Neu-Kantismus, den
auch die sogenannte Neu- Scholastik nicht imstande war
zu überwinden; in Deutschland durch den Reformkatholizismus,

dessen Vorläufer Döllinger und Franz X. Kraus
waren, und der in den Bestrebungen H. Schells zum offenen
Ausdruck kam und die Aufmerksamkeit des Heiligen Stuhles
auf die große Gefahr für den Glauben erweckte, die durch
einfache Indexverbote sich nicht mehr beschwören ließ.
Daher wendete sich Pius schon in der ersten
programmatischen Enzyklika gegen die neue und trügerische
Wissenschaft, welche die Irrtümer des Rationalismus oder

1 Vgl. diese Zeitschrift, oben, p. 284 fl.
2 Alloc. Consist, 9 nov. 1903. A. S. S. 36, 194.
3 Avvertenza, A. Ap. S. Y, 665. Alloc. Consist. 27 maii 1911.

Vgl. oben, p. 292.
4 Ep. ad P.Jos. Chiaudano S. J., 25 sept. 1913. A. Pont, XI, 518.



414 Pius X

Semirationalismus einschleppt1. Er forderte die Mitglieder
der römischen Thomasakademie im Breve vom 28. Januar
1904 auf „ad coercendam pro virili parte communem illam
rationis fideique pestem, quae longe lateque serpit: neo-
rationalismum dicimus2." Im neuen Italien kam zu den
namentlich aus Frankreich übernommenen Keimen noch der
Nationalismus hinzu und Romolo Murri verbreitete die
Ansteckung weiter unter dem jungen Klerus s.

Noch ehe der Streit über Schells Lehren aufgeworfen war,
ging Pius in der Allokution an die Kardinäle vom 17. April 1907
schon scharf gegen die „Modernen Häretikera und „Rebellen"
vor und skizzierte ihre Irrtümer über die Evolution des
Dogmas*. Die Verurteilung der Irrtümer Schells durch ein päpstliches

Schreiben am 14. Juni6 erregte neue heftige Stürme.
Dazu kam die Entdeckung der geheimen Index- und
Kulturgesellschaft in Deutschland, die international angelegt
war. Das beschleunigte die Aktion des Heiligen Stuhles.
Pius schickte deshalb einer längst geplanten Enzyklika sofort
am 8. Juli das Dekret Lamentabili sane exitu6 des S. Uffizio
voraus, in dem 65 moderne Irrtümer über die Offenbarung, über
die Kirche, über Christus, über die Sakramente verurteilt
wurden. Diesem Dekret des heiligen Offiziums folgte am
28. August eine weitere Instruktion desselben Tribunals
für die Bischöfe und Ordensobern7. Endlich erschien am
8. September die klassische Enzyklika Pasçendi8 gegen die
Lehre der Modernisten. Damit nahm er den Kampf gegen
diese „Summe aller Häresien" auf und führte ihn
heroisch durch.

Noch in demselben Jahre erklärte Pius die Urteile
der päpstlichen Bibelkommission als im Gewissen zum Ge-

1 Encycl. E supremi Apostolatus cathedra, 4 oct. 1903. A, 8. S.

36, 133.
2 A. S. S. 36, 470.
3 Alloc, ad Episcopos, 12 dec. 1904. A. S. S. 37, 436. Cf. Litterae

ad Episcopos Austriae, Austriam catholico, 6 mart. 1906. A. S. S. 36, 626.
4 Alloc, ad Cardinales contra neo-reformismum religiosum,

17 apr. 1907. A. S. S. 40, 266.
5 Ep. qua Pontif'ex gratulatur Ernesto Commer ob extractos et

refutatos Hermanni Schell errores. A. S. S. 40, 392.
4 A. S. S. 40, 69.
7 Instructio quoad clericos neotericis erroribus infectos. A. S. S.

40, 427.
8 A. S. S. 40, 593-650.



Pius X 415

horsam verpflichtend und bestimmte Zensuren und Strafen
gegen die Modernisten*, deren Irrtümer wieder als „omnium
haereseon collectum" bezeichnet2 sind. Dieses für die
Kirchen- und Dogmengeschichte denkwürdige Jahr 1907
schloß mit der Allokution im geheimen Konsistorium vom
16. Dezember3, an welchem auch der Nachfolger Pius X.
teilnahm und darin zum Metropoliten von Bologna ernannt
wurde, nachdem er sechs Tage vorher im Vatikan die bischöfliche

"Weihe, „manibus apostolicis", empfangen hatte.
Immer wieder kommt Pius auf die Gefahren des

Modernismus zurück. Er charakterisiert ihn als pestifera Mo-
dernistarum contagia4, lues modernismi5, pestis ®, error et
insania7, errorum omnium summa8 und sagt treffend :

„pestis Modernistica, fucata colore scientiae, serpit callide,
virusque Naturalismi mentibus instillando, quasi quodam
gelu contrahit animos9." Er warnt vor dem Eindringen des
Modernismus in die Klöster10 und Seminarien, vor der
Ansteckung der Theologiestudierenden Er belobt diejenigen,
die dagegen auftreten12. Er beklagt, daß seit der Enzyklika
Pascendi, die den philosophischen und theologischen Modernismus

direkt niederschlug, neue Querwege zur
Verbreitung dieser tödlichen Irrtümer beschritten wurden und
rechnet dazu besonders den literarischen Modernismus,

1 Motu proprio Praestantia Scripturae, 18 nov. 1907. A. S. 8.
40, 723.

2 ib. p. 725.
3 Alloc, de mendaci ac insolenti modernistarum superbia. A. S. 8.

40, 21.
* Ep. ad Episcopum Eanensem, 10 ian. 1910. A. Ap. S. II, 51.
5 Ep. ad Card. Ferrari, 6 iun. 1910, A. Ap. S. II, 512.
6 Ep, ad Episc. Boscoducensem, 23 mai 1910. A. Ap. S. II, 877.

Ep. ad Card. Gruscha, 7 ian. 1911. A. Ap. S. III, 20.
' Ep.
8 Motu pr. Sacrorum Antistitum, 1 sept. 1910. A. Ap. S. II, 655.
5 Alloc. Consist. 27 nov. 1911. A. Ap. S. III, 587.

10 Ep. ad Ministrum Generalem Carmelitarum Discale. A. Pont.
VII (1909), p. 8 (ohne Datum).

11 Ep. ad Card. Gruscha, 26 nov. 1906. A. Pont. VII, 701.

" Ep. ad Episc. Spirensem, 2 ian. 1909. A. Ap. S. I, 207. — Ep.
ad Josephum Ballerini (La crisi del pensiero moderno, Borna, Pustet
1910), 14 febr. 1910. A. Ap. S. II, 97. — Ep. ad scriptores epheme-
ridis La Civiltà Cattolica, 2 apr. 1910. A. Ap, S. II, 540.



416 Pius X

den er in dem dogmatisch, bedeutsamen Schreiben an
Professor Decurtins entschieden verurteilt1.

Endlich gab er im Motu proprio Sacrorum Antistitum
vom 1. September 1910 ein neues und wichtiges Gesetz2,
worin er von allen Geistlichen einen Antimoderniste n-
e i d forderte, dessen Formel eine dogmatische Entscheidung
des obersten Lehramtes enthältDen Zweck dieses
Gesetzes erklärte er selbst: „ad fidei depositum, reiectis
modernistarum doctrinis, integrum inviolatumque ser-
vandum *. " Dasselbe erregte einen neuen Sturm, besonders
in Deutschland. Um denselben zu beschwichtigen, erließ
der Papst auf die Bitten des Kölner Erzbischofs Kardinal
FischerB, der noch im Spätherbst desselben Jahres nach
Rom gereist war, eine milde authentische Interpretation
seines Gesetzes, wonach dasselbe die geistlichen Professoren
der theologischen Fakultäten an den staatlichen
Lehranstalten nicht betrifft, falls sie nicht aus einem anderen
darin angegebenen Grunde als wegen des Lehramtes zu
dieser Eidesleistung verpflichtet sind,.

Pius hat das unsterbliche Verdienst, nicht nur den
im geheimen schleichenden internationalen Modernismus
richtig erkannt und entlarvt, sondern ihn auch dogmatisch
verurteilt und bis in seine letzten Schlupfwinkel verfolgt
zu haben. Der Modéraismus selbst ist damit als Häresie
vollständig besiegt und aus der katholischen Kirche vertrieben.
Die Reaktion gegen diese Maßnahmen war vorauszusehen:
Pius hat sie nicht gefürchtet, denn alle Häresien leben
von der Hartnäckigkeit ihrer Anhänger und die Geschichte
des Modernismus hat darin große Ähnlichkeit mit der des

1 Ep. ad Gasparem Decurtins, ob opus „De modernismo litte-
rario", 15 sept. 1910. A. Ap. S. II, 738.

2 A. Ap. S. II, 655. — Deolarationes S. 0. Consistorialis,
25 sept. 1910, A. Ap. S. II, 740; 17 dec. 1910, III, 25; 1 mart. 1911,
III, 134; 24 mart. 1911, III, 181.

3 Denzinger, Enchir. nr. 2145—47.
* Ep. ad Card. Fischer, 31 dec. 1910. A. Ap. S. III, 18.
5 Ep. ad Card. Fischer, 1. c. : De detestandis Modernistarum

erroribus ad praescriptam a Nobis formulam, Nos quidem, cum
coram te egimus, b e n i g n a legis interprétations usi, déclaravimus,
non adigi eo Motu proprio ad iusiurandum sacerdotes, qui sacras
disciplinas in Atbenaeis civilibus profitentur. Cf. Secretaria Status, ep.
ad Card. Kopp, 10 febr. 1911, über die Erklärung der Breslauer
theologischen Fakultät. A. Ap. S. III, 87.



Pius X 417

Jansenismus. Daher werden die Modernisten noch eine Zeitlang

in der Opposition verharren, bis sie allmählich
aussterben. Zu einer Sektenbildung können sie es nicht mehr
bringen, da sie nur negative Prinzipien haben und ihre
ganze Stärke im Angriff auf das Dogma bestand, das durch
die Erklärung des obersten kirchlichen Lehramtes jetzt in
seiner ganzen Integrität und Reinheit wieder hergestellt
ist. In Hinsicht auf den Glauben der Kirche ist dieser
Kampf gegen den Modernismus unstreitig die größte Tat
dieses Pontifikats.

Mit dem Modernismus hängt der Interkonfessio-
nalismus und der Indifferentismus innerlich eng
zusammen. Auch diese Irrtümer, besonders den sozialen
und politischen Interkonfessionalismus hat Pius verurteilt

1 und in vollkommenster Übereinstimmung mit den
alten Päpsten „die offene Konfessionalität"
gefordert 2. In Betreff sonstiger Häresien ist noch hervorzuheben

die Verurteilung der Mariaviten3, die bereits
über Rußland hinaus, von Berlin aus die preußischen Polen
in ihre Netze zu ziehen versuchten. Man begreift daher,
daß auch der Verein des „Gebetskreuzzuges" gegen die
Häresie die Billigung des Papstes empfing*.

Ebenso wie gegen die Häresie erhob Pius seine Stimme
auch gegen das Schisma, das mit ihr sich gewöhnlich
verbindet. Überall suchte er die schismatischen Tendenzen
schon im Keime zu unterdrücken. Ganz besonders aber
arbeitete er an der Wiedervereinigung der getrennten
orientalischen Kirchen6, die er mit dem römischen Stuhle
Versöhnen wollte. Dazu benutzte er die 1500jährige Jubelfeier

des hl. Johannes Chrysostomus, der stets als gemeinsamer

Lehrer von der orientalischen und von der römischen

1 Ep. Encyc!. Singulari quadam de consociationibus opifieum ca-
tholicis et mixtis, 25 sept. 1912. A. Ap. S. IV, 657.

2 Cf. Secretaria Status, ep. ad Baronissam de Montenach,
20 mai 1912, A. Ap. S. IV, 462: il carattere di aperta confessionalità.

3 S. Congr. S. B. et U. Inquisitionis Decretum quo choriphaei
sectae Mariaviticae plectuntur excommunicatione maiori, nomiuali et
personali. 5 dec, 1906. A. S. S. 40, 69. Cf. Enoycl. Tribus circiter, 5 apr.
1906. A. S. S. 39, 129.

4 Breve Betulit ad Nos, 31 oet. 1908. A. Ap. S. I, 203.
5 Ep. Ex quo nono qua vulgatum scriptum quoddam reprobatur

circa quaestionem de Ecciesiis ad catholicam unitatem revocandis,
26 dec. 1910. A. Ap. S. III, 117.

I) i vu s Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 27



418 Pius X

Kirche anerkannt wurde1. Daher auch seine Sorge für die
Armenier, die ihn während seiner ganzen Regierung
beschäftigte 3 und glückliche Erfolge erzielte.

^ Y
Für die positive Normierung des Glaubens hat

Pius durch die Stärkung der Autorität des Heiligen Stuhles
und seines Lehramtes sehr viel getan. Im besonderen hat
er für die richtige Erklärung der vornehmsten Glaubensquelle,

der Heiligen Schrift, Sorge getragen, indem er
die von Leo XIII. eingesetzte3 päpstliche Bibelkommission

zu einem neuen lehramtlichen Organ ausgestaltete
und ihren Urteilen eine dogmatische Autorität übertrug4.
Dieser Kommission verdanken wir bereits eine Reihe wichtiger

vom Papst ausdrücklich approbierter Entscheidungen,
durch welche die Prinzipien der katholischen Exegese
dogmatisch festgelegt sind, deren Würdigung jedoch eine
eingehende theologische Studie erfordern würde. Dieselben
betreffen die citationes implicitae der Hagiographen6, den

1 Alloc, ad Orientales, 13 febr. 1908. A. S. S. 41, 130. — Ep. ad
Archiepiscopos Delegatos Apostolicos Byzantii etc., 26 dec. 1910. A.
Ap. S. III, 117.

2 Alloc. Consist., 14 nov. 1904. A. S. S. 37, 309. — Alloc, ad
Patriarchas Armenorum, 18 iun. 1906. A. S. S. 39, 28. — Ep. ad Pa-
triarcham etc. Nationis Armenae de nationali Synodo Romae cele-
branda, 30 sextilis 1911. A. Ap. S. III, 522.

3 Leonis XIII. Litt. Ap. Vigilantiae studiique quibus
Consilium instituitur studiis sacrae Seripturae provehendis, 30 oct. 1902.
Die Kommission wurde am 27. November aus den Kardinälen Parocchi,
Rampolla, Satolli, Segna, Vives y Tuto gebildet. (Prüfungsordnung
für die akademischen Grade, 12 ian. 1911. A. Ap. S. III, 47; 24maii,
ib. 296.)

* Motu proprio Praestantia Seripturae, 18 nov. 1907 : declaramus
in praesens expresseque praeeipimus, universos omnes cons-
cientiae obstringi officio sententiis Pontificalis
Consilii de reBiblica, sive quae adhuc sunt emissae sive quae
posthac edentur, perinde ac Decretis Sacrarum Congregationum per-
tinentibus ad doctrinam probatisque a Pontifice, se subiciendi;
nec posse notam tum detractae obedientiae tum temeritatis devitare
aut culpa propterea vacare gravi quotquot verbis scriptisque senten-
tias has tales impugnent; idque praeter scandalum, quo offendant,
ceteraque quibus in causa esse coram Deo possent, aliis, ut plurimum,
temere in his errateque pronuntiatis. A. S. S. 40, 724. (Denzinger
nr. 2113.)

5 Resp. Commissionis Biblicae, 13 febr. 1905. A. S. S. 37, 666.
(Denzinger nr. 1979.)



Pius X 419

historischen Charakter der heiligen Bücher h die mosaische
Authentizität des Pentateuch2, die Autorschaft und
historische Wahrheit des vierten Evangeliums 3, den Charakter
und den Verfasser des Buches Isaias *, den historischen
Charakter der drei ersten Kapitel der Genesis5, den
Verfasser und die Abfassungszeit der Psalmen6, den Verfasser,
die Abfassungszeit und die historische Wahrheit des
Evangeliums nach Matthäus7, den Verfasser, die Abfassungszeit
und die historische Wahrheit der Evangelien nach Markus
Und Lukas8, den Verfasser, die Synoptikerfrage oder die
gegenseitigen Beziehungen der drei ersten Evangelien »,

den Verfasser, die Abfassungszeit und die historische Wahrheit

der Apostelgeschichte10, den Verfasser, die Integrität und
Abfassungszeit der Pastoralbriefe des hl. Paulus11, den
Verfasser und die Abfassungszeit des Hebräerbriefes12.

Für das in unserer Zeit hochwichtige
Bibelstudium13 sorgte er ferner durch Einführung desselben
in die Seminarien14 und besonders durch die Gründung des
päpstlichen Bibelinstitutes in Rom als einer
Zentrallehranstalt mit besonderen Gesetzen15, schrieb eine Eidesformel

für das Doktorat in der Heiligen Schrift vor16 und
erließ eine Studienordnung dafür17. Hervorzuheben ist noch,
daß Pius auch eine Neuausgabe der lateinischen Vulgata
beabsichtigte und die Vorarbeiten dazu dem Benediktiner-

1 23 iun, 1905. A. S.S. 38, 124. (D. nr. 1980.)
2 27 inn. 1906. A. S. S. 39, 377. (D. nr. 1997-2000.)
3 29 maii 1907. A. S. S. 40, 383. (D. nr. 2010-12.)
4 29 iun. 1908. A. S. S. 41, 613. (D. nr. 2115-19.)
5 30 inn. 1909. A. Ap. S. I, 567. (D. nr. 2121—28.)
3 1 maii 1910. A. Ap. S. II, 354. (D. nr. 2129—36.)
7 19 iun. 1911. A. Ap. S. III, 294.
3 26 iun. 1912. A. Ap. S. IV, 463.
3 26 iun. 1912. A. Ap. S. IV, 465.

13 12 iun. 1913. A. Ap. S. V, 291.
" 12 iun. 1913. A. Ap. S. V, 292.
12 24 iun. 1914 A. Ap. S. VI, 417.
13 Motu pr. Illibatae custodiendae 29 iun. 1910. A. Ap. S. II, 469.
" Litt. Ap. Quoniam in re biblica, 27 mart. 1906. A. S. S. 39, 77.
13 Litt. Ap. Vinea electa quibus Pontifioium Institutum Biblioum

in TJrbe erigitur, 7 maii 1909. A. Ap. S. I, 447.
13 Motu pr. Illibatae custodiendae (oben Note 13).
17 Ep. ad P. Instituti Biblioi Praesidem ac Doctores, 22 mart.

1911. A. Ap. S. III, 230. — Formula diplomatis, 2 iun. 1912, ib. IV, 471.

27*



420 Pius X

orden übertrugL Endlich sei noch hingewiesen auf ein
Dekret der Konsistorialkongregation, das eine Klasse von
biblischen Kommentaren für den Gebrauch in Klerikal-
seminarien verbot2.

Für die Förderung und Vertiefung des mit dem
Dogma über die Menschwerdung Gottes und den Erlöser
unzertrennlich verbundenen Glaubens und Kultus der Gottesmutter

hat Pius ebenfalls das von Leo in seinen Marianischen

Enzykliken begonnene Werk fortgesetzt. Wie jene
Enzykliken ein viel zu wenig beachtetes dogmatisches
Material darbieten, so auch die Akten seines Nachfolgers
bei Gelegenheit der Marianischen Kongresse und für den
Kultus in Lourdes und Massabielle. Zum fünfzigsten
Anniversarium der Definition der Unbefleckten Empfängnis
Marias schrieb er ein außerordentliches Jubiläum aus 3. In
dieser Enzyklika ist eine dogmatische Entscheidung
enthalten: „opus est omnino sanctissimum eius (Dei Filii)
Matrem mysteriorum divinorum participem ac veluti
custodem agnoscerefi"

Eine ganz einzigartige Bedeutung hat das Pontifikat
dieses Papstes durch seine Wirksamkeit für das Sakrament
der heiligen Eucharistie gewonnen. Er förderte überall
die eucharistische Bewegung, die ein Symptom des
auflebenden Glaubens und der sittlichen Erneuerung der Gläubigen

ist und sich besonders auf den großen eucharisti-
schen Kongressen zeigte, zu denen der Papst außerordentliche

Kardinallegaten sandte. Aber er tat noch viel mehr,
indem er im Sinne des Tridentinums und nach dem Vorbild

der alten und ältesten Kirche die häufige und
tägliche Kommunion für alle erlaubte und dringend
empfahl5 und zugleich die Dispositionen dafür feststellte,
ferner die Krankenkommunion erleichterte6 und die

1 Ep. Card. Rampolla ad Abbatem Primatem 0. S. B. 30 apr.
1907. A. Pont. V, '286. Cf. VI, 3.

2 Decr. S. C. Consist., 29 iun. 1912 (Holzhey, Lagrange,
Tillmann). A. Ap. S. IV, 530.

3 Litt. Encyol. Ad diem illum laetissimum, 2 febr. 1904. A. S. S. 36,
449. Cf. 37, 295. Alloc, ad episcopos, 12 dec. 1904, ib. 37, 433.

4 A. S. S. 36, 451. Cf. Rescript. S. C. Indulgentiarum et SS. Re-
liquiarum, 9 ian. 1907. A. Pont. V, 36.

5 Décret. S. Congr. S. Ooncilii, 20 dec. 1905. A, S. S. 38, 400.
(Denzinger nr. 1981—90. Cf. n. 1147—50; 1313.)

' Décret. S. C. S. Concil,, 7 dec. 1906. A. S. S. 39, 62.



Pius X 421

Schwierigkeiten der verschiedenen Riten für die Spendnng
dieses Sakramentes beseitigte1. Wohl am meisten trug aber
die im Sinne des hl. Gelasius 1.2 getroffene Entscheidung
über das Alter der Erstkommunikanten und die Förderung
der Kinderkommunion8 zur Erfüllung der Erneuerung der
Kirche in Christus bei. Diese Bestimmungen befreiten die
Kirche von den noch übriggebliebenen Fesseln des
Jansenismus, erweckten eine neue katholische Generation, für
welche sie durch die heilsamen Folgen zugleich auch
indirekt das brennende Sexualproblem der Gegenwart durch
ein sicheres Präventivmittel lösten.

Uber das Sakrament der Krankenölung erging
eine dogmatische Entscheidung bezüglich der Form
desselben4. Die zur Lehre über die Priesterweihe
gehörige wichtige Frage über den Beruf zum Priestertum
und die Anzeichen desselben wurde auf Veranlassung der
Kontroversen über die Ansichten des Kanonikus Lahitton
durch eine dazu bestellte Kardinalskommission gelöst und
das Urteil derselben vom Papste bestätigt und Lahitton
belobt. Die Entscheidung5 lautet: „1. Neminem habere un-
quam ius ullum ad ordinationem antecedenter ad liberam
electionem episcopi. 2. Conditionem, quae ex parte
ordinandi debet attendi, quaeque vocatio sacerdotalis
appelatur, nequaquam consistere, saltern necessario et de
lege ordinaria, in interna quadam adspiratione subiecti, seu
invitamentis Spiritus Sancti, ad sacerdotium ineundum.
3. Sed e contra, nihil plus in ordinando, ut rite vocetur ab
episcopo, requiri quam rectam intentionem simul cum ido-
neitate in iis gratiae et naturae dotibus reposita, et per
earn vitae probitatem ac doctrinae sufficientiam comprobata,
quae spem fundatam faciant fore ut sacerdotii munera

1 Const. Ap. Tradita ab antiquis, de ss. Eucharistia promiscuo
iitu sumenda, 14 sept. 1912. A. Ap. 8. VI, 609.

1 S. G e 1 a s i i I ep. 6 nr. 6 (Thiel I, 3B5).
3 Deer. Quam singulari S. C. de Sacramentis, 8 aug. 1910. A. Ap.

8. II, 577. (Denzinger nr. 2137—44.)
* Décret. S. ß. et U. Inquisitionis, 26 apr, 1906. A. S. S. 39,

273 : In casu verae necessitatis suäicere formam : „Per istam sanctam
unctionem indulgeat tibi Dominus quidquid deliquisti. Amen."
(Denzinger nr. 1996.)

5 Secretaria Status, ep. ad Ep. Aturensem, 2 iul. 1912. A. Ap.
8. IV, 485. — Cf. ep. Seer, Stat, ad Can. Lahitton, 7 run. 1913. A. Ap.
S. V, 290.



422 Pius X

recte obire eiusdemque obligationes saiicte servare queat."
In bezug auf das Sakrament der Ehe ist der dogmatische
Satz zu erwähnen, daß keine wahre Ehe unter Christen
stattfinden kann, die nicht Sakrament ist, weshalb sie
ausschließlich der kirchlichen Gesetzgebung untersteht: „Ex
quo fit ut qui ex christianis coniugium audeant civili ritu
contrahere, simulacrum conentur coniugii fingere, sacra-
mentum autem adeoque verum solumque coniugium, non
faciant, ipsosque quod vocant, civiles effectus, irrito atque
inani eorum fonte, iniuria adipiscantur L" Andere dogmatische

Bestimmungen über die Gültigkeit der Ehe enthält
die Constitutio Provida für das heutige Deutsche Reich 2,

die auch auf Ungarn ausgedehnt wurde und das Dekret
Ne temere3, durch welche die tridentinische Form für die

ganze lateinische Kirche wesentlich modifiziert wurde4.
Uber das eschatologische Dogma erfolgte eine
Entscheidung: „Doctrinam de Renovatione eschatologica esse

reprobandam 6. " — Endlich enthalten die päpstlichen
Kundgebungen bei Gelegenheit von Selig- und Heiligsprechungen,
die ja lehramtlichen Charakter haben, ein reiches dogmatisches

Material, auf das wir hier nur aufmerksam machen
können nach dem Grundsatz : lex supplicandi — lex cre-
dendi.

Wie Pius schon in seinem Regierungsprogramm
erklärt hatte, daß die Aufgabe des Papsttums auch die
religiös-politischen Fragen einschließt, so war er durch die
Verfolgungen, denen die Kirche und der Heilige Stuhl
unter seiner Regierung beständig ausgesetzt waren, genötigt,
das Verhältnis der Kirche zum Staat klar und bestimmt
darzulegen, weshalb seine päpstlichen Akten auch eine
Quelle für die dogmatische Bestimmung dieses Verhältnisses

geworden sind. Es wäre eine dankenswerte Aufgabe,
diese Sätze aus den Reden und Sehreiben Pius X.
übersichtlich zusammenzustellen, man würde damit ein Seiten-

1 Litt. Ap. Afflictum propioribus ad Archiep. et Episcopos Bo-
liviae, 24 nov. 1906. A. Pont. V, 4.

2 Const. Ap. Provida sapientique. 18 ian. 1906. A. S. S. 89, 81-

(Denzinger nr. 1191—94.)
3 Decretum S. C. Coneil. Ne temere, 2 aug. 1907. A,. S. S. 40, 527.

(D. nr. 2066—70.)
4 Vgl. Sägmüller, Lehrbuch des k. Kirchenrechts3, 1914,

II, 128 ff.
3 Decretum S. C. S. Officii, 2 mart. 1910. A. Ap. S. II, 635.



Pius X 423

stück zu dem Diktatus Gregors VII. schaffen können, das
dieses mittelalterliche Werk sowohl dogmatisch wie
apologetisch durch die Tatsachen der Geschichte am besten erklären
und seine Schwierigkeiten von selbst aufhellen würde und
zugleich den Beweis liefern, daß die Kirche ihre prinzipielle
Auffassung niemals geändert hat. Hier können wir nur einige
Leitsätze hervorheben.

„Die Kirche, diese große Gesellschaft der Menschen,
die in demselben Glauben und in derselben Liebe unter
der obersten Leitung des römischen Papstes leben, hat einen
höheren und von dem der bürgerlichen Gesellschaften wohl
unterschiedenen Zweck. Während diese hier auf Erden das
zeitliche Wohlbefinden zu erreichen streben, hat sie die
Vervollkommnung der Seelen für die Ewigkeit im Auge.
Die Kirche ist ein Reich, das keinen anderen Herrn
anerkennt als Gott und eine so hohe Mission hat, daß sie
jede Grenze überschreitet; sie gestaltet aus allen Völkern
jeder Sprache und aus jeglichen Nationen eine einzige
Familie : sie kann daher ebensowenig ertragen, daß das Reich
der Seelen dem der Körper Untertan sei, als daß die Ewigkeit

das Werkzeug der Zeit, daß Gott selbst Sklave des
Menschen werde1." Daher schrieb der Papst auch für die
1600jährige Gedächtnisfeier des konstantinischen Ediktes
von Mailand, das der Kirche der Verfolgungen den Frieden
gab, ein Jubiläum aus2. Heutzutage ist eine neue Art von
Krieg gegen das Christentum ausgebrochen: die heutige
Verschwörung, um die christlichen Völker dem Schoß der
Kirche zu entreißen, ist viel verhängnisvoller als die
früheren Angriffe im Zeitalter der Reformation8. Daher sagt
er: „oportere scilicet, religionis et Ecclesiae ration es,
quae profecto sunt humanis maiores, esse ac praestare a
partium studiis et ab eventuum varietate prorsus aliénas;
et nefas catholicis ab excitata rerum cupidine gradum
facere ad avitam fidem exuendam V

' Alloc. La vostra presenza ad Christi fideles, qui occasione sol-
lemnium saecularium pacis per constantinianum edictum Ecclesiae
partae, almam Urbem peregrini petierunt. A. Ap. S. V, 147.

2 Litt. Ap. Magni fawstique, 8 mart. 1913. A. Ap. S. V, 89.
3 Enc. Editae saepe, 26 maii 1910. A. Ap. S. II, 357.
4 Ep. ad Patriarchum Olyssiponensem etc., 15 mart. 1911. A.

Ap. S. III, 228.



424 Pius X

In dem langen Kampfe mit der französischen1 und
später mit der portugiesischen und mit anderen
Regierungen2 zeigte sich Pius dem siebenten Gregor ebenbürtig
und bestätigte den Satz, daß die Trennung von Kirche
und Staat unerlaubt sei, ein Satz, der zu den dogmatischen
Entscheidungen der Kirche gehört. Deshalb verwarf er das
französische Trennungsgesetz : „weil es ein Unrecht gegen
Gott ist, weil die Republik darin als religionslos erklärt
wird; weil es das Natur- und Völkerrecht und die
Staatsverträge verletzt; weil es der göttlichen Verfassung, dem
innersten Wesen und der Freiheit der Kirche widerstreitet ;

weil es die Gerechtigkeit verkehrt, dadurch, daß es das
durch vielfachen Titel und sogar durch das Konkordat
erworbene Eigentumsrecht unterdrückt; weil es die Würde
des Apostolischen Stuhles und Unsere Person, den
Episkopat, den Klerus und die französischen Katholiken schwer
beleidigt. Propterea de rogatione, latione, promulgatione
eiusdem legis vehementissime expostulamus ; in eaque
testamur nihil quicquam inesse momenti ad infir-
manda Ecclesiae iura nulla hominum vi ausuque mu-
tabilia8. " Infolge dieser faktischen Trennung mußte der
Papst die sogenannten Mutualités approuvées4 aufheben und
den Priestern die Kandidatur bei den politischen Wahlen
ohne Genehmigung der Ordinarien verbieten6. In noch
roherer und geradezu brutaler Weise wurde die Trennung
in Portugal vollzogen, wo seit der Revolution und der
von ihr errichteten Republik ein unersättlicher Haß gegen

1 Expositio über den Abbruch der diplomatischen Beziehungen
des Hl. Stuhles zur französischen Regierung. A. S. S. 37, 36 mit
Dokumenten p. 43.

2 In der Alloc. Consist., 27. März 1905, sprach der Papst über
den Krieg gegen die Kirche in Frankreich und Ecuador und über die
Verhältnisse im äußersten Orient und konstatierte die friedlichen
Beziehungen mit Brasilien, Peru und Bolivia. A. S. S. 37, 559.

3 Enc. Vehementer Nos, 11 febr. 1906. A. S. S. 39, 12. (Denzinger
nr. 1995.) Alloc. Gravissimum Apostolici muneris, 21 feb. 1906, ib. p. 30.
— Cf. Alloc. Consist. Festivitas dominicae, 15 apr. 1907. A. Pont. V,
126; Alloc. Cons. Vi ringrazio, 18 dec. 1907, ib. p. 472. Sermo ad pe-
regrinos Galliae, 19 apr. 1909. A. Ap. S. I, 407; ad Ep, Galliae,
20 apr. 1909, ib. p. 411; ad peregrinos Gallos, 18 nov. 1909, ib. p. 789.

4 Ep. ad Cardinales Gallos, Le moment Nous, 17 maii 1908. A.
Pont. VI, 215.

5 S. C. Consist. Décret. Quum sub exitum, 9 maii 1913. A. Ap.
S. V, 238.



Pius X 425

die katholische Religion einzog. Pius verurteilte das
portugiesische Trennungsgesetz mit seinen Folgen als ein ludi-
brium separationis, das der Kirche statt der angeblichen
Freiheit nur die Knechtschaft gab und die Kirche nicht
vom Staate, wie man vorgab, sondern vom Statthalter
Christi trennte, und erklärte es für null und nichtig1 Die
weiteren Maßnahmen der portugiesischen Republik
bewirkten einen neuen Protest des Papstes2. Gleichfalls
wurde das Gesetz, durch welches die kleine Republik San
Marino sich das Obereigentum über die Kirchengüter
anmaßte, verworfen3. Von großem Interesse sind endlich die in
religiös-politischen Fragen für Spanien erlassenen Normen4.

VI
Von der Sorge für die Integrität des Glaubens ist die

Sorge für die theologischen Studien unzertrennlich :

die Überwachung und Leitung der theologischen Wissenschaft

und damit auch der dem Glauben und seiner Theologie

dienenden Philosophie gehört notwendig zu den
Funktionen des kirchlichen Lehramtes. Zu den kirchlichen
Entscheidungen über das Verhältnis der Philosophie
zur Theologie fügte Pius noch eine weitere Definition
mit den Worten des hl. Anselm hinzu: „Philosophiae igitur
munus est praecipuum, in perspicuo ponere fidei nostrae
rationabile obsequium, et, quod inde consequitur, officium
adiungendae fidei auctoritati divinae altissima mysteria
proponenti, quae plurimis testata veritatis indiciis, credibilia
facta sunt niniis. Longe aliud ab hoc theologiae munus est,
quae divina revelatione nititur et in fide solidiores efficit
eos qui christiani nominis honore se gaudere fatentur ;

nullus quippe christianus débet disputare quomodo, quod catholica
Ecclesia corde credit et ore confitetur, non sit; sed semper eandem
fidem indubitanter tenendo, amando et secundum illam vivendo,

1 Litt. Enc. Iamdudum in Lusitania, 24 maii 1911, A. Pont. IX,
169. Cf. Ep. ad Patriarcham Olyssiponensem etc. 16 maii 1911. A. Ap.
S. III, 228; Alloc. Consist. 27 nov. 1911, ib. p. 585. 8. C. pro negotiis
ecclesiasticis extraordinariis, de pensionibus in Lusitania e publico
aerario Clero assignatis, 12 oct. 1912. A. Ap. S. IV, 645.

2 Ep. ad Patriarcham Lisbonensem, 1 mart. 1913. A. Ap. S. V, 420.
' Déclaratio S. C. Consistorialis, 14 iun. 1913. A. Ap. 8. V, 307.
4 Secretaria Status, ep. ad Toletanum Archiep., 3 maii 1911.

A. Pont. XI (1913), 164. Cf. Pii X. ep. ad Episc, Vicensium, 1 mai
1911. A. Ap. S. III, 232.



426 Pius X

humïliter quantum potest, quaerere rationem quomodo sit. Si potest
intelligere, Deo Gratias agat: si non potest, non immittat cornua
ad ventilandum, sed subnittat caput ad venerandum1."

Leo XIII. hatte die Wichtigkeit dieser philosophischen
Aufgaben für unsere moderne Zeit in vollem Umfang
erkannt und die Wiederherstellung der christlichen

Philosophie zuerst in großem Stile in Angriff
genommen und die Vorschriften seiner Vorgänger erneuert,
zusammengefaßt und in bindende Gesetzesformen
gebracht, welche für alle Zukunft in dogmatischer Hinsicht
gelten, selbst wenn ihre rein disziplinaren Teile von der
Kirche nach den Umständen späterer Zeiten modifiziert
werden. Er gebot die Rückkehr zur kirchlichen
Scholastik, denn es gibt auch eine scholastische
Philosophie und Theologie, die dem Glauben mehr oder weniger
fremd, ja feierlich gegenübertrat und von der Kirche nicht
approbiert, sondern teils nur vorübergehend toleriert, teils
schon verurteilt worden ist. Leos große Weisheit und Klugheit

erkannte daher die Notwendigkeit, für die Rückkehr
zur kirchlichen Scholastik den sicheren Wegweiser und
Führer zu bestimmen, den er in voller Ubereinstimmung
mit den früheren Päpsten im Fürsten der Scholastik, dem
hl. Thomas von Aquino, fand und in der denkwürdigen
Enzyklika Aeterni Vatris vom 4. August 1879 proklamierte2.

Diesen großartigen, weitreichenden Plan Leos hat
Pius wie kein anderer verstanden und ihn ergriffen als
das einzige Mittel zur Reform der kirchlichen Studien, zur
Verteidigung und Vertiefung des Glaubens, zur vollen
christlichen Instauration in dem Zeitalter der Entchrist-
lichung. Und mit der praktischen Erkenntnis von der
doktrinellen Bedeutung und Kraft des hl. Thomas ist der Geist
Leos doppelt über Pius gekommen : denn er hat mehr für
die Autorität des Aquinaten getan als alle seine Vorgänger.

Diese Aktion vollzog sich in drei Stadien. 1. Schon
im ersten Jahre seiner Regierung stellte Pius das Programm
dafür auf in dem Breve, das er an die Römische Thomas-

1 Encycl. Communium rerum, 21 apr. 1909. A. Ap. S. I, 381
(Denzinger, Enchir. nr. 2120). S. Anseimus, De fide Trinitatis, c. 2.

* Der Eortsetzer von Denzingers Enchiridion (ed. 11, 12),
P. Clemens Bann wart S. J., hat diese Enzyklika Leos ganz
ausgelassen! Das ist ein unehrliches Verfahren!



Pius X 427

akademie, eine Schöpfung Leos *, zur Durchführung der
Enzyklika Aeterni Patris am 28. Januar 1904 richtete2.
Nachdem er darin Leo das höchste Lob gespendet, weil
dieser den hl. Thomas wieder als Führer und Lehrer
restituierte8, erklärt er seine eigenen Absichten: „Ad Nos
quod attinet, quando Pontificatus Noster incidit in tem-
pora, traditae a patribus sapientiae inimica fortasse magis,
quam unquam antea, omnino oportere ducimus, ut quae
Decessor illustris de cultu philosophiae doctrinaeque T h o-
misticae constituisset, ea religiosissime servanda, atque
etiam in spem uberiorum fructuum provehenda. curamusb"
Er erklärt also nicht nur seinen Willen, die Vorschriften
Leos über die Pflege der thomistischen Lehre streng zu
befolgen, sondern will den Einfluß derselben noch weiter
fördern. In demselben Breve dehnt er diese Vorschrift
gleich auf die ganze Kirche aus : „ Quae tarnen cohor-
tatio non ad hos (die Mitglieder der römischen Akademie)
tantummodo spectet, sed pertineat, uti debet, ad omnes,
quicumque in catholicis orbis terrarum scholis philosophiam
tradunt; nimirum curae habeant, a via et ratione Aqui-
natis nunquam discedere, in eamdemque quotidie studio-
sius insistant6." Dieses Gebot, den Unterricht in der
Philosophie genau nach der Lehre des hl. Thomas zu gestalten,
gilt daher für alle katholischen Lehranstalten ohne
Ausnahme, und zwar „uti debet", weil der Inhalt dieses
Gesetzes, das übrigens schon in der Enzyklika Leos
gegegeben war, keine bloße Disziplinarsache, sondern ein den
Glauben berührender Gegenstand ist, der als solcher
allgemein und unveränderlich ist. Pius motiviert sein Gebot
noch mit der Notwendigkeit der Bekämpfung des Neora-
tionalismus, den er eine Pest nicht nur des Glaubens,
sondern auch der Vernunft nennt, weshalb derselbe auch
durch die richtige Philosophie des hl. Thomas bezwungen
werden muß, um besonders die Ansteckung des jungen
Klerus zu verhindern.

1 Leonis XIII. Breve, 9 mai 1895. A. S. S. 36, 471.
3 A. S. S. 36, 467 -470. Cf. Itevue Thomiste XII, 10.
3 Itaque institutis praeceptisque philosophiae christianae ac

theologiae Uuoem Magistrumque suum restituit Doctorem Ange-
licum A. S. S. p. 467.

4 Ib. p. 4 69.
5 Ib. p. 470.



428 Pius X

Der Titel „Dux etMagister", den Leo dem Aqui-
naten gegeben und Pius sanktioniert hat, ist aber kein
bloßer Ehrentitel, sondern vielmehr die kurze Formel für
die doktrinelle Stellung des heiligen Lehrers in der Kirche.
Als Führer oder Feldherr ist Thomas derjenige, der in
der kirchlichen Wissenschaft allen vorangeht, ihnen den
richtigen Weg weist, sie durch seine von der Kirche
anerkannte Autorität kommandiert. Als Magister gewinnt
diese äußere Autorität aber noch die Kraft der Wahrheit
und der Überzeugung von der Richtigkeit der Führung.
Beide Funktionen sind daher von Pius lehramtlich approbiert.

Die Universität Lavalle in Quebec wurde belobt, weil
sie im Gehorsam gegen den Heiligen Stuhl die Lehre des
hl. Thomas angenommen hatte und Pius schrieb an ihren
Rektor: „Speramus fore ut, tuo usi exemplo, qui theolo-
gicas disciplinas in Universitate ista sunt tradituri, n u n-
quam ab Aquinatis doctrinis discedent,
quibus, quo melius alumni sacri cleri fuerint imbuti, eo
aptiores erunt ad omne genus errores retundendos h"

Über das Collegium Albertinum an der Universität
Freiburg in der Schweiz sagt Pius: „Est autem memoratu
heic iucundum, voluisse Nos theologiae in collegio studia
a sodalibus Dominicanis tradi, qui honestissimas scientiae,
imprimis sacrae, consecuti laudes, securitatem iniiciunt ma-
gisterii, habentque domesticum in theologia lumen divum
Thomam Aquinatem, quem non principem solum,
sed scholarum sacrarum ducem magistrumque et
Leo XIII. Decessor iussit esse, et Nos, cum uberrimi certi-
tudine emolumenti, confirmavimus2."

Im Mai 1906 folgte ein Dekret der römischen
Studienkongregation, deren Präfekt, der Kardinal
Satolli, noch unter Leo XIII, die thomistische Bewegung
durch seinen Kommentar zur Summa theologica auch
wissenschaftlich gefördert hatte. Kraft dieses Dekretes wurde
das altberühmte Collegium D. Thomae Aquinatis de Urbe,
das die Dominikaner an S. Maria sopra Minerva besaßen,
zum Range eines Collegium Pontificium erhoben und seine
akademischen Grade gleichwertig mit denen jeder kano-

1 Ep. ad A. Paquet, 20 febr. 1905. A. S. S. 40, 452.
2 Ep. ad Augustinum Episcopum S. Galli, 6 febr. 1906.

A. S. S. 39, 74.



Pius X 429

nisch instituierten Universität erklärt mit dem Eulogium :

„hoc perinsigne Collegium, in quo florent Studia Philoso-
phiae, Theologiae ac Juris Canonici1." Dieses Kollegium
der Minerva war immer eine Hochburg der thomistischen
Lehre gewesen und blühte unter dem Rektorate des
späteren Kardinals Zigliara und seines Freundes und
Nachfolgers P. Frati sowie des hervorragenden Theologen P.
Enrico Buonpensiere. In diesem Kollegium verpflichtet sich
jeder Doktorand eidlieh auf die Lehre des hl. Thomas. Daß
aber dieser Eid gehalten wurde, zeigen unter anderem die
Werke des deutschen Professors Plaßmann, der die Rückkehr

zur Scholastik des hl. Thomas zuerst in Deutschland
inaugurierte. Im gleichen Monat belobte der Papst den
P. Lépicier wegen seiner theologischen Werke : „(volumina)
in quibus ad mentem Doctoris Angelici ,de Deo uno, de
Ssma Trinitate, de Incarnatione Verbi' tractas. Et quidem
probari in his videmus vel subtiliter explanatam copioseque
ex similibus locis illustratam doctrinam Aquinatis2. "

Im folgenden Jahre schrieb der Papst an die Bischöfe,
die das Patronat über das von ihm mit einer Summe von
100.000 Frks. beschenkte Institut catholique in Paris haben :

„Ac de philosophia, petimus a vobis ne unquam patia-
mini in Seminariis vestris minus sancte observari quae provi-
dentissime Literis Encyclicis Aeterni Patris Decessor Noster
praecepit. Permagni ad custodiam et tutelam f i d e i hoc
interest. Certe Nobiscum doletis e Clero praesertim adoles-
centi quasdam erumpere coepisse, periculi et erroris plenas,
novitates sententiarum de ipsis fundamentis doctrinae ca-
tholicae. Sed eas fere non aliunde proficisci patet, quam a
superbo quodam fastidio sapientiae veteris, quo ratio philo-
sophandi principum scholasticorum, quamquam multiplici
Ecclesiae praeconio consecrata, contemnitur. Ergo vos ve-
stros alumnos sacri ordinis non debetis velle philosophiae
praeceptis tantum imbui quantum in légitima literarum in-
stitutione praescriptum est publice, sed eo uberius et altius,
nempe secundum disciplinam Thomae Aquinatis:
ut solidam deinceps possint sacrae theologiae reique biblicae
scientiam percipere8. "

1 Decretum S. C. Studiorum, 26 mai 1906. A. S. S. 89, 805.
2 Ep. ad Alexandrum M. Lépicier, 81 maii 1906. A. S. S. 89, 389.
3 Ep. ad Episcopos Patronos Instituti Catliolici Parisiensis,

6 maii 1901. A. S. S. 40, 191 sq..



430 Pius X

Die Sulpizianer belobt der Papst wegen der Befolgung

seiner Studienordnung: „Nimium quantum communis
salutis interest, ut sacra iuventus ex instituto Doctorum
Scbolasticorum, duce Thoma Aquinate, veterem
Patrum sapientiam alte percipiat, quo ipso erroribus qui-
busvis novis immunis erit ; eademque mature discat docilem
se et obsequiosam et deditam praestare huic Beati Petri
Cathedrae, in qua Christus Dominus summum magisterium
regimenque posuit Ecclesiae suae1." An die Professoren
der Universität des hl. Thomas in Manila schreibt er :

„sinite hortemur, ut sanctum et solemne semper habeatis,
et dicto audientes esse huic Apostolicae Sedi, et d u c e m
philosophandi de divinisque rebus disputandi sequi Thomam.
Ita in hac agitatione studiorum nunquam a veritatis régula
aberrabitis ; quod non paucis hodie contingit, dum suo ipsorum
iudicio aut suspectae certorum hominum auctoritati plus aequo
indulgent2." An die katholische Universität zu Angelopoli
in Mexiko: „quo magis autem de die in diem Institutum istud
floreat, summopere interest profecto quod Professores
eiusdem Athenaei in doctrina catholica tradenda Divum
Thomam Aquinatem sectentur eumque dueem et m a-

g i s t r u m semper habeant...3" Der Papst erklärt geradezu,
daß diese Theologie die sicherste ist : „Nec sane t u t i o r
ulla haberi potest hoc in genere institutio, quam quae
d u c e m sequatur ac magistrum Thomam, unde tantum
hausere lummis ac firmitatis, qui de rebus divinis ad eius
mentem conscripserunt4."

2. Den nächsten Schritt vorw ärts in der thomistischen
Bewegung machte die Enzyklika Pascendi vom 7. September 1907.

„Primo igitur ad studia quod attinet, volumus probeque
mandamus ut philosophia scholastica studiorum sacrorum
fundamentum ponatur...6" Diese Grundlage für die Theologie

wird aber genau fixiert als die Philosophie des
hl. Thomas : „Quod rei caput est, philosophiam schola-
sticam quam sequendam praescribimus, earn prae-

1 Ep. ad Henricum Garriguet, 12 dec. 1909. A. Ap. S. II, 7.
2 Ep. ad P. Raymundum Velasquez etc., 7 mart. 1909. A. Ap.

S. I, 274.
3 Secretariae Status ep. ad Archiep. Angelorum, 27 jan. 1910.

A. Ap. S. II, 176.
4 Ep. ad Ioannem Lottini O.P., 9 aug. 1910. A. Ap. 3. II, 725
' A. S.S. 40, 640.



Pius X 431

c i p u e intelligimus, quae a sancto T h o m a est
tradita: de qua quidquid a Decessore Nostro sancitum est,
id omne vigere volumus, et qua sit opus instauramus et
confirmamus, stricteque ab universis servare iubemus. Epis-
coporum erit, sicubi in Seminariis negleeta baec fuerint,
ea ut in posterum custodiantur urgere atque exigere. Eadem
religiosorum Ordinum moderatoribus praecipimus. Magistros
autem monemus ut rite hoc teneant, Aquinatem deserere,
praesertim in re metaphysica, non sine magno detrimento
esse. Hoc ita posito philosophiae fundamento, theologicum
aedificium extruatur diligentissime h"

Die Empfehlung der scholastischen Philosophie wird
hier ganz klar durch den Ausdruck praecipue auf
diejenige restringiert, die in der Lehre des Aquinaten ihren
prinzipiellen Abschluß erhielt. Ausgeschlossen sind daher
die von Thomas im Prinzip abweichenden Lehren, wie die
skotistische, weil sie der thomistischen schon in der
Metaphysik entgegengesetzt ist, während der hl. Anselm von
Canterbury diesen Widerspruch nicht aufweist und deshalb
als Vorläufer des hl. Thomas gerühmt wird: „Solida haec,
ut alia praetereamus, per Anselmum philosophiae ac
theologiae iacta sunt fundamenta ; haec in posterorum usum
ab ipso fuit studiorum ratio proposita, quam sequuti deinde
sapientissimi Scholasticorum principes, in quibus maxime
doctor Aquinas, magnis incrementis ditarunt, illustrarunt,
expoliverunt, ad eximiumEcclesiae decus atque praesidium2."

Gegen Ende des Jahres 1908 erhob der Papst das
ueugegründete internationale Collegium Angelicum der
Dominikaner in Rom zum Range eines Pontificium Collegium :

„ibi enim rite exposita et inde diffusa late sapientia
Doctoris Angelici tum ad philosophiae, tum ad
sacrarum disciplinarum cultum, non dubitamus, quin prae-
claros ubique fructus latura sits." Ferner belobte er die
Revue Thomiste: „...ut doctrina Aquinatis apte
adhibeatur ad multiplices gravesque quaestiones, quae nunc
agitantur, ipsius principia et horum inter se colligationem
penitus perspexisse oportet ; tum quia plures hodie, nimium

1 Encycl. Communium rerum, d. 21 apr. 1909. A. Ap. S. I, 383.
2 Ib.
3 Ep. ad Hyacinthum Cormier (Ordensgeneral der Dominikaner),

8 nov. 1908. A. Ap. S. I, 137.



43-2 Pius X

studiosi novitatum, veteremThomae sapientiam,
quamvis sine intermissione ab Apostolica Sede
commendatam, aut fastidiunt, aut certe non tanti
faciunt, quanti par est1."

Das Gesetz gegen die Modernisten Sacrorum antistitum
wiederholte die Urteile und Vorschriften (sententias et
praescripta) der Enzyklika Pascendi über das Studium des
hl. Thomas wörtlich zur Bekräftigung2. In diesem Sinne
sind mehrere päpstliche Mahnungen und Belobigungen für
die Vertreter- der Lehre des hl. Thomas gehalten. So wurde
die „Sacra Theologia Dogmatica" von del Val belobt, weil
der Verfasser besonders Augustinus und Thomas gefolgt
ist3. Der Papst sprach seine Genugtuung über die Pläne
des Erzbischofs Dubois aus, die Rückkehr zur scholastischen

Philosophie besonders im Klerus durchzuführen :

„Vous exposez très opportunément, Monseigneur, qu'à la base
des sciences sacrées il doit y avoir nécessairement une
philosophie scolastique par ses principes et ses méthodes, une
philosophie fondée sur la croyance à la puissance de la
raison et au caractère absolue de la vérité. La Saint-Siège
l'a^rappelé bien souvent et en des circonstances solennelles.
L'Eglise est loin d'avoir jamais condamné les méthodes

par lesquelles les sciences naturelles se sont constituées
et ont pris de si merveilleux développements. Ce qu'elle
repousse, ce sont certains principes de la philosophie
moderne, aussi contraires à la droite raison qu'à la vérité
révélée

Auch unsere Zeitschrift wurde belobt durch das
Schreiben des Kardinal-Staatssekretärs an den Herausgeber,
worin es heißt: „Quandoquidem Studium tuum Aquinatis
doctrinas latius proferendi suoque in honore servandi, ea
quidem laude dignum est quae a Summo Pontifice
Leone XIII. f. m. iam inde ab anno 1897 litteris aposto-
licis cumulatum fuit6." In der Belobigung des P. Everest

1 Ep. ad Ambrosium Montagne 0. P., 23 nov. 1908. A. Ap.
S. I, 138.

2 Motu proprio Sacrorum antistitum, 1 sept. 1910, A. Ap. S. II, 656.
3 Ep. ad P. Honoratum del Val, 14 iun. 1909. A. Ap. S. I, 540.
4 Ep. 13 dec. 1911. A. Ap. S. IV, 45.
3 5. Okt. 1911, Segreteria di Stato di Sua Santità No. 52.871.

(Jahrb. für Phil. u. spek. Theol. XXVII, 289.) Das apost. Schreiben
Leos vom 22. Febr. 1897 an den Herausgeber, Bd. XI (vor p. 385).



Pius X 433

für seine englische Übersetzung der Summa theologica
sagt Pius : „vulgare enim immortalia Aquinatis volumina
idem prorsus est ac scripta vulgare humana divinaque
scientia refertissima, atque omnibus sciendi cupidis optimam
praebere philosophandi rationem cum ad sacra vera ape-
rienda atque illustranda ; tum ad profligandos errores
maxime efficacem1." In der Empfehlung der Elementa Phi-
losophiae Aristotelico-Thomisticae von Prof. Grredt erklärt der
Papst: „perspexisse siquidem in eo opere videmur te recte ac
lucido ordine universam philosophicam disciplinam sic, duce
Aquinate attigisse, ut quae veterum sapientia tulit pleniora
effeceris iis adiieiendis quae recentiorum peperit intelligens
sapiensque iudicium2." Ünd in der Empfehlung des Oursus
Philosophiae Thomisticae von P. Hugon fügt er hinzu:
„Nam quod pluries iam affirmavimus, nihil ad utilitatem
Ecclesiae tarn interest, quam ut gravioribus adolescentis
Cleri studiis Angelici Doctoris sapientia praesideat...8"

3. Den letzten und entscheidenden Schritt tat
Pius noch am Ende seiner Regierung in drei eng
miteinander zusammenhängenden Erlassen, welche die offizielle
Einführung der Lehre des hl. Thomas noch weit über die
Bestimmungen seines Vorgängers hinaus geführt hat. Im
Motu proprio an das Anseiminische Kollegium4, dem das
Promotionsrecht verliehen wird, entwickelt er noch einmal
die doktrinelle Bedeutung der thomistischeo Lehre für die
Kirche. Er belobt die Professoren, daß sie dem hl. Thomas
als L e h r e r immer treu gefolgt sind, „cuius aurea doctrina
mentes splendore suo illuminât; cuius via et ratio usque
ad profundissimam divinarum rerum cognitionem sine ullo
erroris periculo perducit". Das Neue aber, was er hier
zunächst für dieses Kollegium gesetzlich vorschreibt, ist
die Zugrundelegung des Textes des hl. Thomas für den
Unterricht in der Theologie und die bestimmte Erklärung,
daß die Befolgung seiner Lehre die sicherste Norm für
die Theologie sei: „volumus et praeoipimus, ut Professores

1 Ep. ad R. P. Humbertum Everest O.P., 24 febr. 1912. A. Ap.
S. IV, 164.

2 Ep. ad R. P. Josephum Gredt 0. S. B., 10 aug. 1912. A, Ap.
S. IV, 564. (Vgl. E. Commer hier Divus Thomas I, 29—32.)

* Ep. ad P. Eduardum Hugon 0. P., 16 iul. 1913. A. Ap. S. V, 487.
4 Motu proprio Praeclara inter opera, 24. iun. 1914. A. Ap. S. VI,

333 (hier im Divus Thomas p. 259).

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 28



484 Piùs X

Collegii Anselmiani in re tum philosophies tum theologies
doctrinam semper sequentur Aquinatis, atque in praelectio-
nibus sacrae theologiae pro alumnis qui ad academioos gradus
contendunt, ipsum t e x t u m S. Thomae adhibeant. Aqui-
natem enim deserere, in re philosophies praesertim et theo-
logica, uti iam diximus, non sine magno detrimento esse

potest ; ipsum sequi tutissima est via ad
profundam divinarum rerum cognitionem. "

Dieser Erlaß war nur der Vorläufer für die
Ausdehnung des Gesetzes auf die ganze Kirche und schon
fünf Tage später erfolgte die Publikation des Motu proprio
Dodoris Ànyelici liber die Beförderung des Studiums der
Lehre des hl. Thomas in den katholischen Schulen1. Wie
dieser offizielle Titel besagt, war der Erlaß nicht auf Italien
beschränkt und ebensowenig ist in dem ganzen Inhalt eine
örtliche Beschränkung des Gesetzes zu finden, der Name
Italien nicht einmal genannt. Der beschränkende Zusatz
zum Titel, nicht zum Inhalt, „Pro Italia et insulis adia-
centibus", ist, wie wir sicher wissen, erst später während
des Druckes hinzugefügt worden, und zwar aus Rücksicht
auf die Vorstellungen einiger französischer Bischöfe, die
von der bevorstehenden Publikation Kenntnis bekommen
hatten. Der Papst hatte die Absicht, das Gesetz formell
auf die ganze Kirche auszudehnen, aber um seinen Zweck
besser zu erreichen, dasselbe auf jene Beschwerden hin
zuerst nur für Italien und seine Inseln publiziert. Nun ist
aber der Inhalt des Gesetzes, soweit er den Glauben und
damit die Theologie und die ihr dienende Philosophie
betrifft, ein Erlaß des obersten kirchlichen Lehramtes und
damit irreformabel, inappellabel und unwiderruflich und gilt
eo ipso für die ganze Kirche. Nur die
Strafbestimmungen sind für jetzt lokal begrenzt.
Dagegen sind die übrigen positiv-disziplinären
Bestimmungen die ausdrückliche Willensmeinung des Papstes für
die ganze Kirche und deshalb auch für dieselbe im
Gewissen verpflichtend. Da der lateinische Text schon oben2
abgedruckt ist, brauchen wir ihn nicht zu wiederholen und
beschränken uns auf eine kurze Erklärung des Inhalts.

'Motu proprio Pro Italia et insulis adiacentibus. De
studio dootrinae S. Thomae Aquinatis in scholis catholicis promo-
vendo. A. Ap. S. VI, 336-341.

2
p. 261—266.



Pius X 485

Dieses Gesetz geht aus von dem dogmatisch und ka-
nonistisch feststehenden Axiom, das der hl. Thomas selbst
in die Formel faßt: „Ordinäre de studio pertinet prae-
cipue ad auotoritatem Apostolicae Sedis qua universalis
Ecolesia gubernatur, cui per generale Studium providetur x.u

Das oberste Lehramt der Kirche ist von Christus dem
Apostolischen Stuhle oder, was dasselbe ist, dem hl. Petrus
und seinen legitimen Nachfolgern auf dem römischen
Bischofsstuhle in Kraft der Autorität oder Vollgewalt der
Stellvertretung Christi für immer und ausschließlich mit
der Leitung der ganzen Kirche übertragen : daher untersteht

alles, was zur Leitung der ganzen Kirche gehört, in
erster Linie der Autorität des Apostolischen Stuhles. Die
kirchlichen Studien betreffen aber den Glauben und die
darauf gegründete Lehre in ihrem ganzen Umfang, nämlich

die Theologie mit Einschluß der ihr untergeordneten
und dienenden Philosophie, weil diese Lehre oder das
generale Studium für die Ausbreitung und Erhaltung der
Kirche notwendig ist2. Also ist auch die Anordnung des
allgemeinen kirchlichen Studiums eine Funktion des obersten
Lehramtes oder des Apostolischen Stuhles in erster Linie.
Diese große amtliche Funktion, sagt Pius weiter, habe er
sowohl sonst wie besonders durch den Erlaß Sacrorum
Antistitum vom 1. September 1910 an alle Bischöfe und
Ordensoberen ausgeübt, denen die Sorge für den Unterricht
des jungen Klerus obliegt, und darin befohlen, die
scholastische Philosophie, worunter vorzüglich
diejenige des hl. T h o m a s zu verstehen sei, dem
theologischen Unterricht zugrunde zu legen.

Die neue Bestimmung, die der Papst jetzt jenem
für die ganze Kirche wiederholten gültigen Gesetze
hinzufügt, besteht nun in einer authentischen
Interpretation des Ausdruckes „die scholastische Philosophie

des hl. Thomas". Weil er nämlich dort gesagt habe:
„praecipue Aquinatis sequendam philosophiam, non tmicea,
hätten sich einige eingebildet, man gehorche dem Papste
noch oder widerspreche wenigstens seinem Willen
nicht, wenn man dem promiscue folge, was irgendein
•Scholastiker gelehrt hat, obwohl es den Prinzipien des

1 Opusc. Contra impugnantes Dei cultum et religionis. Cap. 3.
2 Summa theol. I q. la. 1.

28*



436 Pius X

hl. Thomas widerspricht. Das ist aber ein großer Irrtum.
Es sei „planum", daß der Papst, als er den hl. Thomas als
den vorzüglichen Führer der scholastischen Philosophie den
katholischen Schulen angewiesen hatte, damit gerade die
fundamentalen Prinzipien verstanden wissen wollte, auf
welche die Philosophie des hl. Thomas sich stützt. Nachdem
er diese Prinzipien im allgemeinen charakterisiert hat,
erklärt er bestimmt — und diese Erklärung ist eine
lehramtliche: „Nam quae in philosophia Sancti Thomae sunt
capita, non ea haberi debent in opinionum genere,
de quibus in utramque partem disputare licet, sed velut
fundamenta in quibus omnis naturalium divinarumque
rerum scientia consistit : quibus submotis aut quoquo modo
depravatis, illud etiam necessario consequitur, ut sacrarum
disciplinarum alumni ne ipsam quidem percipiant significa-
tionem verborum, quibus revelata divinitus dogmata ab
Ecclesiae magisterio proponuntur. " Er mahnt daher alle
Lehrer der Philosophie und Theologie: die geringste
Abweichung vom Aquinaten, besonders in der Metaphysik,
würde zum großen Schaden, nämlich für den Glauben
gereichen. — Soweit die authentische Interpretation des Motu
proprio vom 1. September .1910. Darnach bedeutet das

praecipne in demselben so viel als u n i c e.
Hieran schließt Pius ein weiteres Edikt, das

zugleich den Ausdruck capita der Philosophie des hl. Thomas

genauer erklärt: „Nunc vero hoc praeterea edicimus,
non modo non sequi Thomam, sed longissime a sancto
Doctore aberrare eos, qui, quae in ipsius philosophia prin-
cipia et pronuntiata maiora sunt, illa perverse in-
terpretentur aut prorsus contemnant." Demnach machen sich
auch diejenigen des Ungehorsams gegen die lehramtlichen
Gesetze des Heiligen Stuhles schuldig, welche die
Prinzipien und Hauptsätze der Philosophie des hl. Thomas
falsch interpretieren oder geradezu verachten. Damit ist
aber den widerstrebenden katholischen Schulen und den
einzelnen Gelehrten die Ausflucht einer subjektiven
Interpretation der thomistischen Philosophie vollständig
abgeschnitten und im Prinzip auch die sogenannte
Neuscholastik getroffen, welche sich im Gegensatz zur alten
überlieferten Scholastik so nennt und sich beliebige
Abweichungen von der echten Philosophie des hl. Thomas,
besonders auch in der Metaphysik erlaubt. Zugleich ist durch



Pias X 487

dieses Edikt auch die Möglichkeit und die Existenz einer o b-
jektiyen, festen und unveränderlichen Interpretation
der capita dieser Philosophie implicite vom obersten
Lehramt festgestellt und garantiert; denn wenn es noch
keine solche objektive Interpretationsnorm in der Kirche
gebe, so könnten die davon abweichenden Lehrer nicht
wegen ihres Irrtums getadelt werden. Noch eine weitere
Bestimmung, die ebenfalls für die ganze Kirche von
allergrößter Bedeutung ist, weil sie das Prinzip zur Schlichtung
vieler Kontroversen enthält, ist der folgende Satz, welcher
eine Reihe von Approbationen und Empfehlungen der Lehre
von Schriftstellern und sogar kanonisierter Heiligen durch
frühere Päpste aus der Natur der Sache authentisch
interpretiert: „Quod si alicuius auctoris vel Sancti
doctrina a Nobis Nostrisve Decessoribus unquam compro-
bata est singularibus cum laudibus atque ita etiam, ut ad
laudes suasio atque iussio adderetur eius vulgandae et
defendendae, facile intelligitur eaten us comprobata,
qua cum principiis Aquinatis cohaereret aut iis
haudquaquam repugnaret." Diese Interpretationsregel für
die Dekrete der früheren Päpste ist aber keine willkürliche
Einschränkung, sondern eine selbstverständliche, weil sie
aus der notwendigen Einheit des Glaubens und der
feierlichen Approbation der Lehre des hl. Thomas folgt, da
diese dem katholischen G1 auben am meisten konform
ist und deshalb die größte Sicherheit besitzt. Diese
Regel ist daher anzuwenden auch auf die Lehren der
heiligen Kirchenlehrer Bonaventura1, Franz von Sales2 und
Alfons von Liguori3. Sie erklärt auch, unter weicher
Voraussetzung die Kirche früher an ihren Universitäten
Lehrstühle für die skotistische Philosophie tolerierte und warum

1 Lit. Ap. ad Dionysium Schuler Ordinis Minorum Ministrum
Generalem quibus Pius PP. X. gratulatur de noya editions operum
S. Bonaventurae, 11 apr. 1904. A. S. S. XXXVI, 654: is princeps
Scholasticorum alter extitit cum Aquinate, cuius in Philosophia ac
Theologia disciplinam Nos, Decessorem secuti, magnopere commen-
dandam, datis proximo ad Urbanam S. Thomae litteris, censuimus.

" Ep. ad Lucianum Episcopum Anneciensem, 1 ian. 1905.
A. Pont. V (1907), 293.

3 Ep. ad L. Gaudé C. Ss. R., 12 iun. 1905, über die neue Ausgabe

der Theologia moralis S. Alfonsi de Ligorio. A. S. S. 41, 16:
gratias tibi omnes habere oportet, qui S. Doctoris, quem tuto omnes
in m o r u m doctrinis sequi possent, mentem apertius ostenderis.



438 Pius X

besonders Leo XIII. die Wiederbelebung des Skotismus
perhorreszierte und auf alle Weise zu verhindern suchte.

Diese Yorschriften sind „in re maximi moment i"
sowohl für den Welt- wie für den Ordensklerus erlassen.
Ihnen ist die Mahnung zugefügt, die Professoren der christliehen

Philosophie und der Theologie sollen bedenken, daß
sie ihren Lehrauftrag nicht dazu erhalten haben, um ihre
eigenen Meinungen den Schülern mitzuteilen — sed ut iis
doctrinas Ecclesiae probatissimas impertiant.

In bezug auf die Theologie selbst schreibt der
Papst vor, daß dieses Studium immer im Lichte der
Philosophie des hl. Thomas gelehrt werde. Jedoch erlaubt er
für die gewöhnlichen Klerikalseminarien den Gebrauch von
Lehrbüchern, welche „derivatas de Aquinatis fonte
doctrinas" kompendiös erklären. Für die Universitäten und die
größeren Lehranstalten sowie für Seminarien und Institute,
welche das Promotionsrecht besitzen, befiehlt er als durchaus
notwendig die Einführung von Vorlesungen über die
theologische Summa des hl. Thomas, weil durch den
Kommentar darüber die späteren feierlichen Dekrete und
Akten der lehrenden Kirche leichter zu verstehen und zu
erläutern sind, was er durch die Erlasse früherer Päpste
weiter erklärt.

Damit nun die echte und integrale Lehre
des hl. Thomas wieder aufblühe — „ut genuina et
intégra S. Thomae doctrina in scholis floreat, quod Nobis
maxime cordis est" —, schreibt der Papst allen
Theologieprofessoren der mit Promotionsrecht vom Apostolischen
Stuhle versehenen Universitäten, großen Lyzeen, Kollegien,
Seminarien und Institute als Textbuch ihrer
Vorlesungen die Summa Theologica des hl. Thomas
vor und befiehlt ihnen, dieselbe in lateinischer
S orache zu erklären und Sorge zu tragen, daß die Hörer
dieses Textbuch liebgewinnen. Der Ausdruck „Theologie"
ist hier im alten und eigentlichen Sinne zu verstehen, wie
er in dieser Summa selbst vom hl. Thomas verstanden
wird, also für Dogmatik und Moral. Diese Vorschrift gilt
also für alle Professoren der Dogmatik und Moral, sowohl
aus dem Welt- wie aus dem Ordensklerus.

Endlich folgt noch eine letzte gesetzliche Bestimmung

: Kein Institut kann in Zukunft das Promotionsrecht
in der Theologie erhalten, welches die Vorschriften dieses



Pius X 439

Motu proprio nichterfüllt. Diejenigen Institute oder Fakultäten

mit Einschluß derer, die den Orden oder den
Kongregationen von Regularen übertragen sind, welche das
theologische Promotionsrecht schon legitim erhalten haben,
verlieren dasselbe, wenn sie nach drei Jahren dieser
päpstlichen Vorschrift nicht religiösen Gehorsam leisten, selbst
wenn sie ohne ihre Schuld an der Erfüllung behindert wären.

Durch diese neuen Gesetze hat Pius die praktische
Durchführung der von Leo begonnenen Restauration der
Lehre des hl. Thomas besiegelt und die echte und
integrale thomistische Lehre in der ganzen Kirche als
Norm eingeführt, sowie die Annahme der capita Phi-
losophiae S. Thomae oder ihrer principia pronun-
tiata maiora im Gewissen vorgeschrieben. Es blieb nur
noch die Frage übrig, welche Lehren gehören im einzelnen
zu diesen capita? Und auch diese letzte Frage hat Pius
noch kurz vor seinem Tode autoritativ durch ein Organ des
obersten Lehramtes beantwortet in dem Dekret der
römischen Studienkongregation vom 27. Juii 19141.

Darin sind 24 Thesen als capita der thomistischen
Philosophie zur Annahme vorgelegt, die nun nicht mehr
bestritten werden dürfen. Es sind die Hauptsätze aus dem
Gebiete der ganzen Philosophie, welche zur Erklärung der
spekulativen Dogmatik und Moral verwendet werden müssen
und bis an die Pforten der eigentlichen Theologie führen
und somit indirekt auch zur Lösung vieler noch schwebender
schwieriger Kontroversen dienen und deren definitive
Entscheidung durch das oberste kirchliche Lehramt vorbereiten.

Wenn man die dogmengeschichtliche Entwicklung der
Lehre des hl. Thomas in ihrem zeitlichen Verlaufe seit
dem Tode des großen Kirchenlehrers überblickt, so erscheint
der Zeitraum von 640 Jahren lang, ehe seine Philosophie
zum vollen Siege in der Kirche und zur autoritativen
Feststellung ihrer Hauptsätze gelangte. Aber diese Entwicklung
ist konstant, nirgends unterbrochen, gewinnt zusehends
ebenso an Klarheit und Deutlichkeit wie an Festigkeit und
Vertiefung und an fortschreitendem praktischen Einfluß auf
das Leben der Kirche, auf den Fortschritt der
Wissenschaften und des sozialen Lebens überhaupt. Die Kirche
allein ist die Macht auf Erden, die warten kann, weil sie

1 S. oben p. 388 ff. Acta Ap. S. VI, 383.



440 Pius X

weiß, daß sie alle Zeiten überdauert. Sie übereilt sich
nicht, sie toleriert eine Zeitlang, weil sie allein Geduld
hat und sie ist geduldig, weil sie ihres Sieges über den
Irrtum gewiß ist und die Irrenden überzeugen, nicht
vergewaltigen will. Auch jetzt noch werden die Gesetze
Pius X. Widerspruch finden, wie es den Gesetzen Leos XIII.
ergangen ist. Als Leo starb, hofften die Gegner des
hl. Thomas auf den nächsten Papst, der jene Gesetze
mildern würde. Statt dessen hat er sie bestätigt, verschärft
und wesentlich erweitert. Auch jetzt hofft man, der neue
Papst werde die Bestimmungen Pius X. wenigstens
einschlafen lassen. Auch das ist eine Selbsttäuschung. Soweit
diese Gesetze lehramtlich sind, kann kein Papst sie
aufheben, sie ändern. Und es ist eine eigene Fügung, daß
Pius in seinem Gesetze über die Integrität der Lehre des
hl. Thomas sich zuletzt auf Benedikt XIV. berufen hat. Der
fünfzehnte Papst, der diesen Namen angenommen, hat auch
den juridischen Geist des großen Kanonisten geerbt und wird,
von allen anderen Gründen abgesehen, niemals dulden, daß
auch nur ein Jota von den allgemein verbindlichen Kirchengesetzen

seiner Vorgänger hinweggenommen werde. Ihre
Gesetze über die kirchlichen Studien werden auch in der neuen
Kodifikation des Kirchenrechtes ihre Stelle finden.

VII
Die übrigen Werke unseres Papstes dürfen wir im

engen Rahmen dieser Zeitschrift leider nicht darstellen und
können uns nur auf einen kurzen Hinweis beschränken.
Vornehmlich ist die Sorge für das Recht der Kirche
in seinem großen Reformplan zu bewundern. Auch hierin
folgte er den Anfängen einer Reform des Kirchenrechtes,
die von Leo ausging, führte sie aber mit seinem eminent
praktischen Geiste über die bisher unüberwindlich
scheinenden Schwierigkeiten hinweg, indem er die Kodifikation

des Kirchenrechtes in Angriff nahm und eine
besondere Kommission dafür einsetzte, die mit ebensoviel
Umsicht und Klugheit wie Energie in kürzester Zeit das
sekulare Werk gefördert hat, um sowohl die kirchliche
Tradition festzuhalten, wie den Bedürfnissen der modernen
Zeit und der Weltsteilung der universellen Kirche gerecht
zu werden. Wenn er selbst die Vollendung nicht mehr
erlebte, konnte er sie doch getrost seinem Nachfolger als



Pius X 441

Vermächtnis hinterlassen und den Ruhm des Gesetzgebers
für das Volk Gottes wird ihm die Geschichte nicht versagen.

Im einzelnen begann er die Neuordnung des Kirchenrechtes

mit den Bestimmungen über die Papstwahl
und mit dem Verbote der staatlichen Exklusive dabei, wodurch
er einen großen Schritt für die Wiederherstellung der
Freiheit der Kirche im Sinne Gregors VII. machte. Dann
folgte, um kleinere Einrichtungen hier zu übergehen, die
großzügig angelegte Reform der Kurie durch die
weise und praktische Neuordnung der obersten kirchlichen
Kongregationen und Tribunale, wobei besonders die
Wiederherstellung des obersten Gerichtshofes, der Rota Romana
mit der Signatura Apostolica als letzter Instanz hervorzuheben

ist. Auch die offizielle Promulgation der kirchlichen
Gesetze wurde, den modernen Verhältnissen entsprechend,
durch die Acta Apostolicae Sedis vollzogen. Wichtige
Anordnungen wurden für das Generalvikariat von Rom und
für die suburbikarischen Bistümer getroffen. Die Wahl der
Bischöfe wurde dem heiligen Offizium übertragen. Der
Festigung des Diözesanverbandes und damit der Stärkung
der bischöflichen Autorität dienten die Gesetze über die
Exkardination und die Absetzbarkeit der Pfarrer, während
die Wiedereinschärfung des Privilegium fori die Autorität
und Würde des Klerus und die Freiheit der Kirche
bezweckte. Eine neue Regulierung der Festtage entsprang
den Bedürfnissen der Zeit. Die Reform des Breviergebetes
war eine kühne Neuerung, die nicht bloß der Rücksicht
auf Erleichterung dieser Pflicht gerecht wurde, sondern das
geistliche Leben der Kirche vertiefte, indem die Neuordnung
die Bedeutung des Kirchenjahres im Sinne der alten christlichen

Kirche zugrunde legte. Die Reformen der Ehegesetzgebung

sind schon oben beregt worden: es kam noch die
päpstliche Reservierung der Ehedispensen für die königlichen

Familien hinzu, die von dem Gedanken getragen
wurde, die Legitimität und damit die Autorität der Dynastien

zu schützen.
Tief einschneidend war die Reform der religiösen

Orden und des Ordensrechtes, die besonders auch die
Franziskanerfamilie betraf und ihre Einigung bezweckte.
Pius wollte die Orden für ihre Aufgabe in der Gegenwart
tüchtig machen und sie auf eine ideale Höhe erheben.
Überall drang er dabei auf Rückkehr zur ursprünglichen



442 Pius X

Regel, auf Abstellung mißbräuchlicher Gewohnheiten, auf
Geisteserneuerung, aber auch auf die Beachtung der
naturrechtlichen Freiheit der Individuen, die er in Einklang mit
der Autorität der Oberen zu bringen versuchte. Besonders
suchte er die theologische Bildung auch in den religiösen
Genossenschaften zu fördern, um sie für ihre Aufgaben in
der Kirche besser vorzubereiten.

Die größte Sorgfalt ließ er dem Klerus ange-
deihen: den Bischöfen ebenso wie den Priestern zeigte er
die Ideale ihres heiligen Amtes, so wie es die Kirchenväter

erfaßt hatten. Die Erneuerung des priesterlichen
Geistes mit der tieferen theologischen Ausbildung war der
Teil seiner Kirchenreform, den er als caput reforma-
t i o n i s betrachtete und wodurch er die Erneuerung des
christlichen Lebens in der Laienwelt erstrebte. Die Reform
der Seminarien in Italien und die Regelung der Studien
ist vorbildlich für die ganze Kirche. Neue Gesetze über
die Pflege der Predigt und Christenlehre waren wirksame
Mittel der Erneuerung. Dafür wirkten auch die von ihm
veranstalteten Zentenarfeste und die Feier von Beatifika-
tionen und Kanonisationen.

Für das soziale Leben hat er im Geiste der
leoninischeu Gesetzgebung unermeßlich viel und Großes
getan. Zunächst in Italien für die katholische
Aktion, die er unermüdlich in kirchliche Geleise leitete,
indem er die autonome christliche Demokratie streng
verurteilte und für die Aktion neue Gesetze erließ. Für das
unglückliche Frankreich tat er alles, um die Parteien zu
einigen und den Einbruch der Demokratisierung und der
damit verbundenen Entchristlichung aufzuhalten, weshalb
er auch zur Verurteilung des Sillon schreiten mußte. Endlich

auch für Deutschland und Oesterreich, wo
er durch die Enzyklika Singulari quadam die Streitigkeiten
klärte, den Interkonfessionalismus lehramtlich verurteilte.
Wenn es ihm nicht gelang, allen Widerspruch, der selbst
im Episkopat aus irrtümlicher Auffassung sich geltend
machte, zu überwinden, so hat er doch die Prinzipien
fixiert, an denen die Katholiken sich orientieren können
und damit die Basis zum Frieden gelegt.

Von der Fürsorge für die Arbeiter, für die Armen,
für die Emigranten, für das Familienleben und die
Erziehung brauchen wir nicht erst zu reden. Der Papst, der



Pius X 443

sich rühmen durfte, daß er arm geboren sei, arm gelebt
habe und arm begraben sein wollte, der für die Verwaltung
des Papsttums auf die Liebesgaben der Gläubigen
angewiesen war und sparsam sein mußte, fand doch in der fast
unerschöpflichen Caritas die Mittel zu königlicher
Freigebigkeit bei den Unglücksfällen, welche die verschiedensten

Länder trafen. Die Aufhebung der Sklaverei und
die Sorge für die Leiden der Indianer in Südamerika waren
Gegenstand seiner Anstrengungen. Der Papst, der die
Versöhnung der Kirche mit der modernen, auf nicht christlicher

Grundlage stehenden Kultur so scharf bekämpft und
verurteilt hat, — er hat den Ruhm, eine neue christliche
Kultur vorgezeichnet und ins Leben gerufen zu haben.
Was er für die Pflege der Wissenschaft getan, davon
zeugen die zahlreichen katholischen Universitäten und
sogar die nichtkatholische Universität in Aberdon konnte
sein Interesse für sie bezeugen. Das beweist auch die
Einsetzung einer eigenen Kardinalskommission für den
Fortschritt der Wissenschaften, zu deren Sekretär er den
Historiker Pastor ernannte. Die Pflege der Kunst war ihm
eine Freude : in einer anderen Zeit, wenn ihm die Mittel
zu Gebot gestanden hätten, würde er ein Mäzen im
großen Stile geworden sein. Die Kirche verdankt ihm die
Erneuerung des alten gregorianischen Gesanges und die
Reinigung der Kirchenmusik. Bemerkenswert ist auch sein
Erlaß an die Bischöfe Italiens für die Erhaltung von
Urkunden und Kunstwerken.Wir möchten endlich noch in diesem
Zusammenhang auch seine Verehrung für Dante und sein
Interesse für die Dichtungen des Felibrige Mistral erwähnen.

* **
Von den Wechselfällen der Regierung Pius X. kann

hier natürlich keine Rede sein, er erwartet seinen Biographen.

Wie jeder Papst, ist auch Pius viel verkannt worden
und die Stimmen nach seinem Tode beweisen, daß man ihn
vielfach noch nicht verstanden hat. Der kurze Überblick,
den wir geben konnten, dürfte wenigstens die alberne
Fabel widerlegen, als sei er ein zum Papst erwählter
„Landpfarrer" geblieben. Die dies sagen, wissen nicht, daß
er eine große theologische Bildung besaß und als Professor
der Theologie in Treviso sich mit jedem Theologen messen
konnte. Auch die Bezeichnung „Seelsorger" paßt in dem



444 Pius X

Sinne, wie sie ihm von liberalen Katholiken gegeben wird,
nicht auf ihn, wenn sie eine Beschränkung seiner Interessen,

seines Wirkens besagt. Man hat ihn ganz verkannt,
wenn man ihn nicht für genügend informiert und vom
Urteil seiner Umgebung abhängig hielt: so sagten wenigstens

einige Intriganten. Das Gegenteil ist wahr. Selten
war ein Papst so gut informiert wie Pius, sowohl über die
Dinge wie über die Personen : mancher Bischof hat das zu
seinem Erstaunen erfahren und er selbst hat über die
Unwissenheit vieler Organe geklagt. Leos genialer Natur
entsprach die Einsamkeit, in der er thronte. Pius war
vielleicht menschlicher und konnte sich herablassen : aber sein
unbeugsamer Wille machte, daß er Selbstherrscher blieb.

» Yon seinen Tugenden, an denen niemand gezweifelt
hat, auch nach seinem Tode nicht, brauchen wir nichts zu
sagen. Seine Venezianer, an denen er mit inniger Liebe
hing, nannten ihn „il nostro Santo". Wir hörten selbst,
wie ihn dort ein Gassenbube „papa Sarto" nannte : ein
Zeichen, daß Pius das Herz des Volkes gewonnen hatte.

Als Leo starb, war die Besorgnis groß, wer seinWerk
fortsetzen, wer die Kirche sicher durch die wachsenden Stürme
steuern könnte. Leo selbst kannte die Gefahren am besten. Und
doch hatte er den Mut nicht verloren, den der Glaube verleiht.
Die Distichen1, die er auf seinen Nachfolger verfaßte, sind
wahr geworden und bilden den schönsten Nachruf auf Pius:

Occidit: inclamant, solio deiectus, in ipso
Carcere, in aerumnis occidit ecce Leo.
Spes insana: Leo alter adest, qui sacra volentes
Iura dat in populos imperiumque tenet.

Das päpstliche Testament des zehnten Pius sind die
letzten Allokutionen im Konsistorium vom 25. und 27. Mai
dieses Jahres, worin er die äußeren und inneren Feinde der
Kirche markierte. Das Kodizill dazu ist die an alle Christen
erlassene Ermahnung kurz vor seinem Tode. Darin beklagt
er, daß es dem Papste benommen sei, als Schiedsrichter

den Weltkrieg zu verhüten. Diese Stellung
wiederzugewinnen, ist das Vermächtnis, das er dem Nachfolger
hinterließ. So schied er wie der siebente Gregor mit dem
Bewußtsein: Dilexi iustitiam et odi iniquitatem.

Wien, im Oktober 1914.

1 Leonis XIII. lnscriptiones et Carmina, Ratisbonae 1887, p. 170.


	Pius X

