
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Rubrik: Kritische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritische Besprechungen 377

Aristoteles bleiben wird, ist er instand gesetzt, dem
Philosophen auch in seinen schwierigen Spekulationen zu folgen,
wo unsere modernen Philologen versagen. So ist die deutsche
Ausgabe der aristotelischen Metaphysik von Eolfes
vorzüglich trotz der schiefen Bemerkungen von Zahlfleisch
(Jahrb. XXYII p. 267 ff.), welcher von der aristotelischen
Materie keine klare Vorstellung hat, da ihm der notwendige
Untergrund zu diesem Begriffe, nämlich der reale Unterschied

von Wesenheit und Dasein entgeht.
Vorliegende Übersetzung der Politik sei somit ebenfalls

bestens empfohlen. Eolfes lehnt auf Grund sorgfältiger
Prüfung (Einleitung VII) die ganze Umstellungshypothese
bezüglich der aristotelischen Politik ab. Anmerkungen am
Ende der Übersetzung zu den Stellen des Textes, die
entweder die Gegner für sich anrufen oder die gegen sie
angerufen werden können, erhärten diesen Standpunkt. Von
besonderer Bedeutung ist die textkritische Bemerkung am
Schluß des dritten Buches: Nach der alten lateinischen
Übersetzung bei Albertus Magnus wäre die bisher
angenommene und einzig bekannte Lesart in Zeile 1288 b 4
falsch oder zweifelhaft. Und gerade diese Lesart hat, wie
kaum ein anderer Umstand, zur Entstehung der Umstellungshypothese

beigetragen.

KRITISCHE BESPRECHUNGEN
Von Dr. JOH. ZAHLFLEISCH

1. Viktor Potempa: Der Phaidros in der Entwicklung der Ethik
nnd der Reformgedanken Piatons. Inaug. Dissertât. Breslau 1913
(Buchdruckerei der Schlesischen Volkszeitung). 8°. 68 S.

Das Vorwort besagt, daß des Verfassers Absicht dahin geht,
«auf das Ethische bei Piaton aufmerksam zu machen". Er will am
Phaidros zeigen, daß Piatons Philosophie in erster Linie Ethik ist.
Es folgt ein 48 Autoren umfassendes Literaturverzeichnis, eine
Inhaltsübersicht, innerhalb welcher eine ganz gute Analyse des Phaidros
steht, Die Einleitung beantwortet zunächst den Fragepunkt, wie man
Piatons Schriften überhaupt interpretieren soll. Und da findet sich
(p. 3) das Ergebnis, daß man Piatons Philosophie in erster Linie von
der ethischen Seite aufzufassen habe, wogegen wohl manches
einzuwenden ist. Dabei ist zu bemerken, daß es Piaton nicht nötig hatte,
die beiden Seelenteile, den vernünftigen und den unvernünftigen, zu
erwähnen, weshalb die darauf gebaute Ansicht des Verfassers fällt, daß
der Phaidros und der Staat, weil in ihnen jene Zweiteilung ausdrücklich

hervorgehoben wird, erst in später Zeit abgefaßt sein müßten.
Verfasser legt (p. 6 bis 11) die Gesichtspunkte dar, von denen aus er



378 Kritische Besprechungen

sein Thema zu behandeln gedenkt und zeigt (p. 12 ff,), daß Piaton über
das Ethische sich seine eigene Ansicht gebildet habe und daß dasselbe
in allen Dialogen im Vordergrund stehe. Doch möchte ich erwähnen,
daß wir damit in die Schwierigkeit geraten, sittlich, schön, nützlich,
gut nicht reinlich von einander scheiden zu können. Für den Verfasser
aber verrinnen die Begriffe sittlich und sozial ineinander, also daß es

nicht angeht, den 7. Platonischen Brief als Eideshelfer zu zitieren, da
in demselben nur vom Sozialpolitischen die Bede ist. Auch ist es sehr
gewagt, bei dem dialektischen Verfahren Piatons- die Begriffe des
Schönerscheinens und Schönseins, des Schönen und des Nützlichen von
einander zu trennen und nur gut und schön als äquivalent zu nehmen
(p. 19). Wenn man nämlich so vorgeht, dann ist es leicht, in alien
Dialogen eine Grundneigung des Philosophen zum Ethischen zu
erkennen. Und doch muß Verfasser z. B, p. 25 das Wissenschaftliche,
„das Sein, das die Geometer, Astronomen" usw. „erjagen", als ein
anderes Ziel denn als das Ethische in Piaton anerkennen (vgl. p. 25 f.)
Denn gerade was Verfasser (p. 27) hinsichtlich des „ethischen"
Grundcharakters des Symposion sagt, gilt wieder, daß sich nicht bloß gut
und schön, sondern auch nützlich und wissenschaftlich decken, so daß
sich eigentlich alle vier Grundoperationen des menschlichen Tuns, das
Sittliche, das Ästhetische, das Wissenschaftliche und das Gesellschaftliche

bei Piaton in eine Einheit bringen lassen, wie teilweise Verfasser
(p. 27) selbst zugibt. Es ist also leicht, für das eine und für das andere
bei Piaton Belegstellen zu finden. Sicher aber ist (p. 28) vom Verfasser
übersehen worden, daß die rpgovr/aig als Grundkraft der Seele gilt,
weshalb das Sittliche, das zu dieser Grundkraft hinzutritt, nicht als
Hauptsache anzusehen ist. Das Sittliche ist nur Hilfsmittel, um das
absolute Gut zu erreichen, gerade so wie wir an dieses Ziel unter
Beihilfe der Wissenschaften gelangen. Dieses absolute Gut ist aber,
wie aus der vom Verfasser selbst zitierten Stelle 518 C (Staat) hervorgeht,

ungefähr dasselbe, was die dscogia bei Aristoteles sein will-
Endlich, wozu bedürfte es eines philosophischen Staatsmannes, um die
Tugend zu üben, wenn es sich, wie Verfasser meint, nur um
Gesellschaftliches und Moralisches handelt? Es sind somit die in Abteilung B
nach Ansicht des Verfassers gültigen Belege für die ethische Frage
als alleiniges Problem im Phaidros nicht ganz zutreffend, Es folgt
(p. 29 bis 50) die Analyse des Phaidros. In derselben werden einige
Bemerkungen gegen die Analysen anderer Übersetzer gemacht, ohne
daß ich die Richtigkeit davon einsehe. Auch ist, ähnlich wie p. 29
auch p. 49° die Etbik des Piaton unrichtig taxiert, obwohl an der
ersteren Stelle Gelegenheit gewesen wäre, festzustellen, daß, was man
platonische Ethik nennt, ein sehr schillerndes Ding ist. Denn
Verfasser sagt dort selbst, daß z. B. die Gerechtigkeit im Staate gleichsam

in „größeren Lettern" zu finden sein dürfte.
Die letzte Abteilung „D.-Besultate" behandelt zunächst „die

Absicht des Dialogs, seinen inneren Zusammenhang und den Sinn des

Mythus". Die erotischen Beden des ersten Teiles bieten nämlich die
für die Erörterungen über die Rhetorik so notwendigen Beispiele. Daß
die Rhetorik die Hauptabsicht des Dialogs ist, daß daneben die Liebe
und die Natur der Seele des Menschen behandelt wird, sagt Verfasser
p. 53 f., hält aber dafür, daß jene Hauptabsicht eine ethische ist. Aus
diesem Grunde sei (p. 51 f.), meint Verfasser, als Beispiel der Eros



Kritische Besprechungen 379

gewählt, wobei Piaton dem Eudämonismus („echte Liebe als Quell
größten Glücks") Rechnung trage. Jedenfalls sind aber die Ausfälle
gegen die Sophisten im zweiten Teile Veranlassung genug dafür, daß
Man sich eher, wenn nicht ganz, auf die Seite Natorps stellen wird,
welcher im Phaidros ein tieferes philosophisches Thema behandelt
sehen will. Schon die Betonung der Wahrheit im Phaidros 247 C (und
beim Verfasser p. 55 f.) muß darauf führen, daß die Erwähnung der
niedrigen und der höheren Triebe um so mehr Nebensache ist, als wir
auch vom Verfasser (p. 56) betont sehen, daß die Seele im Phaidros
als der Komplex von Erkenntnis- und Strebevermögen genommen
werden muß, so daß Phaidros 247 D keine Instanz gegen diese meine
Auffassung ist, weil Verfasser (p. 563) darauf vergessen hat, daß Piaton
außer den Tugenden weiter oben das Seiende, to ov, zur Hauptsache
macht (tdovoa ôtà /qÔvov to ov âya.Tu %s y.al tjeojoovoa zâXrjfivj zQscpzzai y.zl
Da die Wahrheit als solche mit der Sittlichkeit relativ wenig zu tun
hat, so muß man Verfasser nur von diesem Standpunkt recht geben,
wenn er Sitte und Wahrheit (p. 57) in Zusammenhang bringt. Ganz
dasselbe gilt hinsichtlich der vom Verfasser als auf sittlicher Basis
aufgebaut angenommenen Stufenfolge der einzelnen Stände (p. 61).
Unter solchen Umständen muß man dagegen sein, mit dem Verfasser
(p. 62 ') anzunehmen, daß Plato, wo er von der Wahrheit spricht, in
erster Linie die ethische Wahrheit im Auge hat. Wenn Plato von den
Äedenschreibern usw. (beim Verfasser p, 627 Anfang) sagt, daß sie ein
Wissen haben müssen, wobei Verfasser meint, daß das Leute sind, die
auf dem Gebiete des Sittlichen eine Rolle spielen können, so ersieht
man die Ungewißheit und Unsicherheit der vom Verfasser vorgebrachten
These, die auch durch die Deutung von rsXeos als sittlich vollkommen8
keine Stütze erhält. Dasselbe ist zu sagen hinsichtlich der Deutung
des am Schlüsse des Dialogs stehenden kurzen Gebetes, da der Philosoph

nicht, wie Verfasser meint, um sittliche Vollkommenheit, sondern
um Trefflichkeit betet.

Mit diesen meinen Andeutungen soll jedoch der Wert der
Abhandlung nicht beeinträchtigt, es muß vielmehr hervorgehoben werden,
daß das Ganze sehr richtig disponiert und fleißig gearbeitet ist, so
daß, wer immer dem Phaidros gerecht werden will, sich mit Vorteil
der besonderen Auffassung des Verfassers als Eührerin und Leiterin
tiberlassen darf.

2. Heinrich Scharrenbroich: Nietzsches Stellung znm Eudämonismus.

Bonn. Georgi, Univ.-Buchdruckerei und Verlag 1913. 64 S.

Das Kunstwerk des Lebens, zu schaffen, liegt jedem am Herzen.
Aber so gut wie man keine genau bestimmten Regeln dafür hat, ein
Kunstwerk überhaupt ins Dasein zu rufen, ebenso gibt es auch keine
Normen allgemeingültiger Art für jene Bemühung, mit welcher sich
Unser Leben durch uns gleichsam virtuos gestaltet. Auch Nietzsche
Juußte das erfahren; denn es sind nur Schlagworte, welche er dem
lauschenden Adepten zuzurufen vermag: Übermensch, Mitleidlosigkeit,
Antieudämonismus, Verwerfung von Lust, woneben wieder der
Eudämonismus bei Nietzsche sein Haupt erhob. Dieser, vorzugsweise in
der zweiten Periode des Niatzscheschen Philosophierens sich geltend
fachend, leidet doch wieder, wie Verfasser (p. 7) bemerkt, an der
Schwierigkeit der Begriffsbestimmung bei Nietzsche; und doch geht



380 Kritische Besprechungen

Verfasser darauf aus, eine eudämonistische und eine antieudämonisti-
sche Periode hei Nietzsche zu unterscheiden. „Doch kommen Nietzsche
in jener Zeit (1876—1881) schon Zweifel an der utilitaristischen Herkunftshypothese

der Moral (WW IX 197)... Vielmehr gibt es auf allen Stufen
der Entwicklung ein besonderes und unvergleichbares, weder höheres
noch niederes, sondern eben eigentümliches Glück zu erlangen • •

(IV 102, p. 10).«
Daß aber Nietzsche in dieser Zeit etwas mehr als bloß

utilitaristische Pläne verfolgt, ergibt sich daraus, daß Nietzsche mit jenem
Utilitarismus einen Intellektualismus verbindet, der weder den Willen,
noch die Lust zum Gegenstand der moralischen Wertschätzung macht
(p. 11), wobei er davon ausgeht, daß der persönliche Nutzen auf die

Allgemeinheit wirkt (p. 10 f.). Gefühle müssen aber (und damit habe
Nietzsche dem Eudämonismus schon den Absagebrief geschrieben) nur
als von symptomatischer Bedeutung genommen werden (S. 13). I»
Wahrheit strebt der Mensch nach Macht (S. 18 f.).

Aus diesem Verhalten Nietzsches dem psychologischen Eudämonismus

gegenüber (S. 12—22) muß als Methode des ethischen
Eudämonismus, insofern dort nirgends eine feste Grundlage gewonnen
werden konnte, hier der reine Individualismus Gültigkeit erlangen
(p. 24), wozu auch Nietzsches ästhetisierende Haltung (p. 25) stimmt.
Die Veranlassung zu der herben Moral Nietzsches liegt offenbar —
abgesehen von den landläufigen Einwendungen gegen den Eudämonismus

(p. 26—30) — in der Unmöglichkeit, an der Hand der Wissenschaft
ein rationelles Universum zu begründen (p. 32 f.). Aber hiemit hat
Nietzsche wieder einem Intellektualismus sich ergeben, der uns deutlich
zeigt, wie man unter allzu großem Vertrauen auf die Wissenschaft
allein Schiffbruch leidet. Wie nahe sich auch hier die Extreme finden,
ergibt sich sonnenklar aus der „Vergleichgiltigung", welcher gegenüber

die Aufforderung Nietzsches „Halte heilig deine höchste Hoffnung !"
doch, wegen des darin liegenden Ubergewichtes von Lust und Leid,
den Nihilismus lehren sollte (p. 33). Jene herbe Moral hat allerdings
auch ihre gute Begründung in dem Satze, daß man das uns durch
das Geschick Überwiesene als bloßes Mittel zu einem höherem Zweck
gebrauchen solle (vgl. p. 34 und meine Abhandlung: „Die Gefühle als
Symptome psychischer Abnormität", Zeitschrift für Philosophie und
philosophische Kritik, Bd. 121, p. 33). Hinsichtlich der Beziehungen
Nietzsches zum Kulturfortschritt sagt Verfasser (p. 35): „Nietzsche war
Kulturpessimist". Es ist aber beides unhaltbar: weder durfte Nietzsche
der Kultur den Laufpaß geben, noch durfte er sie allzusehr begünstigen.
Aber wir sehen leicht, wie man dadurch, daß wir unsere Stellung jenseits
aller Werte, jenseits von gut und böse nehmen, allem Gegebenen ein
Schnippchen zu schlagen vermögen; denn hier gälte das Wort, daß
im Pinstern alle Kühe schwarz sind. Von diesem Standpunkte könnte
man am Ende mit Nietzsche ganz gut einverstanden sein, wenn er (p. 38)
den „Abtrünnigen" oder den, der nicht überall das Höchste will, mit
folgenden Worten, wie ein Prediger den Scheinheiligen und Utilitarier
apostrophiert : „Es ist aber eine Schmach, zu beten Du weißt es

foohl: dein feiger Teufel in dir, der gerne Hände falten und Hände
in den Schoß legen und es bequem haben möchte : dieser feige Teufel
redet dir zu, es gibt einen Gott!" Wir erkennen hieraus die schwache
Seite eines jeden Intellektualismus, um so mehr als gerade solches Ge-



Kritische Besprechungen 381

baren Nietzsches selbst wieder, trotzdem es gegen den Utilitarismus
gerichtet zu sein scheint, ihm Vorschub leistet. Und so darf man
nirgends die Hilfsmittel des Erkennens, soweit sie einmal uns gegeben
und yon der Menschheit erfunden worden sind, in den Wind schlagen.
Alles kommt auf ihre Anwendung an. Auch kommt es darauf an, wem
solche Hilfsmittel des Erkennens dargeboten werden; es hat nicht jeder
die Gabe, Spreu und Weizen zu sondern, in der Regel muß man den
guten Willen beloben. Man kann es daher gar nicht einmal eine
Verwechslung der Idee und ihrer entstellten Erscheinung in der Wirklichkeit

nennen, was Nietzsche yon der Religion und von der Moral sagt.
Der Mensch kann selbst überhaupt nicht richten. Und so kann er auch
nur ein Bild yon Seligkeit und Gottlosigkeit malen, ohne dasselbe auf
die Wirklichkeit zu übertragen. Der Intellektualismus ist auch hier der
I'eind. Ein Parteimann in der Politik kann und darf nicht anders
sprechen, als so, wie es ihm seine Devise vorschreibt. Wir sind alle in dem
Dalle, Partei ergreifen zu müssen und können daher es z. B. als
selbstverständlich gelten lassen, daß schon im Urchristentum Anklänge an
den Kommunismus vorkamen (p. 40 f.), die aber gutartiger Natur, weil
mit erlaubten Mitteln ausgestattet waren. Und so könnte man auch von
einem gutartigen und schlechten Intellektualismus sprechen. Das irdische
Wohlergehen, das dem Israeliten wünschenswert erscheint, läßt sich auch
dem Christen nicht wegdisputieren. Wie soll da der Unterschied nach
Nietzsche (p. 41) ungeheuer sein In der Tat besteht in keinem Falle
Unter den Menschen eine so große Kluft, Ausnahmen abgerechnet; und
nur wegen dieser Ausnahmen heißt es auf der Hut sein, auf daß der
Deind uns nicht unvorbereitet treffe. Und wo er uns gerüstet weiß,
getraut er sich auch nichts zu unternehmen. Das ist die Bedeutung
des Leidens im Christentum, welches daher trotzdem wieder zum
Dudämonismus führt. „Auch in der Zeit der größten Maßlosigkeit
Weiß Nietzsche der christlichen Kirche nachzurühmen, daß sie durch
das Wesentliche aller Moral, den langen Zwang, dem europäischen
Geiste seine Stärke und Beweglichkeit anzüchtete." Dieser „lange
Zwang" ist heute von der Menschheit selbst in die Hand genommen
Worden; und darin liegt ein Moment, der nicht bloß Nietzsche,
Sondern auch uns den Gedanken nahelegt, daß unsere Triebe alle,
den religiösen und den moralischen mit eingeschlossen, „in einer
gewissen natürlichen Harmonie sich auswirken". Also Gefühl in
Verbindung mit einer gewissen Vernünftigkeit! Das sei die Devise; und
damit ist auch gesagt, daß man das Wort Glück und Eudämonismus
Bumal bei seinen so verschiedenen Bedeutungen nicht aus dem Lebens-
Jüid Erkenntnislexikon wird entfernen dürfen. Auch heute geht der
2ug auf Höherentwicklung wie zur Zeit Nietzsches (vgl. Goldscheid :

•Höherentwicklung und Menschenökonomie I); wir brauchen tüchtige
Kräfte in den breiten Massen der Bevölkerung. Von einem
Übermenschen kann aber keine Rede sein, das hieße dem gesunden
Konservativismus alles Mark aussaugen. Und dann hätte Nietzsche dabei
bleiben sollen, „die Tat, die Leistung, die Schaffung der Kulturgüter"
(P- 45) für das Höchste zu erklären. Dann ist in der Tat „das Leben
schlechthin nicht Oberwert". Aber das „Leben und Wirken im Sinne
großer Geister und mit großen Zielen" ist zu bejahen (p. 47), worin
selbstverständlich auch die vom Verfasser (p. 48) gewünschte gesunde
Anpassung inbegriffen ist. Die Streitfrage, ob Nietzsche Eudämonist
°der das Gegenteil war, löst sich am einfachsten unter der Voraus-



382 Kritische Besprechungen

Setzung, daß man ganz gut das Glück des Menschen als sein Ziel
verteidigen kann, ohne damit die allseitige Tüchtigkeit desselben in den

Hintergrund zu stellen. Und insofern hat Nietzsche, abgesehen von
seinen abstrusen "Wendungen, offene Türen eingerannt. Und es ist auch
nicht abzusehen, weshalb nicht auch das „Seelenheil, etwa wie bei
den Christen," für Nietzsche (p. 52) sittliches Ziel sein könnte. Darf
ja doch das echte Christentum des Alltagsmenschen nicht von seinem
naturgemäßen Sein abgegrenzt werden. Auch im Christentum gibt es

Übermenschen, welche stets als Vorbild für die große Masse zu gelten
haben. Und daher darf man nur einen intellektualistischen Maßstab
an die Worte legen, nach denen für Nietzsche „der Vornehme um
seiner selbst willen wertvoll ist, ohne Rücksicht auf eventuelle nützliche

oder schädliche Folgen für die Gesamtheit" (p. 54). Das ist ein
idealer Standpunkt, genau so wie der, daß „der Wert eines Menschen
fortbestände", selbst wenn es niemanden gäbe, dem er zu nützen wüßte"'
Und in Hinsicht auf die Notwendigkeit, daß die Menschheit so oit
mit Feuer und Schwert geheilt werden muß, darf auch nichts gegen
die Frage eingewendet werden: „Warum könnte nicht gerade der
Mensch, von dem die verderblichsten Wirkungen ausgingen, die Spitze
der ganzen Spezies Mensch sein?" Es sind überhaupt die Folgen der
Handlungen für die Abschätzung ihrer Würde nicht maßgebend, es

muß stets etwas Ansichseiendes, also überall Unabsichtliches den
Grund abgeben (p. 55). Von diesem Standpunkt ist der Satz zu
beurteilen, welcher gegen Bentham gerichtet ist: „Der Gute handelt aus

Instinkt, nicht aus Reflexion, alles Absichtsvolle führt zur Entartung")
wobei unter dem Absichtsvollen alles Strebertum verstanden werden
muß. Das, was wir als echte Christen mit dem Motto „Gottergebenheit"

bezeichnen, insofern wir nicht uns eine gute Tat zur Ehre
rechnen und das Schlimme einfach ertragen, wird, wenn man sich des

Ausdrucks Selbstbewußtsein bedient, um das Gegenteil auszudrücken,
unter welches das stolze Bewußtsein erfüllter oder nicht erfüllter, mit
eigenen rein menschlichen Mitteln ausgeübter Pflicht fällt, fast dem

gleichkommen, was für Nietzsche in dem Satze liegt: „Es gibt nur
Pflichten, aber es darf kein Pflichtbewußtsein geben ; denn jede
Rationalisierung schwächt das Instinktleben der bedeutenden Persönlichkeit'
(p. 55). Es gibt nun einmal Leute, welchen es schwer fällt, jene Giund-
normen im Munde zu führen, die ihnen nur unter dem Deckmantel
des Schönen und Erhabenen geläufig sind. So konnte die Ansicht
unseres Verfassers entstehen, daß Nietzsche die Moral durch Ästhetik
ersetzen will, übrigens ein Vorgehen, das sich leicht aus seiner
Beschäftigung mit dem kunstliebenden Volke der alten Griechen erklärt
(vgl. p. 56). Ja, wir können sogar mit dem von Nietzsche dem
Individualismus gespendeten Vorzugslohe (p. 57) einverstanden sein, wenn
wir darunter ein Gegengewicht gegen die Faulheit der „Fabriksware"
verstehen. Daher tut auch Nietzsche daran recht, gegen den
Herdensozialismus aufzutreten (p. 58). Es sind aber heikle Probleme, welch®
in dem Schlagwort „Aristokratische Richtung im Sozialismus" v«"
borgen liegen und von denen u. a. Ludwig Stein gehandelt hat. Es

ist in der Tat richtig, daß das Ziel des reifen und vollen Mensche11

nur in einem unbekannten und ungekannten, aber wirklich vorhandene11
Ideale besteht, weshalb Verfasser unserem Philosophen nicht so
unrecht gibt, da er bemerkt (p. 61 f.): „Mit der ganzen Wucht seines
Geistes und seiner gewaltigen Sprache hat er die Menschen aus der



Kritische Besprechungen 388

,Zufriedenheit' und dem ,satten Behagen' aufgerüttelt und ihnen durch
seinen Übermenschen' ein Bild vollkommenen Menschentums vor Augen
estellt und sie aufgefordert, danach zu streben, was sie im höchsten
inne zu Menschen macht.'1 Man merkt den ehernen Schritt der Zeit!

3. Engen Rolfes: Aristoteles Politik. Neu übersetzt und mit einer
Einleitung und erklärenden Anmerkungen versehen. Der philos.
Bibliothek Band 7, Leipzig, Meiner 1912. XVI u. 324 S.

Der durch seine Übersetzung der aristotelischen Metaphysik
sehr vorteilhaft bekannte Autor liefert uns hier eine außerordentlich
tüchtige Arbeit. Seine Übertragung der Politik des Aristoteles ist
elegant und tadellos, was wohl auch dem Umstände zugeschrieben
Werden muß, daß Verfasser von der bereits übel zu grassieren
beginnenden Umsetzung der Bücher jenes Werkes energisch abgekommen
ist. Wie ich schon im Jahre 1894 in der „Österr. Gymnas. Zeitschrift"
(p. 497) gesagt habe: „Erstlich muß man die aristotelischen Zitate
und Verweisungen in dem Werke anders auffassen, als dies von den
Anhängern jener anderen Stellung der Bücher geschieht, dann zeigen
die Ausführungen über den absolut besten Staat in H und 6 so viele,
bloß durch vorgängige Erörterung in A bis Z möglich gewordene
Gedanken, daß man nicht umhin kann, die Beschreibung dieses absol ut
besten Staates nur als eine reife Frucht der in den vorausgegangenen
Büchern A bis Z entwickelten Keime zu betrachten. Und endlich sind
die Schilderungen der Mittel, diesen Idealstaat durchzuführen, in
einer Weise breit und ausführlich gehalten, daß man es für ganz
unzutreffend halten müßte, wollte man dem Aristoteles zumuten, er
habe den natürlichen Gang seiner Kritik und Untersuchung durch
eine so weitläufige und in, vom geraden Wege abseits gelegenes Detail
sich verlierende Abhandlung unterbrechen und dadurch die folgenden
Darlegungen unverständlich machen wollen." Ganz ähnlich sagt heute
Verfasser (p. 302): „Wie ein kunstgerechtes Schauspiel erfordert, daß
in ihm die Spannung wächst und kurz vor dem Ende des ganzen
Stückes ihre höchste Höhe erreicht, so pflegt auch Aristoteles seine
größeren Traktate so anzulegen, daß der entscheidende Teil gegen das
Ende zu stehen kommt", was Verfasser an den übrigen Werken des
Aristoteles nachweist, wobei es mich mit Befriedigung erfüllt, daß aus
diesem Nachweise sich ergibt, daß ich mit meiner seinerzeit im Archiv
für Geschichte der Philosophie veröffentlichten Arbeit über die
Metaphysik als über das Werk eines Autors1 recht gehabt habe. Näheres
über die Frage der Bücheranordnung in der Politik siehe bei Rolfes,
p. VI—VIII, 72, 111 f., 116, 277 Anm. 11, p. 280 Anm. 2, p. 288 Anm. 1,
p. 290 Anm. 20, p. 293 Anm. 62, p. 294f., p. 300 Anm. 1, 5, 8, p. 302f.
Anm. 1, p. 305 Anm. 19.

Inhaltsangabe (p. X—XV) und Namen- und Sachregister (p. 310
bis 323) sind mustergültig angefertigt. Ausgeblieben ist die Zahl der
Anmerkung 27 auf Seite 42, Absatz 3, Ende, die der Anmerkung 55
auf Seite 104, 4. Zeile, dann Seite 194, am Ende der 13. Zeile und
Unten Anmerkung 20.

1 Vgl. Archiv für Geschichte der Philosophie, Bd. 13.



884 Kritische Besprechungen

Im besonderen wäre zu bemerken, daß 1254 b 8 statt „Subjekt
der Gefühle", welches so klingt, als hätte hier vjzoxsi/tsvcp gestanden,
etwa die Emotionalität oder das Gefühlsvermögen gesagt werden
könnte. Die Stelle vom Platonischen Kommunismus 1261 b 16ff. hätte
wohl einer Anmerkung bedurft. Die doppelte Art von Kommunismus
hat etwa folgenden Sinn: Weiber und Güter haben die Bedeutung,
daß jedes jedem gehört, was nicht möglich ist, weil, worauf schon
jemand seine Hand gelegt hat, nicht mehr auch ein anderer besitzen
kann. Die andere Bedeutung dagegen kann durchhalten, daß nämlich
das Volksvermögen geteilt wird, wobei aber die Einmütigkeit und
Eintracht in die Brüche gehen könnte, wenn auch der andere gerade das
haben möchte, was der eine schon bekam.

Am Schlüsse des 4. Kapitels des 3, Buches wäre vielleicht ein
Hinweis auf die Relativitätstheorie des Aristoteles, welche hier wieder
glänzend sich bewährt hat, am Platze gewesen. Dann wäre vielleicht
auch die Erwähnung von Schwierigkeiten in Anmerkung 13
überflüssig gewesen und Anmerkung 17 wäre der voreilige Schluß „was
nicht sein kann" weggefallen.

Warum nicht „Absicht" statt „Tendenz" in 1312 b 3? In 1323 b 7

möchte ich hei der Übersetzung das wç besonders hervorheben, da
Aristoteles eines Vergleiches sich bedient: „Wie wenn sie ein bloßes
Werkzeug wären."

1334 b 19 wäre „Besonderheiten" oder Ähnliches statt „Habitasse"

am Platze gewesen.
Der Schluß des 6, Kapitels im 8. Buche muß einer Änderung

unterzogen werden ; „verhunzen" sagt man gewöhnlich nur von Sachen,
nicht von Personen.

Zur Schlußanmerkung möchte ich erwähnen, daß ich keinen
Grund finde, daran zu zweifeln, daß wir das vollständige Werk
Aristoteles' besitzen.

Berichtigung: Oben p, 275, Anm. 1, lies 1904 statt 1914.


	Kritische Besprechungen

