Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 1(1914)

Rubrik: Kritische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritische Besprechungen 377

Aristoteles bleiben wird, ist er instand gesetzt, dem Philo-
sophen auch in seinen schwierigen Spekulationen zu folgen,
wo unsere modernen Philologen versagen. So ist die deutsche
Ausgabe der aristotelischen Metaphysik von Rolfes vor-
ziiglich trotz der schiefen Bemerkungen von Zahlfleisch
(Jahrb, XXVII p. 267 ff.), welcher von der aristotelischen
Materie keine klare Vorstellung hat, da ihm der notwendige
Untergrund zu diesem Begriffe, némlich der reale Unter-
schied von Wesenheit und Dasein entgeht.

Vorliegende Ubersetzung der Politik sei somit eben-
falls bestens empfohlen. Rolfes lehnt auf Grund sorgfiltiger
Priifung (Einleitung VII) die ganze Umstellungshypothese
beziiglich der aristotelischen Politik ab. Anmerkungen am
Ende der Ubersetzung zu den Stellen des Textes, die ent-
weder die Gtegner fiir sich anrufen oder die gegen sie an-
gerufen werden konnen, erhdrten diesen Standpunkt. Von
besonderer Bedeutung ist die textkritische Bemerkung am
Schlufl des dritten Buches: Nach der alten lateinischen
Ubersetzung bei Albertus Magnus wire die bisher ange-
nommene und einzig bekannte Lesart in Zeile 1288 b 4
falsch oder zweifelhaft. Und gerade diese Lesart hat, wie
kaum ein anderer Umstand, zur Entstehung der Umstellungs-
hypothese beigetragen,

KRITISCHE BESPRECHUNGEN
Von Dr. JOH. ZAHLFLEISCH

1. Viktor Potempa: Der Phaidros in der Entwicklung der Ethik
und der Reformgedanken Platons. Inaug. Dissertat. Breslau 1913
(Buchdruckerei der Schlesischen Volkszeitung). 8° 68 S.

Das Vorwort besagt, dafl des Verfassers Absicht dahin geht,
wauf das Ethische bei Platon aufmerksam zu machen%. Er will am
Phaidros zeigen, dafy Platons Philosophie in erster Linie Ethik ist.
Es folgt ein 48 Autoren umfassendes Literaturverzeichnis, eine Inhalts-
Ubersicht, innerhalb welcher eine ganz gute Analyse des Phaidros
Steht, Die Einleitung beantwortet zunichst den Fragepunkt, wie man
Platons Schriften iiberhaupt interpretieren soll. Und da findet sich
(p. 8) das Ergebnis, dafl man Platons Philosophie in erster Linie von
der ethischen Seite aufzufassen habe, wogegen wohl manches einzu-
wenden ist. Dabei ist zu bemerken, dafl es Platon nicht nétig hatte,
die beiden Seelenteile, den verniinftigen und den unverniinftigen, zu
érwithnen, weshalb die darauf gebaute Ansicht des Verfassers fillt, daf
der Phaidros und der Staat, weil in ihnen jene Zweiteilung ausdriick-
lich hervorgehoben wird, erst in spiiter Zeit abgefat sein mtifiten,

erfasser legt (p. 6 bis 11) die Gesichtspunkte dar, von denen aus er



378 Kritische Besprechungen

sein Thema zu behandeln gedenkt und zeigt (p. 12ff.), dafy Platon iiber
das Ethische sich seine eigene Ansicht gebildet habe und daf} dasselbe
in allen Dialogen im Vordergrund stehe. Doch méchte ich erwihnen,
dafl wir damit in die Schwierigkeit geraten, sittlich, schon, niitzlich,
gut nicht reinlich von einander scheiden zu kénnen. Fiir den Verfasser
aber verrinnen die Begriffe sittlich und sozial ineinander, also daf} es
nicht angeht, den 7. Platonischen Brief als Eideshelfer zu zitieren, da
in demselben nur vom Sozialpolitischen die Rede ist. Auch ist es sehr
gewagt, bei dem dialektischen Verfahren Platons die Begriffe des Schon-
erscheinens und Schonseins, des Schénen und des Niitzlichen wvon
einander zu trennen und nur gut und schén als lquivalent zu nehmen
(p- 19). Wenn man nimlich so vorgeht, dann ist es leicht, in allen
Dialogen eine Grundneigung des Philosophen zum Ethischen zu er-
kennen, Und doch mufd Verfasser z. B. p. 26 das Wissenschaftliche,
,das Sein, das die Geometer, Astronomen“ usw. ,erjagen“, als ein
anderes Ziel denn als das Ethische in Platon anerkennen (vgl. p. 25f.).
Denn gerade was Verfasser (p. 27) hinsichtlich des ,ethischen“ Grund-
charakters des Symposion sagt, gilt wieder, dafl sich nicht blof} gut
und schén, sondern auch niitzlich und wissenschaftlich decken, so daf3
sich eigentlich alle vier Grundoperationen des menschlichen Tuns, das
Sittliche, das Asthetische, das Wissenschaftliche und das Gesellschaft-
liche bei Platon in eine Einheit bringen lassen, wie teilweise Verfasser
(p. 27) selbst zugibt. Es ist also leicht, fiir das eine und fiir das andere
bei Platon Belegstellen zu finden, Sicher aber ist (p. 28) vom Verfasser
iibersehen worden, dafl die @govnorc als Grundkraft der Seele gilt,
weshalb das Sittliche, das zu dieser Grundkraft hinzutritt, nicht als
Hauptsache anzusehen ist. Das Sittliche ist nur Hilfsmittel, um das
absolute Gut zu erreichen, gerade so wie wir an dieses Ziel unter
Beihilfe der Wissenschaften gelangen. Dieses absolute Gut ist aber,
wie aus der vom Verfasser selbst zitierten Stelle 518 C (Staat) hervor-
geht, ungefihr dasselbe, was die dswola bei Aristoteles sein will.
Endlich, wozu bediirfte es eines philosophischen Staatsmannes, um die
Tugend zu iiben, wenn es sich, wie Verfasser meint, nur um Gesell-
schaftliches und Moralisches handelt? Es sind somit die in Abteilung B
nach Ansicht des Verfassers giiltigen Belege fiir die ethische Frage
als alleiniges Problem im Phaidros nicht ganz zutreffend. Es folgt
(p. 29 bis 60) die Analyse des Phaidros. In derselben werden einige
Bemerkungen gegen die Analysen anderer Ubersetzer gemacht, ohne
dafl ich die Richtigkeit davon einsehe. Auch ist, @hnlich wie p. 29"
auch p. 49° die Ethik des Platon unrichtig taxiert, obwohl an der
ersteren Stelle Gelegenheit gewesen wiire, festzustellen, dafi, was man
platonische Ethik nennt, ein sehr schillerndes Ding ist. Denn Ver-
fasser sagt dort selbst, dafl z. B. die Gerechtigkeit im Staate gleich-
sam in ,grofleren Lettern* zu finden sein diirfte.

Die letzte Abteilung ,D.-Resultate behandelt zunichst ,die
Absicht des Dialogs, seinen inneren Zusammenhang und den Sinn des
Mythus“., Die erotischen Reden des ersten Teiles bieten némlich die
fir die Erérterungen iiber die Rhetorik so notwendigen Beispiele. Daf
die Rhetorik die Hauptabsicht des Dialogs ist, daf daneben die Liebe
und die Natur der Seele des Menschen behandelt wird, sagt Verfasser
p. B3 £, hilt aber dafiir, dafy jene Hauptabsicht eine ethische ist. Aus
diesem Grunde sei (p. 61f.), meint Verfasser, als Beispiel der Eros



Kritische Besprechungen 379

gewihlt, wobei Platon dem Euddmonismus (,echte Liebe als Quell
grofiten Glicks*) Rechnung trage. Jedenfalls sind aber die Ausfille
gegen die Sophisten im zweiten Teile Veranlassung genug dafiir, dafy
lan sich eher, wenn nicht ganz, auf die Seite Natorps stellen wird,
welcher im Phaidros ein tieferes philosophisches Thema behandelt
sehen will, Schon die Betonung der Wahrheit im Phaidros 247 C (und
beim Verfasser p. 55f.) mufy darauf fithren, dafl die Erwihnung der
niedrigen und der héheren Triebe um so mehr Nebensache ist, als wir
auch vom Verfasser (p. b6) betont sehen, dafl die Seele im Phaidros
als der Komplex von Erkenntnis- und Strebevermdgen genommen
werden mufl, so dafy Phaidros 247 D keine Instanz gegen diese meine
Auffassung ist, weil Verfasser (p. 56 °) darauf vergessen hat, daf3 Platon
aufler den Tugenden weiter oben das Seiende, 76 3», zur Hauptsache
Wacht (idovioa i@ yodvov 76 oy ayaxd e xat Dewpoboo ralydi toéperar xtl ).
Da die Wahrheit als solche mit der Sittlichkeit relativ wenig zu tun
hat, so mufl man Verfasser nur von diesem Standpunkt recht geben,
Wwenn er Sitte und Wahrheit (p. 57) in Zusammenhang bringt. Ganz
dasselbe gilt hinsichtlich der vom Verfasser als auf sittlicher Basis
aufgebaut angenommenen Stufenfolge der einzelnen Stinde (p. 61).

nter solchen Umstinden mufl man dagegen sein, mit dem Verfasser
(p. 627) anzunehmen, dafy Plato, wo er von der Wahrheit spricht, in
orster Linie die ethische Wahrheit im Auge hat. Wenn Plato von den
Redenschreibern usw. (beim Verfasser p. 627 Anfang) sagt, daf} sie ein

issen haben miissen, wobei Verfasser meint, dafy das Leute sind, die
auf dem Gebiete des Sittlichen eine Rolle spielen kénnen, so ersieht
man die Ungewif3heit und Unsicherheit der vom Verfasser vorgebrachten

hese, die auch durch die Deutung von zélsos als sittlich vollkommen ®
keine Stiitze erhiilt, Dasselbe ist zu sagen hinsichtlich der Deutung
des am Schlusse des Dialogs stehenden kurzen Gebetes, da der Philo-
Soph nicht, wie Verfasser meint, um sittliche Vollkommenheit, sondern
um Trefflichkeit betet.

Mit diesen meinen Andeutungen soll jedoch der Wert der Ab-
handlung nicht beeintrichtigt, es mufd vielmehr hervorgehoben werden,
daf} das Ganze sehr richtig disponiert und fleifdig gearbeitet ist, so
daf}, wer immer dem Phaidros gerecht werden will, sich mit Vorteil
der besonderen Auffassung des Verfassers als Fithrerin und Leiterin
Uberlassen darf.

2. Heinrich Scharrenbroich: Nietzsches Stellung zum Eudimo-
nismus. Bonn, Georgi, Univ.-Buchdruckerei und Verlag 1918. 64 S.

Das Kunstwerk des Lebens, zu schaffen, liegt jedem am Herzen.

Aber so gut wie man keine genau bestimmten Regeln dafiir hat, ein
Kunstwerk tiberhaupt ins Dasein zu rufen, ebenso gibt es auch keine
ormen allgemeingiiltiger Art fir jene Bemiihung, mit welcher sich

Unser Leben durch uns gleichsam virtuos gestaltet., Auch Nietzsche
mufite das erfahren; denn es sind nur Schlagworte, welche er dem
lauschenden Adepten zuzurufen vermag: Ubermensch, Mitleidlosigkeit,
Antieuddmonismus, Verwerfung von Lust, woneben wieder der Eu-
dmonismus bei Nietzsche sein Haupt erhob. Dieser, vorzugsweise in

der zweiten Periode des Nistzscheschen Philosophierens sich geltend
Machend, leidet doch wieder, wie Verfasser (p.7) bemerkt, an der
Schwierigkeit der Begriffshestimmung bei Nietzsche; und doch geht



380 Kritische Besprechungen

Verfasser darauf aus, eine euddmonistische und eine antieudimonisti-
sche Periode bei Nietzsche zu unterscheiden. ,Doch kommen Nietzsche
in jener Zeit (1876 —1881) schon Zweifel an der utilitaristischen Herkunfts-
hypothese der Moral (WW IX 197)... Vielmehr gibt es auf allen Stufen
der Entwicklung ein besonderes und unvergleichbares, weder hoheres
noch niederes, sondern eben eigentiimliches Gliick zu erlangen . .-
(IV 102, p. 10).4

Daf} aber Nietzsche in dieser Zeit etwas mehr als blof} utili-
taristische Pline verfolgt, ergibt sich daraus, daf Nietzsche mit jenem
Utilitarismus einen Intellektualismus verbindet, der weder den Willen,
noch die Lust zum Gegenstand der moralischen Wertschéitzung macht
(p. 11), wobei er davon ausgeht, daB der persénliche Nutzen auf die
Allgemeinheit wirkt (p. 10f.). Gefiihle miissen aber (und damit habe
Nietzsche dem Eudédmonismus schon den Absagebrief geschrieben) nur
als von symptomatischer Bedeutung genommen werden (S.13). In
‘Wahrheit strebt der Mensch nach Macht (S. 18 £.).

Aus diesem Verhalten Nietzsches dem psychologischen Eudimo-
nismus gegeniiber (S.12—22) mufll als Methode des ethischen Eu-
démonismus, insofern dort nirgends eine feste Grundlage gewonnen
werden konnte, hier der reine Individualismus Giiltigkeit erlangen
(p. 24), wozu auch Nietzsches idsthetisierende Haltung (p. 25) stimmt.
Die Veranlassung zu der herben Moral Nietzsches liegt offenbar —
abgesehen von den landliufigen Einwendungen gegen den Eudimonis-
mus (p. 26—80) — in der Unméglichkeit, an der Hand der Wissenschaft
ein rationelles Universum zu begriinden (p.32f). Aber hiemit hat
Nietzsche wieder einem Intellektualismus sich ergeben, der uns deutlich
zeigt, wie man unter allzu grofiem Vertrauen auf die Wissenschaft
allein Schiffbruch leidet. Wie nahe sich auch hier die Extreme finden,
ergibt sich sonnenklar aus der ,Vergleichgiltigung®, welcher gegen-
tiber die Aufforderung Nietzsches ,Halte heilig deine hochste Hoffnung!”
doch, wegen des darin liegenden Ubergewichtes von Lust und Leid,
den Nihilismus lehren sollte (p. 83). Jene herbe Moral hat allerdings
auch ihre gute Begriindung in dem Satze, dafl man das uns durchb
das Geschick Uberwiesene als blofles Mittel zu einem hdherem Zweck
gebrauchen solle (vgl. p. 34 und meine Abhandlung: ,Die Gefiihle als
Symptome psychischer Abnormitit®, Zeitschrift fiir Philosophie und
philosophische Kritik, Bd. 121, p, 83). Hinsichtlich der Beziehungen
Nietzsches zum Kulturfortschritt sagt Verfasser (p.35): ,Nietzsche war
Kulturpessimist®. Es ist aber beides unhaltbar: weder durfte Nietzsche
der Kultur den Laufpafd geben, noch durfte er sie allzusehr begiinstigen.
Aber wir sehen leicht, wie man dadurch, dafl wir unsere Stellung jenseits
aller Werte, jenseits von gut und bése nehmen, allem Gegebenen ein
Schnippchen zu schlagen vermdgen; denn hier gilte das Wort, daf
im Finstern alle Kithe schwarz sind. Von diesem Standpunkte k&nnte
man am Ende mit Nietzsche ganz gut einverstanden sein, wenn er (p. 35)
den ,Abtriinnigen* oder den, der nicht iiberall das Hochste will, mit
folgenden Worten, wie ein Prediger den Scheinheiligen und Utilitarier
apostrophiert : ,Es ist aber eine Schmach, zu beten! ... Du weildt 5
Wohl: dein feiger Teufel in dir, der gerne Hinde falten und Hiinde
in den Schof} legen und es bequem haben méchte: dieser feige Teufel
redet dir zu, es gibt einen Gott!“ Wir erkennen hieraus die schwache
Seite eines jeden Intellektualismus, um so mehr als gerade solches Ge-



Kritische Besprechungen 381

baren Nietzsches selbst wieder, trotzdem es gegen den Utilitarismus
gerichtet zu sein scheint, ihm Vorschub leistet, Und so darf man
hirgends die Hilfsmittel des Erkennens, soweit sie einmal uns gegeben
und von der Menschheit erfunden worden sind, in den Wind schlagen.
Alles kommt auf ihre Anwendung an. Auch kommt es darauf an, wem
Solche Hilfsmittel des Erkennens dargeboten werden; es hat nicht jeder
die Gabe, Spreu und Weizen zu sondern, in der Regel mufl man den
guten Willen beloben. Man kann es daher gar nicht einmal eine Ver-
wechslung der Idee und ihrer entstellten Erscheinung in der Wirklich-
keit nennen, was Nietzsche von der Religion und von der Moral sagt.
Der Mensch kann selbst iiberhaupt nicht richten. Und so kann er auch
hur ein Bild von Seligkeit und Gottlosigkeit malen, ohne dasselbe auf
die Wirklichkeit zu tibertragen. Der Intellekvualismus ist auch hier der
Feind, Ein Parteimann in der Politik kann und darf nicht anders
Sprechen, als so, wie es ihm seine Devise vorschreibt, Wir sind alle in dem
Falle, Partei ergreifen zu miissen und kénnen daher es z. B. als selbst-
Verstiindlich gelten lassen, dafl schon im Urchristentum Ankldnge an
de.n Kommunismus vorkamen (p. 40 f.), die aber gutartiger Natur, weil
mit erlaubten Mitteln ausgestattet waren. Und so kénnte man auch von
®inem gutartigen und schlechten Intellektualismus sprechen. Das irdische

ohlergehen, das dem Israeliten wiinschenswert erscheint, 143t sich auch
dem Christen nicht wegdisputieren. Wie soll da der Unterschied nach
Nietzsche (p. 41) ungeheuer sein? In der Tat besteht in keinem Falle
unter den Menschen eine so grof3e Kluft, Ausnahmen abgerechnet; und
hur wegen dieser Ausnahmen heifit es auf der Hut sein, auf dafd der
eind uns nicht unvorbereitet treffe. Und wo er uns geriistet weif3,
getraut er sich auch nichts zu unternehmen. Das ist die Bedeutung
des Leidens im Christentum, welches daher trotzdem wieder zum
uddmonismus fithrt. ,Auch in der Zeit der gréfiten Mafilosigkeit
Weifl Nietzsche der christlichen Kirche nachzurtihmen, daf} sie durch
das Wesentliche aller Moral, den langen Zwang, dem europiischen
Geiste seine Stirke und Beweglichkeit anziichtete.“ Dieser ,lange
wang® ist heute von der Menschheit selbst in die Hand genommen
Worden; und darin liegt ein Moment, der nicht blofd Nietzsche,
Sondern auch uns den Gedanken nahelegt, dafl unsere Triebe alle,
en religitsen und den moralischen mit eingeschlossen, ,in einer
Seéwissen natiirlichen Harmonie sich auswirken®. Also Gefiihl in Ver-
Indung mit einer gewissen Verniinftigkeit! Das sei die Devise; und
damit ist auch gesagt, dal man das Wort Gliick und Eudimonismus
Zumal bei seinen so verschiedenen Bedeutungen nicht aus dem Lebens-
und Erkenntnislexikon wird entfernen diirfen. Auch heute geht der
ug auf Hoherentwicklung wie zur Zeit Nietzsches (vgl. Goldscheid:
Oherentwicklung und MenschenSkonomie I); wir brauchen tiichtige
rifte in den breiten Massen der Bevilkerung. Von einem Uber-
Menschen kann aber keine Rede sein, das hief3e dem gesunden Kon-
Servativismus alles Mark aussaugen. Und dann hitte Nietzsche dabei
leiben sollen, ,die Tat, die Leistung, die Schaffung der Kulturgiiter®
P. 45) fiir das Hochste zu erkldren. Dann ist in der Tat ,das Leben
Schlechthin nicht Oberwert“. Aber das ,Leben und Wirken im Sinne
8rofler Geister und mit groflen Zielen“ ist zu bejahen (p. 47), worin
Selbstverstindlich auch die vom Verfasser (p.48) gewiinschte gesunde
Npagsung inbegriffen ist. Die Streitfrage, ob Nietzsche Eudimonist
oder das Gegenteil war, 1dst sich am einfachsten unter der Voraus-



382 Kritische Besprechungen

I

setzung, dafl man ganz gut das Gliick des Menschen als sein Ziel ver-
teidigen kann, ohne damit die allseitige Tiichtigkeit desselben in den
Hintergrund zu stellen. Und insofern hat Nietzsche, abgesehen von
seinen abstrusen Wendungen, offene Tiiren eingerannt. Und es ist auch
nicht abzusehen, weshalb nicht auch das ,Seelenheil, etwa wie bel
den Christen,* fiir Nietzsche (p. 52) sittliches Ziel sein konnte. Darf
ja doch das echte Christentum des Alltagsmenschen nicht von seinem
naturgemiiflen Sein abgegrenzt werden. Auch im Christentum gibt es

bermenschen, welche stets als Vorbild fiir die grof3e Masse zu gelten
haben. Und daher darf man nur einen intellektualistischen Maf3stab
an die Worte legen, nach denen fiir Nietzsche ,der Vornehme um
seiner selbst willen wertvoll ist, ohne Riicksicht auf eventuelle niitz-
liche oder schiidliche Folgen fiir die Gesamtheit* (p. 54). Das ist ein
idealer Standpunkt, genau so wie der, daf} ,der Wert eines Menschen
fortbestéinde”, selbst wenn es niemanden giibe, dem er zu niitzen wiifdte“.
Und in Hinsicht auf die Notwendigkeit, daf} die Menschheit so oft
mit Feuer und Schwert geheilt werden mufi, darf auch nichts gegen
die Frage eingewendet werden: ,Warum konnte nicht gerade der
Mensch, von dem die verderblichsten Wirkungen ausgingen, die Spitze
der ganzen Spezies Mensch sein?* Es sind iiberhaupt die Folgen der
Handlungen fiir die Abschidtzung ihrer Wiirde nicht maf3gebend, €S
mufd stets etwas Ansichseiendes, also tiberall Unabsichtliches den
Grund abgeben (p. 56). Von diesem Standpunkt ist der Satz zu be-
urteilen, welcher gegen Bentham gerichtet ist: ,,Der Gute handelt aus
Instinkt, nicht aus Reflexion, alles Absichtsvolle fithrt zur Entartung®
wobei unter dem Absichtsvollen alles Strebertum verstanden werden
mufl. Das, was wir als echte Christen mit dem Motto ,Gottergeben-
heit“ bezeichnen, insofern wir nicht uns eine gute Tat zur Ehre
rechnen und das Schlimme einfach ertragen, wird, wenn man sich des
Ausdrucks Selbstbewufitsein bedient, um das Gegenteil auszudriicken,
unter welches das stolze Bewuftsein erfiillter oder nicht erfiillter, mit
eigenen rein menschlichen Mitteln ausgetibter Pflicht fillt, fast dem
gleichkommen, was fiir Nietzsche in dem Satze liegt: ,Es gibt nur
Pflichten, aber es darf kein Pflichtbewuf3tsein geben; denn jede Ratio-
nalisierung schwiicht das Instinktleben der bedeutenden Persénlichkeit”
(p. 65). Es gibt nun einmal Leute, welchen es schwer tillt, jene Grund-
normen im Munde zu fithren, die ihnen nur unter dem Deckmante
des Schonen und Erhabenen geliufig sind. So konnte die Ansich®
unseres Verfassers entstehen, daf} Nietzsche die Moral durch Asthetik
ersetzen will, tibrigens ein Vorgehen, das sich leicht aus seiner Be-
schiiftigung mit dem kunstliebenden Volke der alten Griechen erklir?
(vgl. p. B6). Ja, wir kénnen sogar mit dem von Nietzsche dem Indivl-
dualismus gespendeten Vorzugslobe (p. 57) einverstanden sein, wen?
wir darunter ein Gegengewicht gegen die Faulheit der ,Fabriksware”
verstehen, Daher tut auch Nietzsche daran recht, gegen den Herden-
sozialismus aufzutreten (p.58). Es sind aber heikle Probleme, welch®
in dem Schlagwort ,Aristokratische Richtung im Sozialismus“ ver
borgen liegen und von denen u, a. Ludwig Stein gehandelt hat. Es
ist in der Tat richtig, daB das Ziel des reifen und vollen Mensche®
nur in einem unbekannten und ungekannten, aber wirklich vorhandene?
Ideale besteht, weshalb Verfasser unserem Philosophen nicht so up”
recht gibt, da er bemerkt (p. 61f): ,Mit der ganzen Wucht seiné®
Geistes und seiner gewaltigen Sprache hat er die Menschen aus der



Kritische Besprechungen 383

yZufriedenheit* und dem ,satten Behagen‘ aufgeriittelt und ihnen durch
seinen ,Ubermenschen’ ein Bild vollkommenen Menschentums vor Augen
gestellt und sie aufgefordert, danach zu streben, was sie im hochsten

inne zu Menschen macht,* Man merkt den ehernen Schritt der Zeit!

3. Eugen Rolfes: Aristoteles Politik. Neu iibersetzt und mit einer
Einleitung und erkldrenden Anmerkungen versehen. Der philos,
Bibliothek Band 7, Leipzig, Meiner 1912. XVI u. 324 S,

Der durch seine Ubersetzung der aristotelischen Metaphysik
sehr vorteilhaft bekannte Autor liefert uns hier eine aufierordentlich
tlichtige Arbeit. Seine Ubertragung der Politik des Aristoteles ist
elegant und tadellos, was wohl auch dem Umstande zugeschrieben
werden mufl, dafl Verfasser von der bereits {ibel zu grassieren be-
ginnenden Umsetzung der Biicher jenes Werkes energisch abgekommen
1st, Wie ich schon im Jahre 1894 in der ,Osterr, Gymnas, Zeitschrift*
(p. 497) gesagt habe: ,Erstlich mufl man die aristotelischen Zitate
und Verweisungen in dem Werke anders auffassen, als dies von den
Anhiingern jener anderen Stellung der Biicher geschieht, dann zeigen
die Ausfithrungen tiber den absolut besten Staat in H und © so viele,
blo} durch vorgingige Erorterung in 4 bis Z moglich gewordene
Gedanken, dafl man nicht umhin kann, die Beschreibung dieses absol ut
besten Staates nur als eine reife Frucht der in den vorausgegangenen
Biichern 4 bis Z entwickelten Keime zu betrachten. Und endlich sind
die Schilderungen der Mittel, diesen Idealstaat durchzufiihren, .., in
einer Weise breit und ausfiihrlich gehalten, daf3 man es fiir ganz un-
zutreffend . .. halten miif3te, wollte man dem Aristoteles zumuten, er
habe den natiirlichen Gang seiner Kritik und Untersuchung ... durch
eine so weitldufige und in, vom geraden Wege abseits gelegenes Detail
Sich verlierende Abhandlung unterbrechen und dadurch die folgenden
Darlegungen unverstindlich machen wollen.“ Ganz dhnlich sagt heute
Verfasser (p. 802): ,,Wie ein kunstgerechtes Schauspiel erfordert, dafd
in jhm die Spannung wichst und kurz vor dem Ende des ganzen
Stiickes ihre hochste Hohe erreicht, so pflegt auch Aristoteles seine
grofieren Traktate so anzulegen, dafl der entscheidende Teil gegen das
Ende zu stehen kommt“, was Verfasser an den iibrigen Werken des
Aristoteles nachweist, wobei es mich mit Befriedigung erfiillt, daf} aus
diesem Nachweise sich ergibt, dafl ich mit meiner seinerzeit im Archiv
fiir Geschichte der Philosophie verdffentlichten Arbeit iiber die Meta-
bhysik als tiber das Werk eines Autors' recht gehabt habe. Niheres
Uber die Frage der Biicheranordnung in der Politik siehe bei Rolfes,
p. VI—-VIII, 72, 111£,, 116, 277 Anm. 11, p. 280 Anm. 2, p. 288 Anm. 1,
P. 290 Anm, 20, p. 293 Anm. 62, p. 294f, p. 800 Anm. 1, 5, 8, p. 802f,
Anm, 1, p. 306 Anm. 19,

Inhaltsangabe (p. X—XV) und Namen- und Sachregister (p. 310
bis 828) sind mustergiiltig angefertigt. Ausgeblieben ist die Zahl der
Anmerkung 27 auf Seite 42, Absatz 3, Ende, die der Anmerkung 56
auf Seite 104, 4, Zeile, dann Seite 194, am Inde der 18, Zeile und
Unten Anmerkung 20,

' Vgl. Archiv fiir Geschichte der Philosophie, Bd. 13.



384 Kritische Besprechungen

——

Im besonderen wiire zu bemerken, daf} 1254 b 8 statt ,Subjekt
der Gefiihle“, welches so klingt, als hitte hier dmoxswuévey gestanden,
etwa die Emotionalitit oder das Gefithlsvermogen gesagt werden
konnte. Die Stelle vom Platonischen Kommunismus 1261 b 16ff. hitte
wohl einer Anmerkung bedurft. Die doppelte Art von Kommunismus
hat etwa folgenden Sinn: Weiber und Giiter haben die Bedeutung;
dafl jedes jedem gehort, was nicht méglich ist, weil, worauf schon
jemand seine Hand gelegt hat, nicht mehr auch ein anderer besitzen
kann. Die andere Bedeutung dagegen kann durchhalten, dafy nimlich
das Volksvermdgen geteilt wird, wobei aber die Einmiitigkeit und Ein-
tracht in die Briiche gehen kénnte, wenn auch der andere gerade das
haben mdchte, was der eine schon bekam.

Am Schlusse des 4. Kapitels des 3. Buches wiire vielleicht ein
Hinweis auf die Relativititstheorie des Aristoteles, welche hier wieder
glinzend sich bewihrt hat, am Platze gewesen, Dann wiire vielleicht
auch die Erwihnung von Schwierigkeiten in Anmerkung 18 iiber-
flissig gewesen und Anmerkung 17 wire der voreilige Schlufi ,was
nicht sein kann“ weggefallen,

Warum nicht ,, Absicht* statt ,Tendenz“ in 1812 b 8? In 1828 b 7
méchte ich bei der Ubersetzung das @¢ besonders hervorheben, da
Aristoteles eines Vergleiches sich bedient: ,,Wie wenn si¢ ein blofies
Werkzeug wiren.“ .

1834 b 19 wiire ,Besonderheiten* oder Ahnliches statt ,Habi-
tusse® am Platze gewesen. .

Der Schlufy des 6. Kapitels im 8. Buche muf} einer Anderung
unterzogen werden; , verhunzen* sagt man gewdhnlich nur von Sachen,
nicht von Personen.

Zur Schluflanmerkung mdchte ich erwidhnen, dafl ich keinen
Grund finde, daran zu zweifeln, dafl wir das vollstiindige Werk Ari-
stoteles’ besitzen.

Berichtigung: Oben p., 2756, Anm. 1, lies 1904 statt 1914.



	Kritische Besprechungen

