
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Aristotelica

Autor: Gredt, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


368 Aristotelica

Der Körper hat als accidens Quantität, welche im

Maße, und Qualität, welche in der Fafbe liegt ; er wird
durch Raum und Zeit bewegt, darum erkennt er nicht,
sondern wird erkannt.

Die Seele hat als accidens Qualität, welche in Wissenschaft

und Tugend besteht. Die rationes discipliuarum,
welche ewig und ohne Seele nicht sein können, sind der

Grund für die Unsterblichkeit der Seele. Sie wird zeitlich
bewegt, setzt aber den Körper in räumliche Bewegung,
d. h. sie wird erkannt und erkennt. Es dürfte diesen
Unterscheidungen der pythagoreische Satz zugrunde liegen vom
schöpferischen und erkennenden yeœpsTpsîv. Vide erg°
anima humana, quam magnum bonum sis, dum de cor-

poribus iudicas, dum et rationi coniungeris, dum aeternae
veritatis fis particeps.

(Fortsetzung folgt.)

ARISTOTELICA
Von P. Dr. JOSEPH GREDT, 0. S. B.

1. Aristoteles Lehre vom Ursprung des
menschlichen Geistes

Von Franz Brentano. Leipzig, Veit & Comp. 1911. VIII u. 165 S.

Im Jahre 1882 veröffentlichte Fr. Brentano in de»

Sitzungsberichten der Wiener Akademie seine Abhandlung
„Über den Kreatianismus des Aristoteles". Eine Gegenschrift
von Zeller erfolgte noch im selben Jahre in den Abhandlungen

der Berliner Akademie. Vorliegende Schrift Brentanos
ist in ihrem ersten Teil (p. 1—38) „Sechs Untersuchung^
zum Nachweis des Kreatianismus als aristotelische Lehre
ein wesentlich unveränderter Abdruck der Schrift von 1882.

Der zweite, bei weitem umfangreichere Teil (p. 39—165)»

gibt „Die Einwände von Eduard Zeller und ihre durch*
gängige Widerlegung".

„Aristoteles lehrt an keiner Stelle die Präexistenz des

Nus klar und unzweideutig" (p. 9 u. 41). — So ist keineswegs

notwendig die Präexistenz ausgesprochen durch Üe

Anima III, 5. 430 a 23 : Kai touto (d. h. der Nus) pôv°v
àtiâvatov xal àtdiov. Denn das äcdtov bedeutet keineswegs
notwendig die ewige Präexistenz, sondern kann sehr wohl ah

synonym mit âûavaroç genommen werden, ähnlich wie d»s



Aristotelica 369

dvaiksêpoç neben dem â&âvazoç im platonischen Phädon
(K. 56). Der Zusatz aber oij pvrjpoveuopev usw. gibt nur der
Tatsache Ausdruck, daß eine bereits erworbene Erkenntnis
uns oft wieder verloren geht, trotzdem der Nus inkorruptibel
ist, da er in diesem sterblichen Leben im Denken von der
Phantasie, vom voûç izalhjzcxbç abhängig. Uber den voûç
na&7]Tixoç hier vergleiche man Brentano, „Psychologie des
Aristoteles" (p. 208 f.). Ebenso Rolfes, „Des Aristoteles
Schrift über die Seele" (p. 183) : Sowohl der tätige als auch
der aufnehmende Verstand werden ausdrücklich als ànabeïç
bezeichnet, können also nicht unter dem voûç TtabTjzixbç
begriffen sein. Das Wort voûç aber gebraucht Aristoteles auch
anderwärts in weiterer Bedeutung von der Phantasie (vgl.
De Anima III. 9. 433 a 10). Nach Rolfes a. a. 0. (p. 184)
ist genauer der voûc nabrjztxoç die Phantasie insofern sie
mit dem voûç, der Denkkraft, verbunden ist und diesem hilft
das dcavoecabai, das Nachdenken, jene nur im irdischen Leben
vorkommende Verstandestätigkeit, zu bewerkstelligen.

Auch aus De generatione animal. II. 3. 736 a 31 läßt
sich nicht erschließen, daß Aristoteles die Präexistenz des
Nus behauptet habe. Es wird dort die Frage nach dem
Ursprung des Nus aufgeworfen. Darauf heißt es, daß der
Nus nicht durch die körperliche Zeugung entstehe, wie die
übrigen Seelenteile, sondern von draußen in den Leib
hineinkomme ßeinezat de rbv voûv povov bôpabev enètoiévai). Hieraus
kann man aber die Präexistenz nicht erschließen. Denn auch
dann, „wenn Aristoteles den Nus nicht als präexistierend
dachte, aber annahm, daß er, im Gegensatz zu den niederen
Seelenteilen, welche sich aus der Materie entwickeln, durch
eine unmittelbare Einwirkung der göttlichen Schöpferkraft
dem Fötus eingefügt werde, so scheint der Ausdruck bôpabev
ebensowohl am Platz" (p. 14 f.). — Aristoteles stellt a. a. 0.
eine dreifache Alternative auf: Entweder präexistiert keine
Seele (bzw. kein Seelenteil), oder aber alle präexistieren,
oder einige präexistieren, andere nicht. Dann schließt er
das zweite Glied aus, weil die vegetative und sensitive Seele
vollständig Akt des Körpers und somit ohne den Körper
nicht denkbar ist. Diese Seelen können daher nicht
präexistieren. Und, fügt er hinzu, sie können auch nicht von
draußen in den Fötus hineinkommen ("Oocov yâp èazcv d.pymv
*] èvépyeca awpaztxrj, drjhov ôzt zauzaç äveu ocupazoç ââôvazov
ûnàpyetv, oiov ßadi^etv aveu Ttoodiv • maze xai itupo.bev eiatévat

Divus Thomas I. (Jahrbnoh für Philosophie etc. XXVIII.) 24



370 Aristotelioa

àôôvarov). Daß man auch aus diesem Gedankengang noch
nicht schließen könne, Aristoteles sehe das ttôpaiïev eîaiévat
an als mit dem npoundp^etv notwendig verknüpft, wie Zeller
meint, führt Brentano treffend aus. — Hiezu jedoch eine
Bemerkung. Es gibt dennoch eine Präexistenz, die mit dem
„Von-draußen-kommen" ganz notwendig verknüpft ist, zwar
keine Präexistenz der Zeit nach, wohl aber eine solche der
Natur nach. Denn, wie die Scholastiker sich ausdrücken, hat
die geistige Seele prioritate naturae das esse, bevor sie das
inesse hat. (Um diese Präexistenz handelt es sich aber in der
Kontroverse mit Zeller keineswegs.) Deshalb können wir Brentano

nicht zustimmen, wenn er (p. B0 u. 99) meint, im Sinne
desAristoteles habe der Nus als Teil des Menschen kein
Entstehen für sich. "Wie die geistige Seele ein Für-sich-sein hat,
obschon sie dem Körper das Sein mitteilt, so hat sie auch
ein Für-sich-entstehen, aber sie entsteht notwendig mit
Hinbeziehung zum Körper als dessen Form.

„Aristoteles leugnet ausdrücklich die Präexistenz des
Nus" (p. 16 u. 82). Denn „die wirkende Ursache eines Dinges
ist vor ihm entstanden, seine formale aber beginnt mit ihm
zugleich". Metaphys. A 3, 1070 a 21. Die Seele ist aber
Formalursache. Und Aristoteles wendet im unmittelbar
folgenden diese seine Lehre ausdrücklich auf die Seele und
im besonderen auf die menschliche Seele an, indem er die
Präexistenz ganz allgemein verwirft, die Postexistenz
jedoch für die menschliche Seele als Ausnahmsfall vermerkt :

„Ob aber auch nachher (wenn das Formierte aufgehört hat)
noch etwas fortdauert, bleibt zu untersuchen. Bei einigen
Dingen nämlich steht dem nichts im Wege; so ist z. B.
vielleicht die Seele von der Art, nicht jede, sondern der
Nus (prj -äoa, «//' ù voSc) ; denn daß jede Seele fortdauere
ist vielleicht unmöglich." Brentano übersetzt weniger gut
„nicht die ganze". Auch Wilh. v. Moerbeck und Bessarion
übersetzen omnis, nicht tota; denn im Text ist anfänglich
nicht von der menschlichen Seele, sondern von der Seele
überhaupt die Rede. Vgl. Rolfes Besprechung von Brentano,

Aristoteles und seine Weltanschauung im
Philosophischen Jahrbuch XXV, p. 407 f.

Wenn der Nus nicht präexistiert hat, so ist er
geworden; aber nicht aus einer Materie, da er ja immateriell
ist; also durch ein schöpferisches Eingreifen Gottes. Aristoteles

ist nicht bei seinen Prämissen stehen geblieben, sondern



Aristotelica 371

hat auch diesen Schluß gezogen (p. 18 ff. u. 100 ff.). Schon
die vorhin besprochene Stelle De generatione animal, zeigt
dies nicht undeutlich. Denn auf die Drage nach dem
Ursprung des Nus antwortet Aristoteles, nachdem er
festgestellt, daß der Nus nicht wie die vegetative und sensitive
Seele durch körperliche Zeugung entstehe, der Nus komme
von draußen und sei etwas Göttliches (iïôpa&sv ènecaiévai
xai êeïov sivai pdvov). Die Unmöglichkeit der Präexistenz
vorausgesetzt, muß das iïscov vom göttlichen Ursprung
verstanden werden und mit „gottentsprungen" übersetzt werden,
da die Frage nach dem Ursprung beantwortet werden soll.
— Klarer gibt Aristoteles diesem Gedanken Ausdruck in De
Anima III. 5. 430 a 19 und 7. 431 a 1. An beiden Stellen
wendet er auf den Ursprung des menschlichen Geistes den
ihm so geläufigen Grundsatz an, daß zwar im einzelnen
die Potenz dem Akt vorhergehe, schlechthin aber der Akt
vor der Potenz sei, als Ursache derselben (vgl. Metaphys.
IX. 8). So heißt es de Anima III. 5: „Das Wissen in
Wirklichkeit ist eins mit seinem Objekte; das Wissen in Möglichkeit

geht diesem aber in dem Einzelnen der Zeit nach
voran. Allgemein gesprochen ist aber auch der Zeit nach
das Wissen in Möglichkeit nicht das frühere. Doch dieses
ist nicht ein solches, das bald denkt, bald nicht denkt"
{àXX' ob% ore phv voec ôzè d'ob vost). D. h. es geht dem
potentiellen "menschlichen Nus als dessen Ursache voraus ein
aktueller absoluter Nus, der nie in Potenz, sondern immer
in Akt ist.

„Der Kreatianismus des Aristoteles stimmt auch mit
seinen übrigen metaphysischen Lehren und insbesondere mit
seiner Lehre von der "Verursachung aller zur Welt gehörigen
Wesen, auch der immateriellen und inkorruptiblen Sphären
und Sphärengeister, durch die Gottheit aufs vollkommenste
zusammen" (p. 26 u. 121), und „Aristoteles zeigt da, wo er
den Menschen seiner intellektiven Seele nach unmittelbar
von Gott geschaffen werden läßt, ähnlich wie anderwärts,
eine nahe Verwandtschaft seiner Lehre mit der des Piaton"
(p. 34 u. 141). Auch „bei den unmittelbaren Schülern des

Aristoteles, Theophrast und Eudemus, lassen sich deutlich
noch die Spuren derselben Lehre erkennen" (p. 36 u. 150).

Brentano ist in seiner Eeplik Zeller gewiß weit
überlegen. Seine Gründe gegen die Präexistenz und für den
Ursprung des Nus durch einen schöpferischen Akt Gottes

24*



372 Aristotelica

sind wohl durchschlagend, und die Lösung der Gegengründe
befriedigend. Nur wenn man Aristoteles mit St. Thomas
kreatinistisch auffaßt, ergibt sich uns ein einheitliches
folgerichtig durchgeführtes Lehrgebäude, während unter der Hand
der modernen Interpreten die aristotelische Metaphysik als
ein verworrener Knäuel von Widersprüchen erscheint. —
Nicht überzeugen konnten wir uns von dem deterministischen
Optimismus, welchen Brentano (p. 76) dem Aristoteles
zuschreibt. Dieser Determinismus würde sowohl die Freiheit
Gottes als auch des Menschen aufheben, und doch hat der
Philosoph letztere so entschieden in der Nikom. Ethik III. 7

behauptet.

2. Aristoteles lind seine Weltanschauung
Von F r a n z B i- e n t a n o. Leipzig, Quelle & Meyer 1911. VIII u. 163 S.

Weniger befriedigt uns das andere Werk Brentanos,
„Aristoteles und seine Weltanschauung", welches einen mehr
populären Charakter hat. Hier treten des Verfassers eigene
Anschauungen mehr hervor, nicht nur in der Kritik, der er
die aristotelische Lehre unterzieht, sondern auch dadurch,
daß er offenbar dem Aristoteles seine eigene Meinungen
unterschieben will. „Man kann durch das Studium der
aristotelischen Weisheitslehre wahrhaft gefördert werden",
heißt es, aber „sie ist heute als Ganzes unhaltbar" (IV).
„Daß das System als Ganzes nicht haltbar ist, würde
unschwer nachzuweisen sein, und bei einzelnen, wenn auch
keineswegs bei allen wichtigen Punkten (wo das der Fall)
habe ich eine kurze kritische Bemerkung nicht unterdrückt"
(p. 152). — Aristoteles soll einer halb idealistischen Erkenntnistheorie

huldigen, gemäß welcher wir durch die
Sinneserkenntnis unmittelbar nur Evidenz von unseren subjektiven
Zuständen, nicht vom Dasein der sinnfälligen Objekte hätten;
Farben, Töne usw. sollen als solche nicht objektiv sein
(p. 30 u. 32 f.). Wir verweisen diesbezüglich auf die
Abhandlung von Gloßner in diesem Jahrbuch IV (1890) p. 217ff.
Die durch sich selbst evidenten Axiome sollen alle nur
verneinende Sätze sein, während doch Aristoteles tatsächlich
auch bejahende Sätze als Axiome gebraucht.

Der schon vorhin (in vorhergehender Besprechung)
angedeutete Optimismus wird hier weiter ausgeführt und
zu einer optimistischen Eschatologie ausgesponnen. Was
durch den Willen Gottes allein unmittelbar sein Dasein



Aristotelica 373

empfängt, das muß ewig sein wie Gott selbst, weil kein
genügender Grund vorhanden sein kann, daß es zu einer
bestimmten Zeit geschaffen werde. Darum ist ein Entstehen
aus Nichts (d. h. dem das Nichtsein zeitlich vorausgegangen)
unmöglich. Der menschliehe Geist aber, der als Teil eines
Dinges überhaupt kein Entstehen für sich haben soll (vgl.
die vorhergehende Besprechung), wird von Gott schöpferisch
hervorgebracht, entsprechend der Entwicklung des Embryos
mit dem er verbunden wird. Die jedesmalige körperliche

Entwicklung ist somit der genügende Grund für
die Hervorbringung der Menschenseelen. Die körperliche

Welt ist daher die „unentbehrliche Brutstätte"
(p. 149) für Yervielfältigkeit der Menschenseelen ins
Unendliche, damit in alle Ewigkeit Gott immer und immer
neue Seelen hervorbringen könne, da es im Begriff der
bestmöglichen Welt beschlossen liegt, daß möglichst viele
Menschenseelen hervorgebracht und beseligt werden sollen.
Denn alle Seelen, so verworfen sie auch waren, sind bekehrt
im Augenblick des Todes; wenn sie früher Schlechtes
Vor Gutem bevorzugten, bevorzugen sie jetzt das Bessere
(p. 147). — Aristoteles schweigt sich bekanntermaßen aus
über den Zustand der Menschenseelen im Jenseits. Brentano
meint aber aus den Grundsätzen des Philosophen eine All-
beseligungslehre ableiten zu können. Allein nach aristotelischen

Prinzipien folgt das gerade Gegenteil. Die Seele ist
bezüglich des Endzieles nur beweglich durch den Körper.
Somit ist die vom Körper getrennte Seele unbeweglich,
kann sich daher weder bekehren noch verkehren. Vgl. hierüber

S. Thomas Sum. c. gentes IY, 95; dazu den
Kommentar des Ferrariensis.

3. Aristoteles über die Seele
Neu übersetzt von Ad. Busse, Direktor des Askaniscben Gymnasiums

zu Berlin. Leipzig, Verlag von Felix Meiner 1911. XX u. 120 S.

Busses Übersetzung der aristotelischen Schrift „Über
die Seele" ist sprachlich glatt und leicht verständlich, — Wir
haben uns die Mühe genommen, die Übersetzung genau mit
dem griechischen Text zu vergleichen. Dieselbe gibt im
ganzen den Sinn des Philosophen getreu wieder, versagt
jedoch bei gewissen Punkten, die eine genauere Kenntnis der
aristotelischen Philosophie voraussetzen. Hier unsere
kritischen Ausstellungen:



374 Aristotelica

Die Übersetzung von 402 a 15 xavo. oupßeßyxot; ïdta
durch „nicht wesentliche Eigenschaften" ist ungenau und
mißverständlich ; diese Eigenschaften sind zwar nicht
konstitutive des Wesens, aber dennoch mit dem Wesen
notwendig verknüpft und insofern auch wesentlich. Der
scholastische Ausdruck accidentia propria, eigentümliche Akzi-
dentien, gibt den Sinn genau.

413 a 5 „Die Wirklichkeit einiger Seelenteile ist eben
die der körperlichen Teile." Die Stelle ist aus dem Zusammenhang

ganz klar. Busse übersetzt unverständlich: „Bei einigen
Teilen erstreckt sich der Begriff der Wirklichkeit auf die
Teile selbst."

414 a 11 „Denn die Wirklichkeit des Wirkenden scheint
dem Leidenden und entsprechend zubereiteten innezuwohnen."
D. h. das Leidende, das sich im Zustand der Möglichkeit
befindende nimmt eine Form als seine Wirklichkeit auf;
durch die Aufnahme wird es zu einem wirkenden Prinzip.
Es wird aber aufnahmsfähig, d. h. fähig, diese Form
aufzunehmen, durch eine entsprechende Stoffzubereitung. Die
Übersetzung Busses : „Denn die Wirksamkeit der gestaltenden
Kräfte scheint sich in dem Leidenden und der näheren
Bestimmung Unterworfenen zu enthalten" ist weder dem Wortlaut

des Textes, noch dem Zusammenhang entsprechend.
414 b 22 soll es nicht heißen : „Eine Seele neben den

genannten Seelenkräften", sondern „eine Seele neben den
genannten Seelen". Denn die Seele als Gattungsbegriff wird
mit den darunter stehenden Arten, der vegetativen, sensitiven
und intellektiven Seele, verglichen. Ebenso 414 b 31 sv
o.îaiïrjTixci) 3s to ïïpsmixôv, soll es nicht heißen: „In dem
Wahrnehmungsvermögen das Ernährungsvermögen", sondern :

„In dem Wahrnehmenden (in der sensitiven Seele) das
Ernährende (die vegetative Seele)." Denn wohl enthält der
höhere sensitive Seelengrad den vegetativen eminenter in
sieh; daß aber das Wahrnehmungsvermögen in sich das

Ernährungsvermögen enthalte, ist unmöglich.
416 b 34 'AXXoiwatç hätten wir lieber mit „Veränderung"

anstatt „Verwandlung" übersetzt, denn das deutsche Wort
„Verwandlung" scheint vielmehr eine substantielle
Veränderung zu bedeuten, während âXXoicoaiç eine nicht
substantielle bedeutet.

Das Kapitel 12 des dritten Buches behandelt die
eigentümliche Weise, nach welcher der Sinn die sinnlich



Aristotelica 375

wahrnehmbaren Formen (die Qualitäten der Dinge) ohne
den Stoff aufnimmt. Hier übersetzt Busse 424 a 21 : „Ebenso
erfährt auch der einem einzelnen Objekte zugewandte Sinn
von dem, was eine Farbe oder einen Gfeschmack oder einen
Ton hat, eine Einwirkung, aber nicht, insofern es ein Einzelding

heißt, sondern es gewisse Eigenschaften hat und ein
bestimmtes Verhältnis gewahrt bleibt" (xal xarà rov loyov).
Allein Xôyoç ist hier wohl nach dem Zusammenhang
gleichbedeutend mit sidoç und durch „Form" zu übersetzen : „Der
Sinn erfährt eine Einwirkung der Form nach. 424 a 27
hingegen ist Aoj-oc gut mit Verhältnis übersetzt: „Das
Wesen des Wahrnehmungsvermögen stellt sich nicht als
eine Ausdehnung dar, sondern als ein bestimmtes Verhältnis
und als ein Vermögen des Organs." Nicht beistimmen können
wir jedoch der hiezu gegebenen Anmerkung 84, die dieses
Verhältnis bestimmt als Verhältnis des Sinnes zum
Erkenntnisgegenstand, während es, wie der folgende Text zeigt,
als Verhältnis der Teile des Organs zu fassen ist, als
Stoffdisposition für das Sinnesvermögen. Das 424 b 1 folgende
jisaÔTrjç hat fast den gleichen Sinn. Es bedeutet das Temperament

der Teile zueinander in ihren Beschaffenheiten. Busse
übersetzt: „Der Grund (warum die Pflanzen keine
Sinnesempfindung haben) liegt darin, daß sie keinen Mittelpunkt
haben (to fi£%eiv fxsaÔTijra) und kein Prinzip, das fähig
wäre, die Formen der Sinnesobjekte aufzunehmen." Anstatt
dessen übersetzen wir : „Der Grund liegt darin, daß sie kein
solches Temperament der Teile aufweisen."

Nicht gut übersetzt Busse 429 a 20: „Denn sie (die
Vernunft) hält das sich aufdringende Fremde ab und
verschließt sich dagegen." Gerade im gegenteiligen Sinn ist
zu übersetzen: „Das drinnen erscheinende verhindert das
Fremde und versperrt dessen Eindringen." Denn im
unmittelbar vorhergehenden und nachfolgenden Text heißt es,
daß der Nus formenfrei und unvermischt sein müsse, damit
er die Formen der anderen Dinge aufnehmen könne.

429 a 24 „Der Seelenteil, welcher Vernunft genannt
Wird, ist der Wirklichkeit nach nichts, bevor er denkt",
anstatt „ist der Wirklichkeit nach keines der Dinge (nämlich

der Erkenntnisobjekte), bevor er denkt.
429 b 15 „Deshalb unterscheidet die Seele durch das

sinnliche Vermögen das Warme und Kalte und überhaupt
alle Qualitäten, für die das (als Medium dienende) Fleisch



376 Aristotelica

den Maßstab bildet" anstatt „und überhaupt alle Qualitäten,
deren Zusammenordnung das Fleisch ist (âv Àôyoç ne '/]

oâpÇ)u. Das Fleisch erfordert eine bestimmte Proportion der
verschiedenen Qualitäten und eben diese miteinander
verbundenen Qualitäten, d. h. die konkreten Qualitäten sind
Objekt der Sinneserkenntnis. Auch das unmittelbar
darauffolgende mit Anmerkung 31 (zu 429 b 17) trifft nicht das

Richtige. Die gebogene Linie, meint Busse, ist das Bild
der sinnlichen Erkenntnis, die ausgestreckte das der
Denktätigkeit. Aristoteles sagt hingegen, daß das abstrakte "Wesen
erkannt wird entweder durch ein anderes vom Sinn
verschiedenes (*/coptatif)) Vermögen (durch den Verstand) oder
aber, daß ein und dasselbe Vermögen, nämlich der Verstand,
beides, das konkrete und abstrakte, erkennt, das abstrakte
direkt, das konkrete reflex ; und so wird der Verstand,
insofern er das abstrakte erkennt, mit der graden, insofern
er das konkrete erkennt, mit der gebogenen Linie verglichen.

430 a 10 „Da in der ganzen Natur zweierlei zu
unterscheiden ist, erstens das, was für das Allgemeine jeder
Gattung den Stoff bildet" anstatt „das was für jede Gattung
den Stoff bildet" ; „das Allgemeine" ist willkürlich und grundlos

eingeschaltet.
430 a 17 „Und diese tätige Vernunft nun ist von allem

Stofflichen getrennt, unveränderlich und unvermischt, ihrem
Wesen nach reine Wirklichkeit." Anstatt „und" ist hier
nach dem Zusammenhang jedenfalls „auch" zu übersetzen:
„Auch diese Vernunft ist getrennt usw." Die Übersetzung
von 430 a 19 ff. befriedigt uns ebenfalls nicht. Wir verweisen
diesbezüglich auf unsere Besprechung von Brentano :

Aristoteles Lehre vom Ursprung des menschlichen Geistes
(p. 368). Einiges andere übergehen wir der Kürze halber.
— Durch unsere Bemerkungen wollen wir jedoch keineswegs

den Wert der Busseschen Übersetzung schmälern.

4. Aristoteles Politik
Neu übersetzt und mit einer Einleitung und erklärenden Anmerkungen
verseben. Von Dr. theol. Eug. ßol fes. Leipzig 1912. Verlag von Felix

Meiner. XVI u. 323 S.

Rolfes ist als Aristoteles-Übersetzer und -Erklärer
bestens bekannt. Er ist zugleich ein tüchtiger Philolog und

Philosoph und als gründlicher Kenner der thomistischeu
Philosophie, die immer der Schlüssel zum Verständnis des



Kritische Besprechungen 377

Aristoteles bleiben wird, ist er instand gesetzt, dem
Philosophen auch in seinen schwierigen Spekulationen zu folgen,
wo unsere modernen Philologen versagen. So ist die deutsche
Ausgabe der aristotelischen Metaphysik von Eolfes
vorzüglich trotz der schiefen Bemerkungen von Zahlfleisch
(Jahrb. XXYII p. 267 ff.), welcher von der aristotelischen
Materie keine klare Vorstellung hat, da ihm der notwendige
Untergrund zu diesem Begriffe, nämlich der reale Unterschied

von Wesenheit und Dasein entgeht.
Vorliegende Übersetzung der Politik sei somit ebenfalls

bestens empfohlen. Eolfes lehnt auf Grund sorgfältiger
Prüfung (Einleitung VII) die ganze Umstellungshypothese
bezüglich der aristotelischen Politik ab. Anmerkungen am
Ende der Übersetzung zu den Stellen des Textes, die
entweder die Gegner für sich anrufen oder die gegen sie
angerufen werden können, erhärten diesen Standpunkt. Von
besonderer Bedeutung ist die textkritische Bemerkung am
Schluß des dritten Buches: Nach der alten lateinischen
Übersetzung bei Albertus Magnus wäre die bisher
angenommene und einzig bekannte Lesart in Zeile 1288 b 4
falsch oder zweifelhaft. Und gerade diese Lesart hat, wie
kaum ein anderer Umstand, zur Entstehung der Umstellungshypothese

beigetragen.

KRITISCHE BESPRECHUNGEN
Von Dr. JOH. ZAHLFLEISCH

1. Viktor Potempa: Der Phaidros in der Entwicklung der Ethik
nnd der Reformgedanken Piatons. Inaug. Dissertât. Breslau 1913
(Buchdruckerei der Schlesischen Volkszeitung). 8°. 68 S.

Das Vorwort besagt, daß des Verfassers Absicht dahin geht,
«auf das Ethische bei Piaton aufmerksam zu machen". Er will am
Phaidros zeigen, daß Piatons Philosophie in erster Linie Ethik ist.
Es folgt ein 48 Autoren umfassendes Literaturverzeichnis, eine
Inhaltsübersicht, innerhalb welcher eine ganz gute Analyse des Phaidros
steht, Die Einleitung beantwortet zunächst den Fragepunkt, wie man
Piatons Schriften überhaupt interpretieren soll. Und da findet sich
(p. 3) das Ergebnis, daß man Piatons Philosophie in erster Linie von
der ethischen Seite aufzufassen habe, wogegen wohl manches
einzuwenden ist. Dabei ist zu bemerken, daß es Piaton nicht nötig hatte,
die beiden Seelenteile, den vernünftigen und den unvernünftigen, zu
erwähnen, weshalb die darauf gebaute Ansicht des Verfassers fällt, daß
der Phaidros und der Staat, weil in ihnen jene Zweiteilung ausdrücklich

hervorgehoben wird, erst in später Zeit abgefaßt sein müßten.
Verfasser legt (p. 6 bis 11) die Gesichtspunkte dar, von denen aus er


	Aristotelica

