
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres"
[Fortsetzung]

Autor: Zimmermann, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des Claudianus Mamertus Schrift 338

DES CLAUDIANUS MAMERTUS SCHRIFT:
„DE STATU ANIMAE LIBRI TRES«

Von P. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter

(Fortsetzung von p, 238—256)

II. Darstellung des Inhaltes
Wie sehr auch der Autor des Briefes die Gottlosigkeit

jenes Unterfangens, die Unkörperlichkeit der Seele zu
beweisen und zu verteidigen, betont hat, Claudianus ließ sich
dadurch nicht abschrecken, gerade diesen Abschnitt des
Briefes zum Hauptgegenstand seiner Schrift zu wählen.
Besonders die Beantwortung der Frage: Quae in rebus
humanis corporea quaeve incorporea sentienda sunt, als
unwahr hinzustellen, ist sein hauptsächliches Bestreben, ohne
die zwei vorangehenden Erörterungen unbeachtet zu lassen.

Die Gegenschrift des Claudianus enthält nebst dem
Korpus eine Vorrede und ein Nachwort; das Korpus ist in
drei Bücher geschieden.

Die Präfation bringt die Widmung der Abhandlung
an Sollius Sidonius, auf dessen Bat Claudianus das Werk
der Öffentlichkeit übergeben hat, die Motive zur Abfassung,
die Zwecke der Arbeit und die Einteilung des Inhalts in
großen Zügen.

Kap. 1 : De opinionibus imperitorum et pervieaciis in
defendenda superbia enthält eine prinzipielle Erörterung
Über die Polemik, ihre Aussichten und die psychologischen
Gründe ihrer Erfolglosigkeit bei gewissen Autoren. Die
Quellen des Irrtums, ungenügende Erkenntnis, welche
gedeckt wird durch zitierte Autoritäten, und Hoffart, welche
sich im hartnäckigen Festhalten an der einmal gefaßten
Meinung kundgibt, bilden den Gegenstand des schärfsten
Tadels.

Kap. 2: Ubi librum sine auctore incurrisse se me-
minit offenbart die Veranlassung der Schrift, die Lektüre
des Briefes, und nach einer kurzen Disposition des Schrift-
Werkes werden verschiedene Verdächtigungen der anonymen
Schrift vorgebracht.

Kap. 3 beschäftigt sich mit der Widerlegung des
zweiten Punktes der faustinischen Schrift; quod divinitus
unpassibilis nulli prorsus adfectui subiaceat ist das weiter



334 Des Claudianus Mamertus Schrift :

ausgesponnene Thema dieses Abschnittes, in welchem er
vorzüglich mit dem Erlösungsleiden der zweiten göttlichen
Person argumentiert.

Kap. 4 beginnt mit der eigentlichen Abhandlung, wie
schon der Titel verrät: abhinc de statu animae disputât.
Von hier an wollen wir dem Gedankengange des Autors
eingehender nachspüren.

Claudianus faßt die Frage über die Unkörperlichkeit der
Seele gleich vom prinzipiellen Standpunkt auf und sucht zu beweisen,

daß Gott Unkörperliches überhaupt geschaffen haben muß aus dem

Frinzip und Ziveck der Schöpfung, Gottes Weisheit, Güte und
Allmacht, und grenzt sogleich die Natur der geschaffenen und
ungeschaffenen Unkörperlichkeit gegeneinander ab durch den Vergleich
mit Origin'il und Kopie, Bild und Wirklichkeit.

Kap. 5. Jeder, der von Gott wahrhaft und ehrfürchtig
denkt, muß zugeben, daß er nichts zu schaffen unterlassen
hat, was er gemäß seiner Güte und Vollkommenheit schaffen
mußte. Es wäre aber in der Tat der göttlichen Güte nicht
angemessen, wenn in der Welt das Unkörperliche fehlte ohne
das sie wie ein Kosenstock ohne Blüte ist.

Außerdem heißt es, Gott habe etwas ihm Ahnliches
geschaffen, was nicht zuträfe, hätte er nicht Unkörperliches
geschaffen, weil das Körperliche niemals gottähnlich sein
kann.

Hätte aber Gott, trotzdem er es seiner Güte schuldig
wäre, Unkörperliches nicht geschaffen, dann bestünde die
Alternative, entweder wollte er nicht oder konnte er nicht,
was teils seiner Güte, teils seiner Allmacht widerspricht.
Darum wollte Gott, konnte er und schuf auch das
Unkörperliche. Es müßte denn sein, daß man sagt, es habe
nicht geschehen dürfen, was jener wollen konnte, der nicht
wollen könnte, was er nicht tun dürfte. Und es durfte
geschaffen werden, weil der unkörperliche Schöpfer das höchste
Gut und darum das unkörperliche Geschöpf ein hohes Gut
ist. Gott aber machte alles, was gut ist (fecit omnia bona
valde).

Doch kann das unkörperliche Geschöpf dem Schöpfer
nicht gleich sein, schon deshalb, weil es geschaffen ist,
wohl aber ähnlich wie das Unkörperliche dem Unkörperlichen,

das intellektuale Licht dem intelligiblen. Denn
etwas anderes ist das Bild, etwas anderes die Wirklichkeit.
Aber wie das Bild eines Körpers nur wieder ein Körper



„De statu animae libri très" 335

sein kann, so ist das Abbild des Unkörperlichen nur
unkörperlich. Wenn also nach Moyses' Bericht die Menschenseele

nach Gottes Ebenbild geschaffen ist, muß sie
unkörperlich sein, wie auch Gott es ist.

Vom Unkörperlichen kommt der Autor auf das Körperliche,
den Gegensatz des Unkörperlichen, zu sprechen, um dessen Natur
nach der unteren Seite, dem Körper abzuschließen, wie vorher nach
eben, gegen die göttliche Natur.

Zunächst stellt er die vom Gegner falsch aufgefaßte Beziehung
zwischen nunkörperlichu und „unsichtbar" fest.

Kap. 6. Die Einteilung der Dinge in incorporea und
iuvisibilia führt zu unhaltbaren Folgerungen. Da die
Glieder der Division, wenn sie richtig ist, sich gegenseitig
ausschließen müssen, sind die unkörperlichen Dinge sichtbar,
^as am Gottesbegriff scheitert und gegen die Worte der
Schrift verstößt, indem Faustus das Unkörperliche dem
Körperlichen im Range nachstellen müßte. Vielmehr ist
alles Unkörperliche unsichtbar, das Körperliche hingegen
zum Teil sichtbar, zum. Teil unsichtbar. Doch ist zu
bemerken, daß „sehen" in einem weiteren Sinne genommen
wird, indem wir sagen: „Sieh, was da tönt," während ja
der Ton dem Gehöre zukommt. Wegen seiner Vorzüglichkeit

vor den anderen Sinnen, deren Vollkommenheit das
Gesicht in gewisser Hinsicht einschließt, schreiben wir ihm
zu, was es nur der formalen Seite der Vollkommenheit nach
besitzt, ohne damit den übrigen Sinnen ihre speziellen
kunktionen abzusprechen.

Diese Erörterung über den weiteren Sinn von „sehen" und
»sichtbar" leitet über zur Besprechung des sichtbar Körperlichen,
der Elemente, und des unsichtbar Körperlichen, der Sinne.

So betrachtet, sind die Grundstoffe (principalia
corpora), Elemente genannt, wie die Erfahrung bezeugt,
sichtbar. Aus ihnen wird durch bestimmte Mischung und
feste Zusammenfügung unter dem Lebensprozesse der Seele
der lebendige Körper. Obgleich es viele Wesen gibt, welche
^ioht beseelt sind und dennoch leben, so wollen wir uns
Jetzt nur mit jenen etwas beschäftigen, welche leben und
empfinden.

Da wir aus Leib und Seele bestehen und wie der
Körper nicht die Seele, so die Seele nicht der Körper sein
kann, empfindet die Seele, welche im Körper ist, mittels
®Was Sichtbaren, aber auf unsichtbare Weise. Denn etwas



336 Des Claudiantis Mamertus Schrift :

anderes ist das Gesicht, etwas anderes das Auge ; das Auge
können wir wohl sehen, nicht aber das Gesicht. Denn wir
würden immer sehen, könnte unser Gesichtssinn leuchten.
Dasselbe gilt auch für die übrigen Sinne. Etwas anderes
ist also das Organ, wodurch wir empfinden, etwas anderes
der Sinn, mit dem wir empfinden, weil zwischen
dem unsichtbaren Unkörperlichen und dem
sichtbaren Körper ein unsichtbares Körperliches
besteht, was in uns Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack
und Getast ist. Diese, weil sie nur in beseelten Körpern
vorhanden sind, haben infolge der Gemeinschaft mit den
beiden verschiedenen Bestandteilen des Lebewesens deren
verschiedene Eigenschaften in sich, sie sind körperlich und
dennoch unsichtbar, indem sie aus dem sichtbaren Körper
das ziehen, was sie körperlich, aus der unsichtbaren Seele

das, was sie unsichtbar macht.
Kap, 7. An der spezifischen Funktion der einzelnen

Sinnesvermögen festhaltend, können wir nach dem Kange
der Elemente die Sinne ordnen. Das vorzüglichste ist das

Licht, dem das Feuer zugehört. Darum behauptet auch das

Gesicht unter den Sinnen die erste Stelle. Denn aus der
inneren Wärme des Herzens und der Leber fliegen gewiss®
unvermeidlich sprühende Fünkchen von unten in die Kopf'
kammer, gleichsam in den Himmelsraum unseres Körpers.
Aus dieser stieben die Strahlen durch die Augenmittel'
punkte hervor und mit dem äußeren Lichte der Körper
vermischt bringen sie, infolge des Rückschlages weichend»
Farben und Formen der Dinge mit sich.

Dem Gesicht folgt im Range das Gehör, denn dieses

ist der Geselle jenes Elementes, das die Griechen Athej
nennen, der, wenn auch luftförmiger Natur, doch rein und

fein jene stürmischen naturgemäß Wolken führenden Lüft®
an Güte und örtlicher Lage weit überragt, weil er J®

gleichsam die Schlacken von der Höhe zur Erde führt und

dort absetzt. Darum hören wir bei reiner Luft deutliche1,
und weiter. Wie das Auge ohne Licht und KörperforineU
nicht sehen kann, so können auch die Ohren ohne Stoß0

oder Wehen der Luft nicht hören.
Auch dem Geruch wird die Luft (sc. die niedere/

beigeordnet. Der Geschmack hingegen ist von der Feucj1'
tigkeit abhängig, weil man mit trockenem Gaumen nich
•schmecken kann.



„De statu animae libri très" 337

Der Tastsinn ist ohne Zweifel der Erde verwandt.
Das Ergebnis ist, daß jeder Sinn zu seiner Tätigkeit eines
spezifischen Elementes bedarf.

Auf die Auseinandersetzung über das Körperliche und seine
Spezies folgt die Induktion auf die menschliche Seele, ob sie dem
Körperlichen beizuzählen sei. Die Ansicht, daß die Seele aus Luft
bestehe, wird zurückgewiesen mit Konvenienz- und Autoritätsgründen.

Kap. 8. Aus allen diesen Elementen sind nun die
verschiedenen Körper gebildet. Von welcher Zusammensetzung
ist nun der-seelische Körper? aus allen oder nur einigen?
oder besteht er gar nur aus einem einzigen Elemente? In der
Erkenntnis nun, daß ein Körper entweder direkt geschaffen
wie die Elemente oder indirekt durch Bildung aus den
Elementen aus G-ottes Schöpferhand hervorgegangen sein
muß, konnte der Gegner angesichts der durch den Glauben
verbürgten Unsterblichkeit der Seele, welche die Einfachheit

der Menschenseele zur Voraussetzung hat, eine
Zusammensetzung schon nicht gelten lassen und entschied
sich für die Bildung der Seele aus Luft allein mit Hinweis
auf eine Stelle in Cassians Collationes (VII").

Kap. 9. Nun ist aber das Eeuer in mehrfacher
Hinsicht edler als die Luft; denn erstens wird es mit einer
fast unbegreiflichen Beweglichkeit in die Höhe, gleichsam
ÎQ seine Region gerafit vermöge seines natürlichen
Gerichtes, zweitens erfährt die Luft vom Feuer verschiedene
Einflüsse, wie Beleuchtung und Erwärmung, denen von der
Luft keine Wirkungen auf das Feuer gegenüberstehen, und
südlich kann man die Luft einschließen, das Feuer nicht.
Daraus folgt aber die Alternative, entweder zuzugeben, daß
has Gesicht des Tieres edler ist als die Menschenseele, oder
hie Annahme einer luftigen Seele aufzugeben. Weiters
hürfte die luftartige Beschaffenheit der Exegese von Jo. 19
ünd Sap. 5 6 unüberwindliche Schwierigkeiten bereiten,
reiche zweifellos von einem unkörperlichen Lichte reden,
hem unkörperliche Augen entsprechen.

Nachdem Claudianus von der Existenz des Unkörperlichen
überhaupt gesprochen, dessen Natur durch die Unterscheidung von
Gott und den körperlichen Dingen näher bestimmt und durch
Induktion der menschlichen Seele zugesprochen hat, macht er sich
daran, die Argumente des Gegners zu ividerlegen. Das erste Be-
lveismonient des Faustus gegen die Existenz des Unkörperlichen ist

Bivus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 22



338 Des Claudianus Mamertus Schrift:

1. das Umfaßt- und Durchdrungenwerden der Kreatur von selten
des Schöpfers, was 2. die 3faterialität, Körperlichheit alles
Geschaffenen zur Voraussetzung hat.

Kap. 10. Der Satz, was geschaffen ist erscheint als

Materie, ist falsch, weil es heißt: Gott schuf den Menschen
ans formloser Materie (materia informis). Was
geschaffen ist, die Welt, besitzt aber Formen und kann
daher nicht das Aussehen der Materie haben, die ja
formlos ist.

Kap. 11 und 12. Auch die Behauptung, Unkörperliches

kann nicht geschaffen worden sein, weil, was immer
seinem Schöpfer faßbar ist, nicht unkörperlich sein kann,
führt ad absurdum. Denn von diesem Standpunkt aus muß
man zugeben, daß Gott sich selber unbekannt ist, weil er
doch deswegen Unkörperliches nicht schuf, damit nichts
Geschaffenes der Kenntnis des Schöpfers entgehe.

Das zweite Argument: die Zitate aus Hieronymus, ivelcher
die Ansicht einiger berichtet, welche die Gestirne für ungelcörperte
Geister hielten, und an einer anderen Stelle schreibt: „tvenn selbst

die Engel, die himmlischen Körper, im Vergleiche mit Gott unrein
sind, ivofür meinst du, wird der Mensch geachtet werden?''1 bildenden

Gegenstand der folgenden Kapitel.
Das Zitat aus Hieronymus, das der Gegner anführt,

ist erstens schon dreimal in Zweifel gewickelt und zweitens
schlecht verstanden, weil es eher für die Existenz unkör-
perlicher Wesen spricht, als diese verneint. Quia illud
est corporeum, quod incorporeus spiritus animat, illud
autem incorporeum, quo corpus animatur.

Auch das folgende Zitat hat der Partner nicht erfaßt-
Angeli, glaubt er, seien eine einfache, nämlich körperlich0
Substanz, so daß er besser von den Gestirnen denkt, dl0

er für corporatos spiritus hält. Was wollte aber Hieronymus
anders damit sagen, als daß die Körper der Engel dene11

der Menschen weit überlegen sind? Durch die Wortstellung1
angeli, coelestia corpora, worunter er zwei verschieden0
Dinge meint, die Engel nämlich, spiritus corporati, un»
Himmelskörper, welche nur corpora sind, deutet er an, daß

das Unkörperliche höher stehe als das Körperliche.
Selbst wenn man die corpora coelestia als Opposite®

zu angeli faßt, läßt sich dennoch aus der Stelle kein Be*

weis gegen die Existenz von unkörperlichen Dingen 0f'
bringen, weil derselbe Heilige an einer anderen Stelle v0U



„De statu animae libri très" 339

incorporati Spiritus spricht, welche ja unkörperlich sind, so
daß wir auch von einer incarnatio Dei reden können. Der
Ton liegt also nicht auf corpora, sondern coelestia. Auch
die Seele ist inkarniert, aber leider in einem Körper, von
dem es heißt, er beschwert die Seele. Niemals aber wird
sich die Seele, wie sehr sie auch belastet sein mag, in den
Körper verwandeln und umgekehrt der Körper in die Seele.
Die "Worte im Korintherbrief „et corpora coelestia et
corpora terrestria" wollen daher keineswegs behaupten, daß
die himmlischen Wesen bloße Körper seien wie auch die
irdischen, sondern, wie der Kontext anzeigt, nur zum
Vergleich der Verschiedenheit der Glorie in den auferstandenen
Leibern herangezogen sein.

Kap. 13. Was die Auferstehung der Leiber betrifft,
bedarf der Satz : resurget corpus spiritale einer Erläuterung,

damit man nicht glaube, der Leib werde in den Rang
der Seele erhoben. Denn es wäre eine Ungerechtigkeit,
Wenn der Körper, welcher der Seele gar oft den Stachel
des Fleisches, die böse Begierlichkeit, fühlen ließ und ihrem
Regimente sich widersetzte, dieser nun gleichgestellt würde.
Vielmehr ist anzunehmen, daß Leib und Seele, jedes in
seiner Weise verklärt, die innere Harmonie zwischen Geist
Und Fleisch wieder herstellen. Nach den Worten des Apostels

wird die anima zum Spiritus erhoben und entsprechend

auch das corpus animale in ein corpus spiritale
umgewandelt; der Abstand aber zwischen Geist und Leib
bleibt derselbe.

Aus dem Vergleiche der auferstandenen Menschen, ivelche

aus spiritus und corpus spiritale bestehen, mit den Engeln, ivelche
der Schrift zufolge jenen gleich sind, folgt, daß auch die Engel
aus Geist und Körper zusammengesetzt sind.

Was dem geistigen Leibe voransteht, kann nicht im
Körper sein. Darum ist auch die Ansicht derer unrichtig,
Welche die Engel für bloße Körper halten, weil sonst die
Engelnatur unter der menschlichen stünde und das Wort
der Schrift hinfällig wäre : et erunt sicut angeli in coelis.
Die Engel bestehen deshalb aus Geist und Körper,
allerdings edlerer Art. Einen Körper müssen sie haben, mit
Welchem sie den Menschen erscheinen und etwas Unkörper-
Hches, womit sie Gott anschauen.

Diese Wahrheit, daß Engel und Menschen etwas Urikörper-
Uches besitzen müssen, ergibt sich aus ihren Beziehungen zu Gott,

22*



340 Des Claudianus Mamertus Schrift:

dem sie in Erkenntnis und Liebe sich nähern und eins mit ihm
und untereinander werden, was in Engeln und Menschen eine der
göttlichen ähnliche UnJcörperlichlceit fordert.

Kap. 14. Gott kann ja von Körperlichem nicht
gesehen werden; denn Gott sehen, heißt ihn begreifen
(intellegere). Der Intellekt ist aber nicht räumlich, weil in
diesem Falle auch das, was er erfaßt, räumlich sein müßte.
Nur wenn Gott räumlich wäre, könnte ihn dann der
Intellekt in sich aufnehmen. Weil der Vordersatz unsinnig
ist, bleibt nur übrig, die Unräumlichkeit des Intellektes zu
behaupten und folgerichtig festzuhalten, daß Menschen und
Engel aus Körperlichem und Unkörperlichem, oder besser
gesagt, aus Körper und Geist bestehen. Der Leib der Engel
ist Feuer, das vorzüglichste der Elemente, nach dem Schriftworte

Ps. 1034: qui facis angelos tuos spiritus et ministros
tuos ignem urentem, wo spiritus und ignis nicht dasselbe
ist, weil ignis nicht im allegorischen Sinn gebraucht wird,
wie bei Lk. 1249- Der Heiland spricht: ignem veni mittere.
(Es ist nicht glaubhaft, daß die Menschen am Geiste der
Engel Anteil haben, damit sie zur Liebe Gottes entflammt
werden, weil Engel und Menschen in dieser Hinsicht nicht
unter-, sondern beigeordnet sind.) Beide streben mit
demselben Willen, d. h. demselben Geiste, so daß Mensch,
Engel und Gott ein Geist (unus spiritus) werden, denn qui
autem adhaeret Domino unus spiritus est. Ein Körper kann
unmöglich so disponiert werden, daß er mit dem Unkörperlichen

ein Geist wird. Wäre die Seele ein Körper, so

müßte sie unkörperlich werden, wenn man nicht von Gott
verlangen will, daß er körperlich werde, damit die Seele
mit ihm eins werden könne.

Kap. 15. Dann kann eine Verbindung von Körpern nie
die Einheit der Trinität nachahmen; alle Körper sind j»
extensiv und so auch ihre Verbindungen. Von der
Dreieinigkeit Gottes sagen wir aber nicht Teilbarkeits- oder
Räumlichkeitsteile aus ; nach dem Bilde dieser Dreifaltig*
keit Gottes waren die ersten Christen ein Herz und eine

Seele, ohne daß damit gesagt werden sollte, viele Seelen
miteinander verbunden gäben eine größere Seele, wie auch
in der Trinität die göttliche Natur der drei Personen nicht
größer ist als die einer einzigen. Seelen sind also nicht
Körper, extensiv, sondern Kräfte, intensiv, welche verbunden,
sich eben intensiv verstärken, nicht extensiv vergrößern-



„De statu animae libri très" 341

Kap. 16. Wahrhaft absurd ist die Behauptung : habet
anima corpus incomparabiliter tenuius quam nostra sunt
corpora, wo die Gegenüberstellung von anima und nostra
die ganze Haltlosigkeit offenbart, denn das sprechende
Subjekt, die Seele, steht bald in sich, bald außer sich.

Der Angelpunkt, in welchem der Gegner die ganze
Frage stützt, ist die Quantität und Lokalität der menschlichen

Seele.

Darum wendet sich Glaudianus sur Behandlung des
Verhältnisses der Seele zum Baume. Die Seele ist unräumlich wegen
der Absurdität des Gegenteils, das aller Erfahrung widerspricht.

Kap. 17. Zugegeben die Seele sei räumlich; an welchem
Orte ist sie zugegen? Wenn sie in einem Teil des Körpers
ist, wie belebt sie den ganzen? Wenn sie im ganzen
Körper gegenwärtig ist, warum entfaltet sie nur in der
Brust ihre Gedanken? Wo die Seele räumlich anwesend ist,
dort denkt und empfindet sie auch und weil sie körperlich
ist, füllt sie den Körper wie Wasser einen Schlauch, so
daß in einem größeren Teil mehr, in einem kleineren Teil
des Körpers weniger von ihr enthalten ist; die Gedanken
in der Brust müssen größer sein als diejenigen im Finger.
Mit dem Verlust eines Körperteils verliert also auch die
Seele einen Teil.

Die Luft, aus der ja die Seele bestehen soll, ist doch
teilbar, weil wir beim Atmen Teile von ihr einziehen und
ausstoßen? — Sie wird zur Ernährung des Körpers in die
Arterien aufgenommen und in diesen zum Zwecke der
Vermischung mit den anderen Elementen durch die unermüdliche

Bewegung der Lungen verteilt. — Jeder Körper hat
Teile und kann darum geteilt werden, d. h. ein Teil von
dem anderen getrennt werden. Die körperliche Seele könnte
danach immer mehr verkleinert werden, was jedem als
absurd einleuchtet.

Die Illokalität der Seele tritt noch deutlicher hervor
bei der Betrachtung über die drei Artmi von Bewegungen,
denn wenn das, was im Räume bewegt wird, körperlich ist,
kann das, was nicht räumlich bewegt wird, kein Körper sein.

Die Seele ist ferner unräumlich wegen des Mangels jeder
räumlichen Bewegung, welche dem Körper notwendig zukommt,
ohne deswegen Gott zu sein, weil sie, ivie die Erfahrung bezeugt,
zeitlich bewegt wird.



342 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Kap. 18. Drei Bewegungen gibt es : stabilis, inlocalis,
localis. Gott kommt der motus stabilis zu, der
Seele der motus inlocalis und der localis dem Körper. Sta-
biliter ist Gott in Bewegung, weil er die Kreaturen nicht
immer schafft und auch nicht mit einem Willensakte damals
schuf, als er sie schuf, sondern immer damals schaffen
wollte, als er es tat: ac per hoc semper tune velle stabilis
motus est.

Nichts kommt in Bewegung, wenn nicht durch ein
Unbewegtes, und nichts kann in Bewegung sein ohne eine
Beziehung zu etwas Unbewegten. Wir können den Finger
nicht bewegen, wenn die Hand nicht fest ist. Gott ist
dieses unbewegte Zentrum jeder Bewegung.

Im Gegensatz zu Gott ist die Seele in der Zeit
beweglich, d. h. sie ist jetzt stolz, bald danach demütig,
jetzt heiter, dann traurig usw. An diesen Bewegungen
nimmt der Körper nicht teil, weil die Seele, auch wenn
dieser ruhig ist, von ihnen heimgesucht wird.

Der Körper wird von der Seele zeitlich und räumlich
bewegt. Wenn die Seele etwas schreiben oder verfertigen
will, schaut sie die unkörperlichen Formen der zu
gestaltenden Dinge unräumlich, bewegt zugleich das
betreffende Körperglied, betrachtet die Formen in der
Wirklichkeit und belebt überdies den ganzen Körper,
bei allen diesen einzelnen Akten mit ihrem ganzen Wesen
beteiligt.

Will daher die Seele den Namen „Paulus" schreiben
und denkt sie hingegen an „Simon", wird die Hand nicht
sofort die Züge des Namens „Simon" formen? Die Seele

steht also in der Betrachtung der Formen fest, während
sie den Körper bewegt. Man könnte allerdings sagen : ein
Teil der Seele bewegt den anderen. Ja, wenn sie teilbar ist.

Wir müssen aber berücksichtigen, daß kein Körper
zugleich ganz etwas berühren oder selbst berührt werden
kann, während die Seele in allen ihren Bewegungen und

Akten zugleich ganz gegenwärtig ist. Jeder Körper hat
sechs Seiten und noch einen mittleren Teil, der überhaupt
nicht zugleich mit den Außenflächen berührt werden kann.
Darum kann er auch nicht zugleich ganz an einem el°'
zigen Orte sein, weil vorne nicht rückwärts, rechts nicht
links, oben nicht unten, innen nicht außen ist. Die S eel0



„De statu animae libri très" 343

aber beteiligt sich an allem, was in und an ihr vorgeht,
ganz und zu gleicher Zeit. Brächte sie dies räumlich
zustande, dann könnte sie räumlich und teilbar sein.

Kap. 19 und 20. Aus der Illokalität folgt von selbst
die Abwesenheit jeder Quantität, weil beide notwendig
miteinander verbunden sind.

Es folgt nun eine Darlegung über Quantität und Qualität
der Seele. Mittels der aristotelischen Kategorien zeigt Olaudianus
den Unterschied zwischen Gott, Seele und Körper. Gott unterliegt
keiner Kategorie, die Seele der Qualität, aber nicht der Quantität,
welche dem. Körper eigen ist, so daß die Quantität das eigentliche
Unterscheidungsmoment zwischen Seele und Körper bildet.

In Gott haben die Kategorien keinen Platz. Von Gott
sagen wir nicht qualis est, weil er nicht verglichen werden
kann mit etwas anderem, so daß man behaupten könnte:
talis est, wir sprechen auch nicht: quantus est, weil er
nicht durch Masse groß ist, auch nicht: quid habet, weil
er nichts nicht hat, nicht : quomodo est, weil er selbst das
Maß ist. Wir forschen nicht nach seinem habitus, weil er
alles in sich begreift, noch nach dem Ort, weil nur der
Körper am Orte, nicht nach der Zeit, weil er die Ewigkeit
ist, nicht nach dem actus, weil er ruhend handelt, nicht
nach der passio, weil er nicht leidet. Wie die Seele keine
Quantität annimmt, so unterliegt sie doch der Qualität.
Freilich sind die Qualitäten des Körpers und der Seele
verschieden ; der Körper ist weiß, blaß, schwarz, die Seele
aber stolz, zornig, sanft.

Wenn wir von der Quantität der Körper sprechen,
sagen wir: seine Länge erstreckt sich 5 Fuß, seine Breite
ist 2 Fuß und seine Dicke ebensoviel. Träfe das auch bei
der Seele zu, müßten Körper- und Seelengröße eines
Menschen proportioniert sein und wir könnten nicht einen
Menschen von sehr kleiner Gestalt magnanimus und
umgekehrt einen beleibten nicht pusillanimis nennen. Wir
bezeichnen Moses als magnanimus, während das ganze Volk
der Israeliten, das doch wohl nicht mole, sondern virtute
größer ist als eine Seele, populus parvi animi heißt.

Es gibt also in der Seele eine Qualität, aber keine
Quantität, weil das, was der Veränderlichkeit der adfectus
Unterliegt, Qualität in sich birgt, was aber keine Maße hat,
aller Quantität fremd ist. Der sterbende beseelte Körper
kann also die Seele nicht verlieren, sondern bloß von sich



344 Des Claudianus Mamertus Schrift:

lassen (dimittere nicht amittere), da man nicht verlieren
kann, was man nicht hat.

Waren die vorhergehenden Zeilen der Unterscheidung von
Gott, Seele und Körper gewidmet, so beschäftigen sich die folgenden
mit der Abgrenzung der Menschenseele gegen die unkörperlichen
Prinzipe der anderen Lebewesen, an denen sie Anteil hat. Durch
diese Nebeneinanderstellung wird auch das Wesen und die Tätigkeit

der vernünftigen Seele dem Erfassen näher gebracht.
Kap. 21. Um den Satz, daß der Körper die Seele

nicht verliere, sondern bloß von sich lasse, besser zu
begreifen, wollen wir der Reihe nach die lebenden Wesen
betrachten, zuletzt des Menschen Einsicht und Wille.
Die Brücke von der Tierseele zur Menschenseele ist das
Gedächtnis, das beiden gemeinsam ist. Störche und Schwalben
finden ihre Nester wieder, das Pferd kehrt in seinen Stall
zurück, der Hund erkennt seinen Herrn. Das Gedächtnis
der Tiere bleibt aber in den Bildern stecken, die Substanz
bleibt den Tieren verhüllt, selbst ihre eigene, so daß sie in
ihrer Erinnerung bloß die körperlichen Dinge behalten,
welche sie durch die Sinne erkannt haben. Für „ratiocinari"
fehlt ihnen das Auge, daß sie nicht einmal sich selbst sehen
können. Darum soll der Mensch dem Schöpfer danken, daß
er ihn teilnehmen läßt an der Wesenheit des Steines, an
der vita seminalis mit Kräutern und Bäumen, an der vita
sensualis mit den Tieren, an der vita rationalis mit den
Engeln.

Daß auch die Pflanzen ein unkörperliches Leben
besitzen, zeigt schon die Tatsache, daß sie leben. Allerdings

eine Seele besitzen sie nicht, weil sie in diesem Falle
Eigenbewegungen ausführten und fühlen könnten.
Davon hat aber niemand noch etwas erfahren, weder bei
der Teilung eines Knochens noch beim Abschneiden der
Haare und Nägel.

Betrachten wir näher den Aufbau des Pflanzenleibes.
Er hat Erde in seiner Dicke, Feuchtigkeit vom Wasser,
Wachstum in der Luft, Feuer im Keim. Wenn die Seele
aus Luft bestünde, könnten wir auch der Pflanze eine Seele

zuschreiben, weil sie Luft enthält. Das Niedrige wird von
Höheren beeinflußt. Wenn nämlich die Winterkälte vorüber
und mit der Umkehr des Himmels die Gestirne
wiederkommen, wirkt die Wärme von oben auf die Luft, die ihr
ja dem Orte und dem Range nach am nächsten steht, ein



„De statu animae libri très" 345

Weil sich Feuer zur Luft verhält wie Luft zum Wasser,
zieht die Luft das Wasser aus den Tiefen der Erde durch
die Wurzel der Pflanzen an sich, wie das Feuer die
trockene Luft um sich drängt. Das Wasser zieht hinwieder
die Erde nach sich. Auf diesem Gesetze beruht auch das
Schlürfen mittels Röhren oder Halmen und das Brunnenbohren.

Die Elemente sind mit wunderbarer Harmonie zum
Pflanzenkörper geeint, so daß bei irgendeiner Störung
dieses Gleichgewichtes der Baum erkrankt und schließlich
abstirbt. Das Leben wird also vom Körper gleichsam im
Stiche gelassen. Daraus folgt, daß das Leben nichts Räumliches

ist. Den an den Ort gebundenen Lebewesen fehlt
demnach wohl die Seele, nicht aber ein unkörperliches
Prinzip. Nehmen wir ein Weizenkorn, messen wir Größe
und Umfang, brechen wir es auf, wir finden weißes Mehl,
aber nicht die Keime, nicht das Grüne, die Halme usw.
Diese stecken also nicht körperlich im Keime, aus dem sich
die Pflanze entfaltet.

Im Tiere unterscheiden wir ein corpus corruptible
und eine anima mortalis. Zur vita seminalis tritt im

Tiere sen su s und motus hinzu, jedoch so, daß der
Körper, wenn er durch richtige Mischung der Elemente in
gesundem Zustande ist, den Winken der Seele gehorcht.
Woher kommt es nun, daß die Seele ein krankes und ein
gesundes Glied ganz anders bewegt mit denselben
Anordnungen ihrer Seite, z. B. eine rüstige und eine verdorrte
Hand? Ist etwa die Seele aus dem kranken Gliede
geschwunden? Wenn dies der Fall ist, wohin? Zu den übrigen
Teilen der Seele. Aber der Körper ist ja schon voll von
den übrigen Teilen. Man muß darum diesen Seelenteil
aushauchen, erbrechen oder abführen, weil der unvollständige
Körper nicht die ganze Seele fassen kann. Weil diese
Argumentation unmöglich ist, muß man annehmen, daß das
kranke Glied die Fähigkeit verloren hat, den Wünschen
der Seele zu gehorchen. Mit fortschreitender Unfähigkeit
der Körperteile entweicht die Seele, bis sie nichts mehr
hat, ihre Absichten zu verwirklichen; die Seele des Tieres
geht zugrunde, die Menschenseele ruht aus von den
Bewegungen, in denen sie den Körper durch Raum und Zeit
hindurch unräumlich bewegt hat.

Dann wird sie nicht in der Luft oder einem anderen
Elemente sitzen ; der Intellekt entfaltet seine Kräfte.



346 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Seine Qualitäten sind ganz andere als die der Sinne:
sein Gesicht wird erhellt durch Klugheit und verfinstert
durch Torheit, sein Gehör wird durch Falschheit belästigt,
durch Wahrheit bezaubert. Er ist ganz Auge, weil er ganz
das Objekt durchdringt mit seinem ganzen Wesen, aus dem
gleichen Grunde ganz Gehör, ganz Geschmack.

Pas trennende Moment tierischer und menschlicher Tätigheit
nach Prinzip und Objeht ist die lmmaterialitât, die Treiheit vom

Körperlichen. Pas Element, in dem die Seele naturgemäß webt, ist
das Unhörperliche und vor allem das Unhörperliche xaz' èÇo%tfv,
Gott. Pieses Element ist aber im jetzigen Zustande getrübt durch
das Körperliche zur Zeit der Buße und Wanderschaft. In der

Heimat, nach welcher wir seufzen, wird es anders sein.

Es ist ein Einschlag jenes biblischen besonders pauli-
nischen Gedankens, der auch nvsüga und fo/g mit Gnade
und Sünde verquickt hat oder Erinnerung an Piaton.

Kap. 22. Der Seele begegnen auch Bilder von Körpern,
welche sie durch die körperlichen Sinne empfangen hat und
von denen sie nicht räumlich, sondern nur durch Bilder
ringsum angeschrieben ist. Und_ weil sie nur dessen
eingedenk ist, dessen Bild sie durch Körper erhalten hat,
glaubt sie, es gäbe nichts, was nicht ein solcher sei; Auch
kann sie nicht seufzen nach jener Heimat, an der sie in
dieser Wanderschaft Anteil hat, wenn sie sich sogar nicht
bewußt wird, auf einer Wanderung zu sein. Der sie aber
für einen Körper hält, spricht ihr sogar die Möglichkeit
ab, jemals zu diesem Bewußtsein zu gelangen, daß ihre
Heimat das Unkörperliche, Gott, ist.

Aber der hl. Paulus weist diese Ansicht zurück, wenn
er schreibt ; cum sumus in corpore. Nach diesem Ausspruche
muß die Seele etwas anderes sein als der Körper, weil sie
sonst nicht auf der Wanderschaft sein könnte, die Seele,
die ohne ihre Substanz überhaupt nicht existieren kann.

Diese Wanderung der Seele im Körper ist nur von
diesem Körper zu verstehen, in dem wir jetzt leben, nicht
aber von dem der Verklärung. Der irdische Körper
beschwert die Seele nicht durch die gravitas ponderis, sondern
durch die agendi difficultas. Die Tiere fühlen nicht diese
Schwere, wohl aber die vernünftige Seele, indem er sie von
der Betrachtung der höchsten Schönheit abzieht durch die

notwendige Sorge für Speise und Trank, durch die Hingabe



„De statu animae libri très" 347

an Vergnügungen, durch die Belästigung der Schmerzen
und Krankheit. Das corpus spiritale wird der Seele
vollkommen zu Diensten stehen, die dann in Gott versenkt ist.

Allerdings sind wir auch hier auf Erden nicht ohne
Gott, aber mit Gott sein und nicht ohne Gott sein sind
zwei verschiedene Dinge. Gott ist jetzt unräumlich gegenwärtig

in dem, der an ihn denkt, und in dem nicht, der
sich nicht mit ihm beschäftigt. Darum sind wir hier in
der Fremde, weil wir nicht mit Gott sind, d. h. beständig
in ihm ruhen, sondern durch das corpus carnale von ihm
abgelenkt werden.

Kap. 28. Kehren wir nun zur Betrachtung unserer
eigenen Wesenheit zurück. Das Gedächtnis, wo alle
die Wahrnehmungen nebeneinander liegen, stellt ein Wunderding

dar. Die ganze Welt umfasse ich in ihrem unkörperlichen

Umfange (incorporea mundum capacitate complector).
Daraus kann man ersehen, daß ich eigentlich nicht die Welt,
sondern ihre Gestalt (figuram mundi) im Gedächtnisse
umfasse, so daß der Schluß naheliegt, die Seele könne nicht
körperlich sein, weil sie Körperliches unkörperlich erfaßt.

Auf dem Gedächtnisse erhebt sich nun nicht räumlich,

sondern durch Kraft und Macht gewissermaßen ein
Auge, das bald spiritus, bald mens genannt wird, aber
ein und dasselbe ist. Es besteht eine Hierarchie der
verschiedenen Teile des Menschen: die anima inrationalis
bedient das corpus animale, der intellectus rationis capax
besorgt die anima rationalis.

Wir unterscheiden auch zwischen Zuständen des

Organismus und solchen der Seele: dem Körper ist ein
finsterer Ort, rauhe Berührung unangenehm, der Seele die
Flüchtigkeit des Denkens und die Enge der Furcht. Doch
das ist sicher, die Seele kann ohne den Körper durch Zu-
ständlichkeiten angenehm oder unangenehm berührt werden,
der Körper aber ohne die Seele weder Angenehmes noch
Lästiges empfinden. Ohne die Seele kann der Körper auch
nichts Körperliches wahrnehmen; darum der Satz: animae
igitur corporatae est per corpus sentire corporea, eidemque
sine corpore videre incorporea. So verstehen wir jetzt,
Warum die Seele coram posita nicht sieht, iuxta sonantia
nicht hört... weil sie nämlich quodammodo die Sinne verläßt

und außerhalb jedes Raumes träumt. Wir lesen oft
laut und verstehen nicht, hören und fassen den Sinn nicht.



348 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Nach der Auseinandersetzung über die Erkenntnisarten der
Seele, Gedächtnis und Intellekt, der von den Sinnen verschieden ist,
wird es an der Zeit sein, die Frage zu beantworten, ob in der
Seele Substanz und Akt verschieden sind. Glaudianus zufolge beruht
die Unterscheidung nur auf einer Täuschung, welche aus der
aufdringlichen Macht der sinnlichen Bilder hervorgeht, denen die
Seele zur Strafe anheimgegeben ist.

Kap. 24. Wenn der Gegner bemerkt: aliud est anima
aliud animae cogitatio, müssen wir behaupten, daß dies
Verhältnis nicht von Natur so ist, sondern zur Strafe. Es
täuscht sich der Gegner, wenn er das für sich selbst hält,
was ihm widerstreitet. Aussichtslos ist es, die Seele zu
suchen, fern von ihr (ut tanquam absens sibi se quaerat),
da sie selbst die Suchende ist ; denn nicht das ist die Seele,

was man sucht, sondern das, womit man sucht, Unnötig ist
es, daß das sich sucht, was ohne sich nicht sein kann.

Diese Täuschungen aber, welche die Seele in ihrem
Gedächtnisse erfährt, aus dem sie nichts hervorbringen kann,
was sie nicht durch die körperlichen Sinne geschöpft hat,
sei es daß sie die Sinneseindrücke reproduziert, sei es daß sie

aus dem, was sie gesehen, das kombiniert, was sie nicht
gesehen hat, sind eine Strafe für die Menschen, weil sie durch
diese Bilder von dem höchsten Gute abgezogen werden.

Gesicht der Seele und Gesicht des Körpers besitzt der Mensch;
mit ersterem erfaßt er die ewige, mit letzterem die vergänglichs
Welt. Ersteres ist die Quelle der Wahrheit, ein Abbild, welches

die ungeschaffene Wahrheit von sich in unsere Seele gelegt hat,

letzteres die Quelle des Irrtums. Die Seele soll in sich gekehrt, das

in ihr ruhende Abbild der göttlichen Wahrheit betrachten und nicht
sich selbst verlassen, um dem Truge der Sinnesbilder nachzulaufcn-

Besser hätte der Gegner gesagt : etwas anderes ist dm
Seele und etwas anderes das, worüber sie denkt, wenn sie

nicht an sich denkt. Der Gedanke dagegen ist die Seele selbst,
die niemals vom Denken ruht, wie man meint. Sie kann wohi
das Gedachte wechseln, aber nichtdenken kann sie nicht,
wie klar die Träume zeigen.

Ein großer Irrtum ist es, die Substanz der Seele und

ihr Vermögen zu trennen, denn nur was sie denkt, ist Akm-
dens, die Substanz das, womit sie denkt. Was vom Denken

gilt, hat auch für das Wollen seine Geltung. Darum wird auch

in der Heiligen Schrift nicht das Wollen überhaupt, sondern



„De statu animae libri très" 349

das „dies wollen" verurteilt oder gelobt. Und die Liebe, ist
sie ein Teil der Seele Oder nicht vielmehr die ganze Seele,
wie im Gebote der Liebe angedeutet wird

Kap. 25. Was die Äußerung betrifft, daß die Seele durch
die bloße Vorstellung des Freundes nicht befriedigt ist,
kommt diese Schwierigkeit daher, daß man zwischen dem
Gesichte der Seele und dem Gesichte des Körpers nicht
unterscheidet. Dieser Unterschied kann am leichtesten durch die
Betrachtung der mathematischen und geometrischen Formen
dargetan werden. Diese Formen, welche wir mit dem Geiste
erblicken, sind die ewige Welt, von der diese Welt nur ein
Abbild ist und von der es heißt: praeterit figura huius mundi.
Die Zahl, welche selbst nicht gezählt werden kann, dieses
Wunderding, das ohne Ende ist, obwohl sie aus der Einheit,
in der Einheit und durch die Einheit ist Drei aber sind es,
Wenn wir sagen aus der Einheit, in der Einheit, durch die
Einheit, gleich ewig, unräumlich, allgegenwärtig, dem
Unendlichen selbst nur gleich, weil keine wahre Einheit größer
oder kleiner ist.

Kap. 26. Wir suchen die Wahrheit, das Unräumliche,
aber sicherlich nicht durch den Körper, durch das Räumliche.
Die Wahrheit hat eine ihr entsprechende Ähnlichkeit
geschaffen und das sind wir. So spricht die Wahrheit: Du, der
du glaubst, ein Körper zu sein, wie gebrauchst du ein
unkörperliches Wort. Denn ich meine, etwas anderes ist das
Wort, d. h. der Sinn, etwas anderes der Schall, die Stimme,
in welche der Sinn eingehüllt ist. Der Schall geht bis zum
Ohr, das Wort unräumlich bis zur Seele hindurch. Und wer
das Wort hört, besitzt es ganz. Hüte dieses Geschenk, das
dich mir ähnlich macht und suche mich in dir, nicht außer
dir, denn niemand kommt zum Vater außer durch mich. Nach
dem Bilde der Dreieinigkeit bist du geschaffen : vide men-
tem tuam, vide verbum tuum, vide voluntatem tuam, welche
zusammen eins sind in der Wesenheit. Ich und der Vater und
Unsere Liebe sind ein Gott. Du, der vernünftige Geist, und
dein Wort und deine Liebe bist ein Mensch, nach dem Bilde
des Urhebers geschaffen, nicht gleich, weil geschaffen, nicht
gezeugt, gebildet bist du und nicht Bildner. Weiche zurück
Vor dem, was unter dir ist, weil minder geformt, d.h. weniger
schön als du, und tritt heran an die schöpferische
Dorm, damit du immer schöner sein könnest, ihr stets
verbunden.



350 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Kap. 27. Es dürfte bereits genug verbandelt worden
sein über die Unräumliebkeit und Unkörperlichkeit der
Seele. Darum kann auch kein Zweifel mehr bestehen über die
Tatsache, daß der Freund, an den ich denke, zugegen ist.
Denn wenn wir uns lieben, insoferne wir Menschen sind, ist
der Freund bei uns gegenwärtig wie wir bei uns selbst. Nicht
die körperlichen Zeichen bringen dich zur Anerkennung, daß
der Freund an deiner Seite ist, weil diese auch der Feind
geben kann, vor dem deine Seele zurückspringt, wie nahe
einander auch die Körper sein mögen. Körper können
niemals vereinte Seelen scheiden. Wer im Menschen den
Menschen sieht und liebt, d. h. das Ebenbild Gottes, die
vernünftige Seele, findet den Freund in sich und in Gott.

Soweit der Inhalt des ersten Buches, den wir samt
seinen Rissen und Sprüngen gleichsam als Gipsabdruck
vorlegen wollten, um einerseits die Denkweise des Claudianus
nach Gehalt und Form zu fixieren und dadurch anderseits die
Grundlage zu sichern für die Rekonstruktion seines
psychologischen Systems, dessen Bausteine und Material Claudianus
zu einer Festung in der Polemik mit Faustus gefügt hat.

Das zweite Buch, bei weitem nicht von solcher
Bedeutung wie das erste für Beurteilung des psychologischen
Wissens in seinem Umfange, ist aber desto wichtiger für die
Quellen dieses Wissens. Denn nach der etwas abseits vom
Thema gelegenen Abhandlung über Maß, Zahl und Gewicht
bringt der Autor eine verhältnismäßig große Anzahl von
Zeugen für seine Ansichten über die Seele.

Zuerst läßt Claudianus die heidnischen Philosophen zu
Worte kommen, zu deren Würdigung er über die Kraft der
menschlichen Vernunft und den Gang der philosophischen
Erkenntnis vom Dasein unkörperlicher Seelen einiges
vorausschickt.

Kap. 1. Oft habe ich, fährt der Autor fort, bewogen
durch die Wahrnehmung der Tatsachen, darüber nachgedacht,
wie doch die erhabenste Wahrheit so viele Gegner gegen
sich haben kann und ich kam zur Einsicht, daß durch Ver-
gleichung die Gegensätze allein besser erkannt werden können-

Kap. 2. Dies zeigt sich auch darin, daß die Menschen
Verborgenes eifriger suchen, langsam Erworbenes mehr
lieben, so daß die Philosophie gerade den Meinungsverschiedenheiten

der Menschen ihre Erfolge verdankt, der selbst der

Apostel die Erkenntnis Gottes nicht abspricht.



„De statu animae libri très" 351

Zu dieser Erkenntnis gelangte die Philosophie durch
die Betrachtung der Dinge, ihren Wechsel in Raum und
Zeit. Der Mensch blieb im Anblicke der Welt ein wenig
stehen, seine eigene Macht nicht ohne Schauder ahnend,
zweifelnd ob er bei sich bleiben oder ob er über sich
hinausgehen müsse, den Wandel der Dinge zu erklären.
Doch gerade der Zweifel wies ihn über sich hinaus. Aber
noch weiter ging die Vernunft, als sie erkannte, daß sie
selbst dem Wechsel der Zeit unterliege, der Stützpunkt
der Welt im Unbeweglichen sein müsse, weil alles nur von
Unbewegten bewegt werden kann, in dem das Universum
steht. Wie die Seelen stehen müssen, um ihre Körper in
Raum und Zeit zu bewegen, so muß auch Gott stehen,
welcher die Seelen in der Zeit bewegt. Weil aber das
Prinzip kein Prinzip über sich hat, Gott also unendlich
und ewig ist, so glaubt der Mensch vom Niedrigsten, dem
Körper, zum Höchsten, Gott, nicht überspringen zu dürfen
und hält an der Existenz von Wesen fest, die zwischen
Gott und den Körpern stehen. Er fand diese Wesen in den
Menschenseelen, denn während Gott erkennt und nicht
erkannt wird, der Körper nicht erkennt, aber erkannt wird,
sah er in der Seele das Mittelding, das erkennt und
erkannt wird. Und jedes Wesen erkennt am besten, das seinem
eigenen Objekte zugewandt ist, am schlechtesten aber, wenn
es sich selbst zugekehrt ist. Daraus folgt auch die Wahrheit,

daß das Erkennende am wenigsten getäuscht werde,
wenn es sich an sein Objekt anschmiegt, dann aber am
meisten, wenn es mit ihm zusammenfällt. Ferner brachte
das Bewußtsein der Gottähnlichkeit, welche nicht zwischen
Gegensätzen bestehen kann, den Menschen zur Annahme
einer unkörperlichen Seele, weil Unkörperliches und Körperliches

einander nicht ähnlich sein können.
Kap. 3. Aus den Schriften dieser Philosophen wollen

wir nun eine Auswahl von Zeugnissen für die Wahrheit
unserer These über die Substanz der Seele vorbringen,
nicht als hätten wir selbst nicht genug Gründe, sondern
damit man sehe, wie die Unsrigen gegen uns, die
Auswärtigen für uns streiten. Nicht Namen allein soll man ins
Treffen führen, sondern die Gründe für die Wahrheit.
Pythagoras und Piaton soll man hören, nicht mit Namen
geschwollen sein, sondern fett werden an wahren Gründen.
Ersterer hat wohl keine Schriften hinterlassen, aber seine



352 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Lehre ist uns von seinen Schülern übermittelt worden,
unter denen Philolaos, der Tarentiner, der bedeutendste ist.
In seiner Abhandlung über die Substanz der Seele: „de
mensuris, ponderibus et numeris" stimmt er vollkommen
überein mit dem Schriftworte mensura, pondéré et numéro
omnia disposuisti, das gerade der Gegner zur "Widerlegung
der Unkörperlichkeit der Seele uns entgegenhält. Schon
aus dem Zusammenhange der Stelle im Briefe des Faustus
ergibt sich die Hinfälligkeit der Behauptung, die Seele sei
körperlich, wo er incorporatum und corporeum zusammenwirft.

Ferner folgt aus der Annahme, daß Maß, Zahl und
Gewicht allen Wesen in gleicher Weise eigen ist, weil alle
Körper sind, die absurde Folgerung, daß die Qualität der
Seele nach der Quantität der Körper bemessen werden muß,
ein Satz, der schon durch den Vergleich von Kamel und
Ameise fällt. Masse und Einsicht stehen bei beiden in keinem
Verhältnis. Wollte man aber behaupten, Unsichtbares könne
mit Sichtbarem nicht gemessen werden, so erwidern wir,
daß man aus der Größe des Körpers auf die Größe der
Seele schließen kann, welche in ersterem eingeschlossen ist.
Denn was bei allen Körpern möglich ist, muß auch bei dem
Körper, den man Seele nennt, zutreffen. Was vom Maße,
gilt auch vom Gewichte, weil beide innig verknüpft sind.
Die Zahl erkennen wir an Körpern in dreifacher Rücksicht:
1. in der Maßzahl der Größe, welche die Einheit des Körpers
voraussetzt, 2. in der Seitenzahl, 3. in der Teilzahl, welche
trotz der metaphysischen Einheit besteht. Daß keines dieser
drei Momente eine Beziehung zur Seele hat, ist offenbar.

Kap. 4. Betrachten wir jetzt näher Maß, Gewicht und
Zahl. Wo sind sie, daß Gott nach ihrem Vorbilde die Dinge
formen könnte, und wann hatten sie ihren Anfang? Wenn
Gott alles nach Maß, Gewicht und Zahl geschaffen hat,
nach welchem Maße, nach welchem Gewicht und welcher
Zahl sind sie selbst geschaffen? Oder sind sie nicht
geschaffen? Oder sind sie nicht nach Maß, Zahl und Gewicht
geschaffen? Die Verneinung der letzten Frage ist gegen die
Worte der angezogenen Schriftstelle und darum zurückzuweisen.

Jenes Maß, jenes Gewicht und jene Zahl, nach
denen Gott alles geschaffen hat, müssen daher ungeschaffen
sein. Die Lösung der Schwierigkeit liegt in der
Unterscheidung zwischen pondus, quod penditur und pondus, quo
penditur, desgleichen bei Maß und Zahl. Denn nichts ist



„De statu animae libri très" 353

groß geschaffen, sondern nach der Yergleichung mit etwas
Kleinem wird es groß genannt ; so kommt es, daß wir einen
Berg klein, ein Hirsenkorn groß nennen. "Wenn wir an die
schöpferische Größe herantreten, finden wir sie weder groß
noch klein, weil sie mit nichts verglichen werden kann.
Es ist derselbe Gedanke, den Piaton in seiner Ideenlehre
entwickelt. Ein Quadrat kann z. B. größer oder kleiner sein,
aber nicht mehr Quadrat, quadratischer.

Alle Körper sind wägbar, meßbar, zählbar,
vom größten bis zum kleinsten, soweit nur Phantasie und
Wirklichkeit reicht. Und wenn auch nichts mehr ist, was
man messen, wägen und zählen kann, Maß, Gewicht
und Zahl sind überall und immer.

Der Unterschied zeigt sich auch in der Erkennbarkeit
des Maßes und des Meßbaren, des Gewichtes und des
Wägbaren, der Zahl und des Zählbaren ; während wir die
letzteren mit dem Körper wahrnehmen, erfassen wir die
ersteren mit der Seele: duplex ergo est videndi vis,
anima videt mensuram, pondus et numerum per se, videt
mensurabile, numerabile et ponderabile per corpus.

Weil alles nach Maß, Zahl und Gewicht geordnet ist,
finden wir deren Spuren auch in den Elementen.

Kap. 5. Wie verhält sich nun diese Trias zur Seele?
Ein Körper ist so groß, als er andere Körper in seinem
Umfange fassen könnte. Steigen wir eine Stufe höher und
wir sehen, daß die Seele von Weisheit erfüllt werden kann ;

die Seele kann das fassen, was sie erkennt. Die Weisheit
ist unräumlich, also ist auch das, was von ihr erfüllt wird,
Tinräumlich. Die Seele ist also groß ohne Masse.

Auch numerus hat die Seele, denn wir nennen solche
Körper numerosa, welche nach einem gewissen Ebenmaß
der Teile gebaut sind, wie der menschliche Körper, dessen
Organe einzeln oder paarweise geordnet sind. Diese pari-
litas partium finden wir in gewisser Hinsicht auch an der
Seele, welche ihre Tätigkeiten harmonisch ordnet durch die
Tugenden, unter denen der Weisheit die Gerechtigkeit, der
Mäßigkeit die Stärke entspricht. Aber noch in einer anderen
Bücksicht kommt der Seele die Zahl zu. Sie allein erkennt
ja die Zahl selbst und zählt nach ihr, so daß diese, wie in
den Dingen sichtbar, so der Seele begreifbar ist.

Was das Gewicht der Seele betrifft, ist zu bemerken,
daß wir Gewicht das nennen, wodurch ein Körper natur-

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 23



354 Des Claudianus Mamertus Schrift:

gemäß in seine Region, wo er vom Anfang an bestand, eilt
und nicht ruht, bis er den Raum des anderen Elements
durchmessen hat und in seinen gekommen ist. Demzufolge
ist das Gewicht der Seele der Wille, eigentlich Liebe
genannt, von dem sie hingerissen wird, bis sie im Besitze des
geliebten Gegenstandes ist. Wie das Körpergewicht, wohin
es seinen Körper trägt, dorthin auch Maß und Zahl
mitrafft, so konzentriert die Seele auf das, was sie liebt,
Gedächtnis und Einsicht. Darum lautet auch das Gebot der
Liebe dahin, daß die Seele sich der Heimat, Gott, zuwende,
wie der Körper an seinen Ort eilt. Durch dieses Gewicht
wird die Seele nicht bloß mit anderen verbunden, sondern
auch in sich verdichtet, gefestigt (solidatur), indem es die
Tätigkeiten vereint.

Kap. 6. In diesem Sinne ist die Einheit der aller-
heiligsten Dreifaltigkeit das Maß ohne Maß, das
Gewicht ohne Gewicht, die Zahl ohne Zahl. Das Gewicht,
wodurch die drei Personen die wunderbare Einheit sind,
ist die Liebe des Vaters und Sohnes. Und dieses Gewicht
bringt Zahl und Maß mit sich, wohin immer es dringt;,
durch den hl. Geist, der in unsere Seelen ausgegossen ist,
die göttliche Liebe, haben wir Zahl und Maß von der Gottheit,

wie der Apostel Rom 5 5 andeuten wollte. In der Einheit

des Körpers finden wir diese Dreiheit wie in der Seele ;
ihre Zeichen sind dem Körper sichtbar, der Seele begreifbar
aufgedrückt.

Kap. 7. Wir kommen nun zu den Zeugen für die Un-
körperlichkeit der Seele aus der griechischen Heidenwelt.
An erster Stelle ist Philolaos aus Tarent zu nennen,
welcher in seinem Buche Ttspl puftpäv xai psrpcuv bemerkenswerte

Ansichten ausspricht. Ferner sei angeführt Archytas
aus Tarent, gleichfalls ein Pythagoreer, mit einer Stelle aus
dem Werke: de rerum natura, Hipp on aus Metapontus,
Philosoph der pythagoreischen Schule.

Mit begeistertem Lobe wird sodann P 1 a t o n vorgeführt

und zum Gegensatze mit ihm sein sich christlich
nennender Gegner getadelt, der mit einem Schwalle von
Worten, einem Zerrbild echter Beredsamkeit, die Wahrheit
verunglimpft. Eine Anzahl Zitate aus Phaedrus, Phaedon
und einem aus Apuleius (de dogmate Piatonis 19) bekannten
Werke nepi ipuoix^ç bestätigen die Übereinstimmung der
Lehre Piatons mit der des Mamertus.



„De statu animae libri très- 855

Auch der Neuplatoniker Porphyrins ist in bezug
auf die Unkörperlichkeit der Seele dem Altvater Piaton
treu geblieben.

Kap. 8. Unter den Römern findet Claudianus
Vertreter seiner Ansicht in den beiden S e x t i u s, Vater und
Sohn, Marcus Varro, nach Ciceros Urteil der gelehrteste

Römer, Cato, Cicero und besonders S a 11 u s t,
welcher in den Einleitungen „zum bellum Iugurthinum und
Catilinarium diesbezügliche Äußerungen tut.

Auch Zoroaster, die Brahmanen, Anacharsis stehen
auf seiner Seite.

Kap. 9. Von den Kirchenvätern kommen zum Worte
Gregor von Nazianz, der für den Unterschied von
Seele und Leib zeugt, desgleichen Ambrosius von
Mailand. Der große Aurelius Augustinus, dessen
Vorzüge rühmend hervorgehoben werden, schrieb über
diesen Gegenstand an den hl. Hieronymus, der ihm
vollkommen beipflichtet.

Hilarius Pictaviensis ist ein Fang für den Gegner,
weil er behauptet, erstens daß nichts Unkörperliches
geschaffen sei und zweitens daß der Heiland in seinem Leiden
keine Schmerzen gefühlt habe. Doch diesen Fehler hat er
durch sein Martyrium gesühnt.

Auch Eucherius, den Mamertus persönlich
gekannt und gehört hat, ein überaus gelehrter und frommer
Mann, erhält in dieser Frage eine Stimme. Und das Zeugnis
dieses tiefen Geistes ist höher zu schätzen als die ganze
Schar der eitlen Schwätzer, die nicht nur andere täuschen,
sondern selbst Opfer ihrer Täuschung werden.

Kap. 10. Die Worte der Schrift sind geeignet,
den Gegner in die ärgste Verlegenheit zu bringen. Dort
findet sich nämlich eine Stelle Sap. 2 i—3, welche mit den
Worten des Faustus Sinn für Sinn zusammentrifft und den
impii in den Mund gelegt wird, zu denen also auch der
Gegner gezählt werden kann.

Kap. 11. Aus dem Ausspruch des Völkerapostels
I Cor. 62 folgt ohne Umschweif, daß Leib und Seele
verschieden sind, was der hl. Paulus noch klarer an der Stelle
I Cor. 5 3 andeutet.

Kap. 12. Eine eingehendere Erörterung verdient die
Angabe dieses Apostels über seine Verzückung in den
dritten Himmel. Es fragt sich zuerst, ob er räumlich oder

23*



356 Des Claudianus Mamertus Schrift :

unräumlich verzückt worden und welche diese drei Himmel
seien, ob körperlich oder nnkörperlich. Aus der Diskussion
der Psalmstelle Ps. 1484 und der Worte des Hexaemerons
über den Himmel ergibt sich, daß von zwei Himmeln die
Rede ist, von denen der eine unser Himmel ist, zu dem
anderen aber unser Himmel gleichsam die Erde ist; wenn
man den dritten Himmel des hl. Paulus nicht unkörperlich
fassen wollte, müßte man in dieser Richtung weiterbauen.
Offenbar wird aber die Glorie der Seligkeit nicht in der
Höhe der Orte bestehen. Was mochte aber Paulus in diesem
dritten Himmel finden wenn nicht Gott? Im Zusammenhange

mit den Worten coelum coeli domino terra autem
filiis hominum werden wir nicht fehlgehen, das coelum
coeli im Gegensatze zu unserem Himmel, der wie eine Erde
zu ihm ist, d. h. sichtbar, als unsichtbar zu denken,
unserem körperlichen Himmel jenes unkörperliche coelum
coeli gegenüberzustellen. Von dieser Auffassung aus ist es

nicht weit, den dritten Himmel zu finden, der eine Stufe
höher liegt, in der unkörperlichen, unerschaffenen Gottheit.
Der Zweifel des Apostels, ob er mit oder ohne Körper
verzückt worden sei, liefert nur ein neues Argument für seine
Ansicht über die Unkörperlichkeit der Seele, indem er
zwischen Leib und Seele unterscheidet.

Kap. 13. Zuletzt finden wir auch im Evangelium
diese Wahrheit ausgedrückt in den Worten des Heilands
bei Mt. 10 28.

Das nun folgende dritte Buch ist ein Kampf mit
der Nachhut des Gegners, nachdem er selbst bereits
besiegt ist. Dieses Abzugsgefecht behandelt die noch übrigen
Argumente der Gegenschrift.

Kap. 1. Es sind nur noch einige unbehandelte
Streitpunkte aus der Schrift des Gegners, der die Seele für einen
Körper hält und zum Beweise seiner Annahme die
Wiedererstehung des Lazarus anführt, zu erörtern.

Der Inhalt des dritten Buches dreht sich ausschließlich urn
das Problem der Unräumlichkeit der Seele, trotz ihrer Gegenwart
im Räume, im Körper und außer dem Körper nach dem Tode

und im Erkenntnisvorgange. Zuerst behandelt der Autor die Gegenwart

der Seele im Körper, den sie erfüllt und durchdringt wie
Gott die Welt. Die Seele ist im Körper oder vielmehr der Körper
in der Seele, wie das Akzidens in der Substanz, wie die Last auf
dem Träger. Alle Schwierigkeiten in diesem Verhältnis lassen sich



„De statu aiiimae libri très" 357

auf die ünräumlichkeit der Seele zurückführen, welche auch dadurch
nicht gefährdet wird, daß die Seele im Räume ist, wie umgelcehrt die
Räumlichkeit der Welt feststeht, ohne daß diese im Raum sein müßte.

Kap. 2. Dieser seiner Grundansicht entsprechend,
bezeichnet er auch die Seele des Erlösers als einen Körper,
und zwar auf Grund eines scheinbar unumstößlichen
Syllogismus, so daß die Seele dort ist, wo sie ist, und nicht ist,
wo sie nicht ist, gleichsam als behaupteten wir, daß sie
entweder überall oder nirgends sei, denn wäre sie überall,
dann wäre sie Gott und wäre sie nirgends, so wäre sie
nichts. "Wie Gott überall in der ganzen Welt ist, so ist die
Seele im ganzen Körper ganz ; wie Gott einen kleinen Teil
der Welt nicht mit einem kleinen Teile seiner selbst erfüllt,
so belebt auch nicht ein Teil der Seele den Finger und ein
anderer das Auge, sondern wie die ganze Seele im Auge lebt,
so lebt sie auch ganz im Finger und fühlt ganz durch den
Finger.

Allerdings ist es sehr schwer, das Unkörperliche zu
begreifen, weil das körperliche Gesicht, der körperliche Sinn,
das Auge des schwachen Geistes umwölkt. Auch ich habe
diese Schwäche erfahren, aber nun freut es mich, dem Irrtum,
daß die Seele ein Körper sei, mit den Jugendjahren entronnen
zu sein. Damals meinte ich bloß, wußte aber nicht ; denn alles
Meinen ist ein Zeichen des Nichtwissens. Ich verlangte darum
nach Wissen, in der Erkenntnis, daß ich nicht wüßte, solange
ich meinte. Du aber sagst, was über uns ist, können wir
niemals sehen und behauptest dennoch, daß die Seele des Körpers
ein Körper ist, obgleich wir nicht über uns selbst sind, um
uns selber sehen zu können.

Kap. 3. Du sagst, die Seele ist ein Körper, Kommt dir
aber nicht in den Sinn, was der Apostel spricht : sed licet is
qui foris est noster homo corrumpatur, tarnen is qui intus est
renovatur de die in diem (II Cor. 4 ie)

Alles, um es kurz zu machen, ist entweder in sich oder
subiectum oder in subiecto; in sich ist Gott, in den körperlichen

Dingen ist der Körper subiectum, die Farben sind in
subiecto, in den unkörperlichen sind es anima und disciplina,
die sich zueinander verhalten wie Körper und Farbe. Wer
also deiner Ansicht ist, die Seele sei ein Körper, und sei als
superiecta in subiecto enthalten, muß zugeben, daß sie mit
dem subiectum, auf welchem sie ruht, zugrunde geht, was der
Apostel verneint.



358 Des Claudianus Mamertus Schrift :

Also ist die Seele nicht so sehr im Körper als der Körper
in der Seele enthalten, was besser zu dem Worte des
hl. Paulus stimmt und noch durch eine andere Schriftstelle
bekräftigt wird, denn corpus adgravat animam. Denn offenbar
beschwert nur das, was oben auf einem Dinge ist, nicht das,
was in oder worauf es ist, wie der Träger nicht die Last,
sondern die Last den Träger beschwert.

Wie die Welt unräumlich in Gott, so ist der Körper
unräumlich in der Seele. Aber da entsteht die Schwierigkeit,
wie der Körper die Seele umfassen kann, da ja ein Körper
nichts Körperliches umschließen kann, wenn nicht das
Umschließende außerhalb, das Umschlossene innerhalb
ist. Es müßte die Seele innerhalb den Körper beleben
und außen ihn einschließen, wo sie nicht ist, oder umgekehrt.

Die Lösung dieser Frage liegt in der Unräumlich-
keit der Seele, welche sie auch in ihren übrigen Akten
bekundet. So kann die Seele auch ohne Körper in der Welt
sein, wie sie es im Körper war. Diese Fähigkeit, welche
sogar dem Teufel zukommt, kann der Seele Christi nicht
abgesprochen werden.

Kap. 4. Aber vielleicht könntest du die Frage stellen,
wie die Seele im Kaum sein kann, ohne selbst räumlich zu
sein. Dem stelle ich die Gegenfrage: Wie kann die Welt
räumlich sein, ohne im Räume zu sein? Wenn der Kaum
in der Welt, ist die Welt nicht im Räume; wenn der
Raum außer der Welt ist, so frage ich weiter, ob der
Raum um die Welt im Räume ist. Entweder sind die
Räume unendlich, also auch die Körper, folglich die Körper
Gott, oder die Welt ist nicht im Räume.

Kap. 5. Ob der Gegner das versteht, wenn es auch
klar ist, weiß ich nicht, aber daß er jenes nicht erkannte,
was sofort in die Augen springt, kann mich nicht genug
wundern : Du sagst, als Christus am Kreuze hing, war sein

Körper beseelt, als er aber ins Grab gelegt wurde, nicht
beseelt ; darum soll die Seele räumlich sein, weil sie
aufhörte, den Körper des Heilands zu beleben. Nach dieser
Schlußfolge könnten wir auch beweisen, daß die Gottheit

räumlich ist, weil Christus in seinem Leiden rief:
Deus meus, quare dereliquisti me

Die Engelerscheinungen legen uns gleichfalls ein der körperlichen

Gegenwartsweise fremdes Verhalten sum Baume vor; die



„De statu an imae libri tresl: 359

Engel sollen gleichzeitig hei Gott sein und ihn sehen und hei den
Menschen erscheinen und mit ihnen reden. Ein doppeltes Prinzip,
wie im Menschen, ein unkörperliches und darum unräumliches,
ein körperliches und daher räumliches erzeugen durch ihre
verschiedenen Akte das genannte Paradoxon.

Kap, 6. Nun wendet sich der Gegner sogar gegen die
Unräumlichkeit der Engel Substanzen. Der Erzengel
Gabriel, der vor Gott steht, wie er selbst bezeugte, war,
als er Maria erschien, nicht im Himmel und als er unter
den Augen der Mutter des Herrn stand, flog er nicht über
Meere, erfüllte nicht die Leere und die Verdünnung der
dichten Luft, sondern hatte dort seinen Aufenthalt, wo er
war. Fürs erste ist auf einige widersprechende Ausdrücke
aufmerksam zu machen : bald nennst du die Luft fein (sub-
tilis), bald dicht (vastus), bald führst du den großen Raum
der "Welt mit Luft von hoher Feinheit erfüllt an, bald als
vacuum und weißt nicht, daß es ein vacuum überhaupt
nicht gibt: quia ubi est aliquid, non nihil est; die Luft
aber ist nicht nichts, darum ist, wo es Luft gibt, kein
vacuum. Aber auch das ist kein vacuum, wo nichts ist,
weil nichts nicht von etwas umfaßt werden kann.

Als Gabriel der Muttergottes erschien, sah Maria in
ihm das, wodurch er Gott sieht? Wenn Maria dies sichtbar
gewesen ist, könnte Unräumliches von Räumlichem betrachtet
werden oder es wäre nicht unräumlich, denn das Räumliche

sieht nur räumlich und Teile. Teile sind räumlich und
Räume sind teilbar. Wer einen Teil sieht, sieht mit seinem
Teile; Gott aber hat keine Teile, weil er unteilbar ist.
Gabriel sah also Gott entweder gar nicht oder in seiner
ganzen Fülle ; ganz kann etwas nur durch Ganzes gesehen
werden. Ein Körper kann nur durch Teile sehen, so konnte
auch Gabriel, wie ihn Maria sah, Gott nicht schauen. Wenn
auch Gabriel in seiner Wesensgänze wegen des Abstandes
der Körperteile räumlich war, er blieb doch in seiner
Unräumlichkeit, ohne ganz Mund, ganz Fuß, ganz Auge zu
sein. Er sprach darum nicht mit dem Fuße oder sah mit
dem Munde oder stand mit dem Auge, sondern jedes Glied
des Körpers verrichtete die ihm zukommende Funktion.

Es konnte also Gabriel mit dem, was Maria mit ihren
körperlichen Augen an ihm schaute, Gott, der nur mit unkörperlichen

Augen geschaut tverden kann, nicht sehen; weil er aber die
Seligkeit, welche in der Anschauung Gottes besteht, nicht mehr



360 Des Claudianus Mamertus Schrift:

verlieren kann, maß er noch etwas anderes besitzen, das sich den

Körperaugen der Muttergottes entzog, tvährend er vor ihr stand.
Noch eine andere Frage bleibt darum zu erörtern, ob

Gabriel Maria und Gott mit demselben Gesichte zu gleicher
Zeit schaute. Infolge der Verschiedenheit von Körperlichem
und Unkörperlichem ist dies ausgeschlossen, so daß Gabriel
entweder Maria nie sah oder aufhörte, Gott zu sehen,
welch letzterem Mt. 18, 10 widerspricht. Der einzige Ausweg
aus der Zwickmühle bleibt nur die Annahme eines körperlichen

und unkörperlichen Prinzips in der Engelnatur : mit
dem ersteren sah Gabriel Maria, mit dem letzteren genoß
er zu gleicher Zeit die Anschauung Gottes, in der die
Seligkeit der Engel liegt, deren sie nimmer verlustig
werden können.

Kap. 7. Betrachten wir nun, was die Engel seien,
indem wir der Reihe nach aufsteigend erforschen : nihilum,
materia informis, formatum, animatum formatum, locus und
tempus, wie der motus localis auch den motus temporalis
nach sich zieht, aber nicht umgekehrt, was der motus sta-
bilis ist und was aeternitas, was nusquam esse und nusquam
non esse, nunquam esse und nunquam non esse.

Nichts sind die Engel sicher nicht, also sind sie etwas:
auch informis materia sind sie nicht, weil materia informis
zwischen nichts und etwas liegt, die Engel aber etwas sind.
Die materia formabilis weicht der formata inanimis, diese
der formata et animata, denn wenn das formatum der Form
am nächsten steht, so das animatum dem Leben. Informis
materia, formatum und forma rerum verhalten sich wie
vivificatum, vivens und vita. Der Körper ist vivens, die
Seele viva, Gott die vita, so daß die Seele dem Körper
vita ist, wie Gott der Seele. Der Körper aus sich lebt also
nicht, sondern nur durch die Seele; die Engel Körper
nennen, hieße ihr Leben leugnen. Und dadurch würde man
den Engel unter den Wurm erniedrigen, der Leben besitzt,
der Engel aber bloße Form. Weil kein Körper für sich
Leben ist, besteht eine Substanz, welche Leben spendet und
demzufolge unkörperlich ist.

Kap. 8. Es ist nun einleuchtend, daß die Engel
unkörperlich sind nach der Saite, wie ihnen Gott sichtbar ist,
und körperlich nach der Seite, wie sie den Menschen
sichtbar werden. Dasselbe gilt auch für die Dämonen,
welche wohl die Unschuld und Heiligkeit, nicht aber ihre



„De statu animae libri très" 361

Natur verloren haben, so daß sie gezüchtigt werden in dem
Znstande, in dem sie gesündigt haben.

Das muß auch der Gegner zugestehen, der mit Recht
behauptet, daß nur ein Körper körperliche Strafen erdulden
kann und wenn die Dämonen auch aus der Luft einen
Körper verdichten, tragen sie dennoch einen fremden
Körper zur Pein, ohne daß sie selbst sie verspürten, während
sie mittels ihres eigenen Körpers die Qualen der Verdammnis
zu verkosten imstande sind. Aber soviel steht fest, daß
Träger und Getragenes verschieden sind, ist das Getragene
ein Körper, so ist es der Träger nimmer, er muß unkörperlich

sein.
Von der Gegenwart der Seele im Körper und der Gegenwart

der Engel im Räume, welche durch ein körperliches Prinzip
vermittelt tcird, erhebt sich die Abhandlung zur Erörterung über die
Gegenwart der anima separata im Räume.

Kap, 9 und 10. Für die Körperlichkeit der Seele führt
Faustus auch die Erzählung vom armen Lazarus und dem
reichen Prasser an; denn wie könnten die unkörperlichen
Seelen der Sünder und Gerechten durch jenes
undurchdringliche Chaos getrennt werden? Doch wenn wir die
Anlage der ganzen Erzählung berücksichtigen, wird das ihr
entnommene Argument hinfällig, weil sich auch bei der
Annahme einer körperlichen Seele Schwierigkeiten in der
Exegese herausstellen. In der Tat Wie kann die Seele
denn ohne Luft, ohne Brust und Stimmhöhle, ohne Mund
ünd Zunge einen Laut von sich geben, wie ohne Finger
ins Wasser tauchen? Was soll man sich unter dem Schöße
Abrahams vorstellen und jenem Chaos zwischen Lazarus und
dem Prasser? Wie konnten beide miteinander sprechen, da
doch eine unüberschreitbare Kluft zwischen ihnen lag?
Entweder ist das Paradies in der Hölle oder die Hölle im
Paradies, daß Lazarus und der Prasser sich sehen und
sprechen konnten. Da wir aber der göttlichen Autorität
nicht widersprechen dürfen und mit dem Elende die Seligkeit

unvereinbar ist, so lassen wir von den körperlichen
Bildern und beachten wir, daß auch Meinungsverschiedenheit

eine unendliche Kluft darstellen könne und doch ein
Verkehr möglich ist. Nicht die Distanz der Orte, sondern
die Differenz der Verdienste trennt Gerechte und Ungerechte
üach dem Tode, obwohl sie im Leben körperlich eine
Gemeinschaft im Räume hatten. So spricht diese ganze Er-



362 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Zählung eher für unsere Ansieht, so daß dem Gegner auf
dem Pfade zum Unkörperlichen der Rückzug abgeschnitten
wird. Denn alle die bildlichen Ausdrücke können nur auf
eine unkörperliche Seele angewendet werden, weil der
Körper keine Distanz ohne Orte, keine "Worte ohne
Geräusch, keinen Schoß ohne Raum kennt. Jene Dinge also,
von welchen solches ausgesagt wird, sind keine Körper.
Mit der Zurückweisung dieses Argumentes aus der Heiligen
Schrift dürfte auch schon alles widerlegt sein, was immer
er auch noch vorbringen mag.

Nicht nur vom Körper getrennt, sondern noch mit dem Körper
verbunden, ist sie außerhalb des Körpers im Räume, nämlich beim

Erkenntnisprozesse. Die Lösung dieses scheinbaren Endings findet
Claudianus in der zweifachen Tätigkeitsweise der Seele, welche sich

mit und ohne Körper vollzieht. Daraus folgt die mit der Tätigkeit

verbundene Verschiedenheit der Gegenwartsweise.
Kap. 11. Er führt aber noch einen Schlag gegen die

Unkörperlichkeit der Seele ; doch gerade die Tatsache, daß
die Seele denkend irgendwo anders sein kann als ihr Körper,
sollte ihn von der Unkörperlichkeit überzeugen. Wir haben
bisher von der unkörperlichen und unräumlichen Vision der
Seele gesprochen, mit der sie unmittelbar das Unkörperliche

und Unräumliche erblickt ; die körperlichen und
räumliehen Dinge sieht die Seele mit Hilfe des Körpers. Das
unmittelbare Gesicht der Seele ist der intellectus, denn die

Körper können niemals denkend wahrgenommen werden,
sondern nur vermittels des Körpers gesehen werden. Der
Gegner will vielmehr das Körperliche denken und das
Unkörperliche sehen.

Untersuchen wir, ob die Seele überhaupt
für sich sehen kann. Das Gesicht des Körpers ist,
wie bekannt, dem Menschen mit dem Tiere gemein und
betätigt sich in der schon beschriebenen Art und Weise.
Durch dieses unterscheidet der Mensch bekannt und
unbekannt, schwarz und weiß usw. Aber reicht nicht der
Menschengeist weiter? Womit scheidet er gerecht und
ungerecht, wahr und falsch Oder gehen die Toren, mit
körperlichen Augen versehen, den blinden Weltweisen voran?
Man denke nur an den Römer Appius, den Griechen Her-
mophilus und Tobias, den Propheten. Die Seele für sich
muß also Unkörperliches, durch den Körper Körperliches
sehen können.



„De statu animae libri très" 368

Doch bleibt noch eine andere Frage zu erledigen:
ob die Seele auch ohne Körper Körperliches

sehen könne. Wenn die Seele körperlich
ist und von ihrem Körper umschlossen wird, liegt nichts
näher, als daß die Seele ihren Körper von innen sieht, den
sie von innen berührt. Diese Tatsache kann aber niemand
bezeugen; die Seele schaut, trotzdem sie für sich ein
Gesicht hat, doch nicht das Körperliche, weil dieses nur durch
den Körper gesehen werden kann. Weil die Seele sehen
kann und Körperliches nicht sieht, muß sie unkörperlich
sein. Darum kann sie auch nicht die Lage von Orten,
Gesichtszüge von Menschen usw. sehen, weil dieses körperlich
ist, wohl aber denken und denkend ist sie dort, woran sie
denkt, sieht aber das Gedachte nicht mit dem körperlichen
Gesichte, wie sie auch im Körper ist, als Lebensprinzip,
ohne deshalb das Innere ihres Körpers zu beschauen.

Wir wollen nicht mehr in Alexandrien verweilen,
sondern aus Ägypten über das Meer der Irrtümer und durch
die Wüsten der Unkenntnis des Wahren ins gelobte Land
der Wahrheit einziehen, nicht müßig und faul, auch nicht
zitternd vor Falschheit, im Vertrauen auf Jesus unserem
Führer und Helfer.

Kap. 12. Eine schwierige Sache ist es mit den
Meinungen einiger, daß die Seele sich unkörperlich, Gott hingegen
körperlich sei, weil man sie nicht recht anfassen, ihnen
nicht recht beikommen kann. Die Seele ist dem Schöpfer
körperlich, sich selbst unkörperlich : diese beiden Sätze sind
zu untersuchen. Entweder ist die Seele unkörperlich, wenn
sie hierin die Wahrheit erkennt, oder körperlich, wenn Gott
sie so erkennt. Die Seele und der Schöpfer erkennen somit
die Wahrheit. Entgegengesetztes kann aber nicht zugleich
wahr sein, weil das Gegenteil des Wahren Falsches ist.
Die Menschenseele ist für den Menschen unkörperlich, es
muß nur bewiesen werden, daß sie für Gott körperlich sei,
nachdem er sie unkörperlich geschaffen hat. Dies ist aber
nicht möglich. Denn was in sich unkörperlich ist, kann
nicht glauben, außer sich körperlich zu sein, weil das außer
sich nicht anders sein kann, was außer sich überhaupt
nicht sein kann. Deshalb kann die Seele außer sich nicht
körperlich sein, die in sich unkörperlich ist, weil einerseits
der Schöpfer nichts anders erkennt als er es schuf und
anderseits die Seele sich nicht anders erkennen kann als



364 Des Claudianus Mamertus Schrift :

wie sie geschaffen ist. Wenn die Seele die Wahrheit hat,
irrt Gott, was nie geschehen kann, oder Gott erkennt die
Seele, wie sie sich selber erkennt, nnkörperlich. Gerade
darum ist die Seele sich unkörperlich, weil sie es auch
ihrem Schöpfer ist, die Erde ist dem Menschen Erde, weil
sie es Gott ist, Denn nicht aus der Erkenntnis der Dinge
ist das Wissen des Schöpfers, sondern die Existenz der
Dinge ist aus der Erkenntnis Gottes.

Kap. 13. Davon genug! Wir kommen zu einer weiteren,
noch unbesprochenen Frage. Wenn sich die Seele Petrus
oder Paulus vorstellt, wird sie nicht ins Paradies verzückt,
auch bei der Betrachtung des höllischen Eeuers steigt sie
nicht hinab in die Flammen, wendet der Gegner ein. Was
die körperliche Gegenwart im Paradiese oder in der Hölle
betrifft, so fällt das Thema mit dem bereits erörterten
Beispiele von Lazarus und dem Prasser zusammen und mit der
Möglichkeit einer unkörperlichen Beschauung ist es gelöst.
Doch eine irrige Ansicht muß noch zurückgewiesen werden,
daß nämlich die Hölle den Lebenden unzugänglich sei.

Wir bestehen bekanntlich aus Leib und Seele ; wenn keines
von beiden stürbe, kämen wir nicht in die Hölle, weil diese

nur Lebenden offensteht. Stürben beide, dann stiege auch
der Körper zur Hölle hinab. Diese Hölle des Körpers
brauchen wir aber nicht erst suchen, weil das Grab des

Herrn laus inferni genannt wird. Beide Fälle sind aber
undenkbar, es lebt also die Seele auch nach dem Verluste des

Körpers, wenn sie ihres Gottes beraubt, mit ßecht tot
genannt wird. Es ist nicht glaubhaft, daß die sündige Seele
das verliert, wodurch sie Seele ist, weil auch der tote
Körper das Körpersein nicht einbüßt. Der Körper stirbt,
indem er die Seele verliert, die Seele dagegen kann sich
nicht verlieren, also auch nicht sterben. Der Körper,
welcher aufgelöst, neue Verbindungen erstehen läßt, geht
nicht zur Hölle, die Seele aber nach dem Satze des Gegners
auch nicht, weil sie immer lebt und Lebenden die Hölle
verschlossen ist. Diese Folgerungen gefährden jedoch den
Glauben, wenn die Seele des Erlösers in die Unterwelt
hinabstieg.

Bas Problem, daß unkörperliche Wesen trots ihrer Unräum-
lichkeit im Iiaume gegenwärtig sind, ist mit geschickten Wendungen

umgangen; das Problem der scheinbaren Büokation in den
Engelerscheinungen und unseres Erkenntnisvorganges findet seine Lösung



„De statu animae libri très" 365

in der Annahme eines körperlichen und unkörperlichen Bestandteiles

der Engel- und Menschennatur, von denen jedem seine
Gegenwartsicei.se zukommt.

Den Schluß des Buches und der ganzen Schrift bilden
persönliche Bemerkungen. Der Gegner hat in den Mittelpunkt

seiner Untersuchung den Nachweis der Quantität und
Räumlichkeit der Seele gestellt, den er wohl zur Diskussion
vorgelegt, aber nicht selber erbracht hat. Er hat ja auch
nicht wie die Akademiker erkannt, daß er nichts wisse.

Kap. 14. Nachdem der Gegner versprochen, Quantität
Und Qualität der Seele aufzuzeigen, fährt er mit einer
rhetorischen Frage fort: Wie kann sie unräumlich sein, die
eingepflanzt in die Glieder und an die Eingeweide gebunden,
nur in ihrer Bewegung frei, als Substanz eingeschlossen
ist? Manches kann man verzeihen, aber dieser Satz bringt
in einem Atem die widersprechendsten Dinge, daß man nur
staunen kann. An die Glieder gebunden, ist die Seele frei,
nur in Bewegungen frei, als Substanz eingeschlossen. Wenn
die Seele in ihren Bewegungen sich nach außen begibt,
ist sie auch nicht nach der Seite ihrer Substantialität
eingeschlossen. Was heißt aber eigentlich solis motibus vaga?
als ob etwas vagari possit immotum und als ob es nicht
leichter wäre, sich zu bewegen und nicht umherzuschweifen
wie die Seele per adfectum, als umherzuschweifen ohne sich
zu bewegen, wie es beim Körper zutrifft.

Was nun die ganze Argumentation des Gegners
betrifft, so konnte er offenbar gegen die Unräumlichkeit der
Seele nichts vorbringen, wie beredt er auch sein mochte,
"Weil alle Gegengründe der evidenten Wahrheit
widersprechen.

Warum er aber versprochen hat, über die Quantität
der Seele zu disputieren, es aber nicht getan hat, kann
nicht in der Vergeßlichkeit seinen Grund haben, da er ja
das Wort schon aus dem Gedächtnisse hervorgebracht hat,
sondern darin, daß er nichts zu sagen gefunden hat. Über
die Qualität der Seele sind wir im Reinen, sie ist nie
bestritten worden. Die Seele steht zwischen Gott und der
Körperwelt, sie hat Qualität, darum ist sie nicht Gott, sie
Unterliegt nicht der Quantität, darum ist sie kein Körper.

Kap. 15. Der springende Punkt der Erörterungen
liegt darin, daß wir Körperliches und Unkörperliches im
Bereiche der Geschöpfe finden; wie man die Körper weiter



866 Des Claudianus Mamertus Schrift :

einteilt in atra und splendida, so scheiden sich die
unkörperlichen Wesen in naenschliche und tierische. Wie Sonne
und Stein sehr verschieden, aber trotzdem Körper sind, ist
auch unter den Seelen ein gemeinsames Moment, wie sehr
sie auch einzeln von einander abweichen mögen. Über diese
Grade und Reihen der körperlichen und unkörperlichen
Wesen zu sprechen, ist wohl sehr verlockend und
anziehend, doch das liegt abseits von unserer Aufgabe.

Kap. 16. Nun folgt eine Rekapitulation der etwas weit
ausgesponnenen Darstellung. In syllogistischer Form beweist
Claudianus die conclusio: igitur anima corpus non est:

1. aus der Unkörperlichkeit Gottes, nach dessen Bilde
die Seele geschaffen ist;

2. aus verschiedenen Eigenschaften oder Betätigungsformen
der Seele: aus der Unräumlichkeit des Lebens;

8. aus der ratio;
4. aus der voluntas;
ö. aus der memoria;
6. aus dem tactus ;

7. aus dem Verhältnis der Menschenseele zu Gott, dem
sie nahe oder ferne steht;

8. aus dem Mangel rein körperlicher Momente : aus
dem motus localis;

9. aus der mensura ;

10. aus dexterum et sinistrum.
Kap. 17. Daran schließt sich eine Rechtfertigung der

allzu breit scheinenden Auseinandersetzungen in der Schrift
durch den Hinweis auf die Verschiedenheit von fallaciam
struere und destruere. Da sagt einer: Die Welt ist keine
Kugel; diesem die Wahrheit zu zeigen, ist aber nicht so
rasch abgetan. Angesichts der so schwer zugänglichen Materie
magis mira est parcitas quam prolixitas. Bei der Fülle von
aufleuchtenden und immer zahlreicher hervortretenden
Beweisgründen Maß und Auswahl richtig zu treffen, ist
schwierig.

Zum Schlüsse reicht Claudianus dem Gegner die Hand
zur Versöhnung. Nicht Zorn soll diese Schrift im Herzen des

Gegners erzeugen, sondern Gründe soll sie bringen, ihn von
der Wahrheit zu überzeugen. Nach gerechter und gründlicher

Überlegung und Beurteilung möge er sich nicht
scheuen, auf jene Seite zu treten, wohin der Wagebalken
sich senkt.



,,De statu animae libri très" 367

Der Epilog enthält nach einigen Worten an Sidonius,
mit welchen ihm Claudianus das Werk übersendet, die
Kernpunkte der Weltauffassung des Autors.

Das Wort, das uns Kunde bringt von den Dingen,
das uns ihre Bilder gleichsam durch die Sinne des Körpers,
Was vom Gedächtnis geleitet wird, in die Ohren senkt, das
Verstehen wir beim Sprechen und wir denken nach
Belieben an abwesende Dinge und Gedächtnisbilder.

Die Natur der Dinge ist zweifach: körperlich und
geistig. Körper empfinden wir durch den Körper, Geistiges
fassen wir mit dem Intellekt.

Drei Fragen gibt es : an sit, quid sit und quale sit.
Aber was soll die erste Frage bedeuten, wenn die
Erkenntnis (notitia) das Ding zeigt und allen Zweifel hebt
Sie ist nur bei solchen Dingen am Platze, deren Kenntnis
üur durch Beweis ermittelt wird (probationes earum), z. B.
°b das Gute Substanz sei.

Mit der einen Frage forscht man : ob. corpus oder
Spiritus ; mit der anderen, quale sit : ob ein corpus animale
oder spiritale, ob ein spiritus rationalis oder inrationalis,

Obgleich es eine Menge von Arten gibt, unterscheiden
Wir drei Gattungen von Körpern:

corpus, quod vivit et sentit (animalia),
corpus, quod vivit et non sentit (arborum fruticum et

kerbarum viventia),
corpus, quod nec vivit nec sentit (terra, aqua, aer,

Ignis).
Das Gemeinsame aller ist die Unterscheidung von

substantia und accidens in ihrem Wesen.
Tri einer Seinstabelle faßt er am Schlüsse das

zusammen, was er auf den letzten Seiten entwickelt:
j summum bonum sine qualitate.

Deus 1 movetur sine tempore et loco.
I iudicat et non iudicatur.
| magnum bonum cum qualitate.

Spiritus ] movetur in tempore sine loco.
I iudicat et iudicatur.

I

bonum cum qualitate et quantitate.
movetur localiter et temporaliter.
nec iudicat et iudicatur.



368 Aristotelica

Der Körper hat als accidens Quantität, welche im

Maße, und Qualität, welche in der Fafbe liegt ; er wird
durch Raum und Zeit bewegt, darum erkennt er nicht,
sondern wird erkannt.

Die Seele hat als accidens Qualität, welche in Wissenschaft

und Tugend besteht. Die rationes discipliuarum,
welche ewig und ohne Seele nicht sein können, sind der

Grund für die Unsterblichkeit der Seele. Sie wird zeitlich
bewegt, setzt aber den Körper in räumliche Bewegung,
d. h. sie wird erkannt und erkennt. Es dürfte diesen
Unterscheidungen der pythagoreische Satz zugrunde liegen vom
schöpferischen und erkennenden yeœpsTpsîv. Vide erg°
anima humana, quam magnum bonum sis, dum de cor-

poribus iudicas, dum et rationi coniungeris, dum aeternae
veritatis fis particeps.

(Fortsetzung folgt.)

ARISTOTELICA
Von P. Dr. JOSEPH GREDT, 0. S. B.

1. Aristoteles Lehre vom Ursprung des
menschlichen Geistes

Von Franz Brentano. Leipzig, Veit & Comp. 1911. VIII u. 165 S.

Im Jahre 1882 veröffentlichte Fr. Brentano in de»

Sitzungsberichten der Wiener Akademie seine Abhandlung
„Über den Kreatianismus des Aristoteles". Eine Gegenschrift
von Zeller erfolgte noch im selben Jahre in den Abhandlungen

der Berliner Akademie. Vorliegende Schrift Brentanos
ist in ihrem ersten Teil (p. 1—38) „Sechs Untersuchung^
zum Nachweis des Kreatianismus als aristotelische Lehre
ein wesentlich unveränderter Abdruck der Schrift von 1882.

Der zweite, bei weitem umfangreichere Teil (p. 39—165)»

gibt „Die Einwände von Eduard Zeller und ihre durch*
gängige Widerlegung".

„Aristoteles lehrt an keiner Stelle die Präexistenz des

Nus klar und unzweideutig" (p. 9 u. 41). — So ist keineswegs

notwendig die Präexistenz ausgesprochen durch Üe

Anima III, 5. 430 a 23 : Kai touto (d. h. der Nus) pôv°v
àtiâvatov xal àtdiov. Denn das äcdtov bedeutet keineswegs
notwendig die ewige Präexistenz, sondern kann sehr wohl ah

synonym mit âûavaroç genommen werden, ähnlich wie d»s


	Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres" [Fortsetzung]

