Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Des Claudius Mamertus Schrift ;: "De statu animae libri tres"
[Fortsetzung]

Autor: Zimmermann, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des Claudianus Mamertus Schrift 333

DES CLAUDIANUS MAMERTUS SCHRIFT:
»wDE STATU ANIMAE LIBRI TRES«

Von P. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter

(Fortsetzung von p. 288—256)

II. Darstellung des Inhaltes

Wie sehr auch der Autor des Briefes die Gottlosigkeit
Jenes Unterfangens, die Unkorperlichkeit der Seele zu be-
weisen und zu verteidigen, betont hat, Claudianus lief3 sich
dadurch nicht abschrecken, gerade diesen Abschnitt des
Briefes zum Hauptgegenstand seiner Schrift zu wihlen.
Besonders die Beantwortung der Frage: Quae in rebus
humanis corporea quaeve incorporea sentienda sunt, als un-
wahr hinzustellen, ist sein hauptsiéichliches Bestreben, ohne
die zwei vorangehenden Erorterungen unbeachtet zu lassen,

Die Gegenschrift des Claudianus enthélt nebst dem
Korpus eine Vorrede und ein Nachwort; das Korpus ist in
drei Biicher geschieden.

Die Prifation bringt die Widmung der Abhandlung
an Sollius Sidonius, auf dessen Rat Claudianus das Werk
der Offentlichkeit iibergeben hat, die Motive zur Abfassung,
die Zwecke der Arbeit und die Einteilung des Inhalts in
grofien Ziigen.

Kap. 1: De opinionibus imperitorum et pervicaciis in
defendenda superbia enthélt eine prinzipielle Erorterung
Uber die Polemik, ihre Aussichten und die psychologischen
Griinde ihrer Erfolglosigkeit bei gewissen Autoren. Die
Quellen des Irrtums, ungeniigende Erkenntnis, welche ge-
deckt wird durch zitierte Autorititen, und Hoffart, welche
Sich im hartnickigen Festhalten an der einmal gefafiten
}}Ieinung kundgibt, bilden den Gegenstand des schérfsten

adels.

Kap. 2: Ubi librum sine auctore incurrisse se me-
minit offenbart die Veranlassung der Schrift, die Lektiire
des Briefes, und nach einer kurzen Disposition des Schrift-
Wwerkes werden verschiedene Verdéchtigungen der anonymen
Schrift vorgebracht.

Kap. 3 beschiftigt sich mit der Widerlegung des
zweiten Punktes der faustinischen Schrift; quod divinitus
lmpagssibilis nulli prorsus adfectui subiaceat ist das weiter



334 Des Claudianus Mamertus Schrift:

ausgesponnene Thema dieses Abschnittes, in welchem er
vorziiglich mit dem Erlosungsleiden der zweiten gottlichen
Person argumentiert.

Kap. 4 beginnt mit der eigentlichen Abhandlung, wie
schon der Titel verrét: abhinc de statu animae disputat.
Von hier an wollen wir dem Gedankengange des Autors
eingehender nachspiiren.

Claudianus fofit die Frage diber die Unkirperlichkeit der
Seele gleich vom prinzipiellen Standpunkt auf wnd sucht zu beweisen,
dafi Gott Unkorperliches diberhaupt geschaffen haben mufi aus dem
Prinzip und Zweck der Schipfung, Gotles Weisheit, Giite und
Allmacht, und grenzt sogleich die Natur der geschaffenen und un-
geschaffenen Unkorperlichkeit gegeneinander ab durch den Vergleich
mit Original und Kopie, Bild und Wirklichkeit,

Kap. 5. Jeder, der von Gott wahrhaft und ehrfiirchtig
denkt, mufd zugeben, dafl er nichts zu schaffen unterlassen
hat, was er gemifd seiner Giite und Vollkommenheit schaffen
mufite. Es wire aber in der Tat der géttlichen Giite nicht
angemessen, wenn in der Welt das Unkérperliche fehlte ohne
das sie wie ein Rosenstock ohne Bliite ist, .

Auflerdem heift es, Gott habe etwas ihm Ahnliches
geschaffen, was nicht zutréfe, hitte er nicht Unkérperliches
geschaffen, weil das Korperliche niemals gottéhnlich sein
kann.

Hitte aber Gott, trotzdem er es seiner Griite schuldig
wire, Unkorperliches nicht geschaffen, dann bestiinde die
Alternative, entweder wollte er nicht oder konnte er nicht,
was teils seiner Giite, teils seiner Allmacht widerspricht.
Darum wollte Gott, konnte er und schuf auch das Un-
korperliche. Es miifite denn sein, dafl man sagt, es habe
nicht geschehen diirfen, was jener wollen konnte, der nicht
wollen konnte, was er nicht tun diirfte. Und es durfte ge-
schaffen werden, weil der unkorperliche Schopfer das hochste
Gut und darum das unkoérperliche Geschépt ein hohes Gut
ist. Grott aber machte alles, was gut i1st (fecit omnia bona
valde).

Doch kann das unkérperliche Geschopf dem Schopfer
nicht gleich sein, schon deshalb, weil es geschaffen ist,
wohl aber #@hnlich wie das Unkoérperliche dem Unkorper-
lichen, das intellektuale Licht dem intelligiblen. Denn
etwas anderes ist das Bild, etwas anderes die Wirklichkeit.
Aber wie das Bild eines Koérpers nur wieder ein Korper



,De statu animae libri tres“ 385

Seln kann, so ist das Abbild des Unkérperlichen nur un-
k6rperlich. Wenn also nach Moyses’ Bericht die Menschen-
seele nach Gottes Ebenbild geschaffen ist, muf} sie un-
kérperlich sein, wie auch Gott es ist.

Vom Unkirperlichen kommt der Autor auf das Korperliche,
den Gegensatz des Unkorperlichen, zu sprechen, um dessen Natur
hach der unteren Seite, dem Korper abzuschliefien, wie vorher nach
oben, gegen die gittliche Natur.

Zundichst stellt er die vom Gegner falsch aufgefofite Beziehung

2wischen ,unkdorperlich® und ,unsichtbar® fest.
) Kap. 6. Die Einteilung der Dinge in incorporea und
lyisibilia fithrt zu unhaltbaren Folgerungen. Da die
(lieder der Division, wenn sie richtig ist, sich gegenseitig
ausschliefSen miissen, sind die unkoérperlichen Dinge sichtbar,
Was am Gottesbegriff scheitert und gegen die Worte der
Schrift verstofit, indem Faustus das Unkérperliche dem
Korperlichen im Range nachstellen miifite. Vielmehr iss
alles Unkérperliche unsichtbar, das Korperliche hingegen
Zum Teil sichtbar, zum Teil unsichtbar. Doch ist zu be-
erken, dafl ,sehen* in einem weiteren Sinne genommen
wird, indem wir sagen: ,Sieh, was da tont,“ wihrend ja
der Ton dem Gehére zukommt. Wegen seiner Vorziiglich-
keit vor den anderen Sinnen, deren Vollkommenheit das
Gesicht in gewisser Hinsicht einschlief3t, schreiben wir ihm
zZu, was es nur der formalen Seite der Vollkommenheit nach
besitzt, ohne damit den ibrigen Sinnen ihre speziellen
Funktionen abzusprechen.

Diese Erorterung viber den weiteren Sinn vom ,sehen® und
ndichtbar® leitet tiber sur Besprechung des sichtbar Korperlichen,
der Elemente, und des unsichtbar Korperlichen, der Sinmne.

So betrachtet, sind die Grundstoffe (principalia cor-
Pora), Elemente genannt, wie die KErfahrung bezeugt,
Sichtbar. Aus ihnen wird durch bestimmte Mischung und
feste Zusammenfiigung unter dem Lebensprozesse der Seele
ﬁ?r lebendige Koérper. Obgleich es viele Wesen gibt, welche
Nicht beseelt sind und dennoch leben, so wollen wir uns
Jotzt nur mit jenen etwas beschiftigen, welche leben und
“mpfinden.

Da wir aus Leib und Seele bestehen und wie der
Kﬁrper nicht die Seele, so die Seele nicht der Korper sein

ann, empfindet die Seele, welche im Korper ist, mittels
®twas Sichtbaren, aber auf unsichtbare Weise, Denn etwas



336 Des Claudianus Mamertus Schrift:

anderes ist das Gesicht, etwas anderes das Auge; das Auge
koénnen wir wohl sehen, nicht aber das Gesicht, Denn wir
wiirden immer sehen, koénnte unser Gesichtssinn leuchten.
Dasselbe gilt auch fiir die iibrigen Sinne. KEtwas anderes
ist also das O r g a n, wodurch wir empfinden, etwas anderes
der Sinn, mit dem wir empfinden, weil zwischen
dem unsichtbaren Unkoérperlichen und dem sicht-
baren Korper ein unsichtbares Korperliches
besteht, was in uns Gesicht, Gehor, Geruch, Geschmack
und Getast ist. Diese, weil sie nur in beseelten Korpern
vorhanden sind, haben infolge der (Gemeinschaft mit den
beiden verschiedenen Bestandteilen des Lebewesens deren
verschiedene Eigenschaften in sich, sie sind kérperlich und
dennoch unsichtbar, indem sie aus dem sichtbaren Korper
das ziehen, was sie korperlich, aus der unsichtbaren Seele
das, was sie unsichtbar macht.

Kap. 7. An der spezifischen Funktion der einzelnel
Sinnesvermégen festhaltend, kénnen wir nach dem Rangé
der Elemente die Sinne ordnen. Das vorziiglichste ist das
Licht, dem das Feuer zugehért. Darum behauptet auch das
Gesicht unter den Sinnen die erste Stelle, Denn aus der
inneren Wirme des Herzens und der Leber fliegen gewisse
unvermeidlich sprithende Fiinkchen von unten in die Kopt-
kammer, gleichsam in den Himmelsraum unseres Korpers:
Aus dieser stieben die Strahlen durch die Augenmittel
punkte hervor und mit dem #ufleren Lichte der Korper
vermischt bringen sie, infolge des Riickschlages weichen®
Farben und Formen der Dinge mit sich.

Dem Gesicht folgt im Range das Gehor, denn dieses
ist der Geselle jenes Elementes, das die Griechen Athel
nennen, der, wenn auch luftférmiger Natur, doch rein u®
fein jene stiirmischen naturgemédfl Wolken fithrenden Liifte
an Giite und ortlicher Lage weit iberragt, weil er J%
gleichsam die Schlacken von der Hohe zur Erde fiihrt und
dort absetzt. Darum héren wir bei reiner Luft deutliche
und weiter. Wie das Auge ohne Licht und Kérperforme®
nicht sehen kann, so konnen auch die Ohren ohne Std»°
oder Wehen der Luft nicht héren.

Auch dem Geruch wird die Luft (sc. die niedere)
beigeordnet. Der Geschmack hingegen ist von der Feuc™
tigkeit abhidngig, weil man mit trockenem Gaumen nich?®
schmecken kann.



yDe statu animae libri tres“ 337

Der Tastsinn ist ohne Zweifel der Erde verwandt.
Das Ergebnis ist, daf} jeder Sinn zu seiner T#tigkeit eines
spezifischen Elementes bedarf.

Auf die Auseinandersetzung iiber das Korperliche und seine
Spezies folgt die Indultion auf die menschliche Seele, ob sie dem
Korperlichen beizuzihlen sei. Die Ansicht, dafi die Seele aus Luft
bestehe, wird zuriickgewiesen mit Konvenienz- und Autoritits-
griinden.

Kap. 8. Aus allen diesen Elementen sind nun die ver-
schiedenen Korper gebildet. Von welcher Zusammensetzung
ist nun der seelische Korper? aus allen oder nur einigen?
oder besteht er gar nur aus einem einzigen Elemente? In der
Erkenntnis nun, daf} ein Korper entweder direkt geschaffen
wie die KElemente oder indirekt durch Bildung aus den
Elementen aus Gottes Schopferhand hervorgegangen sein
muf}, konnte der Gegner angesichts der durch den Glauben
verbiirgten Unsterblichkeit der Seele, welche die Kinfach-
heit der Menschenseele zur Voraussetzung hat, eine Zu-
sammensetzung schon nicht gelten lassen und entschied
sich fiir die Bildung der Seele aus Luft allein mit Hinweis
auf eine Stelle in Cassians Collationes (VII13).

Kap. 9. Nun ist aber das Feuer in mehrfacher Hin-
sicht edler als die Luft; denn erstens wird es mit einer
fast unbegreiflichen Beweglichkeit in die Hohe, gleichsam
In seine Region gerafft vermoge seines natiirlichen Ge-
wichtes, zweitens erfahrt die Luft vom Feuer verschiedene
Kinfliisse, wie Beleuchtung und Erwirmung, denen von der
Luft keine Wirkungen auf das Feuer gegeniiberstehen, und
éndlich kann man die Luft einschlief3en, das Feuer nicht.
Daraus folgt aber die Alternative, entweder zuzugeben, dafd
das Gresicht des Tieres edler ist als die Menschenseele, oder
die Annahme einer luftigen Seele aufzugeben. Weiters
diirfte die luftartige Beschaffenheit der Exegese von Jo. 19
und Sap. 56 uniiberwindliche Schwierigkeiten bereiten,
Welche zweifellos von einem unkorperlichen Lichte reden,
dem unkgrperliche Augen entsprechen,

Nachdem Claudianus von der Existenz des Unkorperlichen
Uberhaupt gesprochen, dessen Natur durch die Unterscheidung von
Gott und den korperlichen Dingen ndher bestimmt und durch In-
dultion der menschlichen Seele zugesprochen hat, macht er sich

ram, die Arqumente des Gegners zu widerlegen. Das erste Be-
Weismoment des Faustus gegen die Existenz des Unkorperlichen ist

Divus Thomas I. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX VIIIL.) 22



3388 Des Claudianus Mamertus Schrift:

1. das Umfafit- und Durchdrungenwerden der Kreatur wvon seiten
des Schopfers, was 2. die Materialitit, Koirperlichkeit alles Ge-
schaffenen zur Voraussetzung hat.

Kap. 10. Der Satz, was geschaffen ist erscheint als
Materie, ist falsch, weil es hei3t: Gtott schuf den Menschen
aus formloser Materie (materia informis), Was ge-
schaffen ist, die Welt, besitzt aber Formen und kann
daher nicht das Aussehen der Materie haben, die ja
formlos ist.

Kap. 11 und 12, Auch die Behauptung, Unkérper-
liches kann nicht geschaffen worden sein, weil, was immer
seinem Schopfer fafdbar ist, nicht unkorperlich sein kann,
fithrt ad absurdum. Denn von diesem Standpunkt aus mufd
man zugeben, dafl Gott sich selber unbekannt ist, weil er
doch deswegen Unkorperliches nicht schuf, damit nichts
(zeschaffenes der Kenntnis des Schopfers entgehe.

Das zweite Argument: die Zitate aus Hievonymus, welcher
die Amsicht einiger berichtet, welche die Gestirne fir ungekorperte
Geister hiclten, und an einer anderen Stelle schreibt: ,wenn selbst
die Engel, dic himmlischen Korper, im Vergleiche mit Gott unren
sind, wofiir meinst du, wird der Mensch geachtet werden?* bildew
den Gegenstand der folgenden Kapitel.

Das Zitat aus Hieronymus, das der Gegner anfiihrt,
ist erstens schon dreimal in Zweifel gewickelt und zweitens
schlecht verstanden, weil es eher fiir die Existenz unkor-
perlicher Wesen spricht, als diese verneint. Quia illud
est corporeum, quod incorporeus spiritus animat, illud
autem incorporeum, quo corpus animatur.

Auch das folgende Zitat hat der Partner nicht erfaldt:
Angeli, glaubt er, seien eine einfache, nimlich korperliche
Substanz, so dafd er besser von den Gestirnen denkt, d1€
er fiir corporatos spiritus hilt. Was wollte aber Hieronymus
anders damit sagen, als dafl die Korper der Engel dene?
der Menschen weit iiberlegen sind? Durch die Wortstellung:
angeli, coelestia corpora, worunter er zwei verschieden®
Dinge meint, die Engel n#émlich, spiritus corporati, uB
Himmelskorper, welche nur corpora sind, deutet er an, d&
das Unkorperliche hoher stehe als das Kérperliche. )

Selbst wenn man die corpora coelestia als OppositioZ?
zu angeli fafit, lifit sich dennoch aus der Stelle kein B
weis gegen die Kxistenz von unkérperlichen Dingen e
bringen, weil derselbe Heilige an einer anderen Stelle VO



w,De statu animae libri tres“ 339

Incorporati spiritus spricht, welche ja unkérperlich sind, so
dafy wir auch von einer incarnatio Dei reden konnen. Der
Ton liegt also nicht auf corpora, sondern coelestia. Auch
die Seele ist inkarniert, aber leider in einem Korper, von
dem es heift, er beschwert die Seele. Niemals aber wird
sich die Seele, wie sehr sie auch belastet sein mag, in den
Korper verwandeln und umgekehrt der Korper in die Seele.
Die Worte im Korintherbrief ,et corpora coelestia et cor-
pora terrestria® wollen daher keineswegs behaupten, dafy
die himmlischen Wesen blofie Koérper seien wie auch die
irdischen, sondern, wie der Kontext anzeigt, nur zum Ver-
gleich der Verschiedenheit der (lorie in den auferstandenen
Leibern herangezogen sein,

Kap. 13. Was die Auferstehung der Leiber betrifft,
bedarf der Satz: resurget corpus spiritale einer Erliute-
rung, damit man nicht glaube, der Leib werde in den Rang
der Seele erhoben. Denn es ware eine Ungerechtigkeit,
wenn der Korper, welcher der Seele gar oft den Stachel
des Fleisches, die bése Begierlichkeit, fithlen liefd und ihrem
Regimente sich widersetzte, dieser nun gleichgestellt wiirde.
Vielmehr .ist anzunehmen, dafl Leib und Seele, jedes in
seiner Weise verklirt, die innere Harmonie zwischen Geist
und Fleisch wieder herstellen. Nach den Worten des Apo-
stels wird die anima zum spiritus erhoben und entspre-
chend auch das corpus animale in ein corpus spiritale um-
gewandelt; der Abstand aber zwischen Geist und Leib
bleibt derselbe.

Aus dem Vergleiche der auferstandenen Menschen, welche
aus spiritus und corpus spiritale bestehen, mit den Engeln, welche
der Schrift zufolge jenen gleich sind, folgt, dafi auch die Engel
aus Geist und Kirper zusammengesetzt sind.

Was dem geistigen Leibe voransteht, kann nicht im
Kérper sein. Darum ist auch die Ansicht derer unrichtig,
welche die Engel fiir blofle Koérper halten, weil sonst die
Engelnatur unter der menschlichen stiinde und das Wort
der Schrift hinfillig wire: et erunt sicut angeli in coelis.
Die Engel bestehen deshalb aus Geist und Koérper, aller-
dings edlerer Art. Einen Korper miissen sie haben, mit
welchem sie den Menschen erscheinen und etwas Unkoérper-
liches, womit sie Gott anschauen.

Diese Wahrheit, dafi Engel und Menschen etwas Unkorper-
liches besiteen miissen, erqibt sich aus ihren Beziehungen zu Gott,

22%



340 Des Claudianus Mamertus Schrift:

dem sie in Erkenntnis und Liebe sich ndhern und eins mit ihm
und unteremander werden, was in Engeln und Menschen eine der
gottlichen dhnliche Unkiorperlichkeit fordert.

Kap. 14, Gott kann ja von Korperlichem nicht ge-
sehen werden; denn Gott sehen, heif’t ihn begreifen (in-
tellegere). Der Intellekt ist aber nicht rdumlich, weil in
diesem Falle auch das, was er erfallt, rdumlich sein miifste.
Nur wenn Gott réumlich wire, kénnte ihn dann der In-
tellekt in sich aufrehmen. Weil der Vordersatz unsinnig
18t, bleibt nur iibrig, die Unréumlichkeit des Intellektes zu
behaupten und folgerichtig festzuhalten, dafy Menschen und
Engel aus Korperlichem und Unkérperlichem, oder besser
gesagt, aus Korper und Geist bestehen, Der Leib der Engel
ist Feuer, das vorziiglichste der Elemente, nach dem Schrift-
worte Ps. 1034: qui facis angelos tuos spiritus et ministros
tuos ignem urentem, wo spiritus und ignis nicht dasselbe
ist, weil ignis nicht im allegorischen Sinn gebraucht wird,
wie bei Lk.1249. Der Heiland spricht: ignem veni mittere.
(Es ist nicht glaubhaft, dafl die Menschen am Geiste der
Engel Anteil haben, damit sie zur Liebe Gottes entflammb
werden, weil Engel und Menschen in dieser Hinsicht nicht
unter-, sondern beigeordnet sind.) Beide streben mit dem-
selben Willen, d. h. demselben Geiste, so dafl Mensch,
Engel und Gott ein Geist (unus spiritus) werden, denn qu
autem adhaeret Domino unus spiritus est. Ein Korper kann
unmoglich so disponiert werden, daf er mit dem Unkorper-
lichen ein Geist wird. Wire die Seele ein Korper, s0
miifite sie unkérperlich werden, wenn man nicht von Gott
verlangen will, daf} er kérperlich werde, damit die Seele
mit ithm eins werden kdonne. .

Kap. 16. Dann kann eine Verbindung von Kérpern nie
die Einheit der Trinitdt nachahmen; alle Korper sind J&
extensiv und so auch ihre Verbindungen. Von der Drel-
einigkeit Gottes sagen wir aber nicht Teilbarkeits- oder
Réaumlichkeitsteile aus; nach dem Bilde dieser Dreifaltig-
keit Gottes waren die ersten Christen ein Herz und ein®
Seele, ohne dafl damit gesagt werden sollte, viele Seelel
miteinander verbunden giben eine grofiere Seele, wie auch
in der Trinitét die gottliche Natur der drei Personen nicht
grofer ist als die einer einzigen, Seelen sind also nich®
Korper, extensiv, sondern Kriifte, intensiv, welche verbunden
sich eben intensiv verstirken, nicht extensiy vergrofsern:



yDe statu animae libri tres“ 341

Kap. 16. Wahrhaft absurd ist die Behauptung: habet
anima corpus incomparabiliter tenuius quam nostra sunt
corpora, wo die (regeniiberstellung von anima wund nostra

die ganze Haltlosigkeit offenbart, denn das sprechende
Subjekt, die Seele, steht bald in sich, bald aufler sich.

Der Angelpunkt, in welchem der Gegner die ganze
Frage stiitzt, ist die Quantitit und Lokalitdt der mensch-
lichen Seele.

Darum wendet sich Claudianus zur Behandlung des Ver-
hiltnisses der Seele zum Rawme, Die Seele ist unrdumlich wegen
der Absurditit des Gegenteils, das aller Erfahrung widerspricht.

Kap. 17. Zugegeben die Seele sei riumlich; an welchem
Orte ist sie zugegen? Wenn sie in einem Teil des Korpers
ist, wie belebt sie den ganzen? Wenn sie im ganzen
Korper gegenwiirtig ist, warum entfaltet sie nur in der
Brust ihre Gedanken? Wo die Seele riumlich anwesend ist,
dort denkt und empfindet sie auch und weil sie korperlich
1st, fiillt sie den Korper wie Wasser einen Schlauch, so
daf} in einem grifieren Teil mehr, in einem kleineren Teil
des Korpers weniger von ihr enthalten ist; die Gedanken
in der Brust miissen grofler sein als diejenigen im Finger.
Mit dem Verlust eines Korperteils verliert also auch die
Seele einen Teil,

Die Luft, aus der ja die Seele bestehen soll, ist doch
teilbar, weil wir beim Atmen Teile von ihr einziehen und
ausstoflen? — Sie wird zur Ernihrung des Kérpers in die
Arterien aufgenommen und in diesen zum Zwecke der Ver-
mischung mit den anderen Klementen durch die unermiid-
liche Bewegung der Lungen verteilt. — Jeder Korper hat
Teile und kann darum geteilt werden, d. h. ein Teil von
dem anderen getrennt werden. Die korperliche Seele kénnte
danach immer mehr verkleinert werden, was jedem als ab-
surd einleuchtet.

Die Illokalitit der Seele tritt noch deutlicher hervor
bei der Betrachtung iiber die drei Arten von Bewegungen,
denn wenn das, was im Raume bewegt wird, korperlich ist,
kann das, was nicht riiumlich bewegt wird, kein Korper sein.

Die Secle ist ferner umrdumlich wegen des Mangels jeder
vdumlichen Bewegung, welche dem Korper notwendig zukommd,
ohme deswegen Gott zu sein, weil sie, wie die Erfahrung bezeugl,
zeitlich bewegt wird,



349 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Kap. 18. Drei Bewegungen gibt es: stabilis, inlocalis,
localis. Gott kommt der motus stabilis zu, der
Seele der motus inlocalis und der localis dem Korper. Sta-
biliter ist Gott in Bewegung, weil er die Kreaturen nicht
immer schafft und auch nicht mit einem Willensakte damals
schuf, als er sie schuf, sondern immer damals schaffen
wollte, als er es tat: ac per hoc semper tunc velle stabilis
motus est,

Nichts kommt in Bewegung, wenn nicht durch ein
Unbewegtes, und nichts kann in Bewegung sein ohne eine
Beziehung zu etwas Unbewegten, Wir kénnen den Finger
nicht bewegen, wenn die Hand nicht fest ist. Gott ist
dieses unbewegte Zentrum jeder Bewegung.

Im Gegensatz zu Gott ist die Seele in der Zeit
beweglich, d. h. sie ist jetzt stolz, bald danach demiitig;
jetzt heiter, dann traurig usw. An diesen Bewegungen
nimmt der Korper nicht teil, weil die Seele, auch wenn
dieser ruhig ist, von ihnen heimgesucht wird.

Der Korper wird von der Seele zeitlich und rdumlich
bewegt. Wenn die Seele etwas schreiben oder verfertigen
will, schaut sie die unkérperlichen Formen der zu ge-
staltenden Dinge unréiumlich, be we gt zugleich das be-
treffende Korperglied, betrachtet die Formen in der
Wirklichkeit und belebt iiberdies den ganzen Korper,
bei allen diesen einzelnen Akten mit ihrem ganzen Wesen
beteiligt.

Will daher die Seele den Namen ,Paulus“ schreiben
und denkt sie hingegen an ,Simon%, wird die Hand nicht
sofort die Ziige des Namens ,Simon“ formen? Die Seel®
steht also in der Betrachtung der Formen fest, Wﬁhrel}d
sie den Korper bewegt. Man koénnte allerdings sagen: eil
Teil der Seele bewegt den anderen. Ja, wenn sie teilbar ist!

Wir miissen aber beriicksichtigen, dafl kein Korper
zugleich ganz etwas berithren oder selbst beriihrt werden
kann, wihrend die Seele in allen ihren Bewegungen un
Akten zugleich ganz gegenwiértig ist, Jeder Korper bat
sechs Seiten und noch einen mittleren Teil, der itberhaup?
nicht zugleich mit den Auflenflichen beriihrt werden kani
Darum kann er auch nicht zugleich ganz an einem el
zigen Orte sein, weil vorne nicht riickwérts, rechts nich?
links, oben nicht unten, innen nicht auflen ist. Die Seele



sDe statu animae libri tres® 343

aber beteiligt sich an allem, was in und an ihr vorgeht,
ganz und zu gleicher Zeit. Bréchte sie dies rdumlich zu-
stande, dann konnte sie riumlich und teilbar sein.

Kap. 19 und 20. Aus der Illokalitét folgt von selbst
die Abwesenheit jeder Quantitiit, weil beide notwendig mit-
einander verbunden sind.

Es folgt nun eine Darlequng iiber Quantitit und Qualitdit
der Seele. Mittels der aristotelischen Kategorien zeigt Claudianus
den Unterschied zwischen Gott, Seele und Korper. Gott unterliegt
keimer Kategorie, die Seele der Qualitit, aber nicht der Quantitit,
welche dem Korper eigen ist, so dafi die Quantitit das egentliche
Unterscheidungsmoment zwischen Seele und Korper bildet.

In Gott haben die Kategorien keinen Platz. Von Gott
sagen wir nicht qualis est, weil er nicht verglichen werden
kann mit etwas anderem, so dafl man behaupten kénnte:
talis est, wir sprechen auch nicht: quantus est, weil er
nicht durch Masse grofd ist, auch nicht: quid habet, weil
er nichts nicht hat, nicht: quomodo est, weil er selbst das
Mafd ist. Wir forschen nicht nach seinem habitus, weil er
alles in sich begreift, noch nach dem Ort, weil nur der
Korper am Orte, nicht nach der Zeit, weil er die Ewigkeit
ist, nicht nach dem actus, weil er ruhend handelt, nicht
nach der passio, weil er nicht leidet. Wie die Seele keine
Quantitit annimmt, so unterliegt sie doch der Qualitit.
Freilich sind die Qualititen des Korpers und der Seele
verschieden; der Korper ist weild, blaf}, schwarz, die Seele
aber stolz, zornig, sanft.

Wenn wir von der Quantitiat der Koérper sprechen,
sagen wir: seine Linge erstreckt sich b Fuf}, seine Breite
ist 2 Fufd und seine Dicke ebensoviel. Tréfe das auch bei
der Seele zu, miifiten Kérper- und Seelengrifie eines Men-
schen proportioniert sein und wir konnten nicht einen
Menschen von sehr kleiner Gestalt magnanimus und um-
gekehrt einen beleibten nicht pusillanimis nennen. Wir be-
zeichnen Moses als magnanimus, wéhrend das ganze Volk
der Israeliten, das doch wohl nicht mole, sondern virtute
grofier ist als eine Seele, populus parvi animi heif3t.

Es gibt also in der Seele eine Qualitit, aber keine
Quantitéat, weil das, was der Verinderlichkeit der adfectus
unterliegt, Qualitiit in sich birgt, was aber keine Mafle hat,
aller Quantitit fremd ist. Der sterbende beseelte Korper
kann also die Seele nicht verlieren, sondern blof3 von sich



344 Des Claudianus Mamertus Schrift:

lassen (dimittere nicht amittere), da man nicht verlieren
kann, was man nicht hat.

Waren die vorhergehenden Zeilen der Unlerscheidung von
Gott, Seele und Korper gewidmet, so beschiiftigen sich die folgenden
mit der Abgrenzung der Menschensecle gegen die unkorperlichen
Prinzipe der anderen Lebewesen, an denen sie Anteil hat. Durch
diese Nebenewnanderstellung wird auch das Wesen und die 1ditig-
keit der verniinftigen Seele dem Erfassen ndher gebracht.

Kap. 21. Um den Satz, dafl der Korper die Seele
nicht verliere, sondern blofy von sich lasse, besser zu be-
greifen, wollen wir der Reihe nach die lebenden Wesen
betrachten, zuletzt des Menschen Einsicht und Wille.
Die Briicke von der Tierseele zur Menschenseele ist das
Gedéchtnis, das beiden gemeinsam ist. Storche und Schwalben
finden ihre Nester wieder, das Pferd kehrt in seinen Stall
zuriick, der Hund erkennt seinen Herrn. Das Gedichtnis
der Tiere bleibt aber in den Bildern stecken, die Substanz
bleibt den Tieren verhiillt, selbst ihre eigene, so dafd sie in
ihrer Erinnerung blof3 die korperlichen Dinge behalten,
welche sie durch die Sinne erkannt haben. Fiir ,ratiocinari®
fehlt ihnen das Auge, dafl sie nicht einmal sich "selbst sehen
kénnen. Darum soll der Mensch dem Schopfer danken, dafd
er ihn teilnehmen léft an der Wesenheit des Steines, an
der vita seminalis mit Kriautern und Béumen, an der vit&
sensualis mit den Tleren, an der vita rationalis mit den
Engeln.

Dafy auch die Pflanzen ein unkoérperliches Leben
besitzen, zeigt schon die Tatsache, daf} sie leben. Aller-
dings eine Seele besitzen sie nicht, weil sie in diesem Falle
Eigenbewegungen ausfihrtenund £ h 1 e n kénnten.
Davon hat aber niemand noch etwas erfahren, weder bei
der Teilung eines Knochens noch beim Abschneiden der
Haare und Nigel.

Betrachten wir niher den Aufbau des Pflanzenleibes
Er hat Erde in seiner Dicke, Feuchtigkeit vom Wasser,
Wachstum in der Luft, Feuer im Keim. Wenn die Seele
aus Luft bestiinde, kénnten wir auch der Pflanze eine Seele
zuschreiben, weil sie Luft enthilt. Das Niedrige wird vom
Hoheren beeinflufdt. Wenn nimlich die Winterkilte voriiber
und mit der Umkehr des Himmels die Gestirne wieder-
kommen, wirkt die Wirme von oben auf die Luft, die ibf
ja dem Orte und dem Range nach am néchsten steht ein.



wDe statu animae libri tres® 345

Weil sich Feuer zur Luft verhilt wie Luft zum Wasser,
zieht die Luft das Wasser aus den Tiefen der Erde durch
die Wurzel der Pflanzen an sich, wie das Feuer die
trockene Luft um sich dréingt. Das Wasser zieht hinwieder
die Erde nach sich. Auf diesem Gesetze beruht auch das
Schliirfen mittels Rohren oder Halmen und das Brunnen-
bohren. Die Elemerte sind mit wunderbarer Harmonie zum
Pflanzenkérper geeint, so dafd bei irgendeiner Stérung
dieses Gleichgewichtes der Baum erkrankt und schliefilich
abstirbt. Das Leben wird also vom Korper gleichsam im
Stiche gelassen. Daraus folgt, dafd das Leben nichts Réum-
liches ist. Den an den Ort gebundenen Lebewesen fehlt
demnach wohl die Seele, nicht aber ein unkorperliches
Prinzip. Nehmen wir ein Weizenkorn, messen wir Grofde
und Umfang, brechen wir es auf, wir finden weifles Mehl,
aber nicht die Keime, nicht das Griine, die Halme usw.
Diese stecken also nicht korperlich im Keime, aus dem sich
die Pflanze entfaltet.

Im Tiere unterscheiden wir ein corpus corrupti-
bile und eine anima mortalis. Zur vita seminalis tritt im
Tiere sensus und motus hinzu, jedoch so, dafd der
Korper, wenn er durch richtige Mischung der Elemente in
gesundem Zustande ist, den Winken der Seele gehorcht.
Woher kommt es nun, dafl die Seele ein krankes und ein
gesundes Glied ganz anders bewegt mit denselben Anord-
nungen ihrer Seite, z. B. eine riistige und eine verdorrte
Hand? Ist etwa die Seele aus dem kranken Gliede ge-
schwunden? Wenn dies der Fall ist, wohin? Zu den tibrigen
Teilen der Seele. Aber der Korper ist ja schon voll von
den iibrigen Teilen. Man muf} darum diesen Seelenteil aus-
hauchen, erbrechen oder abfiihren, weil der unvollstindige
Korper nicht die ganze Seele fassen kann., Weil diese Ar-
gumentation unmoglich ist, mufdl man annehmen, daf} das
kranke Glied die Fiahigkeit verloren hat, den Wiinschen
der Seele zu gehorchen. Mit fortschreitender Unféhigkeit
der Korperteile entweicht die Seele, bis sie nichts mehr
hat, ihre Absichten zu verwirklichen; die Seele des Tieres
geht zugrunde, die Menschenseele ruht aus von den Be-
wegungen, in denen sie den Koérper durch Raum und Zeit
hindurch unriumlich bewegt hat.

Dann wird sie nicht in der Luft oder einem anderen
Elemente sitzen; der Intellekt entfaltet seine Krifte,



346 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Seine Qualitdten sind ganz andere als die der Sinne:
sein Gtesicht wird erhellt durch Klugheit und verfinstert
durch Torheit, sein Geh6ér wird durch Falschheit belédstigt,
durch Wahrheit bezaubert. Er ist ganz Auge, weil er ganz
das Objekt durchdringt mit seinem ganzen Wesen, aus dem
gleichen Grunde ganz Gehor, ganz Geschmack.

Das trenmende Moment tierischer und menschlicher Téitigheit
nach Prinzip und Objekt ist die Immaterialitit, die Freiheit vom
Korperlichen. Das Element, in dem die Seele naturgemdfi webt, ist
das Unkorperliche und vor allem das Unkorperliche xotr’ é5oy#v,
Gott. Dieses Element ist aber im jetzigen Zustande getriibt durch
das Korperliche zur Zeit der Bufie und Wanderschaft. In der
Heimat, nach welcher wir seufzen, wird es anders sein.

Es ist ein Einschlag jenes biblischen besonders pauli-
nischen Gedankens, der auch zvelua und ¢vyy mit Gnade
und Siinde verquickt hat oder Erinnerung an Platon.

Kap. 22. Der Seele begegnen auch Bilder von Kérpern,
welche sie durch die kérperlichen Sinne empfangen hat und
von denen sie nicht ridumlich, sondern nur durch Bilder
ringsum angeschrieben ist, Und weil sie nur dessen ein-
gedenk ist, dessen Bild sie durch Korper erhalten hat,
glaubt sie, es gibe nichts, was nicht ein solcher sei: Auch
kann sie nicht seufzen nach jener Heimat, an der sie in
dieser Wanderschaft Anteil hat, wenn sie sich sogar nicht
bewuflt wird, auf einer Wanderung zu sein. Der sie aber
fiir einen Korper halt, spricht ihr sogar die Méglichkeit
ab, jemals zu diesem Bewufltsein zu gelangen, daf} ihre
Heimat das Unkorperliche, Gott, ist.

Aber der hl. Paulus weist diese Ansicht zuriick, wenn
er schreibt: cum sumus in corpore. Nach diesem Ausspruche
mufl die Seele etwas anderes sein als der Korper, weil sie
sonst nicht auf der Wanderschaft sein kénnte, die Seele,
die ohne ihre Substanz i{iberhaupt nicht existieren kann.

Diese Wanderung der Seele im Korper ist nur von
diesem Korper zu verstehen, in dem wir jetzt leben, nicht
aber von dem der Verklirung. Der irdische Koérper be-
schwert die Seele nicht durch die gravitas ponderis, sondern
durch die agendi difficultas. Die Tiere fithlen nicht diese
Schwere, wohl aber die verniinftige Seele, indem er sie vol
der Betrachtung der hichsten Schénheit abzieht durch die
notwendige Sorge fiir Speise und Trank, durch die Hingabe



pyDe statu animae libri tres* 347

an Vergniigungen, durch die Beldstigung der Schmerzen
und Krankheit. Das corpus spiritale wird der Seele wvoll-
kommen zu Diensten stehen, die dann in Gott versenkt ist.

Allerdings sind wir auch hier auf Erden nicht ohne
Gott, aber mit Gott sein und nicht ohne Gott sein sind
zwei verschiedene Dinge, Gott ist jetzt unréumlich gegen-
wirtig in dem, der an ihn denkt, und in dem nicht, der
sich nicht mit ihm beschéftigt. Darum sind wir hier in
der Fremde, weil wir nicht mit Gott sind, d. h. besténdig
in ihm ruhen, sondern durch das corpus carnale von ihm
abgelenkt werden.

Kap. 23. Kehren wir nun zur Betrachtung unserer
eigenen Wesenheit zuriick. Das Gedéchtnis, wo alle
die Wahrnehmungen nebeneinander liegen, stellt ein Wunder-
ding dar. Die ganze Welt umfasse ich in ihrem unkérper-
lichen Umfange (incorporea mundum capacitate complector).
Daraus kann man ersehen, dafl ich eigentlich nicht die Welt,
sondern ihre Gestalt (figuram mundi) im Gedichtnisse um-
fasse, so daB der Schluff naheliegt, die Seele konne nicht
korperlich sein, weil sie Korperliches unkdérperlich erfaft.

Auf dem Gedichtnisse erhebt sich nun nicht réum-
lich, sondern durch Kraft und Macht gewissermaflen ein
Auge, das bald spiritus, bald men s genannt wird, aber
ein und dasselbe ist. KEs besteht eine Hierarchie der ver-
schiedenen Teile des Menschen: die anima inrationalis be-
dient das corpus animale, der intellectus rationis capax be-
sorgt die anima rationalis.

Wir unterscheiden auch zwischen Zusténden des Or-
ganismus und solchen der Seele: dem Korper ist ein
fingterer Ort, rauhe Beriihrung unangenehm, der Seele die
Fliichtigkeit des Denkens und die Enge der Furcht. Doch
das ist sicher, die Seele kann ohne den Korper durch Zu-
stindlichkeiten angenehm oder unangenehm beriithrt werden,
der Korper aber ohne die Seele weder Angenehmes noch
Listiges empfinden. Ohne die Seele kann der Korper auch
nichts Korperliches wahrnehmen; darum der Satz: animae
lgitur corporatae est per corpus sentire corporea, eidemque
Sine corpore videre incorporea. So verstehen wir jetzt,
warum die Seele coram posita nicht sieht, iuxta sonantia
nicht hort... weil sie némlich quodammodo die Sinne ver-
it und auBerhalb jedes Raumes triaumt. Wir lesen oft
laut und verstehen nicht, héren und fassen den Sinn nicht.



348 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Nach der Auseinandersetzung vber die Erkenntnisarten der
Seele, Geddichinis und Intellekt, der von den Sinnen verschieden ist,
wird es an der Zeit sein, die Frage zu beantworten, ob in der
Seele Substanz wnd Akt verschieden sind. Claudianus zufolge beruht
die Unterscheidung nur auf einer Tduschung, welche aus der auf-
dringlichen. Macht der sinnlichen Bilder hervorgeht, denen die
Seele zur Strafe anheimgegeben st

Kap. 24. Wenn der Gegner bemerkt: aliud est anima
aliud animae cogitatio, miissen wir behaupten, daf dies
Verhiiltnis nicht von Natur so ist, sondern zur Strafe. s
tauscht sich der Gegner, wenn er das fiir sich selbst halt,
was ihm widerstreitet, Awussichtslos ist es, die Seele zu
suchen, fern von ihr (ut tanquam absens sibi se quaerat),
da sie selbst die Suchende ist; denn nicht das ist die Seele,
was man sucht, sondern das, womit man sucht. Unnotig 1t
es, dall das sich sucht, was ohne sich nicht sein kann.

Diese Téuschungen aber, welche die Seele in ihrem
Gedéchtnisse erfihrt, aus dem sie nichts hervorbringen kann,
was sie nicht durch die korperlichen Sinne geschopft hatb,
sei es daB sie die Sinneseindriicke reproduziert, sei es daf} sie
aus dem, was sie gesehen, das kombiniert, was sie nicht ge-
sehen hat, sind eine Strafe fiir die Menschen, weil sie durch
diese Bilder von dem hochsten Gute abgezogen werden.

Gesicht der Seele und Gesicht des Korpers besitet der Mensch;
mit ersterem erfafit er die ewige, mit letzsterem die verganglicht
Welt. Ersteres ist die Quelle der Wahrheit, ein Abbild, welches
die ungeschaffene Wahrheit wvon sich in wunsere Seele gelegt harty
letateres die Quelle des Irrtums. Die Seele soll in sich gekehrt, das
wn ihr ruhende Abbild der gottlichen Wahrheit betrachten und niflht
sich selbst verlassen, um dem Truge der Sinnesbilder nachzulaunfen.

Besser hitte der Gregner gesagt: etwas anderes ist d1e
Seele und etwas anderes das, woriiber sie denkt, wenn 81°
nicht an sich denkt. Der Gedanke dagegen ist die Seele selbsts
die niemals vom Denken ruht, wie man meint. Sie kann wob
das Gedachte wechseln, aber nichtdenken kann sie nicht
wie klar die Tréume zeigen.

Ein grofler Irrtum ist es, die Substanz der Seele und
ihr Vermogen zu trennen, denn nur was sie denkt, ist Akl
dens, die Substanz das, womit sie denkt. Was vom Denke?
gilt, hat auch fiir das Wollen seine Geltung. Darum wird auc
in der Heiligen Schrift nicht das Wollen iiberhaupt, sonder?



y,De statu animae libri tres“ 349

das ,dies wollen“ verurteilt oder gelobt. Und die Liebe, ist
sie ein Teil der Seele? Oder nicht vielmehr die ganze Seele,
wie im (tebote der Liebe angedeutet wird ?

Kap. 25. Was die AuBerung betrifft, dafl die Seele durch
die bloflfe Vorstellung des Freundes nicht befriedigt ist,
kommt diese Schwierigkeit daher, daf man zwischen dem
Gresichte der Seele und dem Gesichte des Korpers nicht unter-
scheidet. Dieser Unterschied kann am leichtesten durch die
Betrachtung der mathematischen und geometrischen Formen
dargetan werden., Diese Formen, welche wir mit dem Geiste
erblicken, sind die ewige Welt, von der diese Welt nur ein
Abbild ist und von der es heiflt: praeterit figura huius mundi.
Die Zahl, welche selbst nicht gezihlt werden kann, dieses
Wunderding, das ohne Ende ist, obwohl sie aus der Einheit,
in der Einheit und durch die Einheit ist! Drei aber sind es,
wenn wir sagen aus der Einheit, in der Einheit, durch die
Einheit, gleich ewig, unriumlich, allgegenwirtig, dem Un-
endlichen selbst nur gleich, weil keine wahre Kinheit grofier
oder kleiner ist.

Kap. 26. Wir suchen die Wahrheit, das Unrdumliche,
aber sicherlich nicht durch den Korper, durch das Réumliche,
Die Wahrheit hat eine ihr entsprechende-Ahnlichkeit ge-
schaffen und das sind wir. So spricht die Wahrheit: Du, der
du glaubst, ein Korper zu sein, wie gebrauchst du ein un-
korperliches Wort. Denn ich meine, etwas anderes ist das
Wort, d. h, der Sinn, etwas anderes der Schall, die Stimme,
In welche der Sinn eingehiillt ist. Der Schall geht bis zum
Ohr, das Wort unrdumlich bis zur Seele hindurch. Und wer
das Wort hort, besitzt es ganz., Hiite dieses Geschenk, das
dich mir dhnlich macht und suche mich in dir, nicht auf’er
dir, denn niemand kommt zum Vater auBler durch mich. Nach
dem Bilde der Dreieinigkeit bist du geschaffen: vide men-
tem tuam, vide verbum tuum, vide voluntatem tuam, welche
zusammen eins sind in der Wesenheit. Ich und der Vater und
unsere Liebe sind ein Gott, Du, der verniinftige Geist, und
dein Wort und deine Liebe bist ein Mensch, nach dem Bilde
des Urhebers geschaffen, nicht gleich, weil geschaffen, nicht
gezeugt, gebildet bist du und nicht Bildner. Weiche zuriick
vor dem, was unter dir ist, weil minder geformt, d.h, weniger
schén als du, und tritt heran an die schopferische
Form, damit du immer schoner sein kénnest, ihr stets ver-
bunden.



350 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Kap. 27. Es diirfte bereits genug verhandelt worden
sein iiber die Unrdumlichkeit und Unkorperlichkeit der
Seele. Darum kann auch kein Zweifel mehr bestehen iiber die
Tatsache, daf’ der Freund, an den ich denke, zugegen ist.
Denn wenn wir uns lieben, insoferne wir Menschen sind, ist
der Freund bei uns gegenwiirtig wie wir bei uns selbst. Nicht
die korperlichen Zeichen bringen dich zur Anerkennung, dafd
der Freund an deiner Seite ist, weil diese auch der Feind
geben kann, vor dem deine Seele zuriickspringt, wie nahe
einander auch die Korper sein mdgen. Korper konnen nie-
mals vereinte Seelen scheiden. Wer im Menschen den Men-
schen sieht und liebt, d. h. das Ebenbild Gottes, die ver-
niinftige Seele, findet den Freund in sich und in Gott.

Soweit der Inhalt des ersten Buches, den wir samt
seinen Rissen und Spriingen gleichsam als Gipsabdruck vor-
legen wollten, um einerseits die Denkweise des Claudianus
nach Gehalt und Form zu fixieren und dadurch anderseits die
Grundlage zu sichern fiir die Rekonstruktion seines psycho-
logischen Systems, dessen Bausteine und Material Claudianus
zu einer Festung in der Polemik mit Faustus gefiigt hat.

Das zweite Buch, bei weitem nicht von solcher
Bedeutung wie das erste fiir Beurteilung des psychologischen
Wissens in seinem Umfange, ist aber desto wichtiger fiir die
Quellen dieses Wissens. Denn nach der etwas abseits vom
Thema gelegenen Abhandlung iiber Mafl, Zahl und Gewicht
bringt der Autor eine verhiltnism#fig grofle Anzahl von
Zeugen fiir seine Ansichten iiber die Seele,

Ziuerst 1afSt Claudianus die heidnischen Philosophen zu
Worte kommen, zu deren Wiirdigung er itber die Kraft der
menschlichen Vernunft und den Gang der philosophischen
Erkenntnis vom Dasein unkdrperlicher Seelen einiges vor-
ausschickt. |

Kap. 1. Oft habe ich, fihrt der Autor fort, bewogen
durch die Wahrnehmung der Tatsachen, dariiber nachgedach?,
wie doch die erhabenste Wahrheit so viele Gegner gegen
sich haben kann und ich kam zur Einsicht, dafl durch Ver-
gleichung die Gregensiitze allein besser erkannt werden kénnen-

Kap. 2. Dies zeigt sich auch darin, daB die Menschen
Verborgenes eifriger suchen, langsam Erworbenes mebr
lieben, so daB die Philosophie gerade den Meinungsverschie-
denheiten der Menschen ihre Erfolge verdankt, der selbst der
Apostel die Erkenntnis Grottes nicht abspricht.



y,De statu animae libri tres* 3061

Zn dieser Erkenntnis gelangte die Philosophie durch
die Betrachtung der Dinge, ihren Wechsel in Raum und
Zeit. Der Mensch blieb im Anblicke der Welt ein wenig
stehen, seine eigene Macht nicht ohne Schauder ahnend,
zweifelnd ob er bei sich bleiben oder ob er iiber sich
hinausgehen miisse, den Wandel der Dinge zu erkliren.
Doch gerade der Zweifel wies ihn {iber sich hinaus. Aber
noch weiter ging die Vernunft, als sie erkannte, daf} sie
selbst dem Wechsel der Zeit unterliege, der Stiitzpunkt
der Welt im Unbeweglichen sein miisse, weil alles nur von
Unbewegten bewegt werden kann, in dem das Universum
steht. Wie die Seelen stehen miissen, um ihre K&rper in
Raum und Zeit zu bewegen, so mufl auch Gott stehen,
welcher die Seelen in der Zeit bewegt. Weil aber das
Prinzip kein Prinzip iiber sich hat, Gott also unendlich
und ewig ist, so glaubt der Mensch vom Niedrigsten, dem
Korper, zum Hochsten, Gott, nicht iiberspringen zu diirfen
und hélt an der Existenz von Wesen fest, die zwischen
Gott und den Koérpern stehen. Er fand diese Wesen in den
Menschenseelen, denn wihrend Gott erkennt und nicht er-
kannt wird, der Korper nicht erkennt, aber erkannt wird,
sah er in der Seele das Mittelding, das erkennt und er-
kannt wird. Und jedes Wesen erkennt am besten, das seinem
eigenen Objekte zugewandt ist, am schlechtesten aber, wenn
es sich selbst zugekehrt ist. Daraus folgt auch die Wahr-
heit, daB das Erkennende am wenigsten getiduscht werde,
wenn es sich an sein Objekt anschmiegt, dann aber am
meisten, wenn es mit ithm zusammenfillt. Ferner brachte
das Bewufdtsein der Gottihnlichkeit, welche nicht zwischen
Gegensidtzen bestehen kann, den Menschen zur Annahme
einer unkorperlichen Seele, weil Unkérperliches und Korper-
liches einander nicht dhnlich sein konnen.

Kap. 3. Aus den Schriften dieser Philosophen wollen
wir nun eine Auswahl von Zeugnissen fiir die Wahrheit
unserer These iiber die Substanz der Seele vorbringen,
nicht als hétten wir selbst nicht genug Griinde, sondern
damit man sehe, wie die Unsrigen gegen uns, die Aus-
wirtigen fiir uns streiten. Nicht Namen allein soll man ins
Treffen fithren, sondern die Griinde fiir die Wahrheit. Py-
thagoras und Platon soll man hoéren, nicht mit Namen ge-
schwollen sein, sondern fett werden an wahren Grinden.
Ersterer hat wohl keine Schriften hinterlassen, aber seine



359 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Lehre ist uns von seinen Schiilern tibermittelt worden,
unter denen Philolaos, der Tarentiner, der bedeutendste ist.
In seiner Abhandlung fiiber die Substanz der Seele: ,de
mensuris, ponderibus et numeris“ stimmt er vollkommen
iiberein mit dem Schriftworte mensura, pondere et numero
omnia disposuisti, das gerade der Gegner zur Widerlegung
der Unkorperlichkeit der Seele uns entgegenhélt. Schon
aus dem Zusammenhange der Stelle im Briefe des Faustus
ergibt sich die Hinfilligkeit der Behauptung, die Seele sei
korperlich, wo er incorporatum und corporeum zusammen-
wirft, Ferner folgt aus der Annahme, dal MaB, Zahl und
Grewicht allen Wesen in gleicher Weise eigen ist, weil alle
Korper sind, die absurde Folgerung, daBl die Qualitét der
Seele nach der Quantitit der Koérper bemessen werden mufs,
ein Satz, der schon durch den Vergleich von Kamel und
Ameise fillt. Masse und Einsicht stehen bei beiden in keinem
Verhéltnis. Wollte man aber behaupten, Unsichtbares kénne
mit Sichtbarem nicht gemessen werden, so erwidern wir,
daf$ man aus der Grofle des Korpers auf die Grofle der
Seele schliefSen kann, welche in ersterem eingeschlossen ist.
Denn was bei allen Kérpern moglich ist, mufl auch bei dem
Korper, den man Seele nennt, zutreffen. Was vom Mafle,
gilt auch vom Gewichte, weil beide innig verkniipft sind.
Die Zahl erkennen wir an Korpern in dreifacher Riicksicht:
1. in der Mafzahl der Grofie, welche die Kinheit des Korpers
voraussetzt, 2. in der Seitenzahl, 3. in der Teilzahl, welche
trotz der metaphysischen Einheit besteht. Dafl keines dieser
drei Momente eine Beziehung zur Seele hat, ist offenbar.

Kap. 4. Betrachten wir jetzt niher Maf}, Gewicht und
Zahl. Wo sind sie, dafd Gott nach ihrem Vorbilde die Dinge
formen konnte, und wann hatten sie ihren Anfang? Wenn
Gott alles nach Mafl, Gewicht und Zahl geschaffen hat,
nach welchem Mafle, nach welchem Gewicht und welcher
Zahl sind sie selbst geschaffen? Oder sind sie nicht ge-
schaffen? Oder sind sie nicht nach Maf}, Zahl und Gewicht
geschaffen ? Die Verneinung der letzten Frage ist gegen die
Worte der angezogenen Schriftstelle und darum zuriickzu-
weisen. Jenes Maf}, jenes Gewicht und jene Zahl, nach
denen Gott alles geschaffen hat, miissen daher ungeschaffen
sein. Die Ldsung der Schwierigkeit liegt in der Unter-
scheidung zwischen pondus, quod penditur und pondus, quo
penditur, desgleichen bei Mafy und Zahl. Denn nichts isb



n,De statu animae libri tres“ 3b3

grof3 geschaffen, sondern nach der Vergleichung mit etwas
Kleinem wird es grof} genannt; so kommt es, dafd wir einen
Berg klein, ein Hirsenkorn grofd nennen. Wenn wir an die
schopferische Grofe herantreten, finden wir sie weder grof3
noch klein, weil sie mit nichts verglichen werden kann.
HEs ist derselbe Gedanke, den Platon in seiner Ideenlehre
entwickelt, Ein Quadrat kann z. B. grofier oder kleiner sein,
aber nicht mehr Quadrat, quadratischer.

Alle Korper sind wiagbar, meflbar, zéahlbar,
vom grofdten bis zum kleinsten, soweit nur Phantasie und
Wirklichkeit reicht. Und wenn auch nichts mehr ist, was
man messen, wigen und ziéhlen kann, Mafl, Gewicht
und Z ahl sind iberall und immer.

Der Unterschied zeigt sich auch in der Erkennbarkeit
des Mafles und des Mef3baren, des Gewichtes und des Wiig-
baren, der Zahl und des Zﬁhlbaren wihrend wir die letz-
teren mit dem Korper Wa,hrnehmen, erfassen wir die
ersteren mit der Seele: duplex ergo est videndi vis,
anima videt mensuram, pondus et numerum per se, videt
mensurabile, numerabile et ponderabile per corpus.

Weil alles nach Maf3, Zahl und Gewicht geordnet ist,
finden wir deren Spuren auch in den Elementen.

Kap. 5. Wie verhilt sich nun diese Trias zur Seele?
Kin Korper ist so grof}, als er andere Korper in seinem
Umfange fassen konnte. Steigen wir eine Stufe héher und
wir sehen, dafl die Seele von Weisheit erfiillt werden kann ;
die Seele kann das fassen, was sie erkennt. Die Weisheit
ist unrdumlich, also ist auch das, was von ihr erfiillt wird,
unrdumlich. Die Seele ist also grofd ohne Masse.

Auch numerus hat die Seele, denn wir nennen solche
Korper numerosa, welche nach einem gewissen Ebenmaf}
der Teile gebaut sind, wie der menschliche Korper, dessen
Organe einzeln oder paarweise geordnet sind. Diese pari-
litas partium finden wir in gewisser Hinsicht auch an der
Seele, welche ihre Tatigkeiten harmonisch ordnet durch die
Tugenden, unter denen der Weisheit die Gterechtigkeit, der
Miigkeit die Stiirke entspricht. Aber noch in einer anderen
Riicksicht kommt der Seele die Zahl zu. Sie allein erkennt
ja die Zahl selbst und zéhlt nach ihr, so daf’ diese, wie in
den Dingen sichtbar, so der Seele begreifbar ist.

Was das Gewicht der Seele betrifft, ist zu bemerken,
dafl wir Gewicht das nennen, wodurch ein Korper natur-

Divus Thomas I, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIII.) 28



354 Des Claudianus Mamertus Schrift:

gemifd in seine Region, wo er vom Anfang an bestand, eilt
und nicht ruht, bis er den Raum des anderen Elements
durchmessen hat und in seinen gekommen ist. Demzufolge
ist das Grewicht der Seele der Wille, eigentlich Liebe ge-
nannt, von dem sie hingerissen wird, bis sie im Besitze des
geliebten Gegenstandes ist. Wie das Korpergewicht, wohin
es seinen Korper trigt, dorthin auch Mafl und Zahl mit-
rafft, so konzentriert die Seele auf das, was sie liebt, Ge-
déchtnis und Einsicht. Darum lautet auch das Gebot der
Liebe dahin, dafl die Seele sich der Heimat, Grott, zuwende,
wie der Korper an seinen Ort eilt. Durch dieses Gewicht
wird die Seele nicht blofd mit anderen verbunden, sondern
auch in sich verdichtet, gefestigt (solidatur), indem es die
Tatigkeiten vereint.

Kap. 6. In diesem Sinne ist die Einheit der aller-
heiligsten Dreifaltigkeit das Mafl ohne Maf}, das
Gewicht ohne Gewicht, die Zahl ohne Zahl. Das Gewicht,
wodurch die drei Personen die wunderbare Einheit sind,
ist die Liebe des Vaters und Sohnes. Und dieses Gewicht
bringt Zahl und Mafl mit sich, wohin immer es dringt;
durch den hl. Geist, der in unsere Seelen ausgegossen 1ist,
die gottliche Liebe, haben wir Zahl und Maf} von der Gott-
heit, wie der Apostel Rom 55 andeuten wollte. In der Ein-
heit des Korpers finden wir diese Dreiheit wie in der Seele;
ithre Zeichen sind dem Korper sichtbar, der Seele begreifbar
aufgedriickt.

Kap. 7. Wir kommen nun zu den Zeugen fiir die Un-
korperlichkeit der Seele aus der griechischen Heidenwelt.
An erster Stelle ist Philolaos aus Tarent zZU nennen,
welcher in seinem Buche 7epi godudv xat peérpwv bemerkens-
werte Ansichten ausspricht. Ferner sei angefithrt Archytas
aus Tarent, gleichfalls ein Pythagoreer, mit einer Stelle aus
dem Werke: de rerum natura, Hippon aus Metapontus,
Philosoph der pythagoreischen Schule.

Mit begeistertem Lobe wird sodann Platon vorge-
fihrt und zum Gegensatze mit 1thm sein sich christlich
nennender Gegner getadelt, der mit einem Schwalle von
Worten, einem Zerrbild echter Beredsamkeit, die Wahrheit
verunglimpft. Eine Anzahl Zitate aus Phaedrus, Phaedon
und einem aus Apulelus (de dogmate Platonis I9) bekannten
Werke mepi guauxjic bestiitigen die Ubereinstimmung der
Lehre Platons mit der des Mamertus.



+De statu animae libri tres* 36H

Auch der Neuplatoniker Porphyrius ist in bezug
auf die Unkoérperlichkeit der Seele dem Altvater Platon
treu geblieben.

Kap. 8 Unter den Rémern findet Claudianus Ver-
treter seiner Ansicht in den beiden Sextius, Vater und
Sohn, Marcus Varro, nach Ciceros Urteil der gelehr-
teste Romer, Cato, Cicero und besonders Sallust,
welcher in den Einleitungen zum bellum Iugurthinum und
Catilinarium diesbeziigliche Auflerungen tut.

Auch Zoroaster, die Brahmanen, Anacharsis stehen
auf seiner Seite.

Kap. 9. Von den Kirchenviitern kommen zum Worte
Gregor von Nazianz der fiir den Unterschied von
Seele und Leib zeugt, desgleichen Ambrosius von
Mailand. Der grofle Aurelius Augustinus, dessen
Vorziige rithmend hervorgehoben werden, schrieb iiber
diesen Gtegenstand an den hl. Hieronymus, der ihm
vollkommen beipflichtet.

Hilarius Pictaviensis ist ein Fang fiir den Gegner,
weil er behauptet, erstens dafl nichts Unkorperliches ge-
schaffen sei und zweitens dafd der Heiland in seinem Leiden
keine Schmerzen gefithlt habe. Doch diesen Fehler hat er
durch sein Martyrium gesiihnt.

Auch Eucherius, den Mamertus personlich ge-
kannt und gehért hat, ein iiberaus gelehrter und frommer
Mann, erhilt in dieser Frage eine Stimme. Und das Zeugnis
dieses tiefen Greistes ist hoher zu schétzen als die ganze
Schar der eitlen Schwiitzer, die nicht nur andere tiduschen,
sondern selbst Opfer ihrer Tauschung werden.

Kap. 10. Die Worte der Schrift sind geeignet,
den Gegner in die #drgste Verlegenheit zu bringen. Dort
findet sich némlich eine Stelle Sap, 21—3, welche mit den
Worten des Faustus Sinn fiir Sinn zusammentrifft und den
lmpii in den Mund gelegt wird, zu denen also auch der
Gegner gezihlt werden kann.

Kap. 11. Aus dem Awusspruch des Volkerapostels
I Cor. 62 folgt ohne Umschweif, dafy Leib und Seele ver-
schieden sind, was der hl, Paulus noch klarer an der Stelle
I Cor. 53 andeutet.

Kap. 12. Eine eingehendere Erorterung verdient die
Angabe dieses Apostels iiber seine Verziickung in den
dritten Himmel, Es fragt sich zuerst, ob er rdumlich oder

28*



356 Des Claudianus Mamertus Schrift:

unrdgumlich verziickt worden und welche diese drei Himmel
seien, ob korperlich oder unkérperlich. Aus der Diskussion
der Psalmstelle Ps. 1484 und der Worte des Hexaemerons
iiber den Himmel ergibt sich, dafl von zwei Himmeln die
Rede ist, von denen der eine unser Himmel ist, zu dem
anderen aber unser Himmel gleichsam die Erde ist; wenn
man den dritten Himmel des hl. Paulus nicht unkérperlich
fassen wollte, miifSte man in dieser Richtung weiterbauen.
Offenbar wird aber die Glorie der Seligkeit nicht in der
Hohe der Orte bestehen. Was mochte aber Paulus in diesem
dritten Himmel finden wenn nicht Gott? Im Zusammen-
hange mit den Worten coelum coeli domino terra autem
filiis hominum werden wir nicht fehlgehen, das coelum
coeli im Gegensatze zu unserem Himmel, der wie eine Erde
zu ihm ist, d. h. sichtbar, als unsichtbar zu denken,
unserem korperlichen Himmel jenes unkérperliche coelum
coeli gegeniiberzustellen. Von dieser Auffassung aus ist es
nicht weit, den dritten Himmel zu finden, der eine Stufe
hoher liegt, in der unkdrperlichen, unerschaffenen Gottheit.
Der Zweifel des Apostels, ob er mit oder ohne Kdorper ver-
ziickt worden sei, liefert nur ein neues Argument fiir seine
Ansicht iiber die Unkorperlichkeit der Seele, indem er
zwischen Leib und Seele unterscheidet,

Kap. 13. Zuletzt finden wir auch im Evangelium
diese Wahrheit ausgedriickt in den Worten des Heilands
bei Mt. 10 2s.

Das nun folgende dritte Buch ist ein Kampf mit
der Nachhut des Gegners, nachdem er selbst bereits be-
siegt ist. Dieses Abzugsgefecht behandelt die noch iibrigen
Argumente der Gegenschrift,

Kap. 1. Es sind nur noch einige unbehandelte Streit-
punkte aus der Schrift des Gegners, der die Seele fiir einen
Korper hélt und zum Beweise seiner Annahme die Wieder-
erstehung des Lazarus anfithrt, zu erortern.

Der Inhall des dritten Buches dreht sich ausschliefilich wm
das Problem der Unriwmlichkeit der Seele, trotz ihrer Gegenwart
im Rawme, im Korper und aufier dem Korper nach dem Tode
und im Frkenntnisvorgange. Zuerst behandelt der Autor die Gegen-
wart der Seele im Korper, den sie erfillt und durchdringt wie
Gott die Welt. Die Seele ist 1m Korper oder vielmehr der Korper
in der Seele, wie das Akzidens in der Substanz, wie die Last auf
dem Triger. Alle Schwierigkeiten in diesem Verhiltnis lassen sich



wDe statu animae libri tres* 367

auf die Unrdwmlichkeit der Seele zuriiclfiliren, welche auch dadurch
nicht gefdhrdet wird, dafl die Seele im Raume ist, wie umgekehrt die
Rdiwmlichkeit der Welt feststeht, ohne dafi diese tim Rawm sein miifite.

Kap. 2. Dieser seiner Grundansicht entsprechend, be-
zeichnet er auch die Seele des Krlosers als einen Korper,
und zwar auf Grund eines scheinbar unumstéfilichen Syllo-
gismus, so dafd die Seele dort ist, wo sie ist, und nicht ist,
wo sie nicht ist, gleichsam als behaupteten wir, dafl sie
entweder iiberall oder nirgends sei, denn wére sie itberall,
dann wire sie Gott und wire sie nirgends, so wire sie
nichts. Wie Gott tiberall in der ganzen Welt ist, so ist die
Seele im ganzen Korper ganz; wie Gott einen kleinen Teil
der Welt nicht mit einem kleinen Teile seiner selbst erfiillt,
30 belebt auch nicht ein Teil der Seele den Finger und ein
anderer das Auge, sondern wie die ganze Seele im Auge lebt,
so lebt sie auch ganz im Finger und fithlt ganz durch den
Finger.

Allerdings ist es sehr schwer, das Unkorperliche zu be-
greifen, weil das korperliche Gesicht, der koérperliche Sinn,
das Auge des schwachen Geistes umwdolkt. Auch ich habe
diese Schwiche erfahren, aber nun freut es mich, dem Irrtum,
dafd die Seele ein Korper sei, mit den Jugendjahren entronnen
zu sein. Damals meinte ich blof3, wufSte aber nicht; denn alles
Meinen ist ein Zeichen des Nichtwissens. Ich verlangte darum
nach Wissen, in der Erkenntnis, daf} ich nicht wiiSte, solange
ich meinte. Du aber sagst, was iiber uns ist, kénnen wir nie-
mals sehen und behauptest dennoch, daf’ die Seele des Korpers
ein Korper ist, obgleich wir nicht {iber uns selbst sind, um
uns selber sehen zu konnen.

Kap. 3. Du sagst, die Seele ist ein Koérper, Kommt dir
aber nicht in den Sinn, was der Apostel spricht: sed licet is
qui foris est noster homo corrumpatur, tamen is qui intus est
renovatur de die in diem (II Cor, 4 16)?

Alles, um es kurz zu machen, ist entweder in sich oder
subiectum oder in subiecto; in sich ist Gott, in den koérper-
lichen Dingen ist der Korper subiectum, die Farben sind in
subiecto, in den unkérperlichen sind es anima und disciplina,
die sich zueinander verhalten wie Koérper und Farbe., Wer
also deiner Ansicht ist, die Seele sei ein Korper, und sei als
Superiecta in subiecto enthalten, mufd zugeben, dafS sie mit
dem subiectum, auf welchem sie ruht, zugrunde geht, was der
Apostel verneint.



3568 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Also ist die Seele nicht so sehr im Kérper als der Kérper
in der Seele enthalten, was besser zu dem Worte des
hl. Paulus stimmt und noch durch eine andere Schriftstelle
bekréftigt wird, denn corpusadgravat animam. Denn offenbar
beschwert nur das, was oben auf einem Dinge ist, nicht das,
was in oder worauf es ist, wie der Tridger nicht die Last,
sondern die Last den Triger beschwert.

Wie die Welt unrdumlich in Gott, so ist der Korper
unriumlich in der Seele, Aber da entsteht die Schwierigkeit,
wie der Korper die Seele umfassen kann, da ja ein Korper
nichts Korperliches umschlieflen kann, wenn nicht das
UmschliefSende auflerhalb, das Umschlossene innerhalb
ist. Es miifite die Seele innerhalb den Korper beleben
und auflen ihn einschlieflen, wo sie nicht ist, oder umge-
kehrt. Die Losung dieser Frage liegt in der Unrdumlich-
keit der Seele, welche sie auch in ihren iibrigen Akten be-
kundet. So kann die Seele auch ohne Korper in der Welb
sein, wie sie es 1m Korper war. Diese Fihigkeit, welche
sogar dem Teufel zukommt, kann der Seele Christi nicht
abgesprochen werden.

Kap.4. Aber vielleicht konntest du die Frage stellen,
wie die Seele im Raum sein kann, ohne selbst rdumlich zu
sein. Dem stelle ich die Gtegenfrage: Wie kann die Welt
rdumlich sein, ohne im Raume zu sein? Wenn der Raum
in der Welt, ist die Welt nicht im Raume; wenn der
Raum auller der Welt ist, so frage ich weiter, ob der
Raum um die Welt im Raume ist. Entweder sind die
Réume unendlich, also auch die Korper, folglich die Kérper
Gott, oder die Welt ist nicht im Raume,

Kap. b. Ob der Gegner das versteht, wenn es auch
klar ist, weild ich nicht, aber dafl er jenes nicht erkannte,
was sofort in die Augen springt, kann mich nicht genug
wundern: Du sagst, als Christus am Kreuze hing, war sein
Korper beseelt, als er aber ins Grab gelegt wurde, nicht
beseelt; darum soll die Seele réumlich sein, weil sie auf-
horte, den Korper des Heilands zu beleben. Nach dieser
Schluffolge konnten wir auch beweisen, dafl die G ot t-
h eit riumlich ist, weil Christus in seinem Leiden rief:
Deus meus, quare dereliquisti me!

Die Engelerscheinungen legen uns gleichfalls ein der korper-
lichen Gegenwartsweise fremdes Verhalten zum Raume vor; dit



yDe statu animae libri tres* 359

Engel sollen gleichzeitig bei Gott sein und ihn sehen und bei den
Menschen erscheinen und mit ihnen reden. Ein doppeltes Prinzip,
wie wm Menschen, ein unkorperliches wund darum wnrdumliches,
ein korperliches und daher rdumliches erzeugen durch ihre wver-
schiedenen Akte das genannte Paradoxon.

Kap. 6. Nun wendet sich der Gegner sogar gegen die
Unréumlichkeit der En gelsubstanzen, Der Erzengel
(Gtabriel, der vor Gott steht, wie er selbst bezeugte, war,
als er Maria erschien, nicht im Himmel und als er unter
den Augen der Mutter des Herrn stand, flog er nicht iiber
Meere, erfiillte nicht die Leere und die Verdiinnung der
dichten Luft, sondern hatte dort seinen Aufenthalt, wo er
war. Fiirs erste ist auf einige widersprechende Ausdriicke
aufmerksam zu machen: bald nennst du die Luft fein (sub-
tilis), bald dicht (vastus), bald fithrst du den grofien Raum
der Welt mit Luft von hoher Feinheit erfiillt an, bald als
vacuum und weit nicht, dafl es ein vacuum iiberhaupt
nicht gibt: quia ubi est aliquid, non nihil est; die Luft
aber ist nicht nichts, darum ist, wo es Luft gibt, kein
vacuum, Aber auch das ist kein vacuum, wo nichts ist,
weil nichts nicht von etwas umfafit werden kann,

Als Gtabriel der Muttergottes erschien, sah Maria in
ithm das, wodurch er Gott sieht? Wenn Maria dies sichtbar
gewesen ist, konnte Unriumliches von Réumlichem betrachtet
werden oder es wire nicht unrédumlich, denn das R#éum-
liche sieht nur rdumlich und Teile, Teile sind rdumlich und
Réume sind teilbar, Wer einen Teil sieht, sieht mit seinem
Teile; Gott aber hat keine Teile, weil er unteilbar ist.
Gabriel sah also Gott entweder gar nicht oder in seiner
ganzen Fiille; ganz kann etwas nur durch Ganzes gesehen
werden. Ein Kérper kann nur durch Teile sehen, so konnte
auch Gabriel, wie ihn Maria sah, Gott nicht schauen. Wenn
auch Gabriel in seiner Wesensginze wegen des Abstandes
der Korperteile rdumlich war, er blieb doch in seiner Un-
riumlichkeit, ohne ganz Mund, ganz Fuf}, ganz Auge zu
sein, Er sprach darum nicht mit dem Fufle oder sah mit
dem Munde oder stand mit dem Auge, sondern jedes Glied
des Korpers verrichtete die ihm zukommende Funktion.

Fs konnte also Gabriel mit dem, was Maria mat ihren
korperlichen Augen an thm schaute, Gott, der nur mit unkorper-
lichen Augen geschaut werden kann, nicht sehen; weil er aber die
Seligheit, welche in der Anschauung Gottes besteht, nicht mehr



360 Des Claudianus Mamertus Schrift:

verlieren kann, mufl er noch etwas anderes besitzen, das sich den
Korperaugen der Muttergottes entzog, wdihrend er vor ihr stand.

Noch eine andere Frage bleibt darum zu erértern, ob
Gabriel Maria und Gott mit demselben Gesichte zu gleicher
Zeit schaute. Infolge der Verschiedenheit von Korperlichem
und Unkorperlichem ist dies ausgeschlossen, so dafd Gabriel
entweder Maria nie sah oder aufhorte, Gott zu sehen,
welch letzterem Mt. 18, 10 widerspricht. Der einzige Ausweg
aus der Zwickmiihle bleibt nur die Annahme eines kérper-
lichen und unkérperlichen Prinzips in der Engelnatur: mit
dem ersteren sah Gabriel Maria, mit dem letzteren genof’
er zu gleicher Zeit die Anschauung Gottes, in der die
Seligkeit der Kngel liegt, deren sie nimmer verlustig
werden konnen.

Kap. 7. Betrachten wir nun, was die Engel seien,
indem wir der Reihe nach aufsteigend erforschen: nihilum,
materia informis, formatum, animatum formatum, locus und
tempus, wie der motus localis auch den motus temporalis
nach sich zieht, aber nicht umgekehrt, was der motus sta-
bilis ist und was aeternitas, was nusquam esse und nusquam
non esse, nunquam esse und nunquam non esse,

Nichts sind die Engel sicher nicht, also sind sie etwas:
auch informis materia sind sie nicht, weil materia informis
zwischen nichts und etwas liegt, die Engel aber etwas sind.
Die materia formabilis weicht der formata inanimis, diese
der formata et animata, denn wenn das formatum der Form
am néchsten steht, so das animatum dem Leben. Informis
materia, formatum und forma rerum verhalten sich wie
vivificatum, vivens und vita. Der Korper ist vivens, die
Seele viva, Gott die vita, so dafl die Seele dem Korper
vita ist, wie Gott der Seele. Der Korper aus sich lebt also
nicht, sondern nur durch die Seele; die Engel Korper
nennen, hiefle ihr Leben leugnen. Und dadurch wiirde man
den Engel unter den Wurm erniedrigen, der Leben besitzt,
der Engel aber blofle Form. Weil kein Korper fiir sich
Leben ist, besteht eine Substanz, welche Leben spendet und
demzufolge unkorperlich ist.

Kap. 8. Es ist nun einleuchtend, daf} die Engel un-
kérperlich sind nach der Seite, wie ithnen Gott sichtbar ist,
und korperlich nach der Seite, wie sie den Menschen
sichtbar werden. Dasselbe gilt auch fiir die Dédmonen,
welche wohl die Unschuld und Heiligkeit, nicht aber ihre



yDe statu animae libri tres 361

Natur verloren haben, so daf} sie geziichtigt werden in dem
Zustande, in dem sie gesiindigt haben.

Das mufl auch der Gegner zugestehen, der mit Recht
behauptet, dafl nur ein Kérper korperliche Strafen erdulden
kann und wenn die Démonen auch aus der Luft einen
Korper verdichten, tragen sie dennoch einen fremden
Koérper zur Pein, ohne dafl sie selbst sie verspiirten, wihrend
sie mittels ihres eigenen Korpers die Qualen der Verdammnis
zu verkosten imstande sind. Aber soviel steht fest, daf}
Triiger und Getragenes verschieden sind, ist das Gtetragene
ein Korper, so ist es der Triger nimmer, er mufd unkorper-
lich sein.

Von der Gegenwart der Seele im Kirper und der Gegenwart
der Emgel im Raume, welche durch ein kirperliches Prinzip ver-
mittelt wird, erhebt sich die Abhandlung zur Frorterung diber die
Gegemwart der anima separata im Raume.

Kap. 9 und 10. Fur die Korperlichkeit der Seele fithrt
Faustus auch die Erzshlung vom armen Lazarus und dem
reichen Prasser an; denn wie konnten die unkérperlichen
Seelen der Stinder und Gerechten durch jenes undurch-
dringliche Chaos getrennt werden? Doch wenn wir die
Anlage der ganzen Erzihlung beriicksichtigen, wird das ihr
enthommene Argument hinfillig, weil sich auch bei der
Annahme einer korperlichen Seele Schwierigkeiten in der
Exegese herausstellen. In der Tat! Wie kann die Seele
denn ohne Luft, ohne Brust und Stimmhdohle, ohne Mund
und Zunge einen Laut von sich geben, wie ohne Finger
Ins Wasser tauchen? Was soll man sich unter dem Schofie
Abrahams vorstellen und jenem Chaos zwischen Lazarus und
dem Prasser? Wie konnten beide miteinander sprechen, da
doch eine uniiberschreitbare Kluft zwischen ihnen lag?
Entweder ist das Paradies in der Holle oder die Holle im
Paradies, daft Lazarus und der Prasser sich sehen und
sprechen konnten. Da wir aber der gottlichen Autoritét
nicht widersprechen diirfen und mit dem Elende die Selig-
keit unvereinbar ist, so lassen wir von ‘den korperlichen
Bildern und beachten wir, dafl auch Meinungsverschieden-
heit eine unendliche Kluft darstellen konne und doch ein
Verkehr moglich ist. Nicht die Distanz der Orte, sondern
die Differenz der Vevdienste trennt Gerechte und Ungerechte
nach dem Tode, obwohl sie im Leben kérperlich eine Ge-
meinschaft im Raume hatten. So spricht diese ganze Er-



369 Des Claudianus Mamertus Schrift:

zihlung eher fiir unsere Ansicht, so dafl dem Gegner auf
dem Pfade zum Unkérperlichen der Riickzug abgeschnitten
wird. Denn alle die bildlichen Ausdriicke kénnen nur auf
eine unkorperliche Seele angewendet werden, weil der
Korper keine Distanz ohne Orte, keine Worte ohne Ge-
riusch, keinen Schofl ohne Raum kennt. Jene Dinge also,
von welchen solches ausgesagt wird, sind keine Korper.
Mit der Zuriickweisung dieses Argumentes aus der Heiligen
Schrift diirfte auch schon alles widerlegt sein, was immer
er auch noch vorbringen mag.

Nicht nur vom Korper getrennt, sondern noch mit dem Korper
verbumden, ist sie auflerhalb des Korpers tm Rawme, ndmlich beim
Erkenntnisprozesse. Die Lisung dieses scheinbaren Undings findet
Claudianus in der zweifachen Tétigkeitsweise der Seele, welche sich
mit und ohne Korper vollzieht. Daraus folgt die mit der Tdtig-
keit verbundene Verschiedenheit der Gegenwartsweise.

Kap. 11. Er fiihrt aber noch einen Schlag gegen die
Unkérperlichkeit der Seele; doch gerade die Tatsache, daf’
die Seele denkend irgendwo anders sein kann als ihr Kérper,
sollte ihn von der Unkoérperlichkeit iiberzeugen. Wir haben
bisher von der unkérperlichen und unrdumlichen Vision der
Seele gesprochen, mit der sie unmittelbar das Unkorper-
liche und Unréumliche erblickt; die kérperlichen und rdum-
lichen Dinge sieht die Seele mit Hilfe des Korpers. Das
unmittelbare Gesicht der Seele ist der intellectus, denn die
Korper kénnen niemals denkend wahrgenommen werden,
sondern nur vermittels des Korpers gesehen werden, Der
Gegner will vielmehr das Korperliche denken und das Un-
korperliche sehen.

Untersuchen wir, ob die Seele iiberhaupt
fiir sich sehen kann, Das Gesicht des Korpers ist,
wie bekannt, dem Menschen mit dem Tiere gemein und be-
tatigt sich in der schon beschriebenen Art und Weise
Durch dieses unterscheidet der Mensch bekannt und un-
bekannt, schwarz und weifs usw. Aber reicht nicht der
Menschengeist weiter? Womit scheidet er gerecht und un-
gerecht, wahr und falsch? Oder gehen die Toren, mit kor-
perlichen Augen versehen, den blinden Weltweisen voran?
Man denke nur an den Rémer Appius, den Griechen Her-
mophilus und Tobias, den Propheten. Die Seele fiir sich
mufd also Unkorperliches, durch den Kérper Korperliches
sehen konnen.



yDe statu animae libri tres® 363

Doch bleibt noch eine andere Frage zu erledigen:
ob die Seele auch ohne Kérper Korper-
liches sehen konne. Wenn die Seele korperlich
ist und von ihrem Korper umschlossen wird, liegt nichts
niher, als dafd die Seele ihren Koérper von innen sieht, den
sie von innen beriihrt, Diese Tatsache kann aber niemand
bezeugen; die Seele schaut, trotzdem sie fiir sich ein Ge-
sicht hat, doch nicht das Kérperliche, weil dieses nur durch
den Ko6rper gesehen werden kann, Weil die Seele sehen
kann und Korperliches nicht sieht, muf} sie unkérperlich
sein, Darum kann sie auch nicht die Lage von Orten, Ge-
sichtsziige von Menschen usw. sehen, weil dieses korperlich
ist, wohl aber denken und denkend ist sie dort, woran sie
denkt, sieht aber das Gedachte nicht mit dem kérperlichen
Gesichte, wie sie auch im Korper ist, als Lebensprinzip,
ohne deshalb das Innere ihres Korpers zu beschauen,

Wir wollen nicht mehr in Alexandrien verweilen,
sondern aus Agypten tiber das Meer der Irrtiimer und durch
die Wiisten der Unkenntnis des Wahren ins gelobte Land
der Wahrheit einziehen, nicht miiffig und faul, auch nicht
zitternd vor Falschheit, im Vertrauen auf Jesus unserem
Fithrer und Helfer.

Kap. 12. Eine schwierige Sache ist es mit den Mei-
nungen einiger, dafd die Seele sich unkérperlich, Gott hingegen
kérperlich sei, weil man sie nicht recht anfassen, ihnen
nicht recht beikommen kann. Die Seele ist dem Schopfer
kérperlich, sich selbst unkérperlich: diese beiden S#tze sind
zu untersuchen, Entweder ist die Seele unkorperlich, wenn
sie hierin die Wahrheit erkennt, oder kérperlich, wenn Gott
sie so erkennt, Die Seele und der Schopfer erkennen somit
die Wahrheit, Entgegengesetztes kann aber nicht zugleich
wahr sein, weil das Gegenteil des Wahren Falsches ist,
Die Menschenseele ist fiir den Menschen unkérperlich, es
mufl nur bewiesen werden, dafd sie fir Gott korperlich sei,
nachdem er sie unkorperlich geschaffen hat. Dies ist aber
nicht moglich. Denn was in sich unkérperlich ist, kann
nicht glauben, aufler sich korperlich zu sein, weil das aufler
sich nicht anders sein kann, was aufler sich iiberhaupt
hicht sein kann, Deshalb kann die Seele aufler sich nicht
kirperlich sein, die in sich unkérperlich ist, weil einerseits
der Schopfer nichts anders erkennt als er es schuf und
anderseits die Seele sich nicht anders erkennen kann als



364 Des Claudianus Mamertus Schrift:

wie sie geschaffen ist. Wenn die Seele die Wahrheit hat,
irrt Grott, was nie geschehen kann, oder Gott erkennt die
Seele, wie sie sich selber erkennt, unkérperlich. Gerade
darum ist die Seele sich unkorperlich, weil sie es auch
ihrem Schopfer ist, die Erde ist dem Menschen Erde, weil
sie es Gott ist, Denn nicht aus der Erkenntnis der Dinge
ist das Wissen des Schiopfers, sondern die Existenz der
Dinge ist aus der Erkenntnis Gottes.

Kap. 13. Davon genug! Wir kommen zu einer weiteren,
noch unbesprochenen Frage. Wenn sich die Seele Petrus
oder Paulus vorstellt, wird sie nicht ins Paradies verziickt,
auch bei der Betrachtung des hollischen Feuers steigt sie
nicht hinab in die Flammen, wendet der Gegner ein. Was
die korperliche Gegenwart im Paradiese oder in der Holle
betrifft, so fillt das Thema mit dem bereits erdrterten Bei-
spiele von Lazarus und dem Prasser zusammen und mit der
Moglichkeit einer unkoérperlichen Beschauung ist es gelost.
Doch eine irrige Ansicht mufd noch zuriickgewiesen werden,
dafy nimlich die Holle den Lebenden unzuginglich sel.
Wir bestehen bekanntlich aus Leib und Seele; wenn keines
von beiden stiirbe, kiimen wir nicht in die Holle, weil diese
nur Lebenden offensteht, Stiirben beide, dann stiege auch
der Korper zur Hélle hinab. Diese Holle des Korpers
brauchen wir aber nicht erst suchen, weil das Grab des
Herrn laus inferni genannt wird. Beide Fille sind aber un-
denkbar, es lebt also die Seele auch nach dem Verluste des
Korpers, wenn sie ihres Gottes beraubt, mit Recht tot ge-
nannt wird. Es ist nicht glaubhaft, dafl die siindige Seele
das verliert, wodurch sie Seele ist, weil auch der tote
Korper das Korpersein nicht einbiifst. Der Koérper stirbt,
indem er die Seele verliert, die Seele dagegen kann sich
nicht verlieren, also auch mnicht sterben. Der Korper,
welcher aufgeldst, neue Verbindungen erstehen lidfdt, geht
nicht zur Hélle, die Seele aber nach dem Satze des Gegners
auch nicht, weil sie immer lebt und Lebenden die Holle
verschlossen ist. Diese Folgerungen gefihrden jedoch den
Glauben, wenn die Seele des Erlésers in die Unterwelt
hinabstieg.

Das Problem, dafi unkorperliche Wesen trotz ihrer Unrdum-
lichkeit im Raume gegerwdrtiq sind, ist mit geschickten Wendungen
umgangen; das Problem der scheinbaren Bilokation in den Engel-
erscheinungen und unseres Erkenntnisvorganges findet seine Lisung



nDe statu animae libri tres® 365

—

m der Anmalme eines korperlichen und unkorperlichen Bestand-
teiles der Engel- und Menschennatur, von denen jedem seine
Gegemvartsweise zulommd,

Den Schlufy des Buches und der ganzen Schrift bilden
personliche Bemerkungen. Der Gegner hat in den Mittel-
punkt seiner Untersuchung den Nachweis der Quantitit und
Riumlichkeit der Seele gestellt, den er wohl zur Diskussion
vorgelegt, aber nicht selber erbracht hat. Kr hat ja auch
nicht wie die Akademiker erkannt, dafd er nichts wisse.

Kap. 14, Nachdem der Gegner versprochen, Quantitit
und Qualitit der Seele aufzuzeigen, fihrt er mit einer rhe-
torischen Frage fort: Wie kann sie unrdumlich sein, die
eingepflanzt in die Glieder und an die Eingeweide gebunden,
hur in ihrer Bewegung frei, als Substanz eingeschlossen
1st? Manches kann man verzeihen, aber dieser Satz bringt
In einem Atem die widersprechendsten Dinge, dafl man nur
staunen kann. An die Glieder gebunden, ist die Seele frei,
nur in Bewegungen frei, als Substanz eingeschlossen. Wenn
die Seele in ihren Bewegungen sich nach auflen begibt,
st sie auch nicht nach der Seite ihrer Substantialitit ein-
geschlossen. Was heif3t aber eigentlich solis motibus vaga ?
als ob etwas vagari possit immotum und als ob es nicht
leichter wire, sich zu bewegen und nicht umherzuschweifen
wie die Seele per adfectum, als umherzuschweifen ohne sich
zu bewegen, wie es beim Korper zutrifft.

Was nun die ganze Argumentation des Gegners be-
trifft, so konnte er offenbar gegen die Unr#umlichkeit der
Seele nichts vorbringen, wie beredt er auch sein mochte,
weil alle Gegengriinde der evidenten Wahrheit wider-
sprechen.

Warum er aber versprochen hat, iiber die Quantitét
der Seele zu disputieren, es aber nicht getan hat, kann
nicht in der Vergefllichkeit seinen Grund haben, da er ja
das Wort schon aus dem Gedéchtnisse hervorgebracht hat,
sondern darin, dafl er nichts zu sagen gefunden hat. Uber
die Qualitit der Seele sind wir im Reinen, sie ist nie be-
stritten worden. Die Seele steht zwischen Gott und der
Koérperwelt, sie hat Qualitéit, darum ist sie nicht Gott, sie
unterliegt nicht der Quantitéit, darum ist sie kein Korper.,

Kap. 16. Der springende Punkt der Erérterungen
liegt darin, dafl wir Korperliches und Unkorperliches im
Bereiche der Geschépfe finden; wie man die Korper weiter



366 Des Claudianus Mamertus Schrift:

einteilt in atra und splendida, so scheiden sich die un-
korperlichen Wesen in menschliche und tierische, Wie Sonne
und Stein sehr verschieden, aber trotzdem Korper sind, isb
auch unter den Seelen ein gemeinsames Moment, wie sehr
sie auch einzeln von einander abweichen mégen. Uber diese
Grade und Reihen der korperlichen und unkérperlichen
Wesen zu sprechen, ist wohl sehr verlockend und an-
ziehend, doch das liegt abseits von unserer Aufgabe.

Kap. 16. Nun folgt eine Rekapitulation der etwas weit
ausgesponnenen Darstellung. In syllogistischer Form beweist
Claudianus die conclusio: igitur anima corpus non est:

1. aus der Unkorperlichkeit Gottes, nach dessen Bilde
die Seele geschaffen ist;

2. aus verschiedenen Eigenschaften oder Betéitigungs-
formen der Seele: aus der Unridumlichkeit des Lebens;
aus der ratio;
aus der voluntas;
aus der memoria;
aus dem tactus;
aus dem Verhaltnis der Menschenseele zu Gott, dem
sie nahe oder ferne steht;

8. aus dem Mangel 'rein korperlicher Momente: aus
dem motus localis;

9. aus der mensura ;

10. aus dexterum et sinistrum.

Kap. 17. Daran schliefdt sich eine Rechtfertigung der
allzu breit scheinenden Auseinandersetzungen in der Schrift
durch den Hinweis auf die Verschiedenheit von fallaciam
struere und destruere. Da sagt einer: Die Welt ist keine
Kugel; diesem die Wahrheit zu zeigen, ist aber nicht so
rasch abgetan, Angesichts der so schwer zugéinglichen Materie
magis mira est parcitas quam prolixitas. Bei der Fiille von
aufleuchtenden und immer zahlreicher hervortretenden Be-
weisgriinden Mafl und Auswahl richtig zu treffen, ist
schwierig.

Zum Schlusse reicht Claudianus dem Gegner die Hand
zur Versdhnung. Nicht Zorn soll diese Schrift im Herzen des
Gegners erzeugen, sondern Gtriinde soll sie bringen, ihn von
der Wahrheit zu tiberzeugen. Nach gerechter und griind-
licher Uberlegung und Beurteilung moge er sich nicht
scheuen, auf jene Seite zu treten, wohin der Wagebalken
sich senkt.

L]

NSO w



wDe statu animae libri tres 367

_ Der Epilog enthiélt nach einigen Worten an Sidonius,
mit welchen ihm Claudianus das Werk iibersendet, die
Kernpunkte der Weltauffassung des Autors.

Das Wort, das uns Kunde bringt von den Dingen,
das uns ihre Bilder gleichsam durch die Sinne des Korpers,
Was vom Gediichtnis geleitet wird, in die Ohren senkt, das
Verstehen wir beim Sprechen und wir denken nach Be-
lichen an abwesende Dinge und Gedichtnisbilder.

~ Die Natur der Dinge ist zweifach: korperlich und
geistig. Korper empfinden wir durch den Korper, Geistiges
fassen wir mit dem Intellekt.

Drei Fragen gibt es: an sit, quid sit und quale sit.
Aber was soll die erste Frage bedeuten, wenn die Er-
kenntnis (notitia) das Ding zeigt und allen Zweifel hebt?
Sie ist nur bei solchen Dingen am Platze, deren Kenntnis
tur durch Beweis ermittelt wird (probationes earum), z. B.
ob das Gute Substanz sei.

Mit der einen Krage forscht man: ob corpus oder
Spiritus; mit der anderen, quale sit: ob ein corpus animale
Oder spiritale, ob ein spiritus rationalis oder inrationalis.

Obgleich es eine Menge von Arten gibt, unterscheiden
Wwir drei Gattungen von Korpern:

corpus, quod vivit et sentit (animalia),

corpus, quod vivit et non sentit (arborum fruticum et
herbarum viventia),
_ corpus, quod nec vivit nec sentit (terra, aqua, aer,
1gnis),

Das Gemeinsame aller ist die Unterscheidung von
Substantia und accidens in ihrem Wesen,

In einer Seinstabelle fafdt er am Schlusse das zu-
Sammen, was er auf den letzten Seiten entwickelt:

summum bonum sine qualitate.
Deus { movetur sine tempore et loco.
indicat et non iudicatur.

magnum bonum cum qualitate,
Spiritus | movetur in tempore sine loco.
iudicat et iudicatur,

bonum cum qualitate et quantitate.
Corpus { movetur localiter et temporaliter.
nec iudicat et iudicatur.




368 Aristotelica

Der Korper hat als accidens Quantitdt, welche im
Mafle, und Qualitéit, welche in der Farbe liegt; er wird
durch Raum und Zeit bewegt, darum erkennt er nichf,
sondern wird erkannt.

Die Seele hat als accidens Qualitit, welche in Wissen-
schaft und Tugend besteht. Die rationes disciplinarum;
welche ewig und ohne Seele nicht sein konnen, sind der
Grund fir die Unsterblichkeit der Seele. Sie wird zeitlich
bewegt, setzt aber den Korper in rdumliche Bewegung;
d. h. sie wird erkannt und erkennt, Es diirfte diesen Unter-
scheidungen der pythagoreische Satz zugrunde liegen vom
schopferischen und erkennenden yewperpeiv. Vide ergo
anima humana, quam magnum bonum sis, dum de coI"
poribus iudicas, dum et rationi coniungeris, dum aeterna®
veritatis fis particeps.

(Fortsetzung folgt.)

, ARISTOTELICA
Von P. Dr. JOSEPH GREDT, O. S. B.

1. Aristoteles Lehre vom Ursprung des
menschlichen Geistes
Von Franz Brentano. Leipzig, Veit & Comp. 1911, VIII u. 166 S.

Im Jahre 1882 veroffentlichte Fr. Brentano in ded
Sitzungsberichten der Wiener Akademie seine Abhandlung
»Uber den Kreatianismus des Aristoteles“. Eine (E'regenschrl’ft
von Zeller erfolgte noch im selben Jahre in den Abhand
lungen der Berliner Akademie. Vorliegende Schrift Brentano®
1st in ihrem ersten Teil (p. 1—38) ,Sechs Untersuchunge?
zum Nachweis des Kreatianismus als aristotelische Lehre
ein wesentlich unveréinderter Abdruck der Schrift von 1882
Der zweite, bei weitem umfangreichere Teil (p. 89—160)
gibt ,Die Einwiinde von Eduard Zeller und ihre durch-
gingige Widerlegung®.

,Aristoteles lehrt an keiner Stelle die Priexistenz des
Nus klar und unzweideutig® (p. 9 u. 41). — So ist keine¥”
wegs notwendig die Priexistenz ausgesprochen durch De
Anima III, 6. 430 a 23: Kat tobro (d. h. der Nus) pove
addvaroy xai dtdwov. Denn das dfd:ov bedeutet keineswegs 0ot
wendig die ewige Priiexistenz, sondern kann sehr wohl 8l
synonym mit dfdvaros genommen werden, dhnlich wie das



	Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres" [Fortsetzung]

