
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit
besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

Autor: Kopp, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral 297

VATERLAND UND VATERLANDSLIEBE
NACH DER CHRISTLICHEN MORAL MIT BESONDERER

BERÜCKSICHTIGUNG DES HL. TH03IAS
Von Dr. ROBERT KOPP

(Fortsetzung von p. 160—199)

II. Teil. Die Vaterlandsliebe
I. Abschnitt. Die Vaterlandsliebe in ihrem Wesen

1. Kapitel. Vaterlandsliebe nach den vom hl. Thomas
benützten Hauptquellen

Wir haben im ersten Teil den Begriff „Vaterland"
nach dem hl. Thomas erklärt und mit der Auffassung
einiger seiner Hauptquellen verglichen. Bevor wir nun im
zweiten Teil die christliche Lehre über Vaterlandsliebe und
im besonderen die Grundsätze des hl. Thomas darstellen,
geben wir auch hier die Auffassung jener gleichen Quellen
und beginnen mit der hl. Schrift.

a) Theologische Quellen

1. Die hl. Schrift
Im Sinne des Alten Testamentes ist Vaterlandsliebe

die Hingabe des Einzelnen für die Unabhängigkeit Israels,
für seine höchsten Güter, besonders die religiösen. Wer die
Religion Israels angreift in Wort oder Tat, wer religiöse
Gebräuche oder das Gesetz der Väter antastet oder
verachtet1, der gilt als Vaterlandsverräter2. Die Stellung des
Judenvolkes als Träger religiöser Aufgaben brachte es mit
sich, daß die Vaterlandsliebe, besonders in den älteren
Zeiten, sehr partikularistisch war. Später kam ein gewisser
Universalismus hinzu3.

Ein herrliches Beispiel wahrer Vaterlandsliebe tritt
Uns entgegen in der Person des Moses. Furchtlos steht er
vor Pharao und verlangt die Entlassung seines bedrängten

' Jason ...omnibus odiosus ut refuga legum et
exsecrabilis, ut patriae et civium hostis. 2 Maccab. 5, 8. Vgl.
die Worte der makkabäischen Brüder: „Parati sumus mori, magis
quam patrias Dei leges praevaricari." 2 Maccab. 7, 2.

2 2 Maccab. 4, l.
3 Vgl. oben



298 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Volkes1. Lange hat er zu kämpfen. Aber unermüdlich ist
sein Eifer für das Wohl Israels ; er ist bereit, alles zu tun
für sein geliebtes Volk. Nach vielen Mühen und harten
Kämpfen führt er die Israeliten glücklich aus Ägypten2.
Er leitet den Durchzug durch das Kote Meer3, verschafft
den Israeliten den Sieg über die Amalekiter h Er ist besorgt
auch für die moralischen Güter seiner Brüder, für ihren
Glauben und den guten Lebenswandel6. Noch kurz vor
ihrem Einzug in Kanaan erinnert er die Israeliten noch
einmal an die lehrreiche Geschichte ihres Auszuges und
legt ihnen die zehn Gebote ans Herz bestellt Josue zu
seinem Nachfolger7, erteilt den zwölf Stämmen seinen
Segen8 und stirbt im Angesichte des Landes der
Verheißung9, das er seinem Volke zeitlebens gewünscht und
um das er gekämpft.

Ein ferneres Beispiel echter Vaterlandsliebe ist Judas
der Machabäer, der sich an die Spitze seiner Landsleute
stellt und sie begeistert für die von den Vätern empfangenen

Güter der Religion, der Freiheit und der Unabhängigkeit,
und sie entflammt, zu kämpfen und zu sterben für die

Stadt und das Vaterland, für die Gesetze und den Tempel10-
Mit gutem Beispiel geht er allen voran und kämpft heldenmütig

mit seinen Genossen gegen die Feinde des
Vaterlandes

Andere Beispiele heroischer Opferwilligkeit für die

Mitbürger erzählt die hl. Schrift mit Ausdrücken hoher
Anerkennung. So lesen wir im Buche Tobias von dem

Opfermut und der Hingabe des alten Tobias für seine

Brüder, die in der Gefangenschaft des Assyrerkönigs
Salmanassar schmachteten. Tobias, voll Trauer über die
Leiden seines Stammes, unterstützte seine Brüder, besuchte,
tröstete sie, lieh seine letzte verfügbare Summe Geldes,

1 2 Mos. B, 1—5.
2 2 Mos. 12, 33.
3 2 Mos. 14, is f. ai.
4 2 Mos. 8, li ff.
3 2 Mos. 82, 19. 30 ff.
6 B Mos. B u. 6.
' B Mos. 31, 31. 2. 7. 8.
8 B Mos. 38.
' B Mos. 34, 1—4. 5 f.

10 2 Maccab. 8, 2i. 22.
" 2 Maccab. 14, 18.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 299

besorgte das Begräbnis gestorbener Konnationalen mit eigener
Lebensgefahr h Für solchen Opfermut spendet die hl. Schrift
dem Tobias die höchste Anerkennung.

Ähnliche Beispiele vaterländischer Tugend lesen wir
im Buche Judith und Esther. Diese heldenmütigen
Frauen wagten ihr Leben, um ihre Volksgenossen zu retten2.

Die hl. Schrift führt auch Beispiele pietätvollen
Mitleids gegen die Volksgenossen, gegen das Vaterland an. So
tönen uns aus den Klageliedern des Propheten Jeremias
in wahrhaft ergreifenden Akkorden die Affekte zartesten
Mitleides entgegen ob der Verwüstung der Stadt und ob
des Unglückes der Volksgenossen und des ganzen Vaterlandes.
„Wie sitzt einsam die Stadt, so reich an Volk; wie eine
Witwe ist sie geworden, die Herrin der Völker ; der
Provinzen Fürstin ist zinsbar geworden Es ziehet fort Juda,
um des Druckes und der harten Knechtschaft willen; es
weilet unter den Völkern und findet keine Ruhe. Die Wege
nach Sion trauern, weil niemand zum Feste kommt; alle
ihre Tore sind zerstört, ihre Priester seufzen, ihre
Jungfrauen sind ohne Schmuck und sie selbst ist von Bitterkeit
überwältigt Gedenke, o Herr, was uns geschehen, schau
und sieh unsere Schmach Unser Erbe ist zuteil geworden
den Fremden, unsere Häuser den Ausländern. Waisen sind
wir, ohne Vater, unsere Mütter Witwen gleich. Unser
Wasser trinken wir um Geld, unser Holz bekommen wir
gegen Kaufpreis3."

Ähnliche Klänge vaterländischer Trauer hat uns ein
inspirierter Sänger im 136. Psalm hinterlassen: „An den
Flüssen Babylons, dort saßen wir und weinten, wenn wir
Sions gedachten. Wie sollten wir singen des Herrn
Gesang im fremden Lande? Vergesse ich dein Jerusalem, so
werde ich meine Rechte vergessen. .4."

1 Tobias 1, l—3, is—20; 2, 1—9.
2 Judith. Esther 2, io ; 3, 8—11; 4, 13—u,
3 Klagelieder 1, 1. 3. 4—6; 5, 1—5. 14. 15.
4 Super flumina Babylonis, illic sedimus et flevimus, cum re-

cordaremur Sion ; in salicibus in medio eius suspendimus Organa nostra,
quia illic interrogaverunt nos, qui captivos duxerunt nos, verba can-
tionum, et qui abduxerunt nos : Hymnum cantate nobis de canticis
Sion, Quomodo cantabimus canticum Domini in terra aliéna? Si
°blitus fuero tui, Jerusalem, oblivioni detur dextera mea.
Adhaereat lingua mea faucibus meis, si non meminero tui et non pro-
posuero Jerusalem in principio laetitiae meae. Ps. 136, 1—0.



300 Vaterland, und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Vaterlandsliebe in der Form von guter Gesinnung und
Wohlwollen gegen seine Nation sehen wir bei Christus und
den Aposteln. Der Heiland weinte über Jerusalem beim
Gedanken an das Unheil, welches eines Tages die Undankbarkeit

der Stadt züchtigen werde V Als er mitten auf dem
Leidenswege an weinenden Frauen aus Jerusalem vorüberkam,

forderte er sie auf, sie sollten nicht über ihn weinen,
sondern über das Schicksal, das über Jerusalem
hereinbrechen und auch sie treffen werde2. Obwohl Heiland und
Erlöser der ganzen Welt, erklärt er doch, nur zu den
„verlorenen Schafen" des Hauses Israel persönlich gesandt zu
sein und nannte seine Volksgenossen mit Vorliebe die „Kinder
des Hauses", im Gegensatze zu den Auswärtigen, den
Heiden3. Immer und immer versichert der Heiland seine
Stammesgenossen, daß sie die Erstberufenen zum Himmelreich,

daß sie die „Kinder des Reiches" seien, wenn sie
nur wollten4. Gekommen, um alle Völker und Nationen
zu erlösen und in der Einheit des Glaubens und der Liebe
unter einem Hirten in einem Schafstalle zu sammeln, hat
er doch fast die ganze Zeit seines irdischen Lebens in
seinem Vaterlande zugebracht. Seinen Volksgenossen hat
er das Evangelium gepredigt, ihnen vorzugsweise seine
Wohltaten gespendet. Welche Mühe gab sich der Heiland,
um das verstockte Volk der Juden zu bekehren und so

den sicheren Untergang seiner Nation, das Verderben seines
Vaterlandes, die Zerstörung des Tempels und der Vaterstadt
abzuwenden Seine Liebe und sein Mitleid spricht aus den
Worten, mit denen er das tragische Schicksal Jerusalems
voraussagt3.

Anderseits hat Christus das Gebot der allgemeinen
Nächstenliebe und der Feindesliebe gegeben und so den
einseitigen Partikularismus der Juden korrigiert.

Der hl. Petrus richtet sich in seinen ersten Reden
mit augenscheinlicher Vorliebe für seine Mitbürger an die

1 „Jerusalem, Jerusalem, quae occidis prophetas et lapidas eos,

qui ad te missi sunt, quoties volui congregare Alios tuos, quem ad-
modum gallina congregat pullos suos sub ala, et noluisti. Ecce relin*
quetur domus vestra deserta." Matth. 28, 37. 38. Luc. 19, 41—44.

2 Lue. 28, 28—31.
3 Matth, 15, 24—26.
* Matth. 8, 11. 12,
5 Vgl. oben Anm, 2!



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 301

„Kinder Israels" 1. In welcher Form er die Vaterlandsliebe
von den Christen geübt wissen will, sehen wir aus den
Worten: „Fürchtet Gott! Ehret den König!"2 Er ermahnt
die Gläubigen, dem Kaiser und den von ihm eingesetzten
Statthaltern unterwürfig zu sein8. Aber trotz aller
Rechtschaffenheit, so betont er ausdrücklich, müssen sie vielleicht
doch Verfolgung leiden4.

Der hl. Paulus hat mit besonderer Hingebung die
Brüder seiner Nation geliebt. Er hatte gewünscht, schreibt
er an die Römer, geopfert und verstoßen zu sein für seine
Brüder6. Trotz allem Unrecht, das die Juden ihm angetan,
hat er niemals auch nur daran gedacht, seine Nation
anzuklagen 6. Er ermahnt die römischen Christen, wahre
Tugend, wahre Vaterlandsliebe zu üben; nicht Untertan zu
sein aus Furcht vor dem Zorn und der Strafe, sondern aus
Gewissenspflicht; die Steuern zu bezahlen; allen das Schuldige

zu geben also Gerechtigkeit, Bürgertugend,
Vaterlandsliebe zu üben 7.

Als Beispiel eines falschen, verlogenen Patriotismus
stehen die Hohenpriester und Mitglieder des Synedriums
da, wenn sie vorgeben, den „Nazarener" zu opfern, um die
Römer zu verhindern, die Vaterstadt und die Nation zu
vernichten8. Anderseits ist es bezeichnend, wie der Heiland
die Pharisäer tadelt wegen ihrer falschen, übertriebenen
Religiosität, unter deren Deckmantel sie das Gebot der
Pietät übertreten9. Bei Behandlung der Pflichtenkollision
gegenüber Gott einerseits und dem Vaterland und den Eltern
anderseits, führt der hl. Thomas diese Stelle an, wo der

1 Act. Ap. 2. 22. 29; 3, 17—21.
2 1 Petr. 2, it.
3 1 Petr. 2, 13. 14.
* Vgl. "Weis, J. E., ChristenVerfolgungen, München, 1899, p. 45.
5 Veritatem dico in Christo, non mentior, testimonium per-

hibente conscientia mea in Spiritu sancto : quoniam tristitia mihi magna
est et continuus dolor cordi meo. Optabam enim ego ipse
anathema esse a Christo pro fratribus meis, qui sunt co-
gnati mei secundum carnem, qui sunt Israelitae, quorum adoptio est
ûliorum et gloria et testamentum et legislatio et obsequium et pro-
tnissa, quorum patres et ex quibus est Christus secundum carnem, qui
est super omnia Deus benedictus in saecula. Rom. 9, 1—3.

' Non quasi gentem meam habens aliquid accusare. Act. Ap. 28,19.
' Rom. 13, 1. 2. 3. 7.
9 Joh. 11, 48. 50.
9 Matth, 15.



802 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Heiland die Pharisäer beschuldigt, daß sie lehren, man dürfe
wegen der Religion1 den Eltern die schuldige Ehre
versagen2. "Was der Heiland betreff der Elternliebe sagt, das

gilt auch von der Vaterlandsliebe3.
Fassen wir diese Gedanken kurz zusammen Liebe zur

Nation deckt sich im Sinne der hl. Schrift mit Vaterlandsliebe,

da ja in einem Vaterlande nur eine Nation besteht.
Vaterlandsliebe nach dem Alten und Neuen Testamente ist
nationale Gesinnung, ist Wohlwollen, Wohltun, aufopfernde
Tatkraft gegenüber der Nation. Daß diese Vaterlandsliebe
etwas Gutes, etwas Verdienstvolles, ja Gebotenes ist, zeigt
das Beispiel jener heiligen Männer und Frauen, die ihre Kraft
in den Dienst der Nation und des Vaterlandes gestellt haben
und denen der hl. Geist selbst das schönste Zeugnis gibt.
Der Erlöser hat die Vaterlandsliebe in diesem Sinne
gutgeheißen und selbst geübt. Er hat die falsche Vaterlandsliebe,

den nationalen Egoismus verurteilt. Er liebte zwar
in besonderer Weise seine Volksgenossen, liebte sein
irdisches Vaterland und schloß doch die übrigen Menschen vom
Gebote der Liebe nicht aus. Indem er die allgemeine Nächstenliebe,

ja die Feindesliebe geboten4, hat er uns die Richtlinien

gegeben, nach denen wir allgemeine Nächstenliebe
mit wahrer Vaterlandsliebe verbinden können und sollen.

2. Vertreter des christlichen Altertums
Die ersten Christen in Rom wurden beschuldigt, gegen

die Gesetze, gegen den Staat, gegen das Vaterland zu
arbeiten6. Mit Recht lehnten sie diesen Vorwurf entschieden
ab. Tertullian6, Apollinaris, Athenagoras, Konstantius Klorus
und andere Apologeten des 2. und 3. Jahrhunderts
verteidigten das Christentum glänzend gegen jene Beschuldigungen

7. Wie wenig letztere berechtigt waren, zeigte sich,
als die junge Kirche sich endlich aus dem Dunkel der

1 intuitu religionis.
2 2, 2 q. 101 a. 4 sed cont.
3 Siehe unten: Kann wahre Vaterlandsliebe und wahre Religiosität

sich widersprechen?
4 Vgl. Matth. 5, 44 48 ; 6, 14. is.
5 Vgl. Eusebius. Hist. eccl. VII, io.
" Bekannt ist das Wort Tertullians: „Der Christ ist verpflichtet,

fur den Kaiser zu beten" und „wir opfern für das Wohl des Kaisers"-
' Euseb. Vita Constantin! I, 13,



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 303

Katakomben für immer ans helle Tageslicht wagen durfte.
Wir wollen die religiös-patriotische Gesinnung der damaligen
Christen an Hand einiger bedeutender Geistesmänner jener
Zeit uns vor Augen führen.

a) Der Dichter Prudentius1
Begeistert für die christliche Religion, wie für das

Vaterland, eifriger Christ und treuer Bürger, vereinigt
Prudentius in seinen geistvollen Poesien das Ideal der
römischen Weltmacht mit dem christlichen Ideal2. Ahnlich
yie einst die Israeliten vom „himmlischen Jerusalem" als
ihrer Vaterstadt sprachen, so nennt Prudentius sein Vaterland

das „himmlische Rom". Die Vaterlandsliebe konzenfriert

sich bei ihm und seinen Zeitgenossen auf Rom, den
Mittelpunkt des Reiches s.

Prudentius grüßt die ewige Stadt als die Todesstätte
der Märtyrer4, aber auch als den Sitz des Senates und nennt
sie die schönste Leuchte hienieden6. In seiner Gesinnung
findet sich der richtige Einklang von Religion und
Vaterlandsliebe. Römerreich und christliche Religion
sind nach ihm aufs engste verknüpft. Er glaubt als guter
Christ an die Ewigkeit der Kirche, aber auch an die stete
Portdauer des Reiches6. Für beide soll der Christ beten.
Wir führen hier folgende sprechende Verse an:

1 Dank seiner Erziehung, seiner Stellung und Würde im Reiche,
finden sich bei Prudentius, noch mehr als bei Ambrosius, Augustinus
nnd Hieronymus die günstigen Bedingungen, um als eigentlicher Typus
nines christlichen Patrioten jener Zeit zu erscheinen. Zudem
gilt Prudentius als der größte Dichter des christlichen Altertums.

2 Fiat fidelis Romulus et ipse jam credat Numa. Perist. II 443 i.
Migne P. L. 60, 321-326. Vgl. Cont. Symm. 582 -600. P. L. 60, 226.

3 Perist. II 559. P. L. 60.
4 Perist. II 529. P. L. 60.
3 Pulcherrima mundi lamina. Cont. Symm. I 545.
6 Diese gleiche Überzeugung finden wir bei Dante. Vgl.

folgende Verse :

Degli altri duo ch' hanno '1 capo di sotto,
Quei che pende dal nero ceffo è B r u t o :

Vedi corne si storce, e non fa mosto
E l'altro è C a s s i o, che par si membruto.

Inferno, Cant. 34, 64-67.



304 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

„0 Christe, Numen unicum,
O splendor, o yirtus Patris,
0 factor Orbis et poli,
Atque auctor horum m o e-

n i u m ;

Qui sceptra Eomae in
v e r t i c e

Herum locasti, sanciens
Mundum Quirinali togae
Servire, et armis cedere,
Ut discrepantem gentium
Mores, et observantiam,
Linguasque et ingénia et sacra

Unis domares legibus.
En omne sub Regnum Remi
Mortale concessit genus :

Idem loquuntur d i s s o n i
Ritus, id ipsum sentiunt.
Hoc destinatum quo magis
lus cbristiani nominis,
Quodcumque terrarum iacet,
Üno ligaret vinculo,
Da Christe, Romanis tuis
Sit Christiana ut civitas
Per quam dedisti ut caeteris
Mens una sacrorum foret V

Die christliche Religion zu verfolgen, gilt ihm so viel
als gegen das Vaterland vorgehen2. Prudentius und seine
christlichen Zeitgenossen identifizieren nahezu die christliche

Kirche und das römische Reich3. Der gute, wahre
Christ ist der Ruhm des Vaterlandes. Deshalb ermahnt
Prudentius die Mitbrüder zum Gehorsam gegen die Obrigkeit,

zur Eintracht, zur Bürgertugend4.
Während im 4. Jahrhundert die Römer vielfach

Barbaren bewaffnen ließen, um gegen Barbaren zu kämpfen,
hielt die Mehrheit der Christen fest an den alten militärischen

Traditionen des römischen Reiches. Auch Prudentius
nimmt regen Anteil am Heere, welches das Vaterland
verteidigt. Er betrachtet es als eine Wohltat Gottes, daß der
Krieg gegen die Goten gut geführt wurde und daß Alarich
eine Niederlage erlitten6. Er freut sich beim Anblick der
Fahnen, die mit dem Namen Christi bezeichnet sind und
dem römischen Heere vorangetragen werden6. Obwohl nicht
selbst Soldat, hat er Kenntnis von den Eigenschaften eines
guten Soldaten und nennt die Bedingungen des Sieges7.

' Perist. II 413. P. L. 60, 821.
* Cont, Symm. II 700 f.
3 Cont. Symm. II 730 f.
* Psychomachia. 758. P. L. 60.
s Cont. Symm. II 695.
6 Cont. Symm. II 713.
' Labor impiger, aspra virtus

Vis animi, excellens ardor, violentia, cura,
Hanc (victoriam) tribuunt, durum
Tractandis robur in armis. Cont. Symm. II 24—26.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 305

Wo aber die römischen Traditionen mit den christlichen

Grundsätzen in Widerspruch kommen, da tritt er
ohne Zögern für den christlichen Glauben ein1. So bittet
er den Kaiser, für den er große Hochschätzung hat, er
möge die blutigen Gladiatorenspiele beseitigen, da sie
unvereinbar seien mit der christlichen Moral2.

Alle diese Momente zusammenfassend, können wir bei
der Vaterlandsliebe des Prudentius und seiner Zeitgenossen
besonders folgendes herausheben:

1. Liebe gegenüber Rom, das sie als Hauptstadt nicht
nur des Römerreiches, sondern der ganzen Welt betrachten.

2. Hochachtung für den Kaiser und für die römischen,
althergebrachten Institutionen, soweit dieselben sich mit.
dem christlichen Standpunkt vertragen.

3. Verzicht auf Interessen der heimatlichen Provinz,
wenn das Wohl des Reiches, das allgemeine Wohl des
ganzen Vaterlandes es fordert3.

ß) Augustinus
Wie Prudentius, so bringt auch der hl. Augustinus

die Vaterlandsliebe in engen Zusammenhang mit der christlichen

Religion. Die christliche Moral ist ihm Vervollkommnung4

des natürlichen Tugendlebens ; so ist auch die
Vaterlandsliebe des wahren Christen um so verdienstvoller für
das ewige Leben, als sie durch höhere, edlere Motive, durch
Gottes- und Nächstenliebe sich erhebt über die bloß irdische,
natürliche Vaterlandsliebe der Heiden. Zwar achtet er auch
die Tugend der Heiden6 und besonders ihre Vaterlandsliebe,

1 Cont. Symm. II 363. 368.
2 „Nullus in urbe cadat — Cuius sit poema voluptas." Cont.

Symm. II 1115. 1125. 1131.
3 Vgl. : Et post terga domum — Dubia sub sorte relictam.

Perist. IX103 : Seine Geburtsstätte, seine Verwandten, sein engeresVaterland hatte Prudentius großmütig verlassen, um in Rom dem
Interesse des Reiches noch mehr dienen und so seine Kraft in den
Dienst des ganzen Vaterlandes stellen zu können.

4 „Si quid in te (Roma) laudabile naturaliter eminet, nonnisi
vera pietate purgatur atque perficitur", sagt er in einer Anrede
an den guten Genius Roms. De Civ. Dei 2, 29.

5 Es ist eine seit Jahrhunderten tradierte Unwahrheit, der
hl. A u g u s t i n habe die Tugenden der Heiden glänzendeLaster
genannt. Vgl. Denifle, Luther und Luthertum. I.

Divus Thomas I. Jakrbuck für Philosophie etc. XXVIII.) 20



306 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

und er möchte die Römer1 als Beispiel für die Christen
hinstellen, wenn jene mit ihrer Vaterlandsliebe noch die
wahre Gotteserkenntnis und Gottesliebe verbunden hätten 2.

Wie der hl. Thomas, so zitiert auch der hl. Augustin
die Definition Ciceros: pietas est, per quam sanguine
iunctis, patriaeque benevolis officium et dili-
gens tribuitur cultus8. In seinem „Gottesstaatu spricht
er vom Ideal des Fürsten als eines wahren Patrioten: Nicht
aus Herrschbegierde, sondern aus Pflichtbewußtsein und
dem Verlangen, die anderen zu führen und ihnen zu raten,
sollen die Gerechten herrschen4.

Von den Verteidigern des Vaterlandes sagt der heilige
Augustin: „Die christlichen Soldaten dienen auch dem
ungläubigen Kaiser. Handelt es sich aber um die Sache
Christi, dann anerkennen sie nur die Autorität dessen, der
im Himmel ist. Sie machen genauen Unterschied zwischen
dem ewigen Herrn5 und dem irdischen Gebieter6 ; aber sie
sind untertänig dem irdischen, aus Liebe zum ewigen Herrn7."
Der hl. Augustin verteidigt die christliche Religion gegen
den Vorwurf, als ob sie den Krieg als solchen verbieten
würde. Er beruft sich dabei auf das Evangelium, wo den
Soldaten Anweisungen gegeben werden betreff des Soldes8.
Wäre die christliche Religion prinzipiell gegen den Krieg,
so würde an jener Stelle offenbar den Soldaten geraten, die
Waffen abzulegen9. Im Anschluß an diese Verteidigung
betont der hl. A u g u s t i n, daß gerade die christliche Religion
es ist, welche die wahre Vaterlandsliebe pflanzt und nährt.
Wer dieser Religion vorwerfe, sie sei dem Vaterlande feindlich

gesipnt, der möge ein solches Kriegsheer (uns)
herschaffen,, wie die Lehre Christi die Soldaten haben will,
solche Provinzverwalter, solche Ehegatten, solche Eltern,

1 Er nennt Torquatus, Cato u. a.
3 Ep. 138, it.
3 Lib. 83 Quaest. q. 3.
4 De Civ. Dei 19, u—is.
5 „Dominum."
6 „Dominum."
7 Enarr. in Ps. 124 nr. 7. P. L. 32, 1654.
3 Luc. 3, it.
8 Ep. 138, 2 nr. 15. Wir verweisen hier auf die interessant®

Schrift „Zwei Dokumente zur altchristlichen Militärseelsorge" von
M. Kuenstle. Mainz, Kirchheim, 1900. Der Verfasser zeigt u. a. die
Grundsätze des hl. Augustin betreffs der Militär- und Kriegsfrage.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 807

solche Söhne, solche Herren und Diener, solche Könige und
Untertanen uns geben, überhaupt dem Vaterlande die
Bürger so zurechtformen, wie das Christentum für jeden
Christen jeden Berufes es vorschreibt : dann erst möge er
kommen und zu behaupten wagen, Christi Religion sei dem
Vaterlande feindlich gesinnt b In ähnlicher Weise sagt
S, Augustin von der Kirche, daß sie in edelstem Sinne
Vaterlandsliebe übe und pflanze, indem sie auf den Menschen
erzieherisch einwirke, und zwar stets seinem Alter, seiner
sozialen Stellung und den anderen Umständen entsprechend,
und so die Menschen zu guten Bürgern zu machen sich
bemühe 2.

Seine Grundsätze betreff Vaterlandsliebe hat der
hl. August in in herrlichen Worten ausgesprochen in einem
Briefe an Nektarius. Nektarius, in hohem Alter stehend,
wünscht sein Vaterland, das er über alles liebt, blühend und
frei von Schuld und Schmach3 zu verlassen. Der heilige
Augustin erwidert ihm, die guten Sitten, die Nektarius
dem Vaterlande wünsche, das Aufblühen der Bürgertugend
und die gewissenhafte Pflichterfüllung, das alles werde dem
Vaterlande nicht fehlen, sobald dessen Söhne den wahren
Gott in rechter Weise verehren4. Denn nichts mache die
Menschen so unfähig, für das allgemeine Wohl tätig zu sein,
als die Nachahmung jener Götter, die da in Schriften
besungen und verherrlicht werden 6. Soll das Vaterland wahrhaft

blühen und gedeihen, so schreibt S.Augustin, dann
„fort mit jenem inhaltslosen Kult, fort mit den falschen
Götzen Zurück zum wahren Gott, zum einen Gott, zurück

1 Ep. 138, 2 nr. IB. P. L. 33, 531,
2 Tu (ecclesia) pueriliter pueros, fortiter juvenes, quiete senes,

d o c e s ; filios parentibus, fratres fratribus, dominis servos, cives
c i v i b u s, doces reges prospicere populis, mones populos se subdere
regibus. Quibus honor, quibus reverentia cohortatio s e d u 1 o
doces. De mor, eccl. I 1. 30 nr. 63. P. L. 32, 1336.

3 „incolumem et fl or en te m".
4 Hi autern mores (honesti ac probi) in ecclesiis toto

orbe crescentibus docentur atque discuntur, et maxima pietas, qua
verus et verax colitur Deus, qui haec omnia non solum iubet, sed
etiam donat implenda. Ep. 91 (b). P. L. 33, 313—315.

5 Nihil enim homines tarn insociabiles reddit vitae per-
versitate, quam illorum deorum imitatio, quales describuntur et com-
toendantur litteris eorum. Ep. 91. 1. c.

20*



308 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

zu den keuschen, frommen Sitten! Dann, Freund Nektarius,
wirst du dein Vaterland in Blüte sehen1."

In einem späteren Briefe vergleicht er das irdische
Vaterland mit dem himmlischen3 und sagt, wer sich um
das irdische Vaterland wohlverdient mache, der habe nach
der Überzeugung der gelehrtesten Männer, im himmlischen
Vaterland einen um so größeren Lohn zu erwarten,
diejenigen nämlich, die um die heimatlichen Städte sich verdient
gemacht, und dem Vaterland mit Rat und Tat genützt
haben8.

Wir können die Auffassung des hl. Augustin von
Vaterlandsliebe in die Worte zusammenfassen ; „Ein guter
Christ ist ein guter Patriot."

b) Philosophische Quellen

1. Aristoteles
Nach Aristoteles ist der Staat das Höchste für den

Menschen, die Staatswissenschaft die höchste aller praktischen

Wissenschaften. Daß Aristoteles Vaterland und Staat
beinahe identifiziert, haben wir oben gezeigt. Über
Vaterlandsliebe spricht er nirgends direkt. Anderseits können wir
sagen: Für Aristoteles bedeutet Vaterlandsliebe die Bürgertugend

schlechthin. Als erste Tugend des Bürgers nennt
er die Gerechtigkeit. Höchstes Lob erteilt Aristoteles
dem Gemeinsinn, der Hingabe für die Gesamtheit. Es ist
Sache der Liebe, sagt er, daß ein Mensch für das Wohl
des anderen sorgt, besonders in der Familie. Aber es ist edler,
wenn das gegenüber einer Bürgerschaft geschieht1, und

1 Tollantur ilia omnia vana et insania, convertantur homines
ad verum Dei cultum moresque castos et pios, tunc patria®flor entern videbis, non opinione stultorum, sed veritate sapien"
tium. 1. c. 315.

2 Vgl. oben I. Teil!
3 bene meritis viris doctissimi homines ferunt, post obitum

corporis in coelo domicilium praeparari, ut promotio quaedam ad superna
praestetur, his hominibus, qui bene de genitalibus urbibus
m e r u e r u n t, et hi magis cum Deo habitant, qui salute® <1 e*

disse aut consilio aut operibus patriae doceantur.
Ep. 103 (a). P. L. 33, 586.

e
1 mars rovr av sfy àv&gmmvov âya&ôv. El yàç ravtov sarin e vj

x a l jz o X s i, fÂStÇôv ye xal rsXsmrsQov ro rijç sroXscoç (paivsrai xal
xal om'Çuv • ayam]&ov ftsv yàg xal hl /.wvco. I Eth. Nicom. II. Did. v. 1

2. 2-7.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 309

noch viel edler, ja göttlich ist es, wenn ein Mann diese
Tugend gegenüber dem ganzen Volke, in welchem viele
Bürgerschaften enthalten sind, übt1. Was immer ein Mann
leistet für das Vaterland, für das Gesamtwohl, indem er
das eigene Interesse beiseite läßt, das nennt Aristoteles
eine herrliche Tat2.

Großen Wert legt der griechische Weise auf die gute
Erziehung der Staatsbürger. Ein Mangel in der Erziehung
ist dem ganzen Vaterland zum Nachteil. Der gute Bürger
übertritt daher nicht nur selbst kein Gesetz, sondern er
arbeitet darauf hin, auch seine Mitbürger gesetzestreu und
pflichteifrig zu machen und trägt so bei zur Erziehung3.
Vom Vorsteher eines Staates verlangt Aristoteles daher,
daß er seine Bürger zu guten Menschen, zu gesetzestreuen,
gewissenhaften Menschen mache und sie für Hohes und
Edles begeistere4.

Nach dem Grundsatz, daß der Bürger nicht sich selbst,
sondern dem Ganzen angehöre und ein Teil des Staates sei,
stellt Aristoteles sehr große Anforderungen an die
Tugend und die Leistungen des Bürgers für den Staat oder
an das, was wir bei ihm mit „Vaterlandsliebe" bezeichnen
können6. Aber es fehlt dieser Vaterlandsliebe im Sinne des

Aristoteles ein Moment und der Mangel dieses Momentes
läßt sie eng und unmenschlich erscheinen. Vergleichen wir
nämlich mit dieser altheidnischen Auffassung jene
Vaterlandsliebe, wie sie sich aus den sozialen Prinzipien der
christlichen Moral ergibt, so finden wir hier mit echter
Liebe zum Vaterland gepaart die Anerkennung der Würde
und der selbständigen Bechte anderer neben uns. Daraus
ergibt sich die Pflicht, die eigene Tätigkeit nicht auf uns
und allenfalls auf die Gesamtheit als solche zu beschränken,
sondern sie auch jedem einzelnen unserer Mitmenschen
zukommen zu lassen, mit einem Wort, die christliche Nächsten-

1

x à A, k i o v <5 è x al 'd'sioxsgov s & v e i xai n o X s o i v. 1. c.
2 Kal zà â n A ft) g à y aft à, ooa vjiég re n ax q i ô o g x ig ejioltjos,

naQidœv xo avxov. Hhetorices I. IX 330. 28—30.
3

zœv àya&œv yàg /irjx' avxovg âf.iaQxaveiv (xrjxs xoïg cpiloig sjiixgsjieiv,
VIII Eth. Nicom. VIII 97. 40-41.

4 ßovXsrai yàç x ov ç noh'ras à y a # o v s n o i st v xai x <3 v

'«(in» vni)x6ovç. I Eth. Nicom. XIII 13. 5—6.
s

fioQiov yàg ëxaoxoi xrjç jxôXecoe. VIII Pol. I 624. 44.



BIO Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

liebe zu üben. Bei jener altheidnisohen Vaterlandsliebe fehlt
das Moment der Achtung vor der Menschenwürde. Was
nicht zur eigenen Familie, zum eigenen Staate, also zum
eigenen „ich" in Beziehung steht, das ist nicht nur fremd,
sondern Feind h Deshalb mag der Bürger dem Staate, durch
den allein er etwas und alles ist, wohl jene großen Opfer
leisten, von denen wir oben gesprochen. Verlangt aber im
Augenblick der Staat von ihm keine Leistung, dann wird
er um so mehr alle Sorge und Mühe auf sich selbst richten,
je weniger die Anforderungen des großen Ganzen ihm
zuvor Muße gewährten, an sich selbst zu denken. Daran aber
wird er nie denken, anderen, die nicht dem eigenen „ich"
wie ein Teil desselben nahestehen, oder von welchen er
nicht eine Gegenleistung zu seinen Gunsten erwartet, seine
Aufmerksamkeit zuzuwenden 2.

Die Auffassung von Vaterlandsliebe nach Aristoteles
und nach den meisten andern griechischen Philosophen

ruht, wie wir hieraus sehen, fast durchwegs auf einseitigem,
nationalem Egoismus. Es fehlt das, was aus den Grundsätzen

der christlichen Moral sich wie eine natürliche
Folgerung nahelegt : wahre Vaterlandsliebe verträgt
sich mit allgemeiner Nächstenliebe3. Diese fußt
auf der Menschenachtung und ergibt sich aus der Tatsache,
daß der Schöpfer einen jeden Menschen zum gleichen Ziel
bestimmt hat4. Diese Lehre und jene andere von der
Abstammung aller Menschen vom gleichen Urpaare fehlte dem
Heidentum, und daher war ihm der Begriff Menschenliebe
und Nächstenliebe ein Ding der Unmöglichkeit. „Der
politische Sinn unterdrückte den menschlichen5."

1 Berne!kenswert ist, was Cicero hierüber sagt: Statt „per-
duellis" habe man den Feind „hostis" Fremdling) genannt, um das
Gehässige der Sache zu mildern. De offlc. II 12.

2 Vgl. hiezu G a u m e, La Révolution. Recherches historiques. V.

(Voltairianisme). Auf Seite 131—136 zeigt der Verfasser die übertriebene
Wertschätzung der altheidnischen Vaterlandsliebe durch Rousseau und
dessen Voreingenommenheit für alles Heidnische gegenüber dem Christlichen.

3 Vgl. unten p. 319!
4 Vgl. unten p. 318 f., sowie 1, 2 q. 1 a. 4. 5. 7.
5 Vgl. A. M. Weiss, Apologie des Christentums, I 470, und

Wachsmuth, Europäische Sittengeschichte, I 105.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 311

2. Cicero

"Wir haben bereits erwähnt daß der hl. Thomas
die Definition von Vaterlandsliebe aus Cicero
herübergenommen hat1.

Cicero nennt die Vaterlandsliebe das Fundament,
den Ausgangspunkt der Eltern-, Geschwister- und Freundesliebe2.

Denn unter allen gesellschaftlichen Verbindungen,
sagt er, findet sich keine von größerer Wichtigkeit und
Würde, keine von mächtigerem Einfluß auf unsere
Leidenschaften, als die, welche den Bürger mit dem Staate8
verknüpft h

Wie Aristoteles, so baut auch Cicero die
Vaterlandsliebe auf die Tugend der Gerechtigkeit auf5. Niemand
kann die Rechte eines anderen angreifen, ohne zugleich die
Rechte der Gesellschaft zu verletzen6. Er lobt den
Ausspruch Piatos, wir seien nicht für uns allein geboren,
sondern unser Dasein sei ein Gut, wovon ein Teil
unserem Vaterland, ein anderer den Freunden zugehört.
Er zitiert hier auch die Stoiker, nach deren Lehre alle
Produkte der Erde zum Nutzen der Menschen, die Menschen
aber für einander hervorgebracht wurden, um sich gegenseitig

zu nützen, Deshalb müssen wir dieser Bestimmung
der Natur folgen, indem wir durch den Wechsel geleisteter
Und empfangener Dienste das gemeine Wohl, von dem wir
unsern Teil genießen, auch selbst befördern. So ist es unsere
Pflicht, durch Gebrauch unserer Körperkraft, unserer Ge-

1 Pietas est, per quam sanguine iunctis, patriaequebenevolis officium et diligens tribuitur cultus.
Rhetor. üb. 2 de Invent, Vgl. 2, 2 q. 101 a. 1,

2 Cari sunt parentes, cari sunt liberi, propinqui, familiäres ; sed
omnes omnium Caritas patria una complexa est. De of'fic. 117.

3 Was Cicero im Nachsatz (Anm. 2) Vaterland nennt,
bezeichnet er hier mit Staat (respublica). Es ist hier im Nachsatz
mehr die gesetzliche Macht, das Vaterland nach seiner juridischen
Seite, betont. Vgl. oben Vaterland nach Cicero.

1 omnium societatum nulla est gravior, nulla carior, quam
ea, quae cum republica est unicuique nostrum. De offic. 117.

5 Fundamentum est autem justitiae fides. De offic. I 7.
6 iustitia, in qua virtutis splendor est m a x i m u s

•. si qui sibi plus appetet, violabit ius humanae societatis.
De offic. I 7.



812 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

schicklichkeit oder unseres Vermögens uns um die Gesellschaft

verdient zu machen1.
Nach Cicero liebt jeder Rechtschaffene sein Vaterland

so, daß er gern sein Leben hingibt, wenn er ihm
durch seinen Tod nützlich sein kann2. Vorgehen gegen das
Vaterland nennt er eine widernatürliche Raserei3,

Es ist ein Charakterzug römischer Schriftsteller, daß
sie unter allen Pflichten diejenigen gegen das Vaterland an
erster Stelle nennen. Cicero nennt Vaterland und Eltern
unsere größten Wohltäter; aber dem Vaterland gehöre der
erste Rang. Dann folgen die Kinder, die Familie, dann
liebreiche und verträgliche Verwandte4. Es ist bezeichnend, wie
Cicero an anderer Stelle über all diese Pflichten, auch
der gegenüber dem Vaterland, diejenige gegen die unsterblichen

Götter stellt6.
Auf gleiche Weise hat Lucilius6 in seinem „Lob der

Tugend" die Vaterlandsliebe allen anderen Pflichten voraus-
gestellt7.

1 Sed quoniam (ut praeclare scriptum est a Piatone) non
nobis solis nati sumus, ortusque nostri partem patria
vindicat, partem amici; atque ut placet Stoicis, quae in terris
gignantur, ad usum hominum creari, homines autem hominum causa
esse generatos, ut ipsi inter se, aliis alii prodesse possent; in hoc
natu ram debemus ducem sequi, communes utilitates in
medium afferre, mutatione officiorum, dando, accipiendo : tum artibus,
tum opera, tum facultatibus devincire hominum inter
homines societatem. 1. c. 17.

2

pro qua quis bonus dubitet mortem oppetere, si ei (patriae)
sit profuturus? De offic. I 17.

3 Quo est detestabilior istorum immanitas, qui la-
cerarunt omni scelere patriam, et, in ea funditus delenda ocupati et
sunt et fuerunt. De offic. 1 17.

4 Sed si contentio quaedam et comparatio fiat, quibus plurimum
tribuendum officii principes sunt patria et parentes, quorum
beneficiis maximis obligati sumus. 1. c. I 17.

5 In ipsa auteln communitate sunt gradus otficiorum
ut prima diis immortalibus; secunda patriae; tertia parentibus; dein-
ceps gradatim reliquis. 1. c. I 43.

6 180 v. Chr. geboren; Freund des Scipio Africanus.
' Es ist beachtenswert, wie Lucilius die Tugend besingt und

der Vaterlandsliebe vor allen anderen Tugenden den Vorzug gibt:
Virtus, Albine, est, pretium persolvere verum,
Queis in versamur, queis vivimu(s) rebus potesse.

Virtus, divitiis pretium persolvere posse,
Virtus, id dare, quod re ipsa debetur honori:



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 313

Cicero betont ausdrücklich, daß bei Kollisionsfällen
die Pflicht gegen das Vaterland vor den übrigen den Vorzug

habe1.
Ohne die Stoiker zu nennen, verurteilt er ihre Lehre 2,

der „wahre Weltweise" müsse öffentliche Amter nur dann
übernehmen, wenn er dazu genötigt würde. Nein, sagt
Cicero, gerade solche Männer, die intellektuell begabt
sind, sollen ihre Kraft freiwillig in den Dienst des Vaterlandes

stellen3. Vom jungen Mann, der später dem Vaterland

durch Staatsdienst zu dienen gedenkt, verlangt Cicero,
daß er sich von Jugend an der Mäßigkeit befleißen, der
Ausschweifungen enthalten sollei. Er betont für solche
angehende Staatsmänner jene zwei goldenen Regeln Piatos :

1. Das Beste der Gesamtheit anzustreben und nicht die
eigenen Vorteile. 2. Den ganzen Körper des Staates mit
ihrer Eürsorge zu umfassen, nicht ein Glied mehr zu
begünstigen 5.

Doch bei allem Wohlwollen gegen das Vaterland
verpönt Cicero das ungerechte Vorgehen gegen andere Völker
Und gegen Leinde im Kriege, unter dem Vorwand,
Vaterlandsliebe zu üben. Auch das Kriegsrecht soll unter den
Nationen heilig gehalten werden8. Er tadelt jene Kunstgriffe,

die zwar dem Vaterland scheinbar nützen, aber Recht

Hostem esse atque inimicum hominum morumque maloruin ;

Contra defensorem hominum morumque bonorum,
Hos magni f'acere, his bene velle, his vivere amicum;
Commoda praetera patriae sibi prima putare,
Deinde parentum, tertia jam postremaque nostra.

0. L u c i 1 i i, Reliquiae, quae supersunt ex incerto Katyrarum libro.
Editio acc. Biponti 1785, p. 178.

1 De offic. I 45.
2 Vgl. oben: Vaterland nach der Stoa!
3 De offic. I 9,
4 Maxime autem haec aetas a lihidinibus arcenda est, exercen-

daque in labore patientiaque et animi et corporis; ut eorum in bellicis
6t in civilibus officiis vigeat industria. De offic. I 34.

5 1. c. I 25 a princ.
6 Atque in republica maxime conseryanda sunt iura belli

Quare suscipienda quide.m bella sunt ob earn causam, ut sine in-
1 u r i a in pace vivatur: parta autem victoria conservandi sunt ii,
lui non crudeles in bello, non immanes fuerunt Belli quidem
^squitas sanctissime sociali populi Romani iure perscripta est, ex quo
rotelligi potest, nullum bellum esse iustum, nisi quod aut rebus re-
Petitis geratur, aut denuntiatum ante fit et indictum. De offic. I n.
Vgl. unten: Bedingungen des gerechten Krieges, wie sie der heilige
Thomas aufstellt.



314 Vaterland und Vaterlandsliebe naob der christlichen Moral

und Gerechtigkeit verletzen. Als Beispiel führt er einen
Feldherrn an, der einen Waffenstillstand auf 30 Tage schloß
und nun nachts das feindliche Heer überfiel, weil, wie er

sagte, der Stillstand nur auf die Tage, nicht auf die Nächte
wäre geschlossen worden. Ähnliche Hinterlist tadelt er an
Fabius, der sich als Friedensvermittler aufführte zwischen
zwei in Grenzstreitigkeiten geratene Völker. Durch Täuschung
und List hatte er allerdings dem römischen Volk ein schönes
Stück Land zu gewinnen verstanden. Allein für solche

„Vaterlandsliebe" hat Cicero nicht Lob, sondern Tadel1.
Dagegen lobt er die weitzügige Vaterlandsliebe seiner

Ahnen, der alten Horner, welche die im Kriege Überwundenen,
die Tuskulaner, Aequer, Volsker, Sabiner und Hernizer,
sogar unter die Mitbürger aufgenommen hätten2. Die
Zerstörung Korinths durch die Römer bedauert Cicero. Doch
entschuldigt er diese Härte der Römer damit, daß die

günstige Lage jener Stadt einem künftigen Feinde Roms
allzu bequem sein konnte und zu neuen Feindseligkeiten
gerufen hätte 3.

Die Darlegung der Vaterlandsliebe nach dem heiligen
Thomas wird uns zeigen, daß unter allen Philosophen
Cicero am meisten Ähnlichkeit hat mit der Auffassung
des hl. Thomas. Wie nahe übrigens Cicero einer — i°k
möchte sagen — fast christlichen Auffassung von Vaterlandsliebe

gekommen ist, zeigt die Beantwortung der folgenden
Frage, die er sich stellt: Sind die Dienste, die man dem
Vaterland zu leisten hat, auch den Pflichten der Mäßigung)
überhaupt den Geboten der Moral vorzuziehen? Nein,
erwidert Cicero, denn gewisse Handhingen schänden den

Körper und andere die Seele derart, daß sie ein tugendhafter

Mann nie, auch nicht zur Rettung seines Vaterlandes,
tun würde*. Also vor allem Wahrung des natürlichen Sitten-

1 De offic. I to in fin.
« 1. c. I 11.
3 1. c. In: Maiores nostri Carthaginem et Numantiam fundiW®

sustulerunt ; nollem Corinthum: sed credo aliquid secuto

Opportunitäten! loci maxime, ne posset aliquando ad bellum facienda111

locus ipse adhortari.
4 Illud forsitan quaerendum fit, num haec communitas,_ üua

maxime est apta naturae (patria), sit etiam moderationi modestiaefi
semper anteponenda, Non placet. Sunt enim quaedam partim ita l°e" ^
partim ita flagitiosa, utea, ne conservandae quidem patna
causa, sapiens facturus sit, De offic. 1 a princ.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 315

gesetzes! Das sind edle Grundsätze eines Heiden. Und sie
treten uns in um so schönerem Lichte entgegen, wenn wir
mit ihnen die diesbezüglichen Grundsätze späterer Schriftsteller

in der christlichen Zeit vergleichen, z. B. Machia-
vellis oder moderner Staatsphilosophen, welche glauben, der
Vaterlandsliebe das Sittengesetz opfern zu müssen1.

Was wir oben über die Lehre der Stoiker betreff Vaterland

gesagt, kennzeichnet zugleich ihren Standpunkt
bezüglich Vaterlandsliebe. Sie anerkennen diese überhaupt
nicht. Sie vertreten als „Weltbürger" den Kosmopolitismus,
die allgemeine Menschenliebe im Gegensatz zur besonderen
Liebe gegenüber den Volksangehörigen2.

2. Kapitel. Vaterlandsliebe nach dem hl. Thomas

a) Grundbegriff von Liebe

Nachdem wir oben den Begriff „Vater" und „Vaterland"

erklärt haben, geben wir hier zuerst den Begriff „Liebe*
im Sinne der thomistischen Philosophie.

Liebe — amor — bedeutet nach dem hl. Thomas
den Anfang oder die Wurzel jeder anderen Bewegung im
Strebevermögen, den Ausgangspunkt aller Triebe8. Sie
besteht allgemein in dem Streben nach einem Gute, und zwar
abgesehen davon, ob es gegenwärtig sei oder in der Zukunft
liege. Während die Freude auf ein gegenwärtiges, die
Hoffnung und Sehnsucht auf ein zu erlangendes Gut sich
erstrecken, geht die Liebe als „erster Beweger" allen diesen
Akten des Strebevermögens voraus4. Auch der Haß und
die Traurigkeit5 lassen sich in letzter Linie zurückführen
auf dieses Grundgesetz der Liebe6.

Ursache der Liebe ist immer ein Gut, d. h. etwas dem
Strebevermögen Entsprechendes, Proportioniertes, Gefallen-

' Vgl. unten p. 320!
2 Vgl. oben: Vaterland nach der Stoa!
3 1, 2 q. 25 a. 2. Ferner: Unde amor naturaliter est primus

actus voluntatis et appétit us. Et propter hoc, omnes alii
motus appetitivi praesupponunt amorem, quasi primam ra-
dicem. 1 q. 20 a. 1.

4 amor praecedit omnes alias animi affectiones, et est causa
earum. 2, 2 q. 162 a. 3 ad 4.

6 ex amore causatur et desiderium, et tristitia, et delectatio,
®t per consequens omnes aliae passiones. 1, 2 q. 28 a. 6 ad 2.

6
1, 2 q. 25 a. 2; q. 26 a. 1; q. 29 a, 2.



316 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

des, etwas Schönes1. Je nachdem nun das Streben nach
einem solchen Gute ein natürliches, unbewußtes Streben,
oder ein sinnlich erkanntes, oder ein vernünftiges, bewußtes
ist, unterscheidet der hl. Thomas den „amor naturalis",
„amor sensitivus", „amor intellectivus" 3.

Kraft des „amor naturalis" strebt jedes Ding spontan
nach dem, was seiner Natur zuträglich und entsprechend
ist8. Es ist eine Neigung, ein Drang oder Trieb, welchen
der Schöpfer in die Natur hineingelegt hat4. Der heilige
Thomas nennt diesen Trieb „appetitus naturalis" oder
einfach „amor". Da nun Gott, als das „bonum universale",
die Quelle alles Guten ist, von dem jede geschaffene Natur
kommt und zu dem bewußt oder unbewußt jede Kreatur
hinstrebt, so können wir sagen: Jede Kreatur liebt kraft
dieser natürlichen Inklination den Schöpfer der Natur, Gott,
mehr als sich selbst5.

Dem Menschen ist das Sein, das Leben, das Erkennen
der Wahrheit erstrebenswert und Gegenstand seiner natürlichen

Liebe. Es ist vorerst reine Selbstliebe, egoistische
Selbstliebe. Von dieser anfänglichen, mit der Natur vom
Schöpfer gegebenen Liebe geht nun alle andere Liebe,
jedes andere Streben aus6.

Der Mensch liebt nicht nur sich selbst und sein Leben
mit jener instinktiven Liebe, sondern auch all dasjenige,
was zum Leben gehört und zu ihm, in enger Beziehung
steht. Zu all diesen Dingen und Personen hat er eine natürliche

Zuneigung, da sie zu seinem „ich" in naher Beziehung
stehen.

1 Denn das Schöne ist das Gute, insofern es gefällt.
2 A m o r communiter acceptus comprehendit sub s©

amorem intellectuals m, rationalem, animale m, na*
tural em. 1, 2 q. 28 a. 6 ad 1.

3 Res enim naturales appetunt quod eis convenit secundum suaro
naturam. 1, 2 q. 26 a. 1.

* cum amor naturalis nihil aliud sit quam inclinatio natura©
indita ah auctore naturae. 1 q. 60 a. 1 ad 8.

5 Super communications autem bonorum naturalium nobis a De0
facta fundatur amor naturalis, quo non solum homo in sua©

integritate naturae super omnia diligit Deum et plus quam seipsuW;
sed etiam quaelibet creatura suo modo, id est vel intellectual1
vel rationali vel a n i m a 1 i, vel saltern naturali amor©'
2, 2 q. 26 a. 3.

6 Naturalis motus voluntatis est princip111®1
omnium eorum quae volumus. 1 q. 62 a. 2, Vgl. 1 q. 60 a.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 317

Nun ist jeder Mensch als physische Person gleichsam
ein Teil der Eltern h Zu ihnen hat er daher die ersten und
nächsten Beziehungen, zu ihnen hat er eine natürliche
Hinneigung und Liebe. Und diese natürliche, spontane Liebe
ist der Ausgangspunkt der wahren Elternliebe.

Aber auch dasjenige, was den Eltern die Möglichkeit
verschaffte, das Kind zu ernähren, zu erziehen und
auszubilden, tritt zu ihm in nächste Beziehung, nämlich das Land,
in welchem die Eltern und Verwandten leben. Dieses Land
und dessen Bewohner, also die Mitbürger, die Konnationalen,
die Verwandten und Freunde, dieses Land mit all seinen
materiellen und ideellen Gütern und Hilfsmitteln ist neben
den Eltern ein Mitprinzip des Kindes, ein Mitprinzip der
ganzen Entwicklung des Menschen, Der hl. Thomas nennt
dieses Land, wie wir oben gezeigt, „principium connaturale".
Er stellt das Verhältnis zu demselben in Parallele mit dem
Verhältnis des Kindes zu den Eltern und nennt sowohl die
Elternliebe als die Vaterlandsliebe pietas. Diese pietas
aber besagt mehr als bloße Liebe im Sinne von amor2.
Wie die Elternliebe, so ist auch die Vaterlandsliebe nicht
bloß eine passio, nicht bloß die Wirkung eines Gutes auf
unser Strebevermögen, sondern eine Tugend. Diese freilich
schließt jene natürliche Hinneigung und Liebe nicht aus,
sondern veredelt und vervollkommnet sie. Denn wie die
christliche Nächstenliebe und die übernatürliche Gottesliebe
sich mit einer geordneten Selbstliebe vertragen, ja von ihr
ausgehen, so hat auch die Vaterlandsliebe ihre erste Wurzel
in einer spontanen Zuneigung 3, einem natürlichen Affekte
zum Vaterland. Dieser Affekt ist noch keine Tugend. Er
wird erst dann zur Tugend, wenn edle, höhere Motive
hinzukommen und jenem blinden Affekte gleichsam die
richtigen Bahnen weisen, wenn jener Affekt nicht nur bei Worten
der Begeisterung stehen bleibt, sondern die Triebfeder wird
zu Taten für das Vaterland. Wie bei anderen Tugenden,

1 sicut filii sunt secundum corpus quaedam res patris.
2, 2 q. 108 a. 4 ad. 1.

2 bonum est causa amoris ; unicuique autem est bonum
id quod est sibi connaturale et proportionatum.
1, 2 q. 27 a. 1.

s Vgl.: Naturales inclinationes insunt rebus a Deo, qui cuncta
Uiovet. Impossibiie est igitur quod naturalis inclinatio alicuius specie!
sit ad id quod est secundum se malum. 8 Cont. Gent, 126. 3.



318 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

vollzieht sieh auch hier ein Fortschreiten von der natürlichen

Anlage zur sittlichen Tugend, ein Fortschreiten vom
unbewußten Affekt zur christlichen, ja heroischen1 Tugend
der Vaterlandsliebe. "Wie aber die ungeordnete Selbstliebe
der Ausgangspunkt vieler Laster und eine Quelle von
Intoleranz gegenüber dem Nächsten bildet, so ist die
ungeordnete, übertriebene Liebe zur eigenen Nation der Grund
falscher Beurteilung anderer Völker und Nationen, der
Grund des nationalen Hasses, der Rassenhetze, der
Ungerechtigkeit gegen Andersnationale. Das ist nicht wahre
Vaterlandsliebe. Diese ist eine Tugend. Die Tugend aber
bewegt sich nicht in Extremen. Wahre Vaterlandsliebe
verträgt sich mit allgemeiner Nächstenliebe2.

b) Die allgemeinen soziologischen Prinzipien des hl, Thomas:
als Fundament echter Vaterlandsliebe

Auf was sich nun, nach der Lehre des hl. Thomas,
die Pflicht der Vaterlandsliebe gründet, und wie sich
dieselbe verhält gegenüber anderen Pflichten, sehen wir aus
seiner Behandlung des Zieles des Menschen, der sozialen
Natur des Menschen, der Tugend und des Gesetzes.

§ 1. Das Ziel des Menschen

Der hl. Thomas nennt das Vaterland, wie wir oben
gesehen, ein Mitprinzip unseres Daseins. Nach dem Grundsatz

„principium est finis" ist auch das Vaterland ein Gegenstand

unseres Strebens, ein Ziel, aber nicht das letzte,
sondern ein intermediäres Ziels. Wie die zeitlichen Güter :

Reichtum, Ehre, Macht und Genuß4 ein Mittel sind und
sein sollen, um das eigentliche Ziel, unser letztes Ziel zu
erreichen, so ist auch das Vaterland ein hohes Gut5, ein
erstrebenswertes Ziel, aber nicht das letzte und höchste
Ziel, sondern ein Mittel zum letzten Ziel: in unserem Vaterlande,

mit unseren Kompatrioten haben wir unsere Auf"
gäbe zu erfüllen, um durch dieselbe unser letztes Ziel

1 Vgl. Suppl. 96 (98) a. 6 ad 11.
2 2, 2 q. 26 : ordo caritatis. Siehe unten
3 Inquantum principium, intantum finis.
4 1, 2 q. 2 a. 1—8.
5 Der hl. Thomas zählt an mehreren Stellen das Vaterl®n

unter denjenigen Gütern auf, die der Mensch am meisten liebt,
denen er sich am unliebsten trennt. Vgl. 2, 2 q. 108 a. 3.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 319

erreichen. Falsch ist daher der Grundsatz des Kosmopolitismus:

„Die ganze "Welt ist mein Vaterland; alle Nationen
stehen mir gleich nahe1." Die Anhänger dieses sog.
Weltbürgertums werfen der Vaterlandsidee vor, sie hetze eine
Nation gegen die andere auf, sie lasse den Menschen die
Pflichten gegenüber der Menschheit vergessen. Das Gut der
Menschheit sei doch größer und wichtiger, als dasjenige
einer einzelnen Nation. Man solle also die Vaterlandsliebe
„austauschen" gegen allgemeine Menschenliebe2. Tatsächlich
aber besteht kein Gegensatz zwischen wahrer Menschenliebe
und wahrer Vaterlandsliebe. Daß letztere nicht darin besteht,
andere Nationen zu verachten und zu hassen, soll unten
gezeigt werden3. Echte Vaterlandsliebe ist vielmehr das
Fundament wahrer Menschenliebe und allgemeiner Nächstenliebe.

Lieben wir erst unsere Nächststehenden, unsere Eltern,
Verwandten und Mitbürger in rechter Weise4, dann haben
wir von selbst die rechte Gesinnung, um jeden Menschen

1 Vgl. oben 1. Teil: Vaterland nach der Stoa!
2 „On ne travaille que pour soi, mais on aime l'u n i-

yers, et on se dispense ainsi de penser à la patrie. Il est d'une âme
étroite et d'un petit esprit de croire que, malgré la vapeur et les ballons,
il y a encore des déserts, des mers, des montagnes qui circonscrivent
les peuples, qui les groupent par d'indéfinissables affinités d'organisation

et d'âme. Bien n'est plus mesquin que de nourrir, pour le
misérable canton de la terre où le hasard nous a fait naître, cette
prédilection passionnée qui ferme le coeur à la fraternité universelle
et l'esprit à la grande pensée humanitaire. C'est ainsi qu'à la place
de ce patriotisme qui creuse une ligne de démarcation

entre le Grec et le barbare, se compose d'orgueil
et d'ignorance, de rivalités et d'antipathies, de rancunes et de craintes,
s est introduite cette tendresse vague pour le genre humain, laquelle
trouve pénible et trouvera bientôt injuste de refuser aux singes le
titre de nos concitoyens. Après d'elle, le patriotisme est une religion
stationnaire et un sentiment rétrograde." Challemel-Lacour.
Etudes et Béflexions d'un pessimiste. Paris, Fasquelle, 1901, p. 186—187.
Vgl. Goyau Georges. L'idée de patrie et l'humanitarisme. Goyau
zeichnet an Hand eines überaus reichen Materials das Entstehen und
Sichentwickeln der kosmopolitischen Ideen sowie den Zusammenhang
mit der Freimaurerloge.

3 Siehe unten : Chauvinismus.
* Loin de nous aliéner à l'humanité, la patrie est commei e point d'insertion par lequel nous prenons racine dans cette

immanité même. Goyau Georges. I.e. XXIII. „Quand nous nous
serons accoutumés à aimer notre patrie dans la justice et dans
m paix, il nous sera plus aisé de passer de cette sphère
Restreinte à la sphère agrandie de l'humanité."Caro,
ies jours d'épreuve, Paris, p. 115—116.



320 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

als unseren „Bruder in Christo" 1 zu lieben. Auch hier kommt
das Prinzip „inquantum principium, intantum finis" zur
Geltung 2. Ohne Zweifel haben diejenigen mehr Anspruch
auf Liebe und Hochschätzung, die mit uns und unseren
Eltern in Beziehung stehen oder standen3, die zu unserem
"Werden und zu unserer Entwicklung direkt oder indirekt
mitgewirkt haben. Daß also die Mitbürger uns näher stehen,
als Eremde, bedarf kaum der Erwähnung. Die ganze
Menschennatur spricht dafür : Der Mensch bedarf eines

„heimischen Bodens", mit dem er gleichsam verwachsen, in
dem er seine moralische Tätigkeit, seinen Einfluß auf Ge-
setz und Sitten ausüben, seine Pflichten und seinen Beruf
als Mensch erfüllen kann, in dem er also sein irdisches Ziel
und durch dieses vor allem sein letztes Ziel erreichen soll.
Da ist die Atmosphäre, in der seine moralische Person sich
bildet, in der sein Charakter erstarkt. Das Vaterland, das

ein Mitprinzip unseres Daseins ist, ist auch ein
intermediäres Ziel, ein Mittel, um zu unserem letzten Ziele zu
gelangen.

Nach diesen Grundsätzen hat sich nun auch das
Verhältnis zu anderen Völkern und Nationen zu richten. Nicht
Rassenhetze, nicht Chauvinismus, nicht Haß gegen die
anderen Nationen darf aus der Liebe zum eigenen Vaterland
gefolgert werden. Jene Andersnationalen, jene Angehörigen
fremder Volksstämme haben auch ein Vaterland. Dieses
Vaterland ist ihnen auch ein intermediäres Ziel, ein Mittel,
um zum letzten Ziele zu gelangen. Dieses letztere teilen
wir mit ihnen*1, Daher: nicht Haß, sondern Liebe! Neben
Vaterlandsliebe allgemeine Menschenliebe!

§ 2. Die soziale Natur des Menschen

Daß der Mensch zum Leben in der Gesellschaft
hingeordnet ist, zeigt sich aus seiner Hilfsbedürftigkeit.
Des Menschen Endziel ist nicht hier auf Erden. Der Ei11"

1 Vgl. „pietas Christiana". In 1 Tim. 4 1. 2. Vgl. oben:
„Vaterlandsliebe nach der hl. Schrift." Der Erlöser hat Vaterlandsliebe uo
allgemeine Menschenliebe geübt und gelehrt.

2 in omnibus in quibus invenitur aliquod principium, °rgattenditur secundum comparationem ad illud principium. 2, 2 q. 26 &• ^
3 necesse est quod secundum propinquitatem

iorem ad alteram istorum principiorum maior sit dilection1
a f f e c t u s. 1. c,

4 omnes conveniunt in appetitu finis ultimi. 1, 2 q. 1 a. <•



mit besonderer Berücksichtigung des hl, Thomas 321

zelne, wie die Gesamtheit der Menschen ist zu einem
höheren Ziele, zur Seligkeit in Gott, berufen1. Soll nun der
Mensch dieses sein Ziel erreichen, so muß er auch zu den
notwendigen und hinreichenden Mitteln hingeordnet sein.
Denn wie in der Ordnung des Seins die Natur nicht nur
zu den essentiellen Teilen hingeordnet ist, sondern auch zu
den integralen, so ist auch der Mensch nicht nur zu den
absolut notwendigen Mitteln2, sondern auch zu denjenigen
Mitteln hingeordnet, ohne welche er nicht seiner Kapazität
entsprechend leben, seine Kräfte entwickeln und gebrauchen
kann3. Das kann aber nur in der menschlichen Gesellschaft
geschehen.

Während die Tiere Nahrung, Kleidung und Waffen
zur Verteidigung gleich bei der Geburt von der Natur
erkalten, ist der Mensch anfangs hilflos *. Ohne die sorgende
Mithilfe anderer Menschen würde er nicht aufwachsen
können. Während ferner das Tier einen Naturinstinkt hat
zu dem Partikulären, zu allem was ihm „hic et nunc"
nützlich oder schädlich sein kann, hat der Mensch dieses
instinktive Urteil des Nützlichen und Schädlichen nur im
allgemeinen ; er hat die Kenntnis davon in Potenz, insofern
er durch Belehrung anderer, durch eigenes Suchen und
Tasten, durch eigene Erfahrung diese Begriffe und Urteile
sich aneignen kann. Und das ist es gerade, was ihn trotz
jener Hilfsbedürftigkeit weit über die animalische Natur
hinaushebt : die Vernunft6.

Aber auch auf dem Gebiete des vernünftigen : des
intellektiven, moralischen und religiösen Lebens ist der
Mensch auf die Gesellschaft angewiesen. Das Geistesleben
im Menschen6 entwickelt sich aus zwei Prinzipien heraus,
nämlich erstens aus einem inneren: Von Natur hat der
Mensch die Anlage der Synteresis und des habitus intel-

1 necesse est ergo ponere unum ultimum flnem. 1, 2 q. 1

a. 4 sed eorit.
a Leben und Nahrung.
3 „bene vivere"; „convenienter vivere". De Reg. Princ. 1, i.
4 A 1 iis enim animalibus natura praeparavit

cibum, tegumenta pilorum, defensionem ut dentes, cornua, ungues,
vel saltern velocitatem ad fugam. 1. c.

5 Homo autem institutus est nullo horum sibi a natura prae-
parato, sed loco omnium data est ei ratio, per quam sibi haec
omnia officio manuum posset praeparare. De Reg. Princ. 1, i.

6 Wissenschaft, Tugend, Religiosität.

Divas Thomas I. (Jahrbuoh für Philosophie etc. XXVIII.) 21



322 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

lectus, und zweitens aus einem äußeren: Das Wecken
und Entwickeln dieser Anlage1, Dazu aber ist der Verkehr
mit anderen Menschen notwendig. Das gesellschaftliche Leben
beruht also auf einer natürlichen, im Wesen des Menschen
begründeten Anlage, in der gerade sein Unterschied vom
Tiere sich ausspricht.

Aus der Natur des Menschen folgert also der heilige
Thomas die Notwendigkeit des gesellschaftlichen

Lebens2, und zwar der vollkommenen Gesellschaft

8, d. h. jener, die sich selbst genügt und an den
einzelnen Mitgliedern jene Ergänzungsaufgabe lösen kann.
Das bedingt einen Rechtsschutz und eine öffentliche
Ordnung ; diese erhält die Gesellschaft durch den Staat. Daraus,
daß die Notwendigkeit des gesellschaftlichen Lebens4 mit
der Natur des Menschen gegeben und somit vom Schöpfer
intendiert ist, folgert Thomas die natürliche Notwendigkeit

der politischen und sozialen oder schlechthin der
Bürgertugenden5. Diese sind ein wesentlicher Teil der Vaterlandsliebe

6.

Mit dem hl. Thomas machen wir gleich hier die
folgende Distinktion. Der Mensch ist zur Gesellschaft
hingeordnet nicht als physischer, sondern als moralischer TeilT
derselben. Er ist daher nicht seiner ganzen Person nach

1 Vgl. Renz, Die Synteresis nach dem hl. Thomas, p. 37—40.
2 Ad quae praeparanda unus homo non sufficit; nam

unus homo per se sufficienter vitam transigere non posset. Est i g i-
tur homini naturale, quod in societate multorum
vivat. De Reg. Princ. 1, i.' civitas autem est communitas perfecta, ut dicitur in I Pol.
1, 2 q. 90 a. 3 ad 8.

4 Vgl. den bei S. Thomas oft wiederkehrenden Ausdruck
„animal social e", der dem Aristotelischen „Scöov nohnxàv"
entspricht.

s quia homo est animal sociale, naturaliter unus homo
debet alteri id sine quo societas humana conservari
non posset. 2, 2 q. 109 a. 3 ad 1.

6 Vgl. den bezeichnenden Ausdruck „cultus concivium".
2, 2 q. 101, a. 1.

' Das moralische Ganze und das physische Ganze unterscheiden
sich dadurch, daß beim physischen Ganzen die Teil6
im gleichen Sein übereinstimmen und nicht ein eigenes Handeln
haben; die Teile des moralischen Ganzen kommen nicht
im gleichen Sein überein, sondern in gleicher Ordnung, und
haben eine eigene operatio und zugleich eine mit dem Ganzen g6'
meinsame,



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 3-23

schlechthin auf die Gesellschaft hingeordnet1. Es gibt im
Menschenleben viele Akte, deren Verdienst oder Nicht-
verdienst nicht von der direkten Hinordnung auf die
Gesellschaft abhängen. Sie stehen unter einer höheren
Ordnung: Alles, was der Mensch hat, was er ist, was er kann,
ist unter allen Umständen hinzuordnen auf sein letztes
Ziel: Gott2. Nur soweit die Hinordnung auf die Gesellschaft

mit dieser höheren Hinordnung auf das letzte Ziel
nicht in Widerspruch steht, ist die erstere der Natur
entsprechend und von Gott gewollt. Vergleichen wir diesen
Gedanken mit jener anderen Stelle, wo der hl. Thomas
ausführt: „Der Einzelne ist ein Teil der Vielheit, und
daher ist jeder Mensch das, was er ist und was er hat, kraft
der Vielheit3", so sehen wir, daß betreff der Abhängigkeit
des Menschen von der Gesellschaft und der Hinordnung
auf dieselbe immer das Ziel4 maßgebend ist. In rein
politischen Fragen, in Militär- und Kriegssachens ist der
Einzelne als Teil des Ganzen auf die Gesamtheit hingeordnet.
Er verhält sich zwar auch da nie ganz wie Mittel zum
Zweck. Denn er selbst nimmt ja stets teil am Ziel und
Zweck der Gesamtheit. Der Einzelne hat wohl seine
Privatinteressen dem Wohle der Gesamtheit unterzuordnen, wenn
das Interesse der Gesamtheit es erfordert. Aber er ist nicht
vollständig und unbedingt an die Gesellschaft ausgeliefert
als Mittel zum Zweck. Auch der Soldat im Kriege ist nicht
ein bloßes Werkzeug des Führers, des Oberstkommandierenden.

Nein, er selbst ist auch Zweck, insofern sein Kämpfen
auf seine eigene Selbstverteidigung und Selbsterhaltung
hinzielt. Wo aber moralische und religiöse Güter in Frage
kommen, da ist der Einzelne gegenüber der Gesamtheit

1 ..non secundum se tot um, et secundum omnia
sua. 1, 2 q. 21 a. 4 ad 3.

2 et ideo non oportet quod quilibet actus eius sit meritorius
vel demeritorius per ordinem ad communitatem politicam. S e d t o-
tum quod homo est, et quod potest et habet, ordinandum
est ad D eu m. 1, 2 q. 21 a. 4 ad 3.

' Cum enim unus homo sit pars multitudinis, quilibet
homo hoc ipsum quod est et quod habet, est multitudinis: si-
cut et quaelibet pars id quod est, est totius. 1, 2 q. 96 a. 4.

4 Vgl. die Fortsetzung des soeben zitierten Artikels, wo als
Merkmal eines ungerechten Gesetzes der Umstand angeführt wird,
daß es nicht das allgemeine Wohl zum Ziele habe (iniustae ex fine).

5 2, 2 q. 26 a. 8 ad 3.

21*



324 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

noch viel weniger Mittel zum Zweck; da hat jeder seinen
Selbstzweck, soll sein eigenes Ziel erreichen und hat die
eigene Verantwortung. Denn er hat eine Geistesseele und
ist Person. Die Person aber ist Träger von Rechten und
Pflichten, die auch von der Gesellschaft nicht angetastet
werden dürfen. Im Gegenteil : im Kreise der Mitbrüder und
mit Hilfe derselben soll der Einzelne nicht nur sein
irdisches, sondern auch sein höheres Ziel erreichen, welches
zugleich das Ziel aller Mitmenschen, der ganzen Gesellschaft

ist1.
Von diesen Grundsätzen aus läßt sich nun jene Frage

beantworten: Kann Vaterlandsliebe in Widerspruch kommen
mit dem Naturgesetz, mit dem positiven Sittengesetz, mit
der Religion? Bemerkenswert ist, was Thomas sagt über
das Verhältnis der Religion zur Pietät. Elternliebe üben
auf Kosten der wahren Gottesliebe : das sei überhaupt keine
Pietät*. Denn die Akte einer jeden Tugend müssen sich
stets nach den Umständen und Verhältnissen richten. Werden
diese nicht berücksichtigt, dann ist von wahrer Tugend
keine Rede. Auch die Pietät, d. Ii. die Eltern- und
Vaterlandsliebe muß „auf die rechte Art und Weise" geschehen.
Das ist aber nicht der Fall, wenn die Eltern (und das Vaterland)

mehr geliebt werden als Gott «.

Der hl. Thomas spricht zwar an dieser Stelle von
der Elternliebe. Aber der Grundsatz, den er aufstellt, giR
von der Pietät überhaupt, also auch von der Vaterlandsliebe.

Und wenn Christus in bezug auf unsere nächsten
Verwandten sagt, „wer Vater und Mutter mehr liebt als mich,
ist meiner nicht wert" l, so gilt dieser göttliche Ausspruch
noch mehr bezüglich der Mitbürger. Somit bilden die

1 Vgl. 1, 2 q. 1 a. 4. 7. Vgl. unten : Sozialer Charakter der Kirche
s Non autem est debitus modus (sc. pietatis) ut plus hoto°

tendat ad colendum patrem quam ad colendum De«®'
Si ergo cultus parentum abstrahat nos a oultu Dei, iam non esset

pietatis parentum insistere cultui contra Deum. Et ideo in tau
casu dimittenda sunt officia pietatis in parentes propter divinum ï®"

ligionis cultum. 2, 2 q. 101 a. 4.
3 Cuiuslibet enim virtutis actus debitis circumstanti18

limitatur: quas si praetereat, iam non erit virtutis actus, sed vit11'

Ende ad pietatem pertinet officium et cultum parentibus exhiber
secundum debitum modum. (Non est autem debitus moduS>

ut plus homo tendat ad colendum patrem quam ad colendum Deum.) !•

* Matth. 10, 37..



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 325

Pflichten gegen Gott eine Begrenzung der Pflichten gegen
das Vaterland. Oder vielmehr ist die Gottesliebe die Norm
der Vaterlandsliebe. Von den Grundsätzen wahrer
Religiosität soll die Vaterlandsliebe sich leiten lassen. Aber diese
Beschränkung, oder besser gesagt, diese Regelung der
Vaterlandsliebe durch die Grundsätze der christlichen Religion
tut der wahren Vaterlandsliebe keinen Eintrag. Im Gegenteil:

Wurzel und Fundament eines wahren Patriotismus

ist die Religion. Jener Bürger, der gegen den
obersten Gesetzgeber, den Urheber und Schöpfer aller Dinge,
den Lenker der Nationen seine Pflichten tut und dessen
Gesetz erfüllt, der hat gewiß auch die Gesinnung echter
Vaterlandsliebe. Zwischen den wahren Interessen
der Religion und den wahren Interessen des
Vaterlandes kann also kein Gegensatz oder
Widerspruch bestehen. Alles Irreligiöse schädigt die
Nation und das Vaterland; alles wahrhaft Religiöse aber
hebt und fördert die Nation und ist darum auch wahrhaft
patriotisch und volksfreundlich1.

Von diesen Grundsätzen geleitet, hat Pius IX. mit
Recht jenen falschen „Patriotismus" verurteilt, der da
behauptet, jede Handlung, auch wenn sie dem ewigen Gesetze
widerspreche2, sei erlaubt, wenn sie nur aus Vaterlandsliebe
geschehe 3.

Als weiteren Beweis für die soziale Natur des Menschen
führt der hl. Thomas die menschliche Sprache an.
Durch sie kann der Mensch seine Gedanken vollkommen
ausdrücken und anderen mitteilen. Während das Tier seine
Gefühle, seine Lust- und Schmerzempfindungen durch
allgemeine Stimmlaute kundgeben kann, hat der Mensch mit
dem Menschen den Gedankenaustausch mittels der Sprache4.
Um die Gedanken auch solchen zu übermitteln, die örtlich

1 Unde non potest esse quod pietas et religio
se mutuo impediant, ut propter unam alterius actus

excludatur. 2, 2 q. 101 a. 4.
2 z. B. Eidbruch.
3 Tum cuiuslibet sanctissimi iuramenti violatio, turn quaelibet

scelestia flagitiosaque actio sempiternae legi repugnans, non solum
baud est improbanda, verum etiam omnino licita, summisque laudibus
efferenda, quando id pro patriae amore agatur. Syllabus

64. Vgl. Machiavelli, II principe XVIII.
4 De Beg. Princ. 1, i.



326 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

entfernt sind oder später leben werden, hat sich der Mensch
von jeher der Schrift bedient1.

Auf die soziale Natur des Menschen weist auch das
Gesetz der Arbeitsteilung hin2.

Aus all diesen angeführten Gründen für die soziale
Natur des Menschen folgert der hl. Thomas die
Notwendigkeit ebensovieler entsprechender Tugenden.

Es sind das jene sozialen Tugenden, die wir als
integrale Teile der Vaterlandsliebe bezeichnen können. Wie sich
dieselben im einzelnen als Teile der Vaterlandsliebe
verhalten, soll im 2. Abschnitt dieses Teiles gezeigt werden,

§ 3. Die Tugend

Wir haben soeben gesagt, der Mensch sei von Natur
zur Gesellschaft hingeordnet. Diese Hinordnung
ist aber entsprechend seiner vernünftigen Natur, nämlich
mittels des vernünftig freien Willens. Der Wille kann nun
jener mit der sozialen Natur gegebenen Hinordnung zur
Gesellschaft entsprechend handeln, er kann derselben aber
auch zuwiderhandeln. Wäre der Mensch ein physischer Teil
der Gesellschaft, dann wäre in ihm diese Hinordnung eine
natürliche und spontane. Denn ein Wesen, welches das, was
es ist, kraft eines anderen ist, erstrebt mehr und in erster
Linie dasjenige, kraft dessen es ist, als sich selbst. So setzt
sich ein Teil aus und gibt sich preis, um das Ganze zu
erhalten. Unwillkürlich hält man die Hand vor gegen einen
Schlag, um das Ganze, den ganzen Körper, zu schützen und
zu erhaltens. Nun ist der Mensch zwar auch von Natur
auf das Ganze, d. h. auf die Gesellschaft hingeordnet ; aber
da er nicht ein physischer, sondern moralischer Teil des

Gesellschaftsganzen ist, so ist auch die Ausführung jener

1 Vgl. Periherm. 1, l 1. 2 ad 2.
2 Vgl. 3 Cont. Gent. 184.
3 inclinatio enim naturalis in his quae sunt sine ratione, de-

monstrat ineiinationem naturalem in voluntate intelleotualis naturae.
Unumquodque autem in rebus naturalibus, quod secundum natura®
hoc ipsum quod est, alterius est, principalius et magis inclinatur in
id cuius est, quam in seipsum. Videmus enim quod natura-
liter pars se exponit, ad conservationem t o t i u s :

si cut manus exponitur ictui, absque deliberation®,
ad conservationem totius corporis. Et quia ratio im1*

tatur naturam, huiusmodi imitationem invenimus in virtutibus
p o 1 i t i c i s, 1 q. 60 a. 5.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 327

natürlichen Hinordnung der vernünftigen Menschennatur
entsprechend, nämlich nach eigener freier Selbstbestimmung,
nach freiem Willen. Der Wille soll nun die Natur
nachahmen. Der Bürger soll, wenn das Vaterland ihn ruft, das
Wohl der Gesamtheit dem eigenen Wohl vorziehen, soll in
Zeiten der Not sich opfern für das Ganze, ähnlich wie in
der Natur ein Teil sich opfert für das Ganze. Diese
Gesinnung muß erworben werden. Sie ist Sache der Tugend h
Ist ja die Tugend gleichsam die zweite Natur im schönsten
Sinne des Wortes. Die Tugend macht, daß der Mensch das
sittlich Gute so tut, als ob er es von Natur tun würde.
Sie macht die Potenzen moralisch gut, sie bewirkt, daß
dieselben das bonum rationis erstreben. Dieses aber besteht
in dem, was der Vernunft entsprechend geordnet ist2.

Bei ruhiger Überlegung muß der Bürger sich sagen:
Das Gesamtwohl geht über mein Privatinteresse ; das Vaterland

muß geschützt, verteidigt, gerettet werden; da muß
meine persönliche, individuelle Kraft in den Dienst der
Gesamtheit gestellt werden. Aber mit diesen Vernunfturteilen
ist die Bereitschaft zu den entsprechenden Opfern noch nicht
gegeben. Der hl. Thomas stellt nun den Grundsatz auf:
Überall, wo eine besondere ratio boni oder wo der menschliche

Wille nicht hinreichend disponiert ist, das von der
Vernunft Vorgeschlagene in die Tat umzusetzen, da ist eine
Tugend notwendig3. Nun ist der Wille genügend disponiert
zum bonum proprium4, nicht aber zum bonum alienum et
commune, zum Gut des Nächsten und der Gesellschaft,
d. h, zum öffentlichen Wohle. Da bedarf es also der Tugend.
Und diese bildet das .Fundament wahrer Vaterlandsliebe.
Ja, der hl. Thomas sagt ausdrücklich, je mehr eine Tugend
auf das Wohl der Gesamtheit hinziele, um so besser, um so
wertvoller sei sie ». Anderseits betont er, daß, wer kraft
seiner sozialen Tugend das gemeinsame Wohl vieler sucht,

'est enim virtuosi oivis, ut se expo ri at mortis
periculo pro totius reipublicae conservation e. 1. c.

2 1, 2 q. 59 a. 4.
3 1, 2 q. 57 a. 6. Vgl.: Unde ubi in actu hominis invenitur

specialis ratio bonitatis, necesse est quod ad hoc disponatur
homo per specialem virtutem. 2, 2 q. 109 a. 2.

4 Er erstrebt ja alles sub ratione boni; es gehört zu seinem
Wesen, daß er commensuriert ist zum bonum rationis.

8 et ideo quanto magis aliqua virtus pertinet ad bonum
multitudinis, tanto melior est. 2, 2 q. 141 a. 8.



328 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

damit zugleich sein eigenes "Wohl erstrebt, und zwar aus
zwei Gründen: Vorerst weil das eigene Wohl nicht ohne
das gemeinsame Wohl der Familie, der Gemeinde, des
Staates, des Reiches bestehen kann. In diesem Sinne sagte
Valerius Maximus von den Römern, sie wollten lieber
arm in einem reichen Staate, als reich in einem armen
Staate sein1. Weil ferner der Mensch ein Teil der Familie
oder des Staates ist, muß er beim Suchen nach eigenem
Glück davon ausgehen, was zugleich für das Wohl der
Gesamtheit zuträglich ist. Denn das Wohlergehen der Teile
hängt sehr viel mit dem Wohl des Ganzen zusammen. In
diesem Sinne sagt der hl. Augustin, jeder Teil, der dem
Ganzen sich nicht anbequeme, sei machtlos, schwach 2.

Vaterlandsliebe schließt somit gemäßigte Selbstliebe nicht
aus. Die Selbstliebe aber wird geregelt durch die Tugend.

Damit also jemand gegenüber seiner Nation, gegenüber

dem Staat, gegenüber den Mitbürgern und Konnationalen

in pflichtschuldiger Weise sich verhalte, mit anderen
Worten: Damit jemand echte Vaterlandsliebe übe, ist wahre
Tugend die Vorbedingung.

§ 4. Das Gesetz

Um die Lebenstätigkeit der Bürger auf das allgemeine
Wohl hinzuordnen, werden Gesetze gegeben3. Jeder Gesetzgeber

ist bestrebt, durch Gesetze die ihm Untergebenen
zum Ziele zu führen, so der Heerführer zum Siege, der
Staatsvorsteher zum friedlichen Zusammenleben der Bürger4.

Der Mensch ist zu einem höheren Ziele berufen : Gott
selbst ist dieses Ziel. Der Mensch findet sich daher in
innigster Hinordnung zu Gott. Die Idee dieser Hinordnung
ist das ewige Gesetz oder die göttliche Weisheit, insofern
sie alle Handlungen und Bewegungen leitet6.

Von diesem ewigen Gesetze leiten sich alle anderen
Gesetze ab, vorerst das Gesetz in jeder Menschennatur, das

1 Lib. 4 cap. 4 .Num. 9.
2 3 Confess. 8, zitiert von T h o m a s in 2, 2 q. 47 a. 10 ad 2.
3 Lex est „q u a e d a m rationis ordinatio ad b o n u m

commune, et ab eo qui ouram communitatis habet,
promulfjata." 1, 2 q. 90 a. 4. Vgl. 1, 2 q. 92 a. 1.

4 3 Cont, Gent. HB.
5 lex aeterna est ratio divinae sapientiae, secundum quod

est directiva omnium actuum et motionum. 1, 2 q. 93 a. 1.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 329

da lautet: „Das Gute ist zu tun, das Böse ist zu meiden1 !"
Alle Menschenakte sollen an dieser Norm, an diesem Grundgesetze

sich messen ; nur dann sind sie moralisch gut. Auch
die positiven Staatsgesetze fußen auf dem unveränderlichen,
ewigen Gesetze. Wie jede Kreatur als ens participatum
im ens per se subsistons, in Gott, seinen Grund hat,
so hat jede Kegel und jedes Gesetz in einer obersten,
höchsten Norm ihren Grund, nämlich in Gott.

Durch die Vollmacht, Gesetze geben zu können,
partizipiert der Mensch in ganz besonderer Weise am ewigen
Gesetz, an der Vorsehung Gottes. Er soll selbst, auf seine
Weise, anderen Menschen gleichsam Vorsehung sein2, so
der Vater in der Familie, so der Fürst im Staate. Wie aber
Gottes Gesetz den Menschen zum wahren Glücke führt,
sosoll der menschliche Gesetzgeber seine Untergebenen zum
Guten hinordnen; denn nur der Weg des sittlich Guten
ist der Weg zum wahren Glücke. Hieraus folgt, daß kein
positives Gesetz in Widerspruch stehen darf mit jenem
obersten Gesetz und dessen persönlicher Teilnahme, der
Synteresis 8. Die menschlichen Gesetze sind nichts anderes
als die Folgerungen aus dem Naturgesetz *, dieses aber hat
Gott zum Urheber. Wie das ewige Gesetz und das Naturgesetz,

so hat auch das bürgerliche Gesetz den Zweck, die
Menschen gut zu machen und auf das Gute hinzuordnen 5.

Diesen Grundsätzen des hl. Thomas ganz entgegengesetzt

ist die Ansicht Machiavellis und seiner
Anbänger : Der Fürst und die gesetzgebende Behörde überhaupt
dürfen auch solche Gesetze geben, welche der Religion
entgegen oder den Gesetzen der Moral zuwider sind, wenn
Hur das Wohl des Vaterlandes gefördert wird6. Daß

1 Synteresis.
2 „aliis providers esse." 1, 2 q. 91 a 2.
3 Unde omnis lex humanitus posita intantum habet de ra-

tione legis, inquantum a lege naturae derivatur: Si vero in aliquo a
^6ge naturali disco r de t, iam non erit lex, sed legis cor-
rU p t i o. 1, 2 q. 95 a. 2.

4 omnes leges, inquantum participant de rations recta, in tantum
^erivantur a lege aeterna. 1, 2 q, 98 a. 8.

' 1, 2 q, 92 a. 1.
6 un principe, e massimamente un principe nuovd, no puô

°sservare tutte quelle cose per le quali gli uomini sono tenuti buoni,
®ssendo spesso necessitate per mantenere lo stato operare c o n t r o
alla fede, contro alla carità, contro alla umanità, contro
alla religion e. Machiavelli, Il principe XVIII.



330 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

solche Grundsätze falsch sind, sehen wir schon daraus, daß
Gesetze dieser Art nicht eigentlich das allgemeine Wohl1
fördern, noch die Bürger sittlich gut machen. Dann haben
sie aber den Zweck verfehlt2.

Ganz im Sinne des hl. Thomas hat daher Pius IX.
die Behauptung verurteilt, es sei keineswegs notwendig, daß
die bürgerlichen Gesetze mit dem Naturgesetze
übereinstimmen müssen ; sie könnten und müßten sogar von der
göttlichen und kirchlichen Autorität abweichen8.

Daß anderseits zur Vaterlandsliebe im Sinne des

hl. Thomas der Gehorsam gegen die Staatsgesetze gehört
und daß dieser Gehorsam Gewissenspflicht ist4, wird im
folgenden Abschnitt gezeigt werden. Hier fragen wir uns
zunächst: Wie definiert Thomas die Vaterlandsliebô und
wie reiht er sie in sein Tugendsystem ein?

c) Begriffsbestimmung von Vaterlandsliebe

Auf Marcus Tullius Cicero sich berufend, nennt der
hl. Thomas die Vaterlandsliebe jene Tugend, kraft welchei'
wir die schuldigen Pflichten gegen das Vaterland, seine Freunde
und Gönner gewissenhaft erfüllen. Die Definition lautet :

„Pietas est per quam sanguine junctis patriaeque
benevolis officium et diligens tribuitur cultus6.

Diese gleiche Begriffsbestimmung führt der hl. Thomas
wörtlich an in q. 80 der Secunda Secundae, wo er die

Vaterlandsliebe als eine Teiltugend in die Gerechtigkeit
eingliedert6. In seinem Kommentar zum ersten Timotheusbrief7

nimmt er ebenfalls Bezug auf diese Definition und

1 Dazu gehören doch in erster Linie die religiösen und
sittlichen Güter.

2 quia, sicut Augustinus dicit, in libro de Lib. Arb. I 5, 1®X

esse non videtur, quae i u s t a non fuerit. 1, 2 q. 96 a. 4. omnis 1®X

ad bonum commune ordinatur. 1, 2 q. 90 a. 2.
2 Syllab. 56. 57.
4 1, 2 q. 96 a. 4.
s 2, 2 q. 101 a. 1.
6 2, 2 q. 80.
7 Wir machen hier aufmerksam auf einen Druckfehler in '|er

Vives-Ausgabe der Werke des hl. Thomas: Im 4. Kapitel "eS

I. Timotheusbriefes spricht Thomas in seinem Kommentar v0°
Vaterlandsliebe und zitiert ein Werk des Aristoteles, das in der „VWesj*
Ausgabe „patria" genannt wird. Es gibt nun offenbar kein VAsf*1
des Aristoteles, das diesen Namen trägt. In der Parma-Ausg^"l
lautet die Stelle : ut dicit Philosophus in P o e t r i a. Vgl. in 1 Tim. 11



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 331

erörtert das Verhältnis der Religion zur Vaterlandsliebe1.
Er stellt dort die Vaterlandsliebe neben die allgemeine
Menschenliebe und christliche Nächstenliebe, und nennt die
erstere „pietas terrena": Pietät gegenüber den
Mitbürgern ; daneben gibt es noch eine höhere Pietät, nämlich
die „pietas christiana". Er meint jene Menschenliebe
aus höheren Motiven, wie sie Christus selbst geübt und in
der Parabel des barmherzigen Samaritans gezeigt hat, jene
allgemeine Nächstenliebe, die dem Mitbruder, ja dem Feinde
Crûtes tut aus Liebe zum Vater aller Menschen. In Stunden
der Not und sozialen Elendes verschwinden nationale
Unterschiede; es kommt die „pietas christiana" zur Geltung, und
da gilt das Wort: „Wir alle sind aus einem Vaterland2."

Der hl. Thomas zitiert bei Erklärung des Begriffes
„pietas" den hl. Augustin, der eine einläßliche Erörterung
gibt über das Wort „pietas" : Bei den Griechen wird pietas
oder eöoeßeia auch für Religiosität genommen. Im Volksmunde
bedeutete das Wort oft so viel als Tugend der Barmherzigkeit3,
Wohl deshalb, weil die Werke der Barmherzigkeit mit der
Betätigung der Pietät Ähnlichkeit haben b Daher wird Gott
selbst „pius" genannt', weil er in besonderer Weise Werke
der Barmherzigkeit an uns tut.

Das Wort „pietas" kann also drei verschiedene
Bedeutungen haben: 1. Gottesverehrung (Religiosität; Dienst
Gottes)6, 2. werktätige Barmherzigkeit, 3. Eltern- undVater-
landsliebe.

1 In 1 Tim. 4 1. 2.
2 Sed quantum ad teirenam pietatem, competit pietati

üt homo sit benevolus compatriotis ; sed quantum ad cbristianam
Pietatem requiritur ut homo omnibus bominibus sit benevolus,
luia omnes sumus eiusdem patriae. Et ideo pietas sumitur pro
taisericordia. In 1 Tim. 4 1. 2.

3 8. Gregorius In Ezechielem XIX.
4 sicut Augustinus dicit, in 10 de Civ. Dei 1, more vulgi nomen

Pietatis etiam in operibus misericordiae freqentatur: Quod ideo arbi-
toor evenisse quia haec fieri praecipue mandat Deus, eaque sibi vel
Pro sacrificiis placere testatur. Ex qua consuetudine factum est ut
heus ipse pius dicatur. 2, 2 q. 101 a. 1 ad 2.

s Vgl. Missa pro defunctis : Dona eis requiem, quia pius
Die hl. Kirche fügt dem Gebete für die Verstorbeneu die vertrauensvolle

Begründung hinzu: Gott ist ja gütig, barmherzig.
6 Einen genau entsprechenden Ausdruck für pietas in diesem

Sinne haben wir nicht im Deutschen : Frömmigkeit ist nur ein Teil
"er pietas in dieser Bedeutung,



332 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Eine Kombination der ersten und dritten Bedeutung
können wir es nennen, wenn der hl. Thomas die der
Gerechtigkeit entsprechende Gabe des hl. Geistes definiert als :

pietas, secundum quam cultum et officium exhi-
bemus Deo ut patri per instinctum Spiritus
Sancti1. Die „pietas" in diesem Sinne ist jene Disposition
der Seele, wodurch wir auf die Gnade des hl. Geistes hin
sofort bereit sind, Gott als unserem Vater die
pflichtschuldige Ehre zu erweisen. Sie unterscheidet sich von der
virtus religionis nur insofern, als man bei letzterer jene
Ehre Gott erweist als dem allmächtigen Schöpfer und Herrn2.
Die Vaterlandsliebe erweist eine ähnliche Ehre dem kon-
naturalen Prinzip unserer Existenz, dem Vaterland, seineu
Freunden und Gönnern, den Mitbürgern8.

In den Lehrbüchern der Moral wird die „pietas" als
spezielle Tugend angeführt und darunter zunächst die Liebe
gegen die Blutsverwandten, somit auch gegen die
Konnationalen verstanden ; denn diese sind von gleichem Blute,
von gleicher Abstammung*. Die Tatsache aber, daß wie der
hl. Thomas, so die Mehrzahl der Moralisten die Definition
Cicero s herübergenommen haben, beweist, daß Pietät
nicht nur im Sinne der Liebe zu den Blutsverwandten und
Konnationalen, sondern als Vaterlandsliebe genommen wird.
So lautet z. B. eine Definition: „Pietät ist jene Tugend,
vermöge welcher wir gegen Eltern, gegen Blutsverwandte
und gegen das Vaterland unsere Schuldigkeit tun. Der
Pietät ist entgegengesetzt durch das ,Zu wenig' der Mangel
an Pietät gegen die Eltern und der Kosmopolitismus ; durch
das ,Zu viel' der Kadikalnationalismus" 5.

(Fortsetzung folgt.)

1 2, 2 q. 121 a. 1.
2 homo efficitur diversimode aliis debitor secundum diversaro

eorum excellentiam, et diversa bénéficia ab eis suscepta. In utroqu®
autem D e u s summum obtinet locum, qui et excellentissimus est, eC

est nobis essendi et gubernationis primum principium. Secuß"
dario vero nostri esse et gubernationis principium sunt parentes e

p a t r i a, a quibus et in qua nati et nutriti sumus. Et ideo post Deuto,
maxime est homo debitor parentibus et p a t r i a e. 2, 2 q, 101 »•

3 officium et diligens cultus. 2, 2 q. 101 a. 1.
4 Vgl. natio von nasci. e3 „Institutiones morales Alphonsianae" von P. Clemens M&r

C. SS ß. Rom. 1893. Bd. I, nr. 402 u. 687.


	Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

