Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit
besonderer Berilicksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

Autor: Kopp, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762686

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral 997

VATERLAND UND VATERLANDSLIEBE
NACH DER CHRISTLICHEN MORAL MIT BESON-
DERER BERUCKSICHTIGUNG DES HL. THOMAS
Von Dr., ROBERT KOPP

(Fortsetzung von p. 160—199)

II. Teil. Die Vaterlandsliebe
I. Abschnitt. Die Vaterlandsliebe in ihrem Wesen

1. Kapitel. Vaterlandsliebe nach den vom hl. Thomas
beniitzten Hauptquellen

Wir haben im ersten Teil den Begriff ,Vaterland“
nach dem hl. Thomas erklirt und mit der Auffassung
einiger seiner Hauptquellen verglichen. Bevor wir nun im
zweiten Teil die christliche Lehre iiber Vaterlandsliebe und
im besonderen die Grundsitze des hl. Thomas darstellen,
geben wir auch hier die Auffassung jener gleichen Quellen
und beginnen mit der hl. Schrift.

a) Theologische Quellen
1. Die hl. Schrift

Im Sinne des Alten Testamentes ist Vaterlandsliebe
die Hingabe des Einzelnen fiir die Unabhéngigkeit Israels,
fiir seine hochsten Giiter, besonders die religiosen. Wer die
Religion Israels angreift in Wort oder Tat, wer religitse
Gebréiuche oder das Gesetz der Viter antastet oder ver-
achtet 1, der gilt als Vaterlandsverriter 2, Die Stellung des
Judenvolkes als Triger religioser Aufgaben brachte es mit
sich, dafl die Vaterlandsliebe, besonders in den #lteren
Zeiten, sehr partikularistisch war, Spiter kam ein gewisser
Universalismus hinzu 3.

Ein herrliches Beispiel wahrer Vaterlandsliebe tritt
uns entgegen in der Person des Moses., Furchtlos steht er
vor Pharao und verlangt die Entlassung seines bedréingten

'Jason .., omnibus odiosus ut refuga legum et
exsecrabilis, ut patriae et civium hostis. 2 Maccab. b, 8. Vgl.
die Worte der makkabiischen Briider: ,Parati sumus mori, magis
quam patrias Dei leges praevaricari.* 2 Maccab. 7, 2.

* 2 Maccab. 4, 1.

¥ Vgl. oben!



998 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Volkes. Lange hat er zu kémpfen. Aber unermiidlich ist
sein Eifer fiir das Wohl Israels; er ist bereit, alles zu tun
fir sein geliebtes Volk. Nach vielen Miithen und harten
Kémpfen fithrt er die Israeliten gliicklich aus Agypten?.
Er leitet den Durchzug durch das Rote Meers3, verschafft
den Israeliten den Sieg iiber die Amalekiter¢, Er ist besorgt
auch fiir die moralischen Giiter seiner Briider, fiir ihren
Glauben und den guten Lebenswandel’ Noch kurz vor
ihrem Einzug in Kanaan erinnert er die Israeliten moch
einmal an die lehrreiche Geschichte ihres Auszuges und
legt ihnen die zehn Gebote ans Herz®, bestellt Josue zu
seinem Nachfolger?, erteilt den zwdolf Stémmen seinen
Segen ®¢ und stirbt im Angesichte des Landes der Ver-
heilung 9, das er seinem Volke zeitlebens gewiinscht und
um das er gekdmpft.

Ein ferneres Beispiel echter Vaterlandsliebe ist Judas
der Machabéer, der sich an die Spitze seiner Landsleute
stellt und sie begeistert fiir die von den Viitern empfan-
genen Giiter der Religion, der Freiheit und der Unabh#ngig-
keit, und sie entflammt, zu kdmpfen und zu sterben fiir die
Stadt und das Vaterland, fiir die Gesetze und den Tempel *’
Mit gutem Beispiel geht er allen voran und kémpft helden-
miitig mit seinen Genossen gegen die Feinde des Vater-
landes 11,

Andere Beispiele heroischer Opferwilligkeit fiir die
Mitbiirger erzihlt die hl. Schrift mit Ausdriicken hoher
Anerkennung. So lesen wir im Buche Tobias von dem
Opfermut und der Hingabe des alten Tobias fiir seine
Briider, die in der Gefangenschaft des Assyrerkonigs Sal-
manassar schmachteten, Tobias, voll Trauer iiber die
Leiden seines Stammes, unterstiitzte seine Briider, besuchte,
trostete sie, lieh seine letzte verfiigbare Summe Geldes

' 2 Mos. b, 1—5.

* 2 Mos. 12, 33,

8 2 Mos. 14, 157, 21,
* 2 Mos. 8, 111

* 2 Mos. 32, 19, 30,
5 Mos. b u. 6.

b Mos. 31, s1. 2. 7. 8,
® 5 Mos. 83.

* b Mos. 34, 1—4. 51,
1 2 Maccab. 8, 21. 22.
11 2 Maccab. 14, is.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl, Thomas 299

besorgte das Begribnis gestorbener Konnationalen mit eigener
Lebensgefahr 1, Fiir solchen Opfermut spendet die hl. Schrift
dem Tobias die hochste Anerkennung. X

Ahnliche Beispiele vaterlindischer Tugend lesen wir
im Buche Judith und Esther. Diese heldenmiitigen
Frauen wagten ihr Leben, um ihre Volksgenossen zu retten?2

Die hl. Schrift fithrt auch Beispiele pietétvollen Mit-
leids gegen die Volksgenossen, gegen das Vaterland an. So
tonen uns aus den Klageliedern des Propheten Jeremias
in wahrhaft ergreifenden Akkorden die Affekte zartesten
Mitleides entgegen ob der Verwiistung der Stadt und ob
des Ungliickes der Volksgenossen und des ganzen Vaterlandes.
» Wie sitzt einsam die Stadt, so reich an Volk; wie eine
Witwe ist sie geworden, die Herrin der Vélker; der Pro-
vinzen Fiirstin ist zinsbar geworden! Es ziehet fort Juda,
um des Druckes und der harten Knechtschaft willen; es
weillet unter den Vilkern und findet keine Ruhe. Die Wege
nach Sion trauern, weil niemand zum Feste kommt; alle
ihre Tore sind zerstort, ihre Priester seufzen, ihre Jung-
frauen sind ohne Schmuck und sie selbst ist von Bitterkeit
tiberwiltigt ... Gtedenke, 0 Herr, was uns geschehen, schau
und sieh unsere Schmach! Unser Krbe ist zuteil geworden
den Fremden, unsere H#éuser den Auslindern. Waisen sind
wir, ohne Vater, unsere Miitter Witwen gleich. Unser
Wasser trinken wir um Geld, unser Holz bekommen wir
gegen Kaufpreis 3.“

Ahnliche Klinge vaterlindischer Trauer hat uns ein
Inspirierter Stnger 1m 136. Psalm hinterlassen: ,An den
Fliissen Babylons, dort saflen wir und weinten, wenn wir
Sions gedachten, ... Wie sollten wir singen des Herrn Ge-
sang im fremden Lande? Vergesse ich dein Jerusalem, so
werde ich meine Rechte vergessen. ,..4%

! Tobias 1, 1—s8, 13—20; 2, 1—o.

2 Judith, Esther 2, 10; 8, s—11; 4, 13—14,

* Klagelieder 1, 1. 3. 4—6; b, 1—5. 14, 15.

* Super flumina Babylonis, illic sedimus et flevimus, cum re-
cordaremur Sion; in salicibus in medio eius suspendimus organa nostra,
quia illic interrogaverunt nos, qui captivos duxerunt nos, verba can-
tionum, et qui abduxerunt nos: Hymnum cantate nobis de canticis

ion, Quomodo cantabimus canticum Domini in terra aliena? Si
Oblitus fuero tui, Jerusalem, oblivioni detur dextera mea.
Adhaereat lingua mea faucibus meis, si non meminero tui et non pro-
Posuero Jerusalem in principio laetitiae meae. Ps. 136, 1—o.



300 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Vaterlandsliebe in der Form von guter Gesinnung und
Wohlwollen gegen seine Nation sehen wir bei Christus und
den Aposteln, Der Heiland weinte iiber Jerusalem beim
Gtedanken an das Unheil, welches eines Tages die Undank-
barkeit der Stadt ziichtigen werde!. Als er mitten auf dem
Leidenswege an weinenden Frauen aus Jerusalem voriiber-
kam, forderte er sie auf, sie sollten nicht iiber ihn weinen,
sondern iber das Schicksal, das iiber Jerusalem herein-
brechen und auch sie treffen werde? Obwohl Heiland und
Erloser der ganzen Welt, erklirt er doch, nur zu den ,ver-
lorenen Schafen“ des Hauses Israel personlich gesandt zu
sein und nannte seine Volksgenossen mit Vorliebe die ,Kinder
des Hauses%, im Gegensatze zu den Auswiirtigen, den
Heiden 3, Immer und immer versichert der Heiland seine
Stammesgenossen, dafl sie die Erstberufenen zum Himmel-
reich, dafl sie die ,Kinder des Reiches* seien, wenn sie
nur wollten+. Gekommen, um alle Vilker und Nationen
zu erlosen und in der Kinheit des Glaubens und der Liebe
unter einem Hirten in einem Schafstalle zu sammeln, hat
er doch fast die ganze Zeit seines irdischen Lebens in
seinem Vaterlande zugebracht. Seinen Volksgenossen hat
er das Evangelium gepredigt, ihnen vorzugsweise seine
Wohltaten gespendet. Welche Miithe gab sich der Heiland,
um das verstockte Volk der Juden zu bekehren und so0
den sicheren Untergang seiner Nation, das Verderben seines
Vaterlandes, die Zerstornng des Tempels und der Vaterstadt
abzuwenden! Seine Liebe und sein Mitleid spricht aus den
Worten, mit denen er das tragische Schicksal Jerusalems
voraussagt 5.

Anderseits hat Christus das Gebot der allgemeinen
Nichstenliebe und der Feindesliebe gegeben und so den
einseitigen Partikularismus der Juden korrigiert.

Der hl. Petrus richtet sich in seinen ersten Reden
mit augenscheinlicher Vorliebe fiir seine Mitbiirger an die

! yJerusalem, Jerusalem, quae occidis prophetas et lapidas eoS:
qui ad te missi sunt, quoties volui congregare filios tuos, quem ad-
modum gallina congregat pullos suos sub ala, et noluisti. Ecce relin-
quetur domus vestra deserta.“ Matth. 28, 37, 3s, Lue. 19, 41—4.

* Luc. 23, 28—31.

8 Matth. 15, 24—26.

* Matth. 8, 11. 12.

* Vgl. oben Anm, 2!



mit besonderer Berticksichtigung des hl, Thomas 301

wKinder Israels“1, In welcher Form er die Vaterlandsliebe
von den Christen geiibt wissen will, sehen wir aus den
Worten: ,Fiirchtet Gott! Ehret den Konig!“2? Er ermahnt
die Glaubigen, dem Kaiser und den von ihm eingesetzten
Statthaltern unterwiirfig zu seins Aber trotz aller Recht-
schaffenheit, so betont er ausdriicklich, miissen sie vielleicht
doch Verfolgung leiden *.

Der hl. Paulus hat mit besonderer Hingebung die
Briider seiner Nation geliebt. Er hatte gewiinscht, schreibt
er an die Romer, geopfert und verstofen zu sein fiir seine
Briider®. Trotz allem Unrecht, das die Juden ihm angetan,
hat er niemais auch nur daran gedacht, seine Nation an-
zuklagen 6. HKr ermahnt die romischen Christen, wahre
Tugend, wahre Vaterlandsliebe zu tiben; nicht untertan zu
sein aus Furcht vor dem Zorn und der Strafe, sondern aus
Gewissenspflicht ; die Steuern zu bezahlen; allen das Schul-
dige zu geben ... also Gerechtigkeit, Biirgertugend, Vater-
landsliebe zu tiben 7,

Als Beispiel eines falschen, verlogenen Patriotismus
stehen die Hohenpriester und Mitglieder des Synedriums
da, wenn sie vorgeben, den ,Nazarener“ zu opfern, um die
Romer zu verhindern, die Vaterstadt und die Nation zu
vernichten 8. Anderseits ist es bezeichnend, wie der Heiland
die Pharisder tadelt wegen ihrer falschen, tibertriebenen
Religiositit, unter deren Deckmantel sie das Gebot der
Pietiat iibertreten®. Bei Behandlung der Pflichtenkollision
gegeniiber Gott einerseits und dem Vaterland und den Eltern
anderseits, fithrt der hl. Thomas diese Stelle an, wo der

' Act. Ap. 2, 22. 20; 3, 17—21.

* 1 Petr. 2, 17.

# 1 Petr. 2, 13, 14.

* Vgl. Weis, J. E., Christenverfolgungen, Miinchen, 1899, p. 45.

® Veritatem dico in Christo, non mentior, testimonium per-
hibente conscientia mea in Spiritu sancto: quoniam tristitia mihi magna
ést et continuus dolor cordi meo. Optabam enim ego ipse ana-
thema esse a Christo pro fratribus meis, qui sunt co-
gunati mei secundum carnem, qui sunt Israelitae, quorum adoptio est
filiorum et gloria et testamentum et legislatio et obsequium et pro-
Iissa, quorum patres et ex quibus est Christus secundum carnem, qui
€st super omnia Deus benedictus in saecula. Rom. 9, 1—s.

® Non quasi gentem meam habens aliquid accusare. Act. Ap. 28, 19.

" Rom, 18, 1. 2, 3. 7.

® Joh. 11, 4s. so.

* Matth, 16.



302 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Heiland die Pharisier beschuldigt, daf} sie lehren, man diirfe
wegen der Religion! den KEltern die schuldige Ehre ver-
sagen®. Was der Heiland betreff der Elternliebe sagt, das
gilt auch von der Vaterlandsliebe 2.

Fassen wir diese Gedanken kurz zusammen! Liebe zur
Nation deckt sich im Sinne der hl. Schrift mit Vaterlands-
liebe, da ja in einem Vaterlande nur eine Nation besteht.
Vaterlandsliebe nach dem Alten und Neuen Testamente ist
nationale Gesinnung, ist Wohlwollen, Wohltun, aufopfernde
Tatkraft gegeniiber der Nation. Dafd diese Vaterlandsliebe
etwas Gutes, etwas Verdienstvolles, ja Gebotenes ist, zeigh
das Beispiel jener heiligen Ménner und Frauen, die ihre Kraft
in den Dienst der Nation und des Vaterlandes gestellt haben
und denen der hl. Geist selbst das schonste Zeugnis gibt.
Der Erloser hat die Vaterlandsliebe in diesem Sinne gut-
geheiflen und selbst geiibt. Er hat die falsche Vaterlands-
liebe, den nationalen Kgoismus verurteilt. Er liebte zwar
in besonderer Weise seine Volksgenossen, liebte sein irdi-
sches Vaterland und schlofl doch die tibrigen Menschen vom
Gebote der Liebe nicht aus. Indem er die allgemeine Néchsten-
liebe, ja die Feindesliebe geboten ¢, hat er uns die Richt-
linien gegeben, nach denen wir allgemeine Nichstenliebe
mit wahrer Vaterlandsliebe verbinden koénnen und sollen.

2. Vertreter des christlichen Altertums

Die ersten Christen in Rom wurden beschuldigt, gegen
die Gesetze, gegen den Staat, gegen das Vaterland zu
arbeiten 5, Mit Recht lehnten sie diesen Vorwurf entschieden
ab. Tertullian & Apollinaris, Athenagoras, Konstantius Klorus
und andere Apologeten des 2. und 3. Jahrhunderts ver-
teidigten das Christentum glanzend gegen jene Beschuldi-
gungen 7, Wie wenig letztere berechtigt waren, zeigte sich,
als die junge Kirche sich endlich aus dem Dunkel der

! intuitu religionis,

*2,2q. 101 a. 4 sed cont.

* Siehe unten: Kann wahre Vaterlandsliebe und wahre Religio-
sitit sich widersprechen?

* Vgl. Matth. 5, 44. 45; 6, 14. 15,

* Vgl. Eusebius. Hist. eccl. VII, 1o0.

¢ Bekannt ist das Wort Tertullians: ,Der Christ ist verpflichtat,
fir den Kaiser zu beten" und ,wir opfern fiir das Wohl des Kaisers®.

" Euseb. Vita Constantini I, 13,



mit besonderer Beriicksichtigung des hl, Thomas 303

Katakomben fiir immer ans helle Tageslicht wagen durfte.
Wir wollen die religios-patriotische Gresinnung der damaligen
Christen an Hand einiger bedeutender Greistesménner jener
Zeit, uns vor Augen fiihren.

a) Der Dichter Prudentius'

Begeistert fiir die christliche Religion, wie fiir das
Vaterland, eifriger Christ und treuer Biirger, vereinigt
Prudentius in seinen geistvollen Poesien das Ideal der
romischen Weltmacht mit dem christlichen Ideal? Ahnlich
Wwie einst die Israeliten vom ,himmlischen Jerusalem“ als
threr Vaterstadt sprachen, so nennt Prudentius sein Vater-
land das ,himmlische Rom“ Die Vaterlandsliebe konzen-
triert sich bei ihm und seinen Zeitgenossen auf Rom, den
Mittelpunkt des Reiches s,

Prudentius griif3t die ewige Stadt als die 'Todesstitte
der Mirtyrer 4, aber auch als den Sitz des Senates und nennt
Sie die schonste Leuchte hieniedens In seiner Gesinnung
findet sich der richtige Einklang von Religion und
Vaterlandsliebe. Romerreich und christliche Religion
Sind nach ihm aufs engste verkniipft. Er glaubt als guter
Christ an die Ewigkeit der Kirche, aber auch an die stete
Fortdauer des Reiches®. Fiir beide soll der Christ beten,

ir fithren hier folgende sprechende Verse an:

! Dank seiner Erziehung, seiner Stellung und Wiirde im Reiche,
finden sich bei Prudentius, noch mehr als bei Ambrosius, Augustinus
und Hieronymus die giinstigen Bedingungen, um als eigentlicher Typus
®lnes christlichen Patrioten jener Zeit zu erscheinen. Zudem
8ilt Prudentius als der gréfite Dichter des christlichen Altertums,

? Fiat fidelis Romulus et ipse jam credat Numa. Perist, IT 4431,
Migne P. L. 60, 321—826. Vgl. Cont. Symm. 582—600. P. L. 60, 226.

# Perist. II 559, P. L. 60.

* Perist. IT 529. P. L. 60.

* Pulcherrima mundi lamina. Cont. Symm, I 545,

¢ Diese gleiche Uberzeugung finden wir bei Dante. Vgl fol-
gende Verse:

Degli altri duo ch’ hanno ’l capo di sotto,
Quei che pende dal nero ceffo ¢ Bruto:
Vedi come si storce, e non fa mosto

E T'altro é Cassio, che par si membruto.

Tuferno. Cant. 84, 64—67.



304 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

»O Christe, Numen unicum, Unis domares legibus.
O splendor, o virtus Patris, En omne sub Regnum Remi
O factor orbis et poli, Mortale concessit genus:
Atque auctor horum moe- Idem loquuntur dissoni
nium; Ritus, id ipsum sentiunt.
Qui sceptra Romae in Hoc destinatum quo magis
vertice Ius christiani nominis,
Rerum locasti, sanciens Quodcumque terrarum iacet,
Mundum Quirinali togae Uno ligaret vinculo,
Servire, et armis cedere, Da Christe, Romanis tuis
Ut discrepantem gentium Sit christiana ut civitas
Mores, et observantiam, Per quam dedisti ut caeteris

Linguasque et ingenia et sacra  Mens una sacrorum foret %

Die christliche Religion zu verfolgen, gilt ihm so viel
als gegen das Vaterland vorgehen: Prudentius und seine
christlichen Zeitgenossen identifizieren nahezu die christ-
liche Kirche und das romische Reich3. Der gute, wahre
Christ ist der Ruhm des Vaterlandes. Deshalb ermahnt
Prudentius die Mitbriider zum Gehorsam gegen die Obrig-
keit, zur Eintracht, zur Biirgertugend +.

Wiithrend im 4. Jahrhundert die Romer vielfach Bar-
baren bewaffnen liefen, um gegen Barbaren zu kimpfen,
hielt die Mehrheit der Christen fest an den alten militéri-
schen Traditionen des romischen Reiches. Auch Prudentius
nimmt regen Anteil am Heere, welches das Vaterland ver-
teidigt. Er betrachtet es als eine Wohltat Gottes, dafd der
Krieg gegen die Goten gut gefiithrt wurde und dafd Alarich
eine Niederlage erlitten ®, Kr freut sich beim Anblick der
Fahnen, die mit dem Namen Christi bezeichnet sind und
dem romischen Heere vorangetragen werden ¢. Obwohl nicht
selbst Soldat, hat er Kenntnis von den Eigenschaften eines
guten Soldaten und nennt die Bedingungen des Sieges’.

! Perist. IT 418. P. L. 60, 521,
? Cont, Symm, II 7001,

* Cont, Symm,. II 730f.

* Psychomachia, 768. P. I.. 60.
* Cont, Symm, II 695.

¢ Cont. Symm. II 713.

" Labor impiger, aspra virtus

Vis animi, excellens ardor, violentia, cura,

Hanc (victoriam) tribuunt, durum
Tractandis robur in armis. Cont. Symm. II 24—26.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 3056

Wo aber die romischen Traditionen mit den christ-
lichen Grundsitzen in Widerspruch kommen, da tritt er
ohne Zogern fiir den christlichen Glauben ein1. So bittet
er den Kaiser, fiir den er grofle Hochschidtzung hat, er
moge die blutigen Gladiatorenspiele beseitigen, da sie un-
vereinbar seien mit der christlichen Moral 2.

Alle diese Momente zusammenfassend, kénnen wir bei
der Vaterlandsliebe des Prudentius und seiner Zeitgenossen
besonders folgendes herausheben:

1. Liebe gegeniiber Rom, das sie als Hauptstadt nicht
nur des Romerreiches, sondern der ganzen Welt betrachten.

2. Hochachtung fiir den Kaiser und fiir die réomischen,
althergebrachten Institutionen, soweit dieselben sich mit
dem christlichen Standpunkt vertragen.

3. Verzicht auf Interessen der heimatlichen Provinz,
wenn das Wohl des Reiches, das allgemeine Wohl des
ganzen Vaterlandes es forderts.

B) Augustinus

Wie Prudentius, so bringt auch der hl. Augustinus
die Vaterlandsliebe in engen Zusammenhang mit der christ-
lichen Religion. Die christliche Moral ist ihm Vervollkomm-
nung 4+ des natiirlichen Tugendiebens; so ist auch die Vater-
landsliebe des wahren Christen um so verdienstvoller fiir
das ewige Leben, als sie durch hohere, edlere Motive, durch
Gottes- und Nichstenliebe sich erhebt iiber die blofd irdische,
natiirliche Vaterlandsliebe der Heiden. Zwar achtet er auch
die Tugend der Heiden® und besonders ihre Vaterlandsliebe,

* Cont. Symm, 1I 363. 86S.

* ,Nullus in urbe cadat -— Cuius sit poema voluptas.“ Cont.
Symm. II 1115. 11256, 1131.
* Vgl.: Et post terga domum — Dubia sub sorte relictam.

Perist. 1X 108: Seine Geburtsstitte, seine Verwandten, sein engeres
Vaterland hatte Prudentius grofimiitig verlassen, um in Rom dem
Interesse des Reiches noch mehr dienen und so seine Kraft in den
Dienst des ganzen Vaterlandes stellen zu kdnnen.

+ .81 quid in te (Roma) laudabile naturaliter eminet, nonnisi
Vera pietate purgatur atque perficitur¥, sagt er in einer Anrede
an den guten Genius Roms. De Civ, Dei 2, 29.

, ' Es ist eine seit Jahrhunderten tradierte Unwahrheit, der
hl, Augustin habe die Tugenden der Heiden gléinzendeLaster
genannt. Vgl. Denifle, Luther und Luthertum. L

Divus Thomas I, (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX VIII.) 20



306 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

und er mochte die Romer! als Beispiel fiir die Christen
hinstellen, wenn jene mit ihrer Vaterlandsliebe noch die
wahre Gotteserkenntnis und Gottesliebe verbunden hétten .

Wie der hl. Thomas, so zitiert auch der hl. Augustin
die Definition Ciceros: pietas est, per quam sanguine
iunctis, patriaeque benevolis officium et dili-
gens tribuitur cultuss3. Inseinem ,Gottesstaat® spricht
er vom Ideal des Fiirsten als eines wahren Patrioten: Nicht
aus Herrschbegierde, sondern aus Pflichtbewuf3tsein und
dem Verlangen, die anderen zu fithren und ihnen zu raten,
sollen die Gerechten herrschen ¢,

Von den Verteidigern des Vaterlandes sagt der heilige
Augustin: ,Die christlichen Soldaten dienen auch dem
ungldubigen Kaiser. Handelt es sich aber um die Sache
Christi, dann anerkennen sie nur die Autoritidt dessen, der
im Himmel ist. . . . Sie machen genauen Unterschied zwischen
dem ewigen Herrn?® und dem irdischen Gebieter ¢; aber sie
sind untertiinig dem irdischen, aus Liebe zum ewigen Herrn’.“
Der hl. Augustin verteidigt die christliche Religion gegen
den Vorwurf, als ob sie den Krieg als solchen verbieten
wiirde., Er beruft sich dabei auf das Evangelium, wo den
Soldaten Anweisungen gegeben werden betreff des Soldes ®.
Wire die christliche Religion prinzipiell gegen den Krieg,
so wiirde an jener Stelle offenbar den Soldaten geraten, die
Waffen abzulegen?. Im Anschlufy an diese Verteidigung be-
tont der hl. Augustin, dafd gerade die christliche Religion
es ist, welche die wahre Vaterlandsliebe pflanzt und néhrt.
Wer dieser Religion vorwerfe, sie sei dem Vaterlande feind-
lich gesi}mt, der moge ein solches Kriegsheer (uns) her-
schaffen,\wie die Lehre Christi die Soldaten haben will,
solche lért)vinzverwa,lter, solche Ehegatten, solche Eltern,

! Er nennt Torquatus, Cato u. a.

* Ep. 138, 17,

* Lib. 83 Quaest. q. 8.

4 De Civ. Dei 19, 14—1s.

* yDominum.*

¢ ,Dominum.“

" Enarr. in Ps, 124 nr. 7. P. L. 82, 1654,

* Lue. 3, 14.

® Ep. 188, 2 nr. 15, Wir verweisen hier auf die interessant®
Schrift ,Zwei Dokumente zur altchristlichen Militirseelsorge¥ voR
M. Kuenstle. Mainz, Kirchheim, 1900, Der Verfasser zeigt u. a. dié
Grundsitze des hl. Augustin betreffs der Militiér- und Kriegsfrage.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 307

solche S6hne, solche Herren und Diener, solche Kénige und
Untertanen ... uns geben, iiberhaupt dem Vaterlande die
Biirger so zurechtformen, wie das Christentum fiir jeden
Christen jeden Berufes es vorschreibt: dann erst moge er
kommen und zu behaupten wagen, Christi Religion sei dem
Vaterlande feindlich gesinnt!, In #hnlicher Weise sagt
S. Augustin von der Kirche, daf} sie in edelstem Sinne
Vaterlandsliebe iibe und pflanze, indem sie auf den Menschen
erzieherisch einwirke, und zwar stets seinem Alter, seiner
sozialen Stellung und den anderen Umstéinden entsprechend,
und so die Menschen zu guten Birgern zu machen sich
bemiihe 2,

Seine Grundsitze betreff Vaterlandsliebe hat der
hl. Augustin in herrlichen Worten ausgesprochen in einem
Briefe an Nektarius. Nektarius, in hohem Alter stehend,
wiinscht sein Vaterland, das er iiber alles liebt, blithend und
frei von Schuld und Schmach?® zu verlassen. Der heilige
Augustin erwidert ihm, die guten Sitten, die Nektarius
dem Vaterlande wiinsche, das Aufblithen der Biirgertugend
und die gewissenhafte Pflichterfiillung, das alles werde dem
Vaterlande nicht fehlen, sobald dessen Sohne den wahren
Grott in rechter Weise verehren¢. Denn nichts mache die
Menschen so unfihig, fiir das allgemeine Wohl titig zu sein,
als die Nachahmung jener Goétter, die da in Schriften be-
sungen und verherrlicht werden 5 Soll das Vaterland wahr-
haft blithen und gedeihen, so schreibt S. Augustin, dann
pfort mit jenem inhaltslosen Kult, fort mit den falschen
Gotzen! Zuriick zum wahren Gott, zum einen Gott, zuriick

' Ep. 188, 2 nr. 16. P. L. 38, b31.

?* Tu (ecclesia) pueriliter pueros, fortiter juvenes, quiete senes,
... doces; filios parentibus, fratres fratribus, dominis servos, cives
civibus, doces reges prospicere populis, mones populos se subdere
regibus, Quibus honor, quibus reverentia ... cohortatio ... sedulo
doces. De mor. eccl. I 1. 80 nr. 63. P. L. 82, 1336.

* Jincolumem et florentem*,

* Hi autem mores (honesti ac probi) in ecclesiis toto
orbe crescentibus ... docentur atque discuntur, et maxima pietas, qua
verus et verax colitur Deus, qui haec omnia ... non solum iubet, sed
etiam donat implenda. Ep. 91 (b). P, L. 83, 813—315.

® Nihil enim homines tam insociabiles reddit vitae per-
versitate, quam illorum deorum imitatio, quales describuntur et com-
mendantur litteris eorum, Ep. 91. L. c.

20*



808 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

zu den keuschen, frommen Sitten! Dann, Freund Nektarius,
wirst du dein Vaterland in Bliite sehen1.“

In einem spiteren Briefe vergleicht er das irdische
Vaterland mit dem himmlischen? und sagt, wer sich um
das irdische Vaterland wohlverdient mache, der habe nach
der Uberzeugung der gelehrtesten Ménner, im himmlischen
Vaterland einen um so grofleren Lohn zu erwarten, die-
jenigen némlich, die um die heimatlichen Stédte sich verdient
gemacht, und dem Vaterland mit Rat und Tat geniitzt
haben 3. :

Wir konnen die Auffassung des hl., Augustin von
Vaterlandsliebe in die Worte zusammenfassen: ,KEin guter
Christ ist ein guter Patriot.“

b) Philosophische Quellen

1. Aristoteles

Nach Aristoteles ist der Staat das Hochste fiir den
Menschen, die Staatswissenschaft die hochste aller prakti-
schen Wissenschaften. Daf} Aristoteles Vaterland und Staat
beinahe identifiziert, haben wir oben gezeigt. Uber Vater-
landsliebe spricht er nirgends direkt., Anderseits konnen wir
sagen: Fir Aristoteles bedeutet Vaterlandsliebe die Biirger-
tugend schlechthin. Als erste Tugend des Biirgers nennt
er die Gerechtigkeit. Hochstes Lob erteilt Aristoteles
dem Gemeinsinn, der Hingabe fiir die Gesamtheit, Es ist
Sache der Liebe, sagt er, dafl ein Mensch fiir das Wohl
des anderen sorgt, besonders in der Familie. Aber es ist edler;
wenn das gegeniiber einer Biirgerschaft geschieht 4, und

! Tollantur illa omnia vana et insania, convertantur homines
ad verum Dei cultum moresque castos et pios, tune patriam
florentem videbis, non opinione stultorum, sed veritate sapien-
tium. 1. c. 315.

* Vgl. oben I. Teil!

* bene meritis viris doctissimi homines ferunt, post obitum cor”
poris in coelo domicilium praeparari, ut promotio quaedam ad supern®
praestetur, his hominibus, qui bene de genitalibus urbibu®
meruerunt, et hi magis cum Deo habitant, qui salutem de-
disse aut consilio aut operibus patriae doceantu®
Ep. 103 (a). P. L, 383, 586. i

Y ... dore voit dv sly dvdodmvorv dyaddv. Ei yag taidrdy doriv €7
xal wdlet, usitdy ye xal reheddrspov 10 tije wéhsws @alvsrar xai AoAEY
xal odlew: dyamndov pév yao xal évi udve, I Eth, Nicom. II, Did. v
2. 2—T1.

yi



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 309

noch viel edler, ja gottlich ist es, wenn ein Mann diese
Tugend gegeniiber dem ganzen Volke, in welchem viele
Biirgerschaften enthalten sind, bt Was immer ein Mann
leistet fiir das Vaterland, fiir das Gesamtwohl, indem er
das eigene Interesse beiseite ldf3t, das nennt Aristoteles
eine herrliche Tat 2

Groflen Wert legt der griechische Weise auf die gute
Erziehung der Staatsbiirger. Ein Mangel in der Erziehung
ist dem ganzen Vaterland zum Nachteil. Der gute Biirger
tibertritt daher nicht nur selbst kein Gesetz, sondern er
arbeitet darauf hin, auch seine Mitbiirger gesetzestreu und
pflichteifrig zu machen und tréigt so bei zur Erziehung 3.
Vom Vorsteher eines Staates verlangt Aristoteles daher,
dafl er seine Biirger zu guten Menschen, zu gesetzestreuen,
gewissenhaften Menschen mache und sie fiir Hohes und
Edles begeistere .

Nach dem Grundsatz, dafl der Biirger nicht sich selbst,
sondern dem Ganzen angehdre und ein Teil des Staates sei,
stellt Aristoteles sehr grofle Anforderungen an die
Tugend und die Leistungen des Biirgers fiir den Staat oder
an das, was wir bei ihm mit ,Vaterlandsliebe“ bezeichnen
konnen 5, Aber es fehlt dieser Vaterlandsliebe im Sinne des
Aristoteles ein Moment und der Mangel dieses Momentes
lifdt sie eng und unmenschlich erscheinen. Vergleichen wir
némlich mit dieser altheidnischen Auffassung jene Vater-
landsliebe, wie sie sich aus den sozialen Prinzipien der
christlichen Moral ergibt, so finden wir hier mit echter
Liebe zum Vaterland gepaart die Anerkennung der Wiirde
und der selbstéiindigen Rechte anderer neben uns. Daraus
ergibt sich die Pflicht, die eigene Tétigkeit nicht auf uns
und allenfalls auf die Gesamtheit als solche zu beschrinken,
sondern sie auch jedem einzelnen unserer Mitmenschen zu-
kommen zu lassen, mit einem Wort, die christliche Nachsten-

V%ddliov 08 xai dsidrepoy §dvet xal wdheoerv. L c,

*Kal 76 anlds dyadd, oa Omép 16 marpldos wg Emoiyas,
aagudav 0 avreod. Rhetorices I, IX 830, 28—380.

Y 1@y dyaddy poo Wit avrode duaptdvew wite tois @ilows Emirpémey.
VIII Eth. Nicom. VIILI 97. 40—41.

4 Bovlstar ydg Tovs moldivas dyadovs mOLEIY xal TAHY

Yéuwv vanxdovs I Eth, Nicom. XIII 18, b—6.
* udoiov yag &xacroe tijc moksws, VIII Pol. I 624, 44.



310 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

liebe zu iiben. Bei jener altheidnischen Vaterlandsliebe fehlt
das Moment der Achtung vor der Menschenwiirde. Was
nicht zur eigenen Familie, zum eigenen Staate, also zum
eigenen ,ich“ in Beziehung steht, das ist nicht nur fremd,
sondern Feind 1. Deshalb mag der Biirger dem Staate, durch
den allein er etwas und alles ist, wohl jene groflen Opfer
leisten, von denen wir oben gesprochen. Verlangt aber im
Augenblick der Staat von ihm keine Leistung, dann wird
er um so mehr alle Sorge und Miihe auf sich selbst richten,
je weniger die Anforderungen des groflen Ganzen ihm zu-
vor Mufle gewihrten, an sich selbst zu denken. Daran aber
wird er nie denken, anderen, die micht dem eigenen ,ich“
wie ein Teil desselben nahestehen, oder von welchen er
nicht eine Gegenleistung zu seinen Gunsten erwartet, seine
Aufmerksamkeit zuzuwenden 2. '

Die Auffassung von Vaterlandsliebe nach Aristo-
teles und nach den meisten andern griechischen Philosophen
ruht, wie wir hieraus sehen, fast durchwegs auf einseitigem,
nationalem Egoismus. Es fehlt das, was aus den Grund-
sitzen der christlichen Moral sich wie eine natiirliche Fol-
gerung nahelegt: wahre Vaterlandsliebe vertriagt
sich mit allgemeiner Néachstenliebes Diese fufdt
auf der Menschenachtung und ergibt sich aus der Tatsache,
daf3 der Schopfer einen jeden Menschen zum gleichen Ziel
bestimmt hat+ Diese Lehre und jene andere von der Ab-
stammung aller Menschen vom gleichen Urpaare fehlte dem
Heidentum, und daher war ihm der Begriff Menschenliebe
und Né#chstenliebe ein Ding der Unméglichkeit. ,Der poli-
tische Sinn unterdriickte den menschlichen 5,

! Bemerkenswert ist, was Cicero hiertiber sagt: Statt ,per-
duellis* habe man den Feind ,hostis* (= Fremdling) genannt, um das
Gehiissige der Sache zu mildern. De offic. II 12.

? Vgl. hiezu G a um e, La Révolution. Recherches historiques. V.
(Voltairianisme). Auf Seite 131—186 zeigt der Verfasser die {ibertriebene
Wertschiitzung der altheidnischen Vaterlandsliebe durch Rousseau und
dessen Voreingenommenheit fiir alles Heidnische gegeniiber dem Christ-
lichen.

? Vgl. unten p. 319!

* Vgl. unten p. 318f.,, sowie 1, 2 q. 1 a. 4. 5. 7.

* Vgl. A, M. Weiss, Apologie des Christentums, 1 470, und
Wachsmuth, Europdische Sittengeschichte, I 106.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl, Thomas 311

2. Cicero

Wir haben bereits erwdhnt dafd der hl., Thomas
die Definition von Vaterlandsliebe aus Cicero heriiber-
genommen hat 1,

Cicero nennt die Vaterlandsliebe das Fundament,
den Ausgangspunkt der Eltern-, Geschwister- und Freundes-
liebe2. Denn unter allen gesellschaftlichen Verbindungen,
sagt er, findet sich keine von groflerer Wichtigkeit und
Wiirde, keine von michtigerem Einflu3 auf unsere Leiden-
schaften, als die, welche den Biirger mit dem Staate$ ver-
kniipft ¢

Wie Aristoteles, so baut auch Cicero die Vater-
landsliebe auf die Tugend der Gerechtigkeit aufs, Niemand
kann die Rechte eines anderen angreifen, ohne zugleich die
Rechte der Gesellschaft zu verletzent. Er lobt den Aus-
spruch Platos, wir seien nicht fiir uns allein geboren,
sondern unser Dasein sei ein Gut, wovon ein Teil
unserem Vaterland, ein anderer den Freunden zugehort.
Er zitiert hier auch die Stoiker, nach deren Lehre alle
Produkte der Erde zum Nutzen der Menschen, die Menschen
aber fiir einander hervorgebracht wurden, um sich gegen-
seitig zu niitzen. Deshalb miissen wir dieser Bestimmung
der Natur folgen, indem wir durch den Wechsel geleisteter
und empfangener Dienste das gemeine Wohl, von dem wir
unsern Teil geniefien, auch selbst beférdern. So ist es unsere
Pflicht, durch Gebrauch unserer Korperkraft, unserer Ge-

—_—

'Pietas est, per quam sanguine iunctis, patriaeque
benevolis officium et diligens tribuitur cultus.
Rhetor. lib. 2 de Invent. Vgl. 2, 2 q. 101 a. 1,

* Cari sunt parentes, cari sunt liberi, propinqui, familiares; sed
omnes omnium caritas patria una complexa est, De offic, I17.

* Was Cicero im Nachsatz (Aom. 2) Vaterland nennt, be-
zeichnet er hier mit Staat (respublica). Es ist hier im Nachsatz
mehr die gesetzliche Macht, das Vaterland nach seiner juridischen
Seite, betont. Vgl, oben Vaterland nach Cicero.

* ... omnium societatum nulla est gravior, nulla carior, quam
€a, quae cum republica est unicuique nostrum. De offic. I 17.

* Fundamentum est autem justitiae fides. De offic. I 7.

® ... iustitia, in qua virtutis splendor est maximus
++. si qui sibi plus appetet, violabit ins humanae societatis.
De offic. I 7.



312 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

schicklichkeit oder unseres Vermogens uns um die Gesell-
schaft verdient zu machen.

Nach Cicero liebt jeder Rechtschaffene sein Vater-
land so, dafl er gern sein Leben hingibt, wenn er ihm
durch seinen Tod niitzlich sein kann? Vorgehen gegen das
Vaterland nennt er eine widernatiirliche Rasereis.

Es ist ein Charakterzug rémischer Schriftsteller, dafd
sie unter allen Pflichten diejenigen gegen das Vaterland an
erster Stelle nennen. Cicero nennt Vaterland und Eltern
unsere grofiten Wohltéter; aber dem Vaterland gehore der
erste Rang. Dann folgen die Kinder, die Familie, dann lieb-
reiche und vertrigliche Verwandte ¢. Es ist bezeichnend, wie
Cicero an anderer Stelle iiber all diese Pflichten, auch
der gegeniiber dem Vaterland, diejenige gegen die unsterb-
lichen Gotter stellt s.

Auf gleiche Weise hat Lucilius® in seinem ,Lob der
Tugend“ die Vaterlandsliebe allen anderen Pflichten voraus-
gestellt 7,

! Sed quoniam (ut praeclare scriptum est a Platone) non no-
bis solis nati sumus, ortusque nostri partem patria
vindicat, partem amici; atque ut placet Stoicis, quae in terris
gignantur, ad usum hominum creari, homines autem hominum causa
esse generatos, ut ipsi inter se, aliis alii prodesse possent; in hoec
naturam debemus ducem sequi, communes utilitates in
medium afferre, mutatione officiorum, dando, accipiendo: tum artibus,
tum opera, tum facultatibus devincire hominum inter
homines societatem, 1. c. I 7.

% ... pro qua quis bonus dubitet mortem oppetere, si ei (patriae)
sit profuturus? De offic. I 17. .

*Quo est detestabilior istorum immanitas, qui la-
cerarunt omni scelere patriam, et, in ea funditus delenda ocupati et
sunt et fuerunt. De offic. I 17

* Sed si contentio quaedam et comparatio fiat, quibus plurimum
tribuendum officii principessunt patria et parentes, quorum
beneficiis maximis obligati sumus, 1. ¢. I 17.

* In ipsa auten communitate sunt gradus officiorum ...
ut prima diis immortalibus; secunda patriae; tertia parentibus; dein-
ceps gradatim reliquis. 1. ¢. I 45,

¢ 180 v. Chr, geboren; Freund des Scipio Africanus.

" Es ist beachtenswert, wie Lucilius die Tugend besingt und
der Vaterlandsliebe vor allen anderen Tugenden den Vorzug gibt:

Virtus, Albine, est, pretium persolvere verum,

Queis in versamur, queis vivimu(s) rebus potesse.

Virtus, divitiis pretium persolvere posse,

Virtus, id dare, quod re ipsa debetur honori:



mit besonderer Berticksichtigung des hl. Thomas 318

—_—

~ Cicero betont ausdriicklich, dafs bei Kollisionsfillen
die Pflicht gegen das Vaterland vor den iibrigen den Vor-
zug habe1,

Ohne die Stoiker zu nennen, verurteilt er ihre Lehre 2,
der ,wahre Weltweise* miisse Gffentliche Amter nur dann
iibernehmen, wenn er dazu genétigt wiirde. Nein, sagt
Cicero, gerade solche Méanner, die intellektuell begabt
sind, sollen ihre Kraft freiwillig in den Dienst des Vater-
landes stellen3, Vom jungen Mann, der spiter dem Vater-
land durch Staatsdienst zu dienen gedenkt, verlangt Cicero,
dafy er sich von Jugend an der Mifigkeit befleiflen, der
Ausschweifungen enthalten solle4, Er betont fiir solche
angehende Staatsménner jene zwei goldenen Regeln Platos :
1. Das Beste der Gesamtheit anzustreben und nicht die
eigenen Vorteile. 2. Den ganzen Korper des Staates mit
lhrer Fiirsorge zu umfassen, nicht ein Glied mehr zu be-
glinstigen 5,

Doch bei allem Wohlwollen gegen das Vaterland ver-
pont Cicero das ungerechte Vorgehen gegen andere Volker
und gegen Feinde im Kriege, unter dem Vorwand, Vater-
landsliebe zu iiben. Auch das Kriegsrecht soll unter den
Nationen heilig gehalten werden®. Er tadelt jene Kunst-
griffe, die zwar dem Vaterland scheinbar niitzen, aber Recht

Hostem esse atque inimicum hominum morumque malorum;

Contra defensorem hominum morumque bonorum,

Hos magni facere, his bene velle, his vivere amicum;

Commoda praetera patriae sibi prima putare,

Deinde parentum, tertia jam postremaque nostra.

C. Lucilii, Reliquize, quae supersunt ex incerto Satyrarum libro.
Editio ace. Biponti 1785, p. 178, '

! De offic. T 4s.

? Vgl. oben: Vaterland nach der Stoa!

% De offic. I 9,

4 Maxime autem haec aetas a libidinibus arcenda est, exercen-
daque in labore patientiaque et animi et corporis; ut eorum in bellicis
86 in civilibus officiis vigeat industria. De offic. I 34,

*1 c. I 25 a princ.

® ... Atque in republica maxime conservanda suntiura belli..,
Quare suscipienda quidem bella sunt ob eam causam, ut sine in-
lurja in pace vivatur: parta autem victoria conservandi sunt ii,
qui non ecrudeles in bello, non immanes fuerunt ... Belli quidem
4equitas sanctissime sociali populi Romani iure perscripta est, ex quo
Intelligi potest, nullum bellum esse iustum, nisi quod aut rebus re-
Petitis geratur, aut denuntiatum ante fit et indictum. De offic. I 11.

gl. unten: Bedingungen des gerechten Krieges, wie sie der heilige
hom as aufstellt.



314 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

RN

und Gerechtigkeit verletzen. Als Beispiel fithrt er einen
Feldherrn an, der einen Waffenstillstand auf 80 Tage schlofd
und nun nachts das feindliche Heer tiberfiel, weil, wie er
sagte, der Stillstand nur auf die Tage, nicht auf die Niachte
wire geschlossen worden. Ahnliche Hinterlist tadelt er an
Fabius, der sich als Friedensvermittler auffithrte zwischen
zwei in Grenzstreitigkeiten geratene Volker. Durch Tauschung
und List hatte er allerdings dem rémischen Volk ein schones
Stiick Land zu gewinnen verstanden. Allein fiir solche
,Vaterlandsliebe“ hat Cicero nicht Lob, sondern Tadel.

Dagegen lobt er die weitziigige Vaterlandsliebe seiner
Ahnen, der alten Romer, welche die im Kriege Uberwundenen,
die Tuskulaner, Aequer, Volsker, Sabiner und Hernizer, so-
gar unter die Mitbiirger aufgenommen hitten2 Die Zer-
storung Korinths durch die Romer bedauert Cicero. Doch
entschuldigt er diese Hirte der Romer damit, dafl die
ginstige Lage jener Stadt einem kiinftigen Feinde Roms
allzu bequem sein konnte und zu neuen Feindseligkeiten ge-
rufen hitte s.

Die Darlegung der Vaterlandsliebe nach dem heiligen
Thomas wird uns zeigen, dafl unter allen Philosophen
Cicero am meisten Ahnlichkeit hat mit der Auffassung
des hl. Thomas. Wie nahe iibrigens Cicero einer — ich
mochte sagen — fast christlichen Auffassung von Vaterlands-
liebe gekommen ist, zeigt die Beantwortung der folgenden
Frage, die er sich stellt: Sind die Dienste, die man dem
Vaterland zu leisten hat, auch den Pflichten der Mifligung:
iiberhaupt den Geboten der Moral vorzuziehen? Nein, eI-
widert Cicero, denn gewisse Handlungen schinden der
Korper und andere die Seele derart, daf} sie ein tugend-
hafter Mann nie, auch nicht zur Rettung seines Vaterlandes;
tun wiirde 4. Also vor allem Wahrung des natiirlichen Sitter-

! De offic. I 10 in fin.

*1 e 1 1i. _

% 1. c. I11: Maiores nostri Carthaginem et Numantiam fandit?
sustulerunt; nollem Corinthum: sed credo aliquid secut®®
opportunitatem loci maxime, ne posset aliquando ad bellum faciendu®
locus ipse adhortari. 3

* Illud forsitan quaerendum fit, num haec communitas, quae
maxime est apta naturae (patria), sit etiam moderationi modestiaeqd"
semper anteponenda. Non placet. Sunt enim quaedam partim ita fo€ a;
partim ita flagitiosa, ut ea, ne conservandae quidem patrl?
causa, sapiens facturus sit, De offic. I 45 a princ,



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 316

gesetzes! Das sind edle Grundséitze eines Heiden, Und sie
treten uns in um so schonerem Lichte entgegen, wenn wir
mit ihnen die diesbeziiglichen Grundsétze spéterer Schrift-
steller in der christlichen Zeit vergleichen, z B. Machia-
vellis oder moderner Staatsphilosophen, welche glauben, der
Vaterlandsliebe das Sittengesetz opfern zu miissen 1,

Was wir oben iiber die Lehre der Stoiker betreff Vater-
land gesagt, kennzeichnet zugleich ihren Standpunkt be-
ziiglich Vaterlandsliebe. Sie anerkennen diese {iberhaupt
nicht. Sie vertreten als , Weltbiirger“ den Kosmopolitismus,
die allgemeine Menschenliebe im Gegensatz zur besonderen
Liebe gegeniiber den Volksangehorigen 2,

2. Kapitel. Vaterlandsliebe nach dem hl, Thomas

a) Grundbegrifi von Liebe

Nachdem wir oben den Begriff ,Vater* und ,Vater-
land“ erklért haben, geben wir hier zuerst den Begriff ,Liebe*
im Sinne der thomistischen Philosophie.

Liebe — amor — bedeutet nach dem hl. Thomas
den Anfang oder die Wurzel jeder anderen Bewegung im
Strebevermogen, den Ausgangspunkt aller Triebe 3. Sie be-
steht allgemein in dem Streben nach einem Gute, und zwar
abgesehen davon, ob es gegenwiirtig sei oder in der Zukunft
liege. Wihrend die Freude auf ein gegenwirtiges, die Hoff-
nung und Sehnsucht auf ein zu erlangendes Gut sich er-
strecken, geht die Liebe als ,erster Beweger“ allen diesen
Akten des Strebevermdgens voraust, Auch der Hafl und
die Traurigkeit® lassen sich in letzter Linie zuriickfiihren
auf dieses Grundgesetz der Liebe®,

Ursache der Liebe ist immer ein Gut, d. h. etwas dem
Strebevermégen Entsprechendes, Proportioniertes, Gefallen-

' Vgl unten p. 320!

* Vgl. oben: Vaterland nach der Stoa!

®1,2q. 25 a. 2. Ferner: Unde a m or naturaliter est primus
actus voluntatis et appetitus, Et propter hoc, omnes alii
Motus appetitivi praesupponunt amorem, quasi primam ra-
dicem. 1 q. 20 a. 1. ;

* amor praecedit omnes alias animi affectiones, et est causa
tarum. 2, 2 q. 162 a. 3 ad 4.

® ex amore ... causatur et desiderium, et tristitia, et delectatio,
8t per consequens omnes aliae passiones, 1, 2 q. 28 a. 6 ad 2.

1,2 q. 26 a. 2; q. 26 a. 1; q. 29 a. 2,



316 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

des, etwas Schonesl, Je nachdem nun das Streben nach
einem solchen Gute ein natiirliches, unbewufites Streben,
oder ein sinnlich erkanntes, oder ein verniinftiges, bewufdtes
ist, unterscheidet der hl. Thomas den ,amor naturalis“,
,amor sensitivus“, ,amor intellectivus® 2,

Kraft des ,amor naturalis“ strebt jedes Ding spontan
nach dem, was seiner Natur zutrdglich und entsprechend
ist 3, KEs ist eine Neigung, ein Drang oder Trieb, welchen
der Schopfer in die Natur hineingelegt hat¢ Der heilige
Thomas nennt diesen Trieb ,appetitus naturalis® oder
einfach ,amor“. Da nun Gott, als das ,bonum universale®,
die Quelle alles Guten ist, von dem jede geschaffene Natur
kommt und zu dem bewuflt oder unbewufdt jede Kreatur
hinstrebt, so koénnen wir sagen: Jede Kreatur liebt kratt
dieser natiirlichen Inklination den Schopfer der Natur, Gott,
mehr als sich selbstS®.

Dem Menschen ist das Sein, das Leben, das Erkennen
der Wahrheit erstrebenswert und Gegenstand seiner natiir-
lichen Liebe. Es ist vorerst reine Selbstliebe, egoistische
Selbstliebe. Von dieser anfinglichen, mit der Natur vom
Schopfer gegebenen Liebe geht nun alle andere Liebe,
jedes andere Streben aus®.

Der Mensch liebt nicht nur sich selbst und sein Leben
mit jener instinktiven Liebe, sondern auch all dasjenige,
was zum Leben gehdrt und zu ihm_ in enger Beziehung
steht. Zu all diesen Dingen und Personen hat er eine natiir-
liche Zuneigung, da sie zu seinem ,ich“ in naher Beziehung
stehen.

' Denn das Schone ist das Gute, insofern es gefillt.

* Amor communiter acceptus ... comprehendit sub 8¢
amorem intellectualem, rationalem, animalem, na
turalem. 1, 2 q. 28 a, 6 ad 1.

* Res enim naturales appetunt quod eis convenit secundum suam
naturam. 1, 2 q. 26 a, 1.

‘ cam amor naturalis nihil aliud sit quam inclinatio natura®
indita ab auctore naturae. 1 q. 60 a. 1 ad 3.

® Super communicatione autem bonorum naturalium nobis a Dé°
facta fundatur amor naturalis, quo non solum homo in sua®
integritate naturae super omnia diligit Deum et plus quam seipsu®;
sed etiam quaelibet creatura suo modo, id est vel intellectua 11
vel rationali vel animali, vel saltem naturali amor®
2, 2 q. 26 a. 8, )

*Naturalis motus voluntatis est principlt
omnium eorum quae volumus. 1q.62a.,2 Vgl 1q, 60a

m
2.



mit besonderer Berlicksichtigung des hl. Thomas 317

Nun ist jeder Mensch als physische Person gleichsam
ein Teil der Eltern!. Zu ihnen hat er daher die ersten und
nichsten Beziehungen, zu ihnen hat er eine natiirliche Hin-
neigung und Liebe. Und diese natiirliche, spontane Liebe
ist der Ausgangspunkt der wahren Elternliebe.

Aber auch dasjenige, was den Eltern die Moglichkeit
verschaffte, das Kind zu erndhren, zu erziehen und auszu-
bilden, tritt zu ihm in nichste Beziehung, némlich das Land,
in welchem die Eltern und Verwandten leben. Dieses Land
und dessen Bewohner, also die Mitbiirger, die Konnationalen,
die Verwandten und Freunde, dieses Land mit all seinen
materiellen und ideellen Giitern und Hilfsmitteln ist neben
den Eltern ein Mitprinzip des Kindes, ein Mitprinzip der
ganzen Kntwicklung des Menschen. Der hl. Thomas nennt
dieses Land, wie wir oben gezeigt, ,principium connaturale.
Er stellt das Verhtltnis zu demselben in Parallele mit dem
Verhiltnis des Kindes zu den Eltern und nennt sowohl die
Elternliebe als die Vaterlandsliebe pietas. Diese pietas
aber besagt mehr als blofle Liebe im Sinne von amor 2.
Wie die Elternliebe, so ist auch die Vaterlandsliebe nicht
blofy eine passio, nicht blof3 die Wirkung eines Gutes auf
unser Strebevermdogen, sondern eine Tugend. Diese freilich
schlieft jene natiirliche Hinneigung und Liebe nicht aus,
sondern veredelt und vervollkommnet sie, Denn wie die
christliche Nichstenliebe und die tibernatiirliche Gottesliebe
sich mit einer geordneten Selbstliebe vertragen, ja von ihr
ausgehen, so hat auch die Vaterlandsliebe ihre erste Wurzel
in einer spontanen Zuneigung 3, einem natiirlichen Affekte
zum Vaterland. Dieser Affekt ist noch keine Tugend. Er
wird erst dann zur Tugend, wenn edle, hohere Motive hin-
zukommen und jenem blinden Affekte gleichsam die rich-
tigen Bahnen weisen, wenn jener Affekt nicht nur bei Worten
der Begeisterung stehen bleibt, sondern die Triebfeder wird
zu Taten fiir das Vaterland. Wie bei anderen Tugenden,

', .. sicut filii sunt secundum corpus quaedam res patris.

2, 2 q. 108 a. 4 ad. L,
. bonum est causa amoris ...; unicuique autem est bonum

id quod est sibi connaturale et proportionatum.
L, 2 q. 27 a. 1.

* Vgl.: Naturales inclinationes insunt rebus a Deo, qui cuncta
movet. Impossibile est igitur quod naturalis inclinatio alicuius speciei
8it ad id quod est secundum se malum. 8 Cont, Gent. 126, 8.



318 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

vollzieht sich auch hier ein Fortschreiten von der ratiir-
lichen Anlage zur sittlichen Tugend, ein Fortschreiten vom
unbewufdten Affekt zur christlichen, ja heroischen! Tugend
der Vaterlandsliebe. Wie aber die ungeordnete Selbstliebe
der Ausgangspunkt vieler Laster und eine Quelle von In-
toleranz gegeniiber dem Nichsten bildet, so ist die unge-
ordnete, iibertriebene Liebe zur eigenen Nation der Grund
falscher Beurteilung anderer Vilker und Nationen, der
Grund des nationalen Hasses, der Rassenhetze, der Unge-
rechtigkeit gegen Andersnationale. Das ist nicht wahre
Vaterlandsliebe. Diese ist eine Tugend. Die Tugend aber
bewegt sich nicht in Extremen. Wahre Vaterlandsliebe ver-
tragt sich mit allgemeiner Nichstenliebe 2,

b) Die allgemeinen scziologischen Prinzipien des hl. Thomas:
als Fundament echter Vaterlandsliebe
Auf was sich nun, nach der Lehre des hl. Thomas,
die Pflicht der Vaterlandsliebe griindet, und wie sich die-
selbe verhalt gegeniiber anderen Pflichten, sehen wir aus
seiner Behandlung des Zieles des Menschen, der sozialen
Natur des Menschen, der Tugend und des Gesetzes.

§ 1. Das Ziel des Menschen

Der hl. Thomas nennt das Vaterland, wie wir oben
gesehen, ein Mitprinzip unseres Daseins. Nach dem Grund-
satz ,principium est finis“ ist auch das Vaterland ein Gegen-
stand unseres Strebens, ein Ziel, aber nicht das letzte
sondern ein intermediires Ziel 3, Wie die zeitlichen Giiter :
Reichtum, Ehre, Macht und Genuf3¢ ein Mittel sind und
sein sollen, um das eigentliche Ziel, unser letztes Ziel z0
erreichen, so ist auch das Vaterland ein hohes Guts, el
erstrebenswertes Ziel, aber nicht das letzte und hdochste
Ziel, sondern ein Mittel zum letzten Ziel: in unserem Vater-
lande, mit unseren Kompatrioten haben wir unsere Auf-
gabe zu erfiilllen, um durch dieselbe unser letztes Ziel Z1

' Vgl. Suppl. 96 (98) a. 6 ad 11.

2 2,2 q. 26: ordo caritatis, Siehe unten !

* Inquantum principium, intantum finis.

‘1,2q.2a. 1-8, d

® Der hl. Thomas zihlt an mehreren Stellen das Vaterlar
unter denjenigen Giitern auf, die der Mensch am meisten liebt, s
denen er sich am unliebsten trennt. Vgl, 2, 2 q. 108 a. 3.



mit besonderer Berticksichtigung des hl. Thomas 319

erreichen., Falsch ist daher der Grundsatz des Kosmopoli-
tismus: ,Die ganze Welt ist mein Vaterland; alle Nationen
stehen mir gleich nahe1.“ Die Anhénger dieses sog. Welt-
biirgertums werfen der Vaterlandsidee vor, sie hetze eine
Nation gegen die andere auf, sie lasse den Menschen die
Pflichten gegeniiber der Menschheit vergessen. Das Gut der
Menschheit sei doch gréfler und wichtiger, als dasjenige
einer einzelnen Nation. Man solle also die Vaterlandsliebe
yaustauschen“ gegen allgemeine Menschenliebe 2. Tatstichlich
aber besteht kein Gegensatz zwischen wahrer Menschenliebe
und wahrer Vaterlandsliebe. Dafd letztere nicht darin besteht,
andere Nationen zu verachten und zu hassen, soll unten
gezeigt werden? Echte Vaterlandsliebe ist vielmehr das
Fundament wahrer Menschenliebe und allgemeiner Nichsten-
liebe, Lieben wir erst unsere Nichststehenden, unsere Eltern,
Verwandten und Mitbiirger in rechter Weise 4, dann haben
wir von selbst die rechte Gesinnung, um jeden Menschen

' Vgl. oben 1, Teil: Vaterland nach der Stoa!

?2,0n ne travaille que pour soi, mais on aime 'uni-
Vers, et on se dispense ainsi de penser & la patrie. Il est d'une &me
etroite et d'un petit esprit de croire que, malgré la vapeur et les ballons,
il y a encore des déserts, des mers, des montagnes qui circonscrivent
les peuples, qui les groupent par d’indéfinissables affinités d’organi-
sation et d’dme. Rien n’est plus mesquin que de nourrir, pour le
misérable canton de la terre ou le hasard nous a fait naitre, cette
prédilection passionnée qui ferme le coeur & la fraternité universelle
8t l’esprit & la grande pensée humanitaire, C’est ainsi qu’a la place
de ce patriotisme qui creuse une ligne de démar-
cation entre le Grec et le barbare, se compose d’orgueil
8t d’ignorance, de rivalités et d’antipathies, de rancunes et de craintes,
S'est introduite cette tendresse vague pour le genre humain, laquelle
trouve pénible et trouvera bientdt injuste de refuser aux singes le
titre de nos concitoyens. Aprés d’elle, le patriotisme est une religion
Stationnaire et un sentiment rétrograde* Challemel-Lacour.
Etudes et Réflexions d’un pessimiste. Paris, Fasquelle, 1901, p. 186—187.

gl. Goyau Georges, L'idée de patrie et ’humanitarisme. Goyau
zeichnet an Hand eines tiberaus reichen Materials das Entstehen und
Sichentwickeln der kosmopolitischen Ideen sowie den Zusammenhang
mit der Freimaurerloge,

* Siehe unten: Chauvinismus.

* Loin, de nous aliéner &4 I’humanité, la patrie est comme
le point d'insertion par lequel nous prenons racine dans cette

Umanité méme. Goyau Georges, 1. ¢. XXIIL ,Quand nous nous
Serons accoutumés 4 aimer notre patrie dans la justice et dans
% paix, il nous sera plus aisé de passer de cette sphére
Yestreinte a lasphére agrandie de’Thumanité“Caro,
88 jours d'épreuve, Paris, p. 116—116.



3920 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

-

als unseren ,Bruder in Christo“? zu lieben. Auch hier komm?
das Prinzip ,inquantum principium, intantum finis* zur
Geltung 2. Ohne Zweifel haben diejenigen mehr Anspruch
auf Liebe und Hochschédtzung, die mit uns und unseren
Eltern in Beziehung stehen oder standen3, die zu unserem
Werden und zu unserer Entwicklung direkt oder indirek®
mitgewirkt haben. Dafl also die Mitbiirger uns néher stehen,
als Fremde, bedarf kaum der Krwahnung, Die ganze
Menschennatur spricht dafiir: Der Mensch bedarf eines
nheimischen Bodens“, mit dem er gleichsam verwachsen, 1
dem er seine moralische Titigkeit, seinen Einflu3 auf Ge-
setz und Sitten ausiiben, seine Pflichten und seinen Beruf
als Mensch erfiillen kann, in dem er also sein irdisches Ziel
und durch dieses vor allem sein letztes Ziel erreichen soll.
Da ist die Atmosphire, in der seine moralische Person sich
bildet, in der sein Charakter erstarkt. Das Vaterland, das
ein Mitprinzip unseres Daseins ist, ist auch ein inter
mediires Ziel, ein Mittel, um zu unserem letzten Ziele zU
gelangen.

Nach diesen Grundsétzen hat sich nun auch das Ver-
héltnis zu anderen Volkern und Nationen zu richten. Nicht
Rassenhetze, nicht Chauvinismus, nicht Hafl gegen die
anderen Nationen darf aus der Liebe zum eigenen Vaterland
gefolgert werden. Jene Andersnationalen, jene Angehorige?
tfremder Volksstimme haben auch ein Vaterland. Diese®
Vaterland ist ihnen auch ein intermediires Ziel, ein Mittel;
um zum letzten Ziele zu gelangen. Dieses letztere teilel
wir mit ihnent Daher: nicht Haf}, sondern Liebe! Nebel
Vaterlandsliebe allgemeine Menschenliebe!

§ 2. Die goziale Natur des Menschen

Daf} der Mensch zum Leben in der Gesellschaft hin-
geordnet ist, zeigt sich aus seiner Hilfsbedirftigke! b
Des Menschen KEndziel ist nicht hier auf Erden, Der BEin-

' Vgl, ,pietas christiana® In 1 Tim. 4 1. 2, Vgl. oben: ”Va.terd:
landsliebe nach der hl, Schrift.% Der Erloser hat Vaterlandsliebe 11
allgemeine Menschenliebe geiibt und gelehrt. 5

* in omnibus in quibus invenitur aliquod principium, oF d6
attenditur secundum comparationem ad illud principium. 2, 2 q. 26 & >

* necesse est quod secundum propinquitatem m_as
iorem ad alterum istorum principiorum maior sit dilectio®?
affectus, 1 c ~

* omnes conveniunt in appetitu finis ultimi. 1, 2 q. 1 a. ¢



mit besonderer Berlicksichtigung des hl, Thomas 321

zelne, wie die (Gesamtheit der Menschen ist zu einem
héheren Ziele, zur Seligkeit in Gott, berufent. Soll nun der
Mensch dieses sein Ziel erreichen, so mufd er auch zu den
notwendigen und hinreichenden Mitteln hingeordnet sein.
Denn wie in der Ordnung des Seins die Natur nicht nur
zu den essentiellen Teilen hingeordnet ist, sondern auch zu
den integralen, so ist auch der Mensch nicht nur zu den
absolut notwendigen Mitteln?, sondern auch zu denjenigen
Mitteln hingeordnet, ohne welche er nicht seiner Kapazitit
entsprechend leben, seine Krifte entwickeln und gebrauchen
kann 3, Das kann aber nur in der menschlichen Gesellschaft
geschehen.

Wihrend die Tiere Nahrung, Kleidung und Waffen
zur Verteidigung gleich bei der Geburt von der Natur er-
halten, ist der Mensch anfangs hilflos4 Ohne die sorgende
Mithilfe anderer Menschen wiirde er nicht aufwachsen
konnen. Wéhrend ferner das Tier einen Naturinstinkt hat
zu dem Partikuldren, zu allem was ihm ,hic et nunc“
niitzlich oder schédlich sein kann, hat der Mensch dieses
instinktive Urteil des Niitzlichen und Schédlichen nur im
allgemeinen; er hat die Kenntnis davon in Potenz, insofern
er durch Belehrung anderer, durch eigenes Suchen und
Tasten, durch eigene Erfahrung diese Begriffe und Urteile
sich aneignen kann. Und das ist es gerade, was ihn trotz
jener Hilfsbediirftigkeit weit iiber die animalische Natur
hinaushebt: die Vernunft s,

Aber auch auf dem Gebiete des verniinftigen: des
intellektiven, moralischen und religiosen Lebens ist der
Mensch auf die Gesellschaft angewiesen. Das Geistesleben
im Menschen ¢ entwickelt sich aus zwei Prinzipien heraus,
ndmlich erstens aus einem inneren: Von Natur hat der
Mensch die Anlage der Synteresis und des habitus intel-

! necesse est ergo ponere unum ultimum finem. 1, 2 q. 1
a. 4 sed cont.

* Leben und Nahrung.

% ,bene vivere“; ,convenienter vivere“, De Reg. Prine. 1, 1.

*Aliis enim animalibus natura praeparavit
cibum, tegumenta pilorum, defensionem ut dentes, cornua, ungues,
vel saltem velocitatem ad fugam. 1. c.

® Homo autem institutus est nullo horum sibi a natura prae-
parato, sed loco omnium data est ei ratio, per quam sibi haec
omnia officio manuum posset praeparare. De Reg. Princ. 1, 1.

® Wissenschaft, Tugend, Religitsitiit.

Divus ThomasI. (Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX VIIL) 21



899 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

lectus, und zweitens aus einem #ufleren: Das Wecken
und Entwickeln dieser Anlage!. Dazu aber ist der Verkehr
mit anderen Menschen notwendig. Das gesellschaftliche Leben
beruht also auf einer natiirlichen, im Wesen des Menschen
begriindeten Anlage, in der gerade sein Unterschied vom
Tiere sich ausspricht.

Aus der Natur des Menschen folgert also der heilige
Thomas die Notwendigkeit des gesellschaft-
lichen Lebens? und zwar der vollkommenen Gesell-
schaft s, d. h., jenmer, die sich selbst geniigt und an den
einzelnen Mitgliedern jene Ergédnzungsaufgabe losen kann.
Das bedingt einen Rechtsschutz und eine offentliche Ord-
nung ; diese erhédlt die Gesellschaft durch den Staat. Daraus,
dafd die Notwendigkeit des gesellschaftlichen Lebens+ mit
der Natur des Menschen gegeben und somit vom Schopfer
intendiert ist, folgert Thomas die natiirliche Notwendig-
keit der politischen und sozialen oder schlechthin der Biirger-
tugenden ® Diese sind ein wesentlicher Teil der Vaterlands-
liebe®.

Mit dem hl. Thomas machen wir gleich hier die
folgende Distinktion. Der Mensch ist zur Gesellschaft hin-
geordnet nicht als physischer, sondern als moralischer Teil
derselben. Er ist daher nicht seiner ganzen Person nach

' Vgl. R en z Die Synteresis nach dem hl. Thomas, p. 37—40.

* Ad quae praeparanda unus homo non sutficit; nam
unus homo per se sufficienter vitam transigere non posset. Est igi-
tur homini naturale, quod in societate multorum
vivat, De Reg. Prine. 1, 1.

* civitas autem est communitas perfecta, ut dicitur in I Pol.
1, 2 q. 90 a. 8 ad 3.

*Vgl. den bei S. Thomas oft wiederkehrenden Ausdruck
,animal sociale® der dem Aristotelischen ,(d@oy molizrixdy* ent-
spricht.

* quia homo est animal sociale, naturaliter unus homo de-
bet alteri id sine quo societas humana conservart
non posset. 2, 2 q. 109 a. 3 ad 1.

¢ Vgl. den bezeichnenden Ausdruck ,cultus concivium®
2, 2 q. 101, a. 1.

* Das moralische Ganze und das physische Ganze unterscheiden
sich dadurch, dafl beim physischen Ganzen die Teile
im gleichen Sein iibereinstimmen und nicht ein eigenes Handeln
haben; die Teile des moralischen Ganzen kommen nicht
im gleichen Sein tiberein, sondern in gleicher Ordnung, un
haben eine eigene operatio und zugleich eine mit dem Ganzen gé-
meinsame.



mit besonderer Berlicksichtigung des hl. Thomas 323

schlechthin auf die Gesellschaft hingeordnetl. Es gibt im
Menschenleben viele Akte, deren Verdienst oder Nicht-
verdienst nicht von der direkten Hinordnung auf die Ge-
sellschaft abhdngen. Sie stehen unter einer héheren Ord-
nung: Alles, was der Mensch hat, was er ist, was er kann,
ist unter allen Umsténden hinzuordnen auf sein letztes
Ziel: Gott2 Nur soweit die Hinordnung auf die Gesell-
schaft mit dieser hoheren Hinordnung auf das letzte Ziel
nicht in Widerspruch steht, ist die erstere der Natur ent-
sprechend und von Gott gewollt. Vergleichen wir diesen
Gedanken mit jener anderen Stelle, wo der hl. Thomas
ausfithrt: ,Der Kinzelne ist ein Teil der Vielheit, und da-
her ist jeder Mensch das, was er ist und was er hat, kraft
der Vielheit 3“, so sehen wir, daf} betreff der Abhingigkeit
des Menschen von der Gesellschaft und der Hinordnung
auf dieselbe immer das Ziel* mafigebend ist. In rein poli-
tischen Fragen, in Militédr- und Kriegssachen?® ist der Ein-
zelne als Teil des Ganzen auf die Gesamtheit hingeordnet,
Er verhilt sich zwar auch da nie ganz wie Mittel zum
Zweck, Denn er selbst nimmt ja stets teil am Ziel und
Zweck der Gesamtheit, Der Kinzelne hat wohl seine Privat-
interessen dem Wohle der Gesamtheit unterzuordnen, wenn
das Interesse der Gesamtheit es erfordert. Aber er ist nicht
vollstindig und unbedingt an die Gesellschaft ausgeliefert
als Mittel zum Zweck, Auch der Soldat im Kriege 1st nicht
ein blofles Werkzeug des Fiihrers, des Oberstkommandieren-
den. Nein, er selbst ist auch Zweck, insofern sein Kdmpfen
auf seine eigene Selbstverteidigung und Selbsterhaltung
hinzielt. Wo aber moralische und religiése Giiter in Frage
kommen, da ist der KEinzelne gegeniiber der Gesamtheit

!, ..non...secundum se totum, et secundum omnia
sua. 1,2 q. 21 a. 4 ad 3.

? ot ideo non oportet quod quilibet actus eius sit meritorius
vel demeritorius per ordinem ad communitatem politicam. Sed to-
tum quod homo est, et quod potest et habet, ordinandum
est ad Deum. 1, 2 q. 21 a. 4 ad 3.

3 Cum enim unus homo 8it pars multitudinis, quilibet
homo hoe ipsum quod est et quod habet, est multitudinis: si-
cut et quaelibet pars id quod est, est totius. 1, 2 q. 96 a. 4.

+ Vgl. die Fortsetzung des soeben zitierten Artikels, wo als
Merkmal eines ungerechten Gesetzes der Umstand angefiihrt wird,
daf} es nicht das allgemeine Wohl zum Ziele habe (iniustae ex fine).

52, 2q. 26 a. 8 ad 3.

21%



394 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

noch viel weniger Mittel zum Zweck; da hat jeder seinen
Selbstzweck, soll sein eigenes Ziel erreichen und hat die
eigene Verantwortung. Denn er hat eine Geistesseele und
ist Person. Die Person aber ist Triger von Rechten und
Pflichten, die auch von der Gesellschaft nicht angetastet
werden diirfen. Im Gegenteil: im Kreise der Mitbriider und
mit Hilfe derselben soll der Einzelne nicht nur sein irdi-
sches, sondern auch sein hdheres Ziel erreichen, welches
zugleich das Ziel aller Mitmenschen, der ganzen Gesell-
schaft ist1.

Von diesen Grundséitzen aus lifdt sich nun jene Frage
beantworten: Kann Vaterlandsliebe in Widerspruch kommen
mit dem Naturgesetz, mit dem positiven Sittengesetz, mit
der Religion? Bemerkenswert ist, was Thomas sagt iiber
das Verhiltnis der Religion zur Pietit. Elternliebe iiben
auf Kosten der wahren Grottesliebe: das sei iiberhaupt keine
Pietat®, Denn die Akte einer jeden Tugend miissen sich
stets nach den Umsténden und Verhéltnissen richten, Werden
diese nicht beriicksichtigt, dann ist von wahrer Tugend
keine Rede. Auch die Pietiit, d. h. die Eltern- und Vater-
landsliebe muf} ,auf die rechte Art und Weise“ geschehen.
Das ist aber nicht der Fall, wenn die Eltern (und das Vater-
land) mehr geliebt werden als Gott 3.

Der hl. Thomas spricht zwar an dieser Stelle von
der Elternliebe. Aber der Grundsatz, den er aufstellt, gilt
von der Pietdt iiberhaupt, also auch von der Vaterlands-
liebe, Und wenn Christus in bezug auf unsere nichsten Ver-
wandten sagt, ,wer Vater und Mutter mehr liebt als mich
ist meiner nicht wert“+, so gilt dieser gottliche Ausspruch
noch mehr beziiglich der Mitbiirger. Somit bilden d1®

' Vgl. 1,2 q. 1a. 4.7, Vgl. unten : Sozialer Charakter der Kirche'!
* Non autem est debitus modus (sc. pietatis) ut plus hom?
tendat ad colendum patrem quam ad colendum Deum’
... Si ergo cultus parentum abstrahat nos a cultu Dei, iam non esse’
pietatis parentum insistere cultui contra Deum. ... Et ideo in tall
casu dimittenda sunt officia pietatis in parentes propter divinum €™
ligionis cultum. 2, 2 q. 101 a. 4. ..
® Cuiuslibet enim virtutis actus . .. debitis circumstantl!®
limitatur: quas si praetereat, iam non erit virtutis actus, sed yltll-
Unde ad pietatem pertinet officium et cultum parentibus exhiber®
secundum debitum modum. (Non est autem debitus modus
ut plus homo tendat ad colendum patrem quam ad colendum Deum.) Lo
4 Matth, 10, 37.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 39H

Pflichten gegen Gott eine Begrenzung der Pflichten gegen
das Vaterland. Oder vielmehr ist die Gottesliebe die Norm
der Vaterlandsliebe. Von den Grundsitzen wahrer Reli-
giositiat soll die Vaterlandsliebe sich leiten lassen. Aber diese
Beschrinkung, oder besser gesagt, diese Regelung der Vater-
landsliebe durch die Grundsitze der christlichen Religion
tut der wahren Vaterlandsliebe keinen Kintrag. Im Gegen-
teil: Wurzel und Fundament eines wahren Patrio-
tismus ist die Religion. Jener Biirger, der gegen den
obersten Gresetzgeber, den Urheber und Schopfer aller Dinge,
den Lenker der Nationen seine Pflichten tut und dessen
Gresetz erfiillt, der hat gewifl auch die Gesinnung echter
Vaterlandsliebe. Zwischen den wahren Interessen
der Religion und den wahren Interessen des
Vaterlandes kann also kein Gegensatz oder
Widerspruch bestehen. Alles Irreligidse schidigt die
Nation und das Vaterland; alles wahrhaft Religiése aber
hebt und foérdert die Nation und ist darum auch wahrhaft
patriotisch und volksfreundlich 2,

Von diesen Grundséitzen geleitet, hat Pius IX, mit
Recht jenen falschen ,Patriotismus* verurteilt, der da be-
hauptet, jede Handlung, auch wenn sie dem ewigen Gesetze
widerspreche 2, sei erlaubt, wenn sie nur aus Vaterlandsliebe
geschehe 3.

Als weiteren Beweis fiir die soziale Natur des Menschen
fiihrt der hl. Thomas die menschliche Sprache an.
Durch sie kann der Mensch seine Gedanken vollkommen
ausdriicken und anderen mitteilen. Wahrend das Tier seine
Grefithle, seine Lust- und Schmerzempfindungen durch all-
gemeine Stimmlaute kundgeben kann, hat der Mensch mit
dem Menschen den Gedankenaustausch mittels der Sprachet.
Um die Gedanken auch solchen zu iibermitteln, die 6rtlich

—_—

', ..Unde non potest esse quod pietas et reli-
gio se mutuo impediant, ut propter nnam alterius actus
excludatur. 2, 2 q. 101 a. 4.

?* z. B. Eidbruch.

3 Tum cuiuslibet sanctissimi iuramenti violatio, tum quaelibet
Scelestia flagitiosaque actio sempiternae legi repugnans, non solum
haud est improbanda, verum etiam omnino licita, summisque laudibus
efferenda, quando id pro patriae amore agatur. Sylla-
bus 64. Vgl. Machiavelli Il principe XVIIL

* De Reg. Prinec. 1, 1.



3926 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

entfernt sind oder spiter leben werden, hat sich der Mensch
von jeher der Schrift bedient1,

Auf die soziale Natur des Menschen weist auch das
Gesetz der Arbeitsteilung hin?2

Aus all diesen angefiithrten Griinden fiir die soziale
Natur des Menschen folgert der hl. Thomas die Not-
wendigkeit ebensovieler entsprechender Tugen-
den. Es sind das jene sozialen Tugenden, die wir als inte-
grale Teile der Vaterlandsliebe bezeichnen kénnen. Wie sich
dieselben im einzelnen als Teile der Vaterlandsliebe ver-
halten, soll im 2. Abschnitt dieses Teiles gezeigt werden.

§ 3. Die Tugend

Wir haben soeben gesagt, der Mensch sei von Natur
zur Gesellschaft hingeordnet. Diese Hinordnung
ist aber entsprechend seiner verniinftigen Natur, n&mlich
mittels des verniinftig freien Willens., Der Wille kann nun
jener mit der sozialen Natur gegebenen Hinordnung zur
Gesellschaft entsprechend handeln, er kann derselben aber
auch zuwiderhandeln. Ware der Mensch ein physischer Teil
der Gesellschaft, dann wire in ihm diese Hinordnung eine
natiirliche und spontane. Denn ein Wesen, welches das, was
es ist, kraft eines anderen ist, erstrebt mehr und in erster
Linie dasjenige, kraft dessen es ist, als sich selbst. So setzt
sich ein Teil aus und gibt sich preis, um das Ganze zu
erhalten. Unwillkiirlich hilt man die Hand vor gegen einen
Schlag, um das Ganze, den ganzen Korper, zu schiitzen und
zu erhaltens. Nun ist der Mensch zwar auch von Natur
auf das Ganze, d. h. auf die Gesellschaft hingeordnet; aber
da er mnicht ein physischer, sondern moralischer Teil des
Gesellschaftsganzen ist, so ist auch die Ausfilhrung jener

' Vgl. Periherm. 1, 1 1. 2 ad 2.

? Vzl. 8 Cont. Gent. 134.

3 inclinatio enim naturalis in his quae sunt sine ratione, de-
monstrat inclinationem naturalem in voluntate intellectualis naturae.
Unumquodque autem in rebus nataralibus, quod secundom naturam
hoc ipsum quod est, alterius est, principalius et magis inclinatur 11
id cuius est, quam in seipsum, ... Videmus enim quod natura
liter pars se exponit, ad conservationem totius:
sicut manus exponitur ictui,absque deliberation®
ad conservationem totius corporis., Et quia ratio 11"
tatur naturam, huiusmodi imitationem invenimus in virtutibu?
politicis. 1 q. 60 a. b,



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas 397

natiirlichen Hinordnung der verniinftigen Menschennatur
entsprechend, nimlich nach eigener freier Selbstbestimmung,
nach freiem Willen. Der Wille soll nun die Natur nach-
ahmen. Der Biirger soll, wenn das Vaterland ihn ruft, das
Wohl der Gesamtheit dem eigenen Wohl vorziehen, soll in
Zeiten der Not sich opfern fiir das Ganze, ahnlich wie in
der Natur ein Teil sich opfert fiir das Ganze. Diese Ge-
sinnung muf} erworben werden. Sie ist Sache der Tugend 1.
Ist ja die Tugend gleichsam die zweite Natur im schonsten
Sinne des Wortes. Die Tugend macht, dafl der Mensch das
sittlich Gute so tut, als ob er es von Natur tun wiirde.
Sie macht die Potenzen moralisch gut, sie bewirkt, daf}
dieselben das bonum rationis erstreben. Dieses aber besteht
in dem, was der Vernunft entsprechend geordnet ist?.

Bei ruhiger Uberlegung muf} der Biirger sich sagen:
Das Gesamtwohl geht iiber mein Privatinteresse; das Vater-
land mufd geschiitzt, verteidigt, gerettet werden; da mufd
meine personliche, individuelle Kraft in den Dienst der
Gesamtheit gestellt werden. Aber mit diesen Vernunfturteilen
ist die Bereitschaft zu den entsprechenden Opfern noch nicht
gegeben. Der hl. Thomas stellt nun den Grundsatz auf:
Uberall, wo eine besondere ratio boni oder wo der mensch-
liche Wille nicht hinreichend disponiert ist, das von der
Vernunft Vorgeschlagene in die Tat umzusetzen, da ist eine
Tugend notwendig 3. Nun ist der Wille geniigend disponiert
zum bonum proprium ¢, nicht aber zum bonum alienum et
commune, zum Gut des Néchsten und der Gesellschaft,
d. h. zum 6ffentlichen Wohle. Da bedarf es also der Tugend.
Und diese bildet das Fundament wahrer Vaterlandsliebe,
Ja, der hl. Thomas sagt ausdriicklich, je mehr eine Tugend
auf das Wohl der Gesamtheit hinziele, um so besser, um so
wertvoller sei sie®. Anderseits betont er, dafl, wer kraft
seiner sozialen Tugend das gemeinsame Wohl vieler sucht,

'est enim virtuosi civis, ut se exponat mortis
periculo pro totius reipublicae conservatione. I, ¢,

*1,2q. b9 a, 4

®1, 2 q. b7 a. 6, Vgl.: Unde ubi in actu hominis invenitur
Specialisratio bonitatis, necesse est quod ad hoec disponatur
homo per specialem virtutem. 2, 2 q. 109 a. 2.

* Er erstrebt ja alles sub ratione boni; es gehoért zu seinem
Wesen, dafl er commensuriert ist zum bonum rationis.

* et ideo quanto magis aliqua virtus pertinet ad bonum
multitudinis, tanto melior est. 2, 2 q. 141 a. 8,



398 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

damit zugleich sein eigenes Wohl erstrebt, und zwar aus
zwel Griinden: Vorerst weil das eigene Wohl nicht ohne
das gemeinsame Wohl der Familie, der Gemeinde, des
Staates, des Reiches bestehen kann. In diesem Sinne sagte
Valerius Maximus von den Romern, sie wollten lieber
arm 1n einem reichen Staate, als reich in einem armen
Staate seinl. Weil ferner der Mensch ein Teil der Familie
oder des Staates ist, mufl er beim Suchen nach eigenem
(*lick davon ausgehen, was zugleich fiir das Wohl der Ge-
samtheit zutridglich ist. Denn das Wohlergehen der Teile
héngt sehr viel mit dem Wohl des Ganzen zusammen. In
diesem Sinne sagt der hl. Augustin, jeder Teil, der dem
Ganzen sich nicht anbequeme, sei machtlos, schwach 2,
Vaterlandsliebe schlieft somit gemifligte Selbstliebe nicht
aus. Die Selbstliebe aber wird geregelt durch die Tugend.

Damit also jemand gegeniiber seiner Nation, gegen-
iber dem Staat, gegeniiber den Mitbiirgern und Konnatio-
nalen in pflichtschuldiger Weise sich verhalte, mit anderen
Worten: Damit jemand echte Vaterlandsliebe iibe, ist wahre
Tugend die Vorbedingung.

§ 4. Das Gesetz

Um die Lebenstétigkeit der Biirger auf das allgemeine
Wohl hinzuordnen, werden Gesetze gegeben 3. Jeder Gesetz-
geber ist bestrebt, durch Gesetze die ihm Untergebenen
zum Ziele zu fithren, so der Heerfithrer zum Siege, der
Staatsvorsteher zum friedlichen Zusammenleben der Biirger+.

Der Mensch ist zun einem hoheren Ziele berufen: Gott
selbst ist dieses Ziel. Der Mensch findet sich daher in
innigster Hinordnung zu Gott. Die Idee dieser Hinordnung
ist das ewige (tesetz oder die géttliche Weisheit, insofern
sie alle Handlungen und Bewegungen leitet 5.

Von diesem ewigen Gesetze leiten sich alle anderen
(Gtesetze ab, vorerst das (Gresetz in jeder Menschennatur, das

' Lib. 4 cap. 4 Num. 9.

2 3 Confess, 8, zitiert von Thomas in 2, 2 q. 47 a. 10 ad 2.

* Lex est ,quaedam rationis ordinatio ad bonum
commune, et ab eo qui curam communitatis habeb

romulgata® 1, 2 q 90 a 4. Vgl. 1, 2 q. 92 a. 1.

P

* 8 Cont. Gent. 115.

* lex aeterna . . . est ratio divinae sapientiae, secundum quod
est directiva omnium actuum et motionum. 1, 2 q. 93 a. 1.



mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Thomas . 399

da Jautet: ,Das Gute ist zu tun, das Bose ist zu meiden 1!%
Alle Menschenakte sollen an dieser Norm, an diesem Grund-
gesetze sich messen; nur dann sind sie moralisch gut. Auch
die positiven Staatsgesetze fuflen auf dem unverénderlichen,
ewigen (tesetze. Wie jede Kreatur als ens participatum
Im ens per se subsistens, in Gott, seinen Grund hat,
80 hat jede Regel und jedes Gesetz in einer obersten,
héchsten Norm ihren Grund, nimlich in Gott.

Durch die Vollmacht, Gesetze geben zu konnen, par-
tizipiert der Mensch in ganz besonderer Weise am ewigen
Gesetz, an der Vorsehung Gottes. Er soll selbst, auf seine
Weise, anderen Menschen gleichsam Vorsehung sein?, so
der Vater in der Familie, so der Fiirst im Staate. Wie aber
Gottes Gesetz den Menschen zum wahren Gliicke fithrt, so
soll der menschliche Gesetzgeber seine Untergebenen zum
Guten hinordnen; denn nur der Weg des sittlich Guten
ist der Weg zum wahren Gliicke, Hieraus folgt, daf} kein
positives Gesetz in Widerspruch stehen darf mit jenem
obersten Gesetz und dessen personlicher Teilnahme, der
Synteresis 8. Die menschlichen Gesetze sind nichts anderes
als die Folgerungen aus dem Naturgesetz ¢, dieses aber hat
Gott zum Urheber. Wie das ewige Gesetz und das Natur-
gesetz, so hat auch das biirgerliche Gesetz den Zweck, die
Menschen gut zu machen und auf das Gute hinzuordnen 5.

Diesen Grundsitzen des hl. Thomas ganz entgegen-
gesetzt 1st die Ansicht Machiavellis und seiner An-
hinger: Der Fiirst und die gesetzgebende Behorde iiberhaupt
diirfen auch solche Gesetze geben, welche der Religion
entgegen oder den Gesetzen der Moral zuwider sind, wenn
nur das Wohl des Vaterlandes gefordert wird® Dafl

! Synteresis.

* ,aliis providens esse.* 1, 2 q. 91 a 2.

3 ... Unde omnis lex humanitus posita intantum habet de ra-
tione legis, inquantum a lege naturae derivatur: Si vero in aliquo a
egenaturali discordet, iam non erit lex, sed legis cor-
*uptio. 1, 2 q. 95 a, 2. .

* omnes leges, inquantum participant de ratione recta, in tantum
derivantur a lege aeterna. 1, 2 q. 98 a. 3.

*1, 2 q. 92 a. 1.

®...un principe, e massimamente un principe nuovd, no pué
Osservare tutte quelle cose per le quali gli uomini sono tenuti buoni,
®ssendo spesso necessitato per mantenere lo stato operare contro
8@lla fede, contro alla caritd, contro alla umanith, contro
81la religione. Machiavelli, Il principe XVIIT,



330 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

solche Grundsitze falsch sind, sehen wir schon daraus, dafd
Gesetze dieser Art nicht eigentlich das allgemeine Wohl?
fordern, noch die Biirger sittlich gut machen. Dann haben
sie aber den Zweck verfehlt?,

Ganz im Sinne des hl. Thomas hat daher Pius IX.
die Behauptung verurteilt, es sei keineswegs notwendig, daf
die biirgerlichen Gesetze mit dem Naturgesetze iiberein-
stimmen miissen; sie konnten und mifiten sogar von der
gottlichen und kirchlichen Autoritit abweichen 3,

Dafl anderseits zur Vaterlandsliebe im Sinne des
hl. Thomas der Gehorsam gegen die Staatsgesetze gehort
und dafl dieser Gehorsam Gewissenspflicht ist4, wird im
folgenden Abschnitt gezeigt werden. Hier fragen wir uns
zunsichst : Wie definiert Thomas die Vaterlandsliebe und
wie reiht er sie in sein Tugendsystem ein?

¢) Begrifisbestimmung von Vaterlandsliebe

Auf Marcus Tullius Cicero sich berufend, nennt der
hl. Thomas die Vaterlandsliebe jene Tugend, kraft welcher
wir die schuldigen Pflichten gegen das Vaterland, seine Freund®
und Goénner gewissenhaft erfilllen. Die Definition lautet:
,Pletas est per quam sanguine junctis patriaequ®
benevolis officium et diligens tribuitur cultus 6,

Diese gleiche Begriffsbestimmung fithrt der hl, Thomas$
wortlich an in q. 80 der Secunda Secundae, wo er die
Vaterlandsliebe als eine Teiltugend in die Gerechtigkeit
eingliedert¢. In seinem Kommentar zum ersten Timotheus:
brief” nimmt er ebenfalls Bezug auf diese Definition und

! Dazu gehoren doch in erster Linie die religidsen und sitt
lichen Giiter.

* quia, sicut Augustinus dicit, in libro de Lib, Arb, I 5, le*
esse non videtur, quae iusta non fuerit, 1, 2 q. 96 a. 4. omnis lex
ad bonum commune ordinatur. 1, 2 q. 90 a. 2.

* Syllab. 56. 57.

*1, 2 q. 96 a. 4.

2 2 q. 101 a. 1,

¢ 2 2 q. 80.

" Wir machen hier aufmerksam auf einen Druckfehler in de*
Vives-Ausgabe der Werke des hl. Thomas: Im 4, Kapitel des
I. Timotheusbriefes spricht Thomas in seinem Kommentar VO
Vaterlandsliebe und zitiert ein Werk des Aristoteles, das in der ,Vives
Ausgabe ,patria“ genannt wird, Es gibt nun offenbar kein Wer
des Aristoteles, das diesen Namen trigt. In der P:amrma-LLMJ-SES*"‘DQe
lautet die Stelle: ut dicit Philosophus in Poetria. Vgl in 1 Tim. 4 1.2



mit besonderer Berticksichtigung des hl. Thomas 331

erortert das Verhiltnis der Religion zur Vaterlandsliebe 1.
Er stellt dort die Vaterlandsliebe neben die allgemeine
Menschenliebe und christliche Néchstenliebe, und nennt die
erstere ,pietas terrena“: Pietiit gegeniiber den Mit-
biirgern ; daneben gibt es noch eine héhere Pietdt, némlich
die ,pietas christiana“ Er meint jene Menschenliebe
aus hoheren Motiven, wie sie Christus selbst geiibt und in
der Parabel des barmherzigen Samaritans gezeigt hat, jene
allgemeine Nichstenliebe, die dem Mitbruder, ja dem Keinde
Gutes tut aus Liebe zum Vater aller Menschen. In Stunden
der Not und sozialen Elendes verschwinden nationale Unter-
schiede; es kommt die ,pietas christiana“ zur Geltung, und
da gilt das Wort: ,Wir alle sind aus einem Vaterland 2.“

Der hl. Thomas zitiert bei Erklarung des Begriffes
npietas“ den hl. Augustin, der eine einlédfiliche Erérterung
gibt iiber das Wort ,pietas“: Bei den Griechen wird pietas
oder edgéfeta auch fiir Religiositit genommen, Im Volksmunde
bedeutete das Wort oft so viel alsTugend der Barmherzigkeits,
wohl deshalb, weil die Werke der Barmherzigkeit mit der
Betitigung der Pietét Ahnlichkeit haben ¢, Daher wird Gott
selbst ,pius“ genannt’, weil er in besonderer Weise Werke
der Barmherzigkeit an uns tut. |

Das Wort ,pietas“ kann also drei verschiedene Be-
deutungen haben: 1. Gottesverehrung (Religidsitit; Dienst
Gottes) 8, 2, werktiatige Barmherzigkeit, 3. Kltern- und Vater-
landsliebe.

'In 1 Tim. 4 1. 2.

* Sed quantum ad terrenam pietatem, competit pietati
ut homo sit benevolus compatriotis; sed quantum ad christianam
Pietatem requiritur ut homo omnibus hominibus sit benevolus,
quia omnes sumus eiusdem patriae, Et ideo pietas sumitur pro
lisericordia. In 1 Tim. 4 1, 2.

*8. Gregorius In Ezechielem XIX,

) * sicut Augustinus dicit, in 10 de Civ. Dei 1, more vulgi nomen
Pietatis etiam in operibus misericordiae freqentatur: Quod ideo arbi-
Wor evenisse quia haec fleri praecipue mandat Deus, eaque sibi vel
Pro sacrificiis placere testatur. Ex qua consuetudine factum est ut

eus ipse pius dicatur. 2,2 q. 101 a. 1 ad 2,

* Vgl. Missa pro defunctis: Dona eis requiem, ,.. quia pius
s, Die hl. Kirche fiigt dem Gebete fiir die Verstorbenen die vertrauens-
Volle Begriindung hinzu: Gott ist ja giitig, barmherzig.

. ° Einen genau entsprechenden Ausdruck fiir pietas in diesem
Sinne haben wir nicht im Deutschen: Frommigkeit ist nur ein Teil

®r pietas in dieser Bedeutung,



339 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Eine Kombination der ersten und dritten Bedeutung
kénnen wir es nennen, wenn der hl, Thomas die der Ge-
rechtigkeit entsprechende Gabe des hl. Geistes definiert als:
pietas, secundum quam cultum et officium exhi-
bemus Deo ut patri per instinctum Spiritus
Sanctil Die ,pietas* in diesem Sinue ist jene Disposition
der Seele, wodurch wir auf die Gnade des hl. Geistes hin
sofort bereit sind, Gott als unserem Vater die pflicht-
schuldige Ehre zu erweisen. Sie unterscheidet sich von der
virtus religionis nur insofern, als man bei letzterer jene
Ehre Gott erweist als dem allméchtigen Schopfer und Herrn?*
Die Vaterlandsliebe erweist eine #hnliche Ehre dem kon-
naturalen Prinzip unserer Existenz, dem Vaterland, seinen
Freunden und Gdnnern, den Mitbiirgern 3.

In den Lehrbiichern der Moral wird die ,pietas“ als
spezielle Tugend angefiihrt und darunter zunéchst die Liebe
gegen die Blutsverwandten, somit auch gegen die Kon-
nationalen verstanden; denn diese sind von gleichem Blute,
von gleicher Abstammung ¢ Die Tatsache aber, daf} wie der
hl. Thomas, so die Mehrzahl der Moralisten die Definition
Ciceros heriibergenommen haben, beweist, dafl Pietét
nicht nur im Sinne der Liebe zu den Blutsverwandten und
Konnationalen, sondern als Vaterlandsliebe genommen wird-
So lautet z B. eine Definition: ,Pietdt ist jene Tugend,
vermoge welcher wir gegen Eltern, gegen Blutsverwandte
und gegen das Vaterland unsere Schuldigkeit tun. Der
Pietdt ist entgegengesetzt durch das ,Zu wenig‘ der Mangel
an Pietdt gegen die Eltern und der Kosmopolitismus; durc
das ,Zu viel‘ der Radikalnationalismus* 5.

(Fortsetzung folgt.)

12 2 q. 121 a. L. |

? homo efficitur diversimode aliis debitor secundum diversam
eorum excellentiam, et diversa beneficia ab eis suscepta. In utroqu®
autem D eus summum obtinet locum, qui et excellentissimus est, ©
est nobis essendi et gubernationis primum principium. Sect?
dario vero mostri esse et gubernationis principium sunt parentes ©
patria, a quibus et in qua nati et nutriti sumus, Et ideo post Deuts
maxime est homo debitor parentibus et patriae. 2, 2 ¢. 101 & *

3 officium et diligens cultus. 2, 2 q. 101 a. 1.

* Vgl. natio von nasci,

> Institutiones morales Alphonsianae“von P.Clemens
C. SS. R. Rom. 1893, Bd. I, nr. 402 u, 687.

Mar®



	Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas [Fortsetzung]

