Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Die péapstlichen Allokutionen in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai
Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

266 Die pipstlichen Allokutionen

autem, et non aliter, fiet ut non modo in pristinum decus
revocetur theologia, sed et sacris omnibus disciplinis suus
ordo suumque pondus restituatur, et quidquid intelligentia
et ratione tenetur, quodammodo revirescat.

Quare nulla in posterum tribuetur cuiquam Instituto
potestas conferendi academicos in sacra theologia gradus,
nisi quod hic a Nobis praescriptum est, sancte apud ipsum
servetur. Instituta vero seu Fucultates, Ordinum quoque et
Congregationum Regularium, quae legitime iam huiusmod!
potestatem habeant academicos in theologia gradus aut
similia documenta conferendi vel tantum intra domesticos
fines, eadem privabuntur privataeque habendae erunt, sl
post tres annos, quavis de causa etiamsi minime voluntaria,
huic praescriptioni Nostrae religiose non obtemperarint.

Atque haec statuimus, contrariis quibuslibet non
obstantibus.

Datum Romae apud S. Petrum die XXIX mensis
inniit MCMXIV, Pontificatus Nostri anno undecimo.

DIE PAPSTLICHEN ALLOKUTIONEN
IN DEN KONSISTORIEN VOM 25. UND 27. MAI
Von Dr. ERNST COMMER

Die in den beiden letzten Kardinalskonsistorien vent
Papst an die Kardindle gerichteten feierlichen Ansprachex
haben eine hochwichtige Bedeutung fiir die ganze Kirche
und enthalten allgemeine theologische Belehrungen, weshalb
unsere Zeitschrift dieselben nicht blofd registrieren darf;
sondern auch das Verstindnis der piapstlichen Worte, die
vielfach in der Tagespresse nicht richtig gewiirdigt werden,
zu entwickeln verpflichtet ist. Wir beschriinken uns dabe!
auf einige orientierende Bemerkungen, da ein vollstindige”
Kommentar an dieser Stelle nicht moglich ist.

Die Ansprachen der Pipste an die auf seinen Befeh!
um ihn versammelten Kardingle betreffen nach altem Her
kommen keine judiziellen, sondern vielmehr kirchenpolitisch®
Angelegenheiten, iiber deren Stand der Papst den Kardinélel
Mitteilung macht und dabei seine Willensmeinung kundgibt:
wihrend die Beratung iiber solche Fragen nach heutigeé”



in den Konsistorien vom 25, und 27. Mai 267

Sitte nicht im Konsistorium, sondern in den Kardinals-
kongregationen erfolgt. Die pipstlichen Allokutionen kénnen
daher in gewisser Hinsicht mit den Thronreden weltlicher
Fiirsten verglichen werden, in denen die letzteren ihren
Untertanen Mitteilungen iiber das Verhiltnis zu anderen
Staaten machen und ein Regierungsprogramm aufstellen ;
nur mit dem Unterschiede, dafl der Papst kein konstitu-
tioneller Monarch im Sinne des modernen Staatsrechtes und
das hl. Kollegium keine parlamentarische Korperschaft ist,
Die ptpstlichen Allokutionen sind vielmehr Manifeste des
Monarchen und hochsten Gesetzgebers und obersten Lehrers
der Kirche, Falls die Allokutionen bestimmte Normen ent-
halten, so verpflichten sie daher alle davon betroffenen
Glieder der Kirche zum wahren Gehorsam.,

_ Die theologische Bedeutung einer solchen Allokution
18t nach ihrem Inhalt zu ermessen. Sofern derselbe Personen
und ihre kirchliche Stellung, Pflichten und Rechte betrifft,
ist die Allokution ein Jurisdiktions- oder Regierungsakt
des Oberhauptes der Kirche, der zum kanonischen Gehorsam
verpflichtet. Sofern der Inhalt aber die Lehre des Glaubens
und der Sitten betrifft, ist die Allokution keine blofy pri-
vate Auflerung des Papstes, der hier nicht als doctor pri-
vatus spricht, sondern ein solenner Akt des obersten Lehr-
amtes der Kirche, welcher stets eine innere Zustimmung aus
religivsen Motiven fordert. Ob eine Allokution aber ein
unfehlbares oder, was dasselbe besagt, ein irreformabiles
Wahrheitsurteil enthilt, ist aus der Natur des Gegenstandes
und aus der in der Allokution ausgesprochenen Willens-
meinung des Papstes zu ermessen. Unzweifelhaft kann der
Papst, wenn er will, die Form einer Konsistorialallokution
auch dazu anwenden, um eine dogmatische Entscheidung
oder ein Dogma feierlich zu definieren, schon deshalb, weil
solche Definitionen nach dem Vaticanum an keine bestimmten
Formalititen gebunden sind. Tatsichlich pflegen jedoch die
Pipste die Form einer solchen Allokution dafiir nicht zu
gebrauchen, auch in den beiden letzten Allokutionen ist
dies nicht der Fall. Wohl aber enthalten solche Allokutionen
zuweilen pé#pstliche Urteilsspriiche iiber theologische — dog-
matische und moralische — Fragen, die zwar keine Definitio
lm engeren Sinne des Wortes sind, aber dennoch als Lehr-
urteile des obersten Lehramtes an sich eine fiir den Glauben
und die Theologie mafigebende Norm bilden und noch dazu



9268 Die pipstlichen Allokutionen

EE—

durch die solenne Form ihrer Verkiindigung als lehramtliche
Urteile deutlich erkennbar sind. Einige Beispiele aus neuerer
Zeit sind von den Theologen allgemein anerkannt und in
das Enchiridion von Denzinger-Bannwart aufgenommen: so
die Allokution Pius IX. vom 27. September 1862 iiber die
Zivilehe, worin er lehrt, daf} das Sakrament vom Ehekontrakt
untrennbar ist1, Ferner die Allokution desselben vom
9. Dezember 1854 iiber den Rationalismus und Indifferentis-
mus? und die vom 12. Mérz 1877, welche das placitum
regium verwirft, als Verletzung der gottlichen Auktoritit
und Freiheit der Kirches. Endlich noch eine Reihe von
Allokutionen, aus welchen die von Pius IX., im Syllabus
verworfenen Irrtiimer+ entnommen sind. Da nun diese
letzteren Irrtéimer im Syllabus nur in demselben Sinne und
Grade verurteilt sind, wie es in den Dokumenten geschehen
ist, aus denen sie ausgew#hlt wurden?, so ist es klar, daf’
die Verurteilung schon in den betreffenden Allokutionen
selbst enthalten war. |

In bezug auf die Natur und den Grad der Gewif3heit
der in solchen Allokutionen ausgesprochenen Lehrurteile
ist weiter zu unterscheiden, ob der Papst in dieser Form
Lehren verkiindet, die bereits durch die Kirche feierlich
oder durch das ordentliche Lehramt definiert sind, oder ob
er neue, noch nicht von der Kirche definierte Lehren im
Gegensatz zu Irrtimern ausspricht. Im ersten Falle findet
natiirlich keine neue Glaubensdefinition statt, weil ein und
dieselbe Wahrheit nur einmal definiert werden kann; aber
die wiederholte Manifestation benimmt auch dem Gegen-
stande nichts von seiner Gewiflheit, sondern bestétigt sie
nur fir die Erkenntnis der Kirche durch die Autoritit des
Papstes, der sie wiederholt verkiindigt. Im zweiten Falle
aber ist der Gewiltheitsgrad aus der Natur der Sache und
den Worten der pépstlichen Allokution zu bestimmen, was
zunichst Aufgabe der theologischen Wissenschaft ist, bis
notigenfalls eine weitere lehramtliche Erkldrung erfolgt.

! Enchiridion nr. 1640,

* Ib, nr. 1642,

* Ib. nr. 1847,

* Syllabus Pii IX., prop. 16. 40. 48. 44. 4b5. 63. 64. 76,

* Cf. A. Straub: De Ecclesia Christi, Oeniponte 1912, II
nr. 999—1003, p. 896 sqq.



in den Konsistorien vom 25. und 27, Mai 269

I

Allocutio habita in Consistorio die XXV Maii

anno MCMXIV
(Acta Apostolicae Sedis VI, p. 2563 —257)

Venerabiles Fratres

Ex quo postremum ad vos, in sacrum Consistorium
congregatos, verba fecimus, non ita quidem multum inter-
cessit temporis; hoc tamen spatio non pauci de amplissimo
Ordine vestro, alius ex alio, desiderati sunt, quorum plures
nunc quoque Nos, oculos in nota subsellia coniiciendo, re-
quirimus. In quo digressum discessumque dolentes hominum
merito carissimorum, Nostra potius quam eorum causa,
dolere videmur: ipsi illuc abiere, ubi, propter aetatem
sancte utiliterque in Ecclesiae fructum peractam iam beati,
ut speramus, aevo fruuntur sempiterno; Nos ipsorum pia
ope industriaque destituti, etiamnum huius vitae fluctibus
lactamur. Itaque non modo viduitati ecclesiarum consulendi,
sed etiam Collegii vestri supplendi gratia vos convocavimus,
Venerabiles Fratres; qui cum diligentissime elaboretis, ut
curas Nobis ac sollicitudines apostolici muneris faciatis
communicando leviores, suppetere vobis socios et adiutores,
quibuscum honestissimo oneri pares sitis, aequissimum est.
Ko vel magis quod si circumspicimus qui communium
rerum est cursus, turbulentissima perseverant KEcclesiae
tempora, cum et pravarum contagiones doctrinarum ad fidem
christiani populi moresque corrumpendos ubique serpant,
et ab hominibus qui publicum detrectant imperium Dei,
aut religionem de rerum civilium societate depellunt, quo-
tidianos prope impetus sustinere cogamur, Quamquam tem-
pestiva non desunt Nobis, Dei miserentis beneficio, solatia:
ut superiore anno sollemnia saecularia cum agerentur, quod
Constantini Magni edicto ex tam longis laboribus aerum-
nisque conquievisset Kcclesia coepissetque tandem tran-
quilla frui libertate. Nimirum non poterant quin magno
opere Nos illae recrearent, quae continenter per eos menses
factae sunt significationes pietatis tam celebres tamque illu-
stres: quibus catholicus orbis cum suam fidem animose con-
firmavit, tum visus est Crucem Christi tamquam extulisse
manibus eamque humano generi laboranti unicum pacis
fontem salutisque demonstrasse. Nunc enim, si unquam



270 Die piipstlichen Allokutionen

-

alias, quaeritur pax; cum videmus late civium ordines or-
dinibus, gentes gentlbus, populos populis infensos, ex si-
multatibus, quas inter se gerant, quotidie acrioribus in
horrifica saepe ac repente certamina erumpere. Sunt sane
rerum usu praestantes gravissimique viri qui, civitatum
atque adeo humanae societatis sibi causa proposita, con-
silia et rationes communiter elaborant, quemadmodum et
calamitates turbarum caedesque bellorum prohiberi et per-
petua domi forisque almae pacis praestari bona possint.
Optimum enimvero propositum, sed parum fructuosa con-
silia, nisi detur simul et impense quidem opera, ut iustitiae
caritatisque christianae praescripta alte in animis hominum
radices agant. Hodie ut tranquillus turbidusve sit status
vel societatis civilis vel reipublicae non tam in iis qui
rebus praesunt, quam positum est in multitudine. Orbatis
autem vulgo mentibus traditae divinitus luce veritatis, nec
assuetis animis christianae legis disciplina contineri, quid
mirum, si caecis cupiditatibus flagrantes multltudmes ad
commune exitium praecipites ruant, quo a callidis concita-
toribus, qui propriae solum utilitati student, 1mpelluntur?
JTam vero, iustitiae et caritatis custos, magistra veritatis &
divino conditore suo constituta Kcclesia, cum una omnium
maxime ad communem salutem valeat, nonne civilis sa-
pientiae sit in administratione rei publicae non tantum sinere
ut suo ea munere solute ac libere fungatur, verum etiam
omnibus eam subsidiis adiuvare? Quod contra fit; nam sic
plerumque agitur cum Hcclesia, quasi non rerum, quibus
hic humanus civilisque cultus maxime continetur, procrea-
trix quaedam et parens fuerit, sed hostis et inimica habenda
sit generis humani. Verum non ista commovere Nos debent:
scimus, exemplo Christi, ut ad bene faciendum, ita ad
iniurias pro beneficiis a,cmpiendas natam esse Ecclesmms
nec ignoramus numquam ei, nedum in rebus asperis, di-
vinam opem defuturam: cuius quidem rei sponsorem ha-
bemus Christum, historiam testem. Ipsi centum anni sunt,
cum Pontificem Roma suum, contumeliis diuturnae captivi-
tatis exemptum, in maxima orbis terrarum gratulatione
triumphans excepit reducem. Mirari tum licuit omnibus,
tamquam ornatam laurea martyrii, constantiam sanctissiml
senis, qul unus contra potentlssmal dominatoris contuma-
ciam restitit vietor. At longe maiori fuit miraculo, quod €0
etiam tempore apparuit praesentissimum illud auxilium,



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 971

—

quod Christus Dominus perpetuum Sponsae suae promiserat.
Neque enim e tantis rerum angustiis Pius Septimus emer-
sisset, nisi eum inde conservator Ecclesiae Deus praeter
omnium expectationem eruisset. — Sed ad rem redeamus.
Deliberatum est igitur Nobis honore Collegii vestri, Vene-
rabiles Fratres, aliquot afficere praestantes viros, qui vel in
episcopali munere vel apud sacra Urbis Consilia vel in alio
genere operam suam Nobis egregie probarunt. (Folgt die
Proklamation von 14 neuen Kardiniilen1,)

1. Die hauptsichliche Veranlassung zur Abhaltung dieses
Konsistoriums war die Ergéinzung des Kardinalkollegiums,
das seit dem letzten Konsistorium vom 27. November 1911
manche Mitglieder verloren hatte und nach geltendem
Rechte nur durch die im Konsistorium vorgenommene Pro-
klamation neuer Kardindle ergiinzt werden kann.
| Die Kardinile bilden zusammen eine Korporation und
haben ihre Wiirde in der Hierarchie nur als Mitglieder
dieser Korporation, was vielfach iibersehen wird, wenn man
lhre Bedeutung nur nach ihrem persénlichen Einfluf ab-
Schitzt und in ganz unkirchlicher Weise dem Papst vor-
Schreiben will, bestimmte Personen wegen ihrer sonstigen
FEigenschaften und Verhiltnisse zu dieser Wiirde zu er-
heben, als ob die einzelnen Nationen oder Staaten ein
Recht auf Reprasentation im hl., Kollegium beanspruchen
konnten, Man hat sogar den Proporz der Nationalkardinile
gefordert 2!

Das Sacrum Collegium — sacer Senatus, Collegium Apo-
Stolicum, mundi Consilium, totius Ecclesiae Senatus, wie
s auch genannt wird 8—ist eine kirchliche Institution, die
lhrem Wesen nach zwar sehr alt ist, sich aber dennoch erst
historisch entwickelt hat bis zu ihrer korporativen Ge-
Staltung. Aus dem Bediirfnis der rémischen Kirche, mit
Welcher der Universalprimat dauernd verbunden ist, ging
die Schopfung eines solchen Senates als Beirat fiir den

! Die Biographie der neuen Kardinile gibt I1 Monitore
Ecclesiasti co, Roma, 8. ser, vol. VI. fasc. 2, 2b. Giugno 1914,
. 85—93, ‘
* Journal de Bruxelles, 20 mai 1914, Cf. La Vigie, nr. 27,
5 Juin 1914,
b 18 * Laemmer: Institutionen des katholischen Kirchenrechtes?,
« 186.



272 Die pipstlichen Allokutionen

Papst bei der Regierung und Verwaltung der allgemeinen
Kirche hervor, der nicht blof aus dem in der rdmischen
Partikularkirche inkardinierten Klerus genommen, sondern
nach Bediirfnis erweitert wurdel., So ist das hl. Kollegium
eine Schopfung des ius humanum ecclesiasticam zur Hilfe
und Unterstiitzung des Papstes und dadurch zum Nutzen
der ganzen Kirche und hat seine Festigung durch das Ge-
wohnheitsrecht und die Privilegien der Pépste gewonnen:
Ganz unbegriindet und undogmatisch war daher die An-
sicht von Pierre d’Ailly? und Gerson, die es aus dem 1us
divinum ableiten und in den Kardinilen eine Reprisen-
tation der Apostel mit deren universalen Jurisdiktion er-
blicken wollten. Der Zweck dieser Hypothese war nur die
Absicht, den Gallikanismus zu stiitzen gegen die p#pst-
liche Autoritit. Diese geschraubte Hypothese widerspricht
aber sowohl der wirklichen Gestaltung des Apostelkolle-
giums und der ganzen historischen Entwicklung des Kar-
dinalkollegiums als auch der monarchischen Natur des
Primates. Allerdings hat auch Sixtus V.$ die Kardinsle mib
den Aposteln verglichen, aber nur in der Ausiibung ihrer
Tatigkeit als ministri des Papstes, wobei sie nur gleichsam
die Werkzeuge sind, deren er sich bedient; aber von ihrer
eigenen universalen Jurisdiktion sagt die Constitutio ,Post-
quam verus ille“ dieses Papstes kein Wort. Auch beschrank®
er den Vergleich auf die Zeit der irdischen Tatigkeit Christ!
und bezieht die divina dispositio nicht auf die Einrichtung
des Kardinalates, sondern nur auf die kirchliche Hierarchie
im allgemeinen, in welcher erst die Pipste den Kardindle®
den hochsten Rang verliehen haben.

Sixtus V. gibt eine vollstdindige Definition der Auf-
gaben des Kardinalates, weshalb wir den Text hierhersetzen:

'Sdagmiiller: Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes %
I§ 89, p. 4081

* De Hierarchia ecclesiastica, p. I, cap. 8: — sicut statu®
Papae, sic et post eum status Cardinalium ad ordinem hierarchicu®
ex Christi institutione pertinet. Nam ipsi quantum ad hunc statu™
statui Apostolico immediate succedunt.., unde ulterius sequitur, qu°'
ad statum Cardinalium tamquam ad statum Apostolicum primo pe”
tinet una cum Papa regimen totius Ecclesiae.., — De ecclesiasti¢?
potestate, concl. 6. Cf. Hieremia a Benettis, Privilegiorum in person?
Sancti Petri Romano Pontifici a Christo Domino collatoruw Vindicia®
pars I, tom, I, p. 315 sq.,, Romae 1756,

* Const. Postquam verus ille d. d. 9. dec, 1586,



in den Konsistorien vom 25, und 27. Mai 273

pPostquam verus ille atque aeternus Pastor et Episcopus
animarum Christus Dominus ad gubernandam universalem
Ecclesiam, quam suo sanguine acquisivit, Apostolorum Prin-
cipi B. Petro coelestis simul ac terrenae tradidit plenitudinem
potestatis, eique suas in terris vices commisit, sicut in ca-
thedra ipsius Petri successor et verus Christi Vicarius Ro-
manus Pontifex divina praeordinatione, eiusdem Supremae
Apostolicae dignitatis fastigium et locum in terris tenet,
ita etiam sacrosanctae Romanae KEcclesiae Cardinales re-
praesentantes personas sanctorum Apostolorum dum Christo
Salvatori regnum Dei praedicanti atque humanae salutis
mysterium operanti ministrarent, eidem Pontifici in execu-
tione sacerdotalis officii et in dirigenda ipsa Ecclesia ca-
tholica cui praeest consiliarii et coadiutores assistant, quasi
oculi et aures ac nobilissimae Sacri Capitis partes et prae-
cipua illius membra a Spiritu Sancto constituta, qui in
hac ipsa Ecclesiastica Hierarchia divina dispositione, instar
Ulius coelestis, cui ex altera parte respondet, ordinata, ad
altissimum gradum erecti, cum ipso Romano Pontifice
communi Patre ac Pastore ad quem ex omnibus undique
gentibus ac nationibus, in gravissimis maximeque arduis
rebus fideles omnium generum, omnium ordinum, summi
nfimi quotidie confluunt, tanti ponderis molem atque onus
populorum sustineant, et pro animarum salute, pro fide, pro
lustitia, pro' unitate assidue vigilent atque laborent, qui
circa ipsum universali Ecclesiae serviendo singularum Eccle-
Slarum commoditatibus se impendant, quorum consilio idem
Pontifix agenda disponat, quorum opera et necessaria et
plurimum fructuosa universae Reipublicae Christianae in
Secundis ornamento et commodo, in dubiis praesidio et
adiumento esse possit, denique pro exaltatione Catholicae
Religionis, pro pace et quiete Christiani populi, pro aug-
lmento et honore Sanctae Sedis Apostolicae sanguinem, si
lta res ferat, et spiritum constanter effundant.*

_ Ahnlich wie Sixtus hier die Stellung der Kardinile
Im Organismus der Hierarchie zum Haupt der Kirche er-
klart, hatte schon vor ihm Eugen IV. die Kardinile ,coo-
Peratores“ des Papstes und ,contigua sui corporis membra“
genannt !, Diese enge Verbindung mit dem Oberhaupt der
Kirche spricht auch Pius X, in der Allocutio vom 25, Mai

\_"_w'—v'———h—.
! Const., Non mediocri dolore. 1439,

Divus Thomas I (Jahrbuch fiir Philosophie ete, XX VIIL,) 18



274 Die péapstlichen Allokutionen

aus und betont das korporative Moment, indem er den noch
vorhandenen Kardindlen ,socios et adiutores* schaffen will.

Durch diese hervorragende Stellung der Kardinéle und
ihre Auswahl aus den besten dazu geeigneten Kriften emp-
fingt das hl. Kollegium einen gewissen aristokratischen
Charakter, der es aber durchaus nicht zu einem die pépst-
liche Monarchie temperierenden oder beschréinkenden Ele-
ment der kirchlichen Verfassung macht. Denn die Kardinéle
kreisen am nidchsten um den unbeweglichen Angelpunkt
(cardo) der Kirche, welcher die Cathedra Petri ist und von
welcher der Antrieb zur vitalen geistigen Bewegung auf
alle iibrigen Glieder der Kirche ausgeht, wie Leo IX. sich
bildlich ausdriickt: ,,Sicut cardo immobilis permanens
ducit et reducit ostium, sic Petrus et sui successores libe-
rum de omni Ecclesia habent iudicium, cum nemo debeat
eorum dimovere statum, quia Summa Sedes a nemine iudi-
catur. Unde clerici eius cardinales dicuntur, cardini
utique illi, quo caetera moventur, vicinius adhaerentes 1.
Jeder einzelne Kardinal ist aber vom Monarchen frei be-
rufen zu diesem Offizium und dieser Wiirde, oder wie der
juridische Sprachgebrauch der Kirche sagt, von ihm kreiert.
Alle Rechte, die jeder einzelne und alle zusammen besitzen,
sind ausschlieSlich Privilegien, die vom Papste, der Quelle
aller kirchlichen Jurisdiktion ausgehen. Aus sich sind die
Kardingle nichts: ihr ganzes juridisches Sein als Mitglieder
ihrer Korporation empfangen sie nur vom Papst. Darum
paf3t der Vergleich der creatio auf sie, wonach sie mib
vollem Rechte im {ibertragenen Sinne Kreaturen des Papstes
heifsen, der sie proklamiert hat. Jeder Einzelne von ihnen
Jebt von der Gnade des kirchlichen Monarchen und muf
ihm deshalb den strengsten Obedienzeid schon bei der
Kreation leisten und der Papst kann ihm auch das Kardr
nalat wieder nehmen, wie es Pius IX. dem Kardinal Gusta?v
Hohenlohe deutlich angedroht hatte, um denselben zur Er-
filllung seiner Residenzpflicht in Rom anzuhalten, den®
von Rechts wegen miissen sie da leben, wo ihr Oberhaup?
residiert, weshalb die Glosse sagt: ,cardinales habent alas
ligatas,” weil sie ohne p#pstliche Dispens nicht von Rom
sich entfernen diirfen.

! Epist. ad Michael. Constantinop. ¢, 23 (Laemmer, Institutione”
des K. Kirchenrechts? p.185").



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 975

Abgesehen von der Beteiligung bei den sazerdotalen
Funktionen des Papstes haben die Mitglieder des hl. Kol-
legiums die Aufgabe, den Papst bei der Regierung und
Verwaltung der Kirche als seine von ihm frei gewthlte
Cooperatores durch ihren Rat und durch die Ausfiihrung
der von ihm aufgetragenen -Geschifte zu unterstiitzen.
Rechtlich ist jedoch der Papst weder an eine Befragung,
noch an den von ihm gewiinschten Rat des hl. Kollegiums
gebunden, Dieser Aufgabe unterziehen sich die Kardinile
in den jedem Einzelnen zugewiesenen romischen Kongrega-
tionen, welche alle als oberste Tribunale des Papstes fungieren,
Kollektiv dagegen ist dem hl. Kollegium seit Nikolaus IT,
(1059) und Alexander ITI. (1179) die wichtigste Aufgabe
bei Erledigung des Heiligen Stuhles ausschlief3lich iibertragen :
die Wahl des Nachfolgers des hl. Petrus. Diese Befugnis
hat Pius X. nach dem Vorgange Pius IX. und Leo XIII.
dahin Dbestitigt: ,,Jus eligendi Romanum Pontificem ad
8. R. E. Cardinales unice et privative pertinet, ex-
cluso prorsus atque remoto quolibet cuiuspiam alterius
ecclesiasticae dignitatis, aut laicae potestatis cuiuslibet
gradus et ordinis interventu 1.¢“ Dabei wird die rechtliche
Bedeutung des hl. Kollegiums als Organ der kirchlichen
Hierarchie am klarsten erkennbar, Sobald nimlich der Heilige
Stuhl erledigt ist, so fillt die Regierung der Kirche nicht
an das hl. Kollegium, denn die potestas et iurisdictio, die
der Papst besitzt, geht nicht auf dasselbe iiber und es kann
iber die Rechte des Apostolischen Stuhles und der Romi-
schen Kirche keine Verfiigungen treffen, wie Leo XIII. aus-
driicklich erklart hat? Der Wahlakt der Kardinile ist daher
auch keine Ubertragung der pépstlichen Gewalt und Wiirde
auf den Grewahlten, der sein Offizium und seine Jurisdiktion
weder von der ganzen Kirche noch von den Kardindlen als
deren Repriisentanten, sondern nur vom unsichtbaren Haupt
der Kirche, von Christus selbst, empfangen kann. Die Wahl-
handlung der Kardinéle ist daher nur die Designation einer
bestimmten Person, die im Namen der Kirche erfolgt und
auf deren Grund hin Christus gemifl seinen VerheifSungen
den erblichen Primat des hl. Petrus selbst direkt iibertragt.

—

' Pii X, Const. Vacante Sede Apostolica d. 25. dec. 1914, Tit, I,
tap, 1 nr, 27. Cf. Pii IX. Const. Cum Romanis Pontificibus d. 4. dec. 1869.
Leonis XIII. Const. Praedecessores Nostri A 24. Maii 1382,

* Leo XIII 1. e.

18*%



276 Die piipstlichen Allokutionen

—

2. Den Hauptzweck dieses Konsistoriums motiviert der
Papst in der ersten Allokution néher ex aequo et bono,
indem er die bedringte Lage der Kirche schildert, weshalb
eine Ergénzung des hl. Kollegiums nach den Regeln der
aequitas und zum Besten der Kirche erforderlich sei. In
diesem Teile der Allocutio beurteilt er die Lage der Kirche
nach dem ,,communium rerum cursus’ im allgemeinen,
wihrend er dieses Urteil spiter in der zweiten Allocutio
mit Beriicksichtigung besonderer Erscheinungen n#éher spe-
zifiziert.

Zunichst konstatiert er: ,turbulentissima perseverant
Eecclesiae tempora*’. Dies hétte er mit vollem Rechte von
den Zeitliufen der Gegenwart iiberhaupt sagen koénnen,
denn wir befinden uns mnoch immer im Zeitalter sozialer
und politischer Revolution. Er beschréinkt sich aber auf
die Lage der Kirche, die das direkte Objekt seiner amt-
lichen Sorge ist, und vermeidet jede Einmischung in die
Politik. Er konstatiert, dafl diese Unruhen noch immer
fortdauern, denn durch die italienische Revolution und be-
sonders durch den Raub des Kirchenstaates ist die Souve-
rénitit und die Freiheit des Papstes und dadurch die Frei-
heit und das Leben der Kirche noch immer vergewaltigt.
Er begriindet ferner sein Urteil iiber die Lage aus noto-
rischen Tatsachen, die er ebenfalls allgemein konstatiert:
erstens die vorhandenen kontagiosen Krankheitserscheinungen
— pravarum contagiones doctrinarum — némlich die iiberall
schleichenden falschen Lehren, um den Glauben des christ-
lichen Volkes und die Sitten zu verderben. Der Ausdruck
prava doctrina ! ist im strengen kirchlichen Sprachgebrauche
zu nehmen und bezeichnet unkatholische Lehren, die ent-
weder direkt oder indirekt dem geoffenbarten Glauben oder
der Sittenlehre widersprechen, wozu der immer noch weiter
grassierende Modernismus gehort.

Zweitens konstatiert er, dafd der mit der Kirche identisch®
Papst — denn er spricht im Pluralis maiestaticus (quotl-
dianus prope impetus sustinere cog amur) — fast tagliche
Angriffe auszuhalten durch seine Lage gezwungen wird:
Und diese Angriffe gehen von Leuten aus, welche publicum

' Prava doctrina ist gleichwertig mit perversa doctrind
Vgl. Scheeben: Handbuch der k. Dogmatik, Freiburg 1873,
nr. 439, S. 196.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai o7

detrectant imperium Dei aut religionem de rerum civilium
Societate depellunt, was leider auch in Italien geschieht.
Damit brandmarkt er aber zwei Irrtiimer als unkatholische
Lehren Erstens die Leugnung des publicum impe-
rium Dei und konsequent des Gehorsams gegen die (Ye-
Setze Grottes im offentlichen Leben. Der Ausdruck publicum
Imperium ist nur zu verstehen als Gegensatz zum privatum
Imperium. Bedeutet das letztere die Oberherrschaft Gottes
iber die einzelnen Personen und alle Geschépfe, die sich
aus der Voraussetzung des Schopfers nach gesunder Philo-
Sophie und nach der allgemeinen Uberzeugung sofort als
eine Wahrheit des Naturrechtes ergibt, wenn man von den
Atheisten absieht, die nur die Ausnahme bilden, dann be-
Sagt aber das pubhcum imperium Del seine Oberherrschaft
iber die menschliche Gesellschaft mit allen ihren Gliede-
Tungen, der Familie, der wirtschaftlichen Gesellschafts-
bildungen und des Staates. Pius X. spricht demnach hier
Nicht von der Herrschaft der Kirche, sondern nur von der
Herrschaft G-ottes, die sich schon aus der natiirlichen Re-
ligion und aus dem dieser entsprechenden Naturrecht er-
gibt und die das Fundament fiir die Herrschaft Gottes nach
der geoffenbarten Religion im Christentum und seiner ein-
zigen katholischen Kirche bildet.

Diese Worte des Papstes enthalten daher ein Lehr-
urteil iiber eine Wahrheit der natiirlichen Ethik und des
Naturrechtes, die zugleich die Voraussetzung der christ-
lichen Dogmatik und der Moraltheologie bildet und deshalb
Zum Objekt des unfehlbaren Lehramtes der Kirche gehort
und schon oft durch andere Lehrurteile der Kirche aus-
gesprochen 1ist.

3. Im folgenden Teil der Allocutio erwihnt der Papst
die ihm zu rechter Zeit von Gott gewidhrte Trostung durch
die Beweise der Frommigkeit bei der konstantinischen
Jubelfeier im vorigen Jahre, womit die ganze katholische

elt einen Beweis ihres Glaubens gegeben und das Kreuz
Christi als einzige Quelle des Friedens und Heiles bekannt
hat, Fy konstatiert, dall das Bediirfnis nach Frieden heute
Wehr denn je vorhanden ist und markiert 1. die Feindschaft
Unter den biirgerlichen Stéinden, die aus dem Gegensatz
Yon arm und reich und dem Klassenhafy entspringt; 2. die
eindschaft zwischen den Volksstimmen (gentes), die aus
®m einseitig tibertriebenen Nationalitdtsprinzip hervorgeht;



278 Die piipstlichen Allokutionen

3. die Feindschaft zwischen verschiedenen Vilkern (populi),
womit er die politischen Gegensitze der Staaten meint,
deren anhaltende Spannungen und Rivalititen oft und un-
vorhergesehen zu schrecklichen Kémpfen fithren, wie die
Ereignisse im Balkan, in Mexiko usw, beweisen.

Indem er die Friedensbestrebungen belobt, erklart er
jedoch, dafd auch die besten Absichten zu wenig frucht-
bringend sind, wenn die Vorschriften der Gerechtigkeit und
christlichen Liebe (caritas) nicht tief in den Herzen wurzeln,
was schon Leo XIII. in seinen sozialen Reformerlédssen be-
tont hat. Pius X. aber findet den Grund dieses Ubels in
der demokratischen Tendenz der Gegenwart. Er gebraucht
zwar das Wort Demokratie selbst nicht. Leo hatte es im
idealen Sinne verstanden, als er von der christlichen De-
mokratie sprach, die aber leider eine falsche Bedeutung
gewonnen hat. Pius bezeichnet aber die Sache, wenn er
sagt, dafd der heutige Zustand der biirgerlichen Gesellschaft
und des Staatswesens in der Hand der Massen (multitudo) liegt.
Er bezeichnet also die Demokratisierung als Wurzel
der Schéden, die sich im Sozialismus und der Entartung
des Parlamentarismus offenbaren und anarchische Zu-
stinde herbeifithren miissen. Daher eilt die demokratische
Masse, die ihren blinden Leidenschaften folgt und nur
ihren Aufwieglern Gehor schenkt, dem allgemeinen Unter-
gang entgegen. Damit ist deutlich genug gesagt, daf’ diese
Herrschaft, ohne dafl die Menge sich dariiber klar wird,
zuletzt in die schlimmste Ochlokratie iibergeht. Dieses
falsche demokratische Prinzip ist iibrigens schon im Syl-
labus Pius IX. durch die propositio 60 verurteilt?, in welcher
die Majoritit als Rechtsquelle behauptet wird, womit die
Entartungen des Parlamentarismus und Sozialismus gekenn-
zeichnet sind.

Diesen Irrtiimern gegeniiber konstatiert Pius X,, daf’
gerade die Kirche als Wachterin der Gerechtigkeit und
Caritas und als Lehrerin der Wahrheit von ihrem géttlichen
Stifter konstituiert ist und deshalb einzig und allein die
allgemeine Wohlfahrt zu bewirken imstande ist. Daher ist

' Auctoritas nihil aliud est, nisi numeri et materialium virium
summa (Denzinger nr. 1760), Pii IX, Encycl. Quanta cura d. d.8 Dec, 1864
Ubi a civili societate fuit remota religio ... vel ipsa germana iustitiaé
humanique iuris notio tenebris obscuratur et amittitur, atque in vera®
iustitiae legitimique iuris locum materialis substituitur vis.



in den Konsistorien vom 25, und 27. Mai 279

es Aufgabe der Staatsweisheit bei der Verwaltung des
Staatswesens, der Kirche nicht nur zu gestatten, daf} sie
ihr Amt ungehindert und frei ausiibt, sondern sie auch mit
allen Mitteln zu unterstiitzen. Aber leider ist das Gegenteil
der Fall. :

Der Schlufd des allgemeinen Teiles der Allocutio ist
die Mahnung zum Glauben und die Erweckung der Hoff-
nung. Da der Papst hier als Oberhaupt der Kirche im plu-
ralis maiestaticus von sich spricht, so driickt er damit die
Hoffnung des Heiligen Stuhles selbst aus. Derselbe weif3
aus dem Beispiele Christi, daf’ die Kircheihrer Natur nach der
menschlichen Gesellschaft Wohltaten spendet, aber auch
zum Entgelt dafir Unbilden zu leiden hat, dafl ihr aber
die gottliche Hilfe niemals mangeln wird, wie es Christus
verheiflen hat und die Geschichte es bezeugt. Er fithrt als
historisches Beispiel dafiir den Triumph Pius VII. iiber
den Tyrannen Napoleon an, was als ein historisches Wunder
erscheint 1, Pius VIL. empfiingt hier von seinem Nachfolger
den Titel ,sanctissimus senex", was ein Lob der Person
ist und nicht blofy die amtliche Titulatur, die jedem Papste
wegen der Heiligkeit seiner Wiirde zukommt. Denn er war
unzweifelhaft ein Bekenner im liturgischen Sinne, Deshalb
hat ihn Pius X, auch durch den Zusatz tamquam nur als
Mirtyrer im analogen Sinne bezeichnet, wie z, B. Martin I.
Man kann daher dieses Urteil Pius X. tiber den heilig-
mifdigen Bekennerpapst als ein giinstiges Vorzeichen fiir die
eventuelle Beatifikation desselben ansehen. In seiner Be-
freiung aus den Hénden des Tyrannen erblickt Pius X.
aber ein Wunder der géttlichen Hilfe, das der wunderbaren
Befreiung des hl. Petrus aus dem Kerker durch den Engel
in etwa #hnlich ist, denn der letzte Satz dieses Teiles der
Allocutio ist eine durchsichtige Anspielung auf die Er-
zihlung der Apostelgeschichte, Kap. 12. Weil der Papst
aber die Befreiung Pius VII. als einen Induktionsbeweis
vorlegt fiir die Verheiflungen Christi an den hl. Petrus, der
in seinen Nachfolgern auf dem romischen Stuhle fortlebt
und fortregiert 2 und darauf die iibernatiirliche Hoffnung der

'Cf, Ilario Rinieri: Pio VII e Napoleone I nel 1814,
Genova, &. Sambolino e Figli, piazza S. Bernardo nr. 1 (1914),

*Alexander IL: (b. Apostolus Petrus) qui usque in finem
saeculi in successoribus suis praesidet(Lowenfeld: Epistolae Romanorum
Pontificum ineditae, 1886, nr. 91, p. 46).



280 Die pépstlichen Allokutionen

Kirche setzt, so legt er auch die Schlufifolgerung nahe,
dafd Gott den Trédger des Papsttums wieder aus der Ge-
fangenschaft ,praeter omnium expectationem be-
freien wird 1, Diese logische Folgerung aus der Analogie der
historischen Tatsache ist theologisch gewif, weil die all-
gemeine Prémisse eine geoffenbarte Glaubenswahrheit und
die besondere Pr#misse eine historische Wahrheit ist.

Mit dieser trostlichen Hoffnung endet der allgemeine
Teil dieser Allocutio, der die Lage der Kirche gegeniiber
ihren dufleren Feinden beurteilt.

II

Allocutio habita occasione impositionis bireti novis
Cardinalibus die XXVII Maii MCMXIV
(Acta Apostolicae Sedis VI, p. 260—262)

I1 grave dolore, provato dopo il Concistoro del 1911
per la perdita di tanti ottimi Cardinali, fu in qualche modo
temperato dal conforto d’aver potuto riempire quel vuoto,
ascrivendo ieri l'altro al Sacro Collegio Voi, o miei Figli
diletti. Le prerogative di pieta, di dottrina e di zelo, che
Vi distinguono, e sopra tutto la devozione, che professate
a questa santa Sede Apostolica, mi assicurano che mi
sarete di valido aiuto per mantenere intatto il deposito
della Fede, per custodire 'ecclesiastica disciplina, e per re-
sistere ai subdoli assalti, a cui & fatta segno la Chiesa, non
tanto per parte di aperti nemici, ma specialmente degli
stessi suoi figli. Che se & dovuto all’indomabile fermezza
dei nostri padri, alla loro sollecita vigilanza, alla loro gelosa
premura, e alla loro delicatezza direi quasi verginale in
materia di dottrina il trionfo della Chiesa in tutti 1 pericoli
e in tutti gli assalti mossi contro di essa nel corso dei se-
coli, forse in nessun tempo fu tanto necessario tener d’oc-
chio questo sacro deposito, affinché ne sia mantenuta l'in-
tegrita e la purezza. Siamo purtroppo in un tempo, in

! Uber die Restituierung des Kirchenstaates vgl. S gmiiller:
Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes?® (1914), 1, p. 894, Anm. 1;
Laemmer: Institutionen des katholischen Kirchenrechtes * (1892),
p. 176f, Die theologische Begriindung am besten bei Straub, De
Ecclesia Christi (1912) II nr. 1138—1144, p. 548 sqq.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 981

cul con molta facilitd si fa buon viso, e si adottano certe
ldee di conciliazione della Fede con lo spirito moderno, ides,
che conducono molto pit lontano che non si pensi, non
solamente all’affievolimento, ma alla perdita totale della
Fede. Non fa pitt meraviglia il sentire chi si diletta delle
parole assai vaghe di aspirazioni moderne, di forza del pro-
gresso e della civilta, affermando l'esistenza d’una coscienza
laica, d'una coscienza politica opposta alla coscienza della
Chiesa, contro la quale si pretende al diritto e al dovere
di reagire, per correggerla e raddrizzarla, Non & nuovo
Vincontrarsi in persone, che mettono fuori dubbi e incer-
tezze sulle verita e anche affermazioni ostinate sopra errori
manifesti, cento volte condannati, e cid non ostante si per-
suadono di non essersi mai allontanate dalla Chiesa, perché
qualche wvolta hanno eseguite le pratiche cristiane. Oh!
quanti naviganti, quanti piloti, e, Dio non voglia, quanti
capitani facendo fidanza con le novitd profane e con la
scienza bugiarda del tempo, anziché arrivare al porto, hanno
fatto naufragio! |

Fra tanti pericoli, in ogni contingenza, non ho man-
cato di far sentire la mia voce per richiamare gli erranti,
per segnalare i danni, e per tracciare ai cattolici la via da
seguire. Ma non sempre, né da tutti fu bene intesa e inter-
Pretata la mia parola, quantunque chiara e precisa. Anzi
non pochi, seguendo 'esempio funesto degli avversari, che
Spargono zizzania nel campo del Signore per portarvi la
confusione e il disordine, non si peritarono di darle arbi-
trarie interpretazioni, attribuendole un significato affatto
contrario a quello voluto dal Papa e ritenendo come san-
zlone il prudente silenzio.

Ed in queste dure condizioni ho proprio bisogno del
valido ed efficace concorso dell’opera vostra, o miei Figli
diletti, tanto nelle varie diocesi alle quali con la dispensa
Papale farete ritorno, come nella Curia e nelle Congrega-
Zioni Romane, perche per la dignita alla quale siete innal-
Zati, uniti di mente e di cuore al Papa, siate tra i primi
difensori della sana dottrina, fra i primi maestri della verita,
! banditori dei precisi voleri del Papa.  Predicate a tutti,
Wa specialmente agli ecclesiastici ed agli altri religiosi, che
Dlente tanto dispiace a Nostro Signore Gest Cristo e quindi
al Suo Vicario, quanto la discordia in fatto di dottrina,
berché nelle disunioni e nelle contese Satana mena sempre



282 Die pépstlichen Allokutionen

trionfo, e domina sui redenti. Per conservare l'unione nella
integrita della dottrina, premunite specialmente i sacerdoti
dalla frequenza di persvne di fede sospetta e dalla lettura
di libri e giornali, non dird pessimi, dai quali rifugge ogni
onesto, ma anche di quelli che non sieno in tutto appro-
vati dalla Chiesa, perché & micidiale l'aria che si respira,
ed & impossibile maneggiare la pece e non restarne inqui-
nati. Se mai Vi incontraste in coloro che si vantano cre-
denti, devoti al Papa, e vogliono essere cattolici ma avreb-
bero per massimo insulto l'essere detti clericali, dite solenne-
mente che figli devoti del Papa sono quelli che obbediscono
alla sua parola ed in tutto lo seguono, e non coloro, che
studiano 1 mezzi per eluderne gli ordini, o per obbligarlo
con insistenze degne di miglior causa ad esenzioni o dis-
pense tanto pit dolorose quanto pitt sono di danno e di
scandalo, Non cessate mai di ripetere che, se il Papa ama
ed approva le associazioni cattoliche, che hanno di mira
anche il bene materiale, ha sempre inculcato che deve avere
in esse la prevalenza il bene morale e religioso, e che al
giusto e lodevole intento di migliorare le sorti dell’ operaio
¢ del contadino dev’essere sempre unito 'amore della giu-
stizia e l'uso dei mezzi legittimi per mantenere tra le varie
classi sociali 'armonia e la pace. Dite chiaramente che le
associazioni miste, le alleanze coi non cattolici pel benessere
materiale a certe determinate condizioni sono permesse, ma
che il Papa predilige quelle unioni di fedeli, che deposto
ogni umano rispetto e chiuse le orecchie ad ogni contrari#
lusinga o minaccia, si stringono intorno a quella bandierd,
che, per quanto combattuta, & la pilt splendida e glorios#
perché & la bandiera della Chiesa.

Questo & il campo, o miei Figli diletti, nel quale
dovete esercitare la vostra atbtivith ed il vostro zelo. Ma
poiché a nulla vale il nostro lavoro se mnon sia dal Cielo
benedetto, preghiamo nostro Signor Gestt Cristo, che strinse
e suggello col Suo Sangue 'universale fratellanza del gener®
umano, e raccolse tutti coloro, che erano per credere 1o
Lui come in una sola famiglia, a coordinare per l'operd
nostra le intelligenze e le volontd di tutti con tale perfe-
zione di concordia che tutti i figli della Chiesa siano un
cosa sola fra di loro come una cosa sono Egli ed il Padre:

Ed in questa cara speranza, Vi impartisco con efft”
sione di cuore I’Apostolica Benedizione.



in den Konsistorien vom 25. und 27, Mai 9283

Die zweite Allocutio ist gewissermaflen eine Fort-
setzung der ersten, weil der Papst in derselben die von
den inneren Feinden der Kirche geschaffene Lage er-
ortert. War schon die erste wegen des weiten Horizontes,
den sie erdffnet, hoch bedeutsam und durch die Anwen-
dung der lateinischen Kirchensprache in ihrer Form feier-
licher, so war die zweite, in italienischer Sprache gehaltene,
wegen der besonderen Verhiltnisse, die darin beriihrt
wurden, und wegen der personlichen Gefithle, von denen
der Papst bewegt war, ein Ausdruck des Vertrauens, das
er in seine Kardindle setzt. Der Unterschied zeigt sich auch
darin, dafl der Papst in der ersten den pluralis malestaticus
anwendet, in der zweiten dagegen nach der Einleitung die
erste Person des Singulars gebraucht, um auszudriicken,
wie sehr er personlich von den hier berichteten Erschei-
nungen sich betroffen fithlt. Um jedoch den Schein zu ver-
meiden, als spriche er dabei nicht in seiner amtlichen
Eigenschaft als Papst, wéhlte er an den entscheidenden
Stellen seiner Rede die Form der dritten Person, indem er
seine Krmahnungen dem Papst selbst in den Mund legte.
Schon der #uflere Umstand, daf} diese Allocutio in einem
Konsistorium mit allen solennen Zeremonien vor dem an-
wesenden hl. Kollegium gehalten wurde, aber noch mehr
der innere Zusammenhang dieser Allocutio mit der fri-
heren und die sorgfiltig durchgefithrte Disposition sowie
der aktuelle hochwichtige Inhalt, der ebenfalls eine lehr-
amtliche Kundgebung ist und Gehorsam gegen die fritheren
lehramtlichen Dekrete einschirft, sind der beste Beweis, daf
diese Allocutio nicht eine private Ansprache oder eine un-
vorbereitete (GGelegenheitsrede war. Ich sage: sachlich der
beste Beweis; denn einen noch stérkeren Beweis erbringt
das Echo dieser Allocutio in der liberal-katholischen und
kirchenfeindlichen Presse, welche ihrem Arger iiber den Inhalt
durch ebenso alberne wie freche Erfindungen Luft machte.

Die Allocutio hat drei Teile. Der erste handelt von
der Integritéit und Reinheit des Glaubens; der zweite ver-
urteilt die Verfilschung der pipstlichen Dekrete und die
Revolte gegen den Heiligen Stuhl; der dritte schreibt die Mittel
vor zur Bewahrung der Einheit und Integritéit der Lehre.
Wir geben die einzelnen Teile in méoglichst wortgetreuer
Ubersetzung wieder, die besser zum Versténdnis des Sinnes
dient als eine freie Ubertragung in gewihlter Sprache und



284 Die pipstlichen Allokutionen

fiigen nur einige orientierende Bemerkungen hinzu, da ein
vollstindiger Kommentar, der alle Dokumente enthielte,
zur Zeit kaum moglich ist und im engen Rahmen dieser
Zeitschrift nicht gegeben werden kann.

I. .Der schwere Schmerz, den Wir nach dem Konsi-
storitum von 1911 durch den Verlust so vieler sehr guter
Kardinile erfahren haben, wurde einigermafien durch den
Trost gemildert, dafl Wir jene Liicke ausfiillen konnten,
als Wir Euch, Meine geliebten S¢hne, vorgestern in das
heilige Kollegium aufnahmen. Die Vorziige der Frommig-
keit, der Gelehrsamkeit und des Eifers, die Kuch aus-
zeichnen und vor allem die Ergebenheit, die Ihr gegen
diesen Heiligen Apostolischen Stuhl bekennt, geben Mir die
Versicherung, dafy Thr Mir eine kriftige Hilfe sein werdet,
um das Depositum des Gtlaubens intakt zu erhalten und
um den hinterlistigen Angriffen zu widerstehen, zu deren
Zielscheibe die Kirche gemacht worden ist, nicht so sehr
von seiten offener Feinde, als speziell von ihren eigenen
Sébnen. Denn wenn der unbeugsamen Festigkeit unserer
Viter, ihrer fiirsorglichen Wachsamkeit, ihrem eifersiich-
tigen Bemiihen und ihrer, ich mochte sagen, gleichsam jung-
fraulichen Zartheit in Sachen der Lehre der Triumph der
Kirche in allen Gefahren und bei allen gegen sie gemachten
Angriffen im Laufe der Jahrhunderte zu verdanken ist, war
es vielleicht zu keiner Zeit so notwendig, dieses heilige
Depositum im Auge zu behalten, damit seine Integritit und
Reinheit erhalten bleibe.*

Der Papst spricht hier vom Depositum und von der
Lehre. Der Ausdruck ,Depositum des Glaubens®? isb
eine Metapher, die vom Hinterlegungs- oder Aufbewahrungs-
kontrakt ® des romischen Zivilrechtes hergenommen ist. Die
geoffenbarte Glaubenslehre ist, wie das Vaticanum sagt,
gleichsam als ein géttliches Depositum der Kirche als der
Braut Christi iiberliefert, um es treu zu bewahren und un-
fehlbar zu erkléren 3, Es ist der Inhalt der von den Aposteln
tiberlieferten Offenbarung, den die Nachfolger des hl. Petrus
heilig zu hiiten und getreulich zu erkliren haben, wozl

! Depositum apostolicum. Vgl. Scheeben: Handbuch der
katholischen Dogmatik. I nr, 208 ff.,, p. 104 ff. Straub: De Ecclesi®
Christi, Oeniponte 1912, I nr., 829, p. 189, nr. 862, p. 215.

* Digest. lib. 16, tit. 3,

* Conc, Vatie., .8, Const. de fide cath. cap. 4 (Denzinger nr, 1800)-



in den Kousistorien vom 25. und 27, Mai 9286

ihnen der Beistand des hl. Geistes verheifSen ist1, Das De-
positum sind daher die Glaubenswahrheiten selbst, Lehre
(doctrina) heift der ganze Prozeld dieser autoritativen
Hitung und Auslegung des deponierten Glaubensschatzes
und ist daher dasselbe wie die von der Kirche autorisierte
Theologie, die der hl. Thomas als sacra doctrina be-
zeichnet . Die Viter, welche durch ihre Wachsamkeit und
ihren Zartsinn in Sachen der Lehre, also in der theologischen
Entwicklung, die Integritéit und Reinheit des Depositums
bewahrt haben, sind in erster Linie die Pépste selbst.
Denn sie haben durch ihre definitiven Entscheidungen, teils
allein, teils mit den Konzilien, die theologischen Zweifel und
Kontroversen gelost und dadurch die Héresien tiberwunden.

Nach dem Vorgange der alten Pipste unterscheidet
Pius X. die Integritit und die Reinheit des Depositums.
DieIntegritiat betrifft dieVollstindigkeit des iiberlieferten
(Glaubensschatzes, von dem auch nicht der geringste Teil
verloren gehen darf, denn alle einzelnen darin enthaltenen
Glaubenswahrheiten sind gottliche Offenbarungen und bilden
erst zusammen ein einheitliches Granzes, das unversehrt im
Herzen der Kirche so aufbewahrt werden mufd, wie es ihr
vom hl. Geiste anvertraut wurde. Die Reinheit dagegen
besagt, dafy kein einziger Teil des Depositums auch nur im
mindesten durch menschliche Zutat getriibt werden und
nichts von dem Glanze seiner iibernatiirlichen Wahrheit,
welche die Kraft der natiirlichen Vernunfterkenntnis absolut
lberschreitet, verlieren darf,

Die Integritat des Glaubens wurde von den
Pipsten der - alten Kirche stets gefordert., So schrieb
S. Liberius gegen die Makedonianer: ,Hanc autem
catholicam et apostolicam fidem esse agnoscimus, quae
usque ad concilium Nicaenum integra et inconcussa
permansit 8% S, Simplicius gebraucht die Formel ,,quid-
quid ad integritatem fidei pertinet+*; S. Felix III: ,pro
fidei integritate ®‘ und sagt, das Konzil von Chalcedon sei

' Ib. s, 4, Const, de Ecclesia cap, 4 (Denzinger nr. 1836),

? Summa Theol. I q. L

¥ Socrates, Historia eccles. 4,12 (Kirch, Enchiridion fon-
tium historiae ecclesiasticae antiquae 1910, nr. 779).

* Simplicius, ep. 7 nr. 2 (Thiel, Epistolae Romanorum
Pontificum genuinae, 1868, I, p. 190),

*Felix IIL., ep. 2 nr. 3 (ib, p. 234).



286 Die piipstlichen Allokutionen

abgehalten worden ,pro christianae confessionis integri-
tate 1% 8. Gelasius I. spricht von ,,divinae legis inte-
gritas2¢, Derselbe schreibt: ,sedes apostolica fidem de-
tendit..,si ad integritatem fidel communionisque catholicae
revertantur 3, und wiederum: ,,Quos si a fide integra com-
munione catholica putaretis errare, ad apostolicam sedem,
secundum scita malorum et sicut semper est factum, referre
debuistis ¢.¢ Er sagt ferner, die Schriften des Papstes Sim-
plicius seien ,propter catholicae fidei integritatem® ge-
schriebens S. Hormisdas sagt im Libellus: ,,Et ideo
spero, ut in una communione vobiscum, quam sedes apo-
stolica praedicat, esse merear, in qua est integra et verax
sacrae religionis et perfecta soliditas®.“ In diesem Sinne
versteht auch Pius X. die Integritit des Glaubens und der
Lehre.

Wenn sich aber heute diejenigen Katholiken integral
nennen, welche diese Integritdt des (flaubens in allem ver-
treten und deshalb dem Papste als obersten Lehrer der
Kirche vollen Gehorsam leisten wollen und wenn sie dies
auch als Programm ihrer integralen Presse aufstellen, so
ist das wahrhaftig keine Anmaflung und auch keine neue
Erfindung. Denn sie wollen den Namen Katholisch nicht
uméndern, sondern sie sind gendtigt, diesen Zusatz zu ge-
brauchen, um sich von denen zu unterscheiden, die sich
noch katholisch nennen, es aber nicht mehr sind, weil sie
eben die volle Integritiit des G laubens und des daraus ent-
springenden vollen praktischen Grehorsams gegen den Apo-
stolischen Stuhl und gegen seinen Inhaber nicht mehr be-
sitzen 7. ‘

,,Wir leben nur zu sehr in einer Zeit, in der man mib
grofler Leichtigkeit gewisse Ideen von Versghnung des
Glaubens mit dem modernen Geiste mit guter Miene an-
sieht und sie adoptiert, Ideen, die viel weiter, als man denkt,
nicht nur zur Abschwichung, sondern zum g#énzlichen Ver-

' ep. 17 nr. 2 (ib. p. 275).

*Gelasius, ep, 10 nr. 9 (ib. p. 847).

* ep. 18 nr. 6 (ib. p. 385).

* ep. 27 ur, 9 (ib. p. 431).

* Tractat. I nr. 10 (ib. p. 517),

*Symmachus, ep. 26 n, 4 (ib, p. 796).

? Vgl. unseren Artikel ,Integral-Katholisch® in der Wochen~
schrift ,Klarheit und Wahrheit“, Nr. 5, 1. Febr. 1914, p. 41.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 987

lust des Glaubens hinfithren. Man verwundert sich nicht
mehr, wenn man Leute hort, die Gefallen haben an sehr
vagen Ausdriicken iiber moderne Bestrebungen, iiber die
Macht des Fortschrittes und der Zivilisation, indem man
die Existenz eines Laiengewissens, eines politischen Ge-
wissens, das dem Gewissen der Kirche entgegengesetzt ist,
behauptet und das Recht uud die Pflicht beansprucht, gegen
dasselbe zu reagieren, um es zu korrigieren und richtig-
zustellen, Es ist nichts Neues, Personen zu begegnen,
welche Zweifel und Ungewiflheit iiber Wahrheiten auf-
stellen und sogar hartnickige Behauptungen von offen-
baren Irrtiimern, die schon hundertmal verurteilt worden
sind, und die sich nichtsdestoweniger einreden, sie hitten
sich niemals von der Kirche entfernt, weil sie einige Male
thre Christenpflichten erfiillt haben. O, wie viele Schiffer,
wie viele Lotsen und -- Gott wolle es verhiitten — wie
viele Kapiténe, die ihr Vertranen auf die profanen Neue-
rungen und die lignerische Wissenschaft der Zeit setzen,
haben, statt im Hafen anzukommen, Schiffbruch gelitten !

Nach der vorausgegangenen allgemeinen Belehrung
kennzeichnet der Papst hier die hauptsdchlichen Irrtiimer
der Gegenwart durch mehrere Lehrurteile: 1. den allge-
meinen Irrtum, der die Moglichkeit einer VersShnung des
Glaubens mit dem modernen Geiste behauptet. Hieriiber
urteilt der Papst: diese Versohnung ist unmdglich, weil sie
zum volligen Verlust des Gtlaubens fithrt. 2. Damit héingen
besondere Irrtiimer zusammen, die er aufzihlt und dadurch
auch zensuriert, ndmlich ) die vagen Ideen iiber die Kraft
des Fortschrittes und der Kultur, die er Zivilisation (ci-
vilta) nennt. Denn in der Tat bedeutet der vage Ausdruck
Kultur nichts anderes als das, was man im Zeitalter der
Aufklirung ,,Zivilisation® und vorher ,,Humanitéat zu be-
nennen pflegte. &) Die Existenz eines Laiengewissens und
eines politischen Gewissens, das dem Gewissen der Katho-
liken, das sich mach den Gesetzen seiner Kirche richten
muf}, entgegengesetzt ist; und endlich ¢) die Behauptung:
Es gibt ein Recht und eine Pflicht, gegen das Gewissen
der Kirche zu reagieren, sei es, um die angeblichen Irr-
tiimer desselben zu korrigieren oder um ihm erst die rich-
tige Direktion zu geben. Diese Irrtiimer sind s#émtlich
Schon in den Dekreten gegen den Modernismus verworfen,
da sie die Irrtumsfihigkeit der moralischen Gesetzgebung



288 Die pipstlichen Allokutionen

der Kirche behaupten und damit die Unfehlbarkeit der
Kirche leugnen,

Der Papst markiert ferner die Hartnéckigkeit, mib
welcher offenkundige von der Kirche schon so und so oft
verurteilte Irrtiimer wiederholt werden. Dies tun die
inneren Feinde der Kirche, welche sich #ufderlich nicht
von ihr trennen wollen und fortfahren, sich katholisch zu
nennen, obwohl sie es wegen des obstinaten Widerspruches
gegen das kirchliche Lehramt lingst nicht mehr sind. Wie
tiberhaupt der obstinate Widerspruch gegen das kirchliche
Lehramt ein klares Zeichen der Héiresie ist, so ist dieser
Hochmut als ein sicheres Zeichen des Modernismus schon
in der Enzyklika ,,Pascendi aufgeftihrt 1.

Dieser Teil schliefdt mit einem Vergleiche, Der Papst
vergleicht ndamlich die Gremeinschaft der Personen, welche
die genannten Irrtiimer teilen, mit einem Schiffe, das
sich auf dem Wege zum Hafen befindet. Die Reisenden
vertrauen auf die neuen technischen Erfindungen, mit denen
ihr Schiff ausgestattet ist, und auf ihre wissenschaftlichen
Kenntnisse. Weil aber diese Erfindungen hier profane Neue-
rungen sind und diese Kenntnisse auf liignerischer Wissen-
schaft beruhen, so ist ihr Vertrauen falsch und fithrt den Schiff-
bruch im Glauben herbei. Der Papst charakterisiert diese
Irrttimer als profane Neuerungen, woruuter in der kirchlichen
Sprache Lehren anzusehen sind, die von den geoffenbarten
abweichen?, Er nennt die moderne Philosophie, worauf die
einzelnen Wissenschaften basieren, eine liignerische, weil
sie eine Wahrheit vorspiegelt, die direkt den Prinzipien
der christlichen Lehre widerspricht. Er unterscheidet drei
Klassen: die Reisenden, die auf dem Schiffe fahren, das ist
in diesem Vergleiche die grofle Masse und speziell die In-
telligenzen, die sich von ihren Fiihrern leiten lassen. Ferner
die Lotsen., Lotsen sind diejenigen, welche die geféhrlichen
Punkte kennen und signalisieren sollten: das sind in der
Kirche die Theologen. Die Kapitéine endlich sind die Bischofe.
Da er aber von mehreren Kapiténen spricht, so kann er in
diesem Vergleiche nicht die allgemeine Kirche meinen, deren
Schiff nur ein en Kapitén hat, ndmlich dea Papst, sondern

'Pii X, Encycl. Pascendi d. d. 8 sept. 1907 (Michelitsch:
Syllabus Pius X. usw., Graz u. Wien 1908, p. 271, 1s.

? Vgl. Scheeben: Handbuch der katholischen Dogmatik, I
ur. 439, p. 196.



in den Konsistorien vom 25. und 27, Mai 9289

vielmehr die besonderen Kirchen oder Didzesen, von denen
Jede einen Kapitin hat, namlich den Bischof. Damit tadelt
der Papst mnicht blof} die einfachen Gléubigen, in deren
Kreise jene Irrtiimer eingedrungen sind, sondern auch die-
jenigen Theologen, welche auf die Gefahren zu rechter
Zeit, hiitten aufmerksam machen miissen und endlich die
Bischiofe, wenn sie ihre Pflicht nicht erfiillen sollten,

IL. ,,IJn so groflen Gefahren habe Ich nicht verfehlt,
bei jeder Gelegenheit Meine Stimme héren zu lassen, um
die Irrenden zuriickzurufen, um die Schiden sichtbar zu
machen und um den Katholiken den Weg zu weisen, dem sie
folgen sollen. Aber nicht immer und nicht von allen wurde
mein Wort gut verstanden und interpretiert, so klar und
prizis es auch war. Vielmehr folgten nicht wenige dem
verderblichen Beispiel der Gegner, Unkraut auf dem Felde
des Herrn zu séden, um dort Verwirrung und Unordnung
anzurichten, und entblédeten sich nicht, ihm (dem Papst-
worte) eine willkiirliche Interpretation zu geben, indem sie
ithm einen Sinn unterlegten, der tatsiichlich dem vom Papst
gewollten Sinn kontrér ist und das kluge Schweigen fiir eine
Sanktion hielten.

Diese Worte des Papstes bediirfen keines weiteren
Kommentars. Er wiederholt darin nur das, was er schon
frither mehrfach erklirt hat. Wenn diese absichtliche Mif3-
deutung pipstlicher Dekrete schon frither vorgekommen
war, wie z. B. bei der Verurteilung des Modernismus, so
bezieht sich doch der hier ausgesprochene Tadel direkt auf
den im dritten Teil der Allokution geriigten sogenannten
Gewerkschaftsstreit, was auch der ,,Osservatore Romano*
wenigstens offizios bestétigt 1. Die Geschichte dieses Streites
kann hier nicht gegeben werden. Wir verweisen auf die
ausfithrliche und vollstindige Dokumentensammlung, die
In der Zeitschrift , Klarheit und Wahrheit* enthalten ist.
Der Papst wirft aber diesen inneren Feinden der kirch-
lichen Autoritiat vor, dafl sie durch ihren Ungehorsam
gegen die in der Enzyklika ,,Singulari quadam‘¢ enthaltenen
Vorschriften Unordnung und Verwirrung in der Kirche an-
gerichtet hétten und kennzeichnet dadurch ihre schisma-

! I/ Osservatore Romano, 29 Maggio; Monitore KEcclesiastico,
25. Giugno, p. 59.

Divus Thomas I. (Jahrbuch fitr Philosophie ete, XX VIIL.) 19



290 Die pipstlichen Allokutionen

tischen! Tendenzen. Indem er aber den Vergleich von der
Aussaat des Unkrautes auf dem Felde des Herrn 2 gebraucht,
das nach dem Sinn des Evangeliums die offenen Feinde
der Kirche ausstreuen '— das sind aber die von der Kirche
schon getrennten Hiretiker —, gibt er zu verstehen, dafd
diejenigen Katholiken, welche die klaren Worte des Papstes
absichtlich mifSverstehen wollen, mindestens der Hiresie
verdichtig sind, weil sie der Autoritit des Papstes obsti-
naten Widerstand leisten. Ein zeitweiliges Stillschweigen
des Papstes gegeniiber dieser falschen Interpretation seiner
Dekrete kann aber niemals als Sanktion fiir die falsche
Erklarung gelten, denn die pastorale Klugheit erfordert
oftmals, dafd man den Irrenden, nachdem sie schon gewarnt
sind, Zeit laft, sich zu beruhigen und sich zu unterwerfen.

IIT. ,,Und in diesen harten Umstinden bedarf Ich
eigens der Mithilfe (concursus) FKuerer Arbei, o Meine ge-
liebten Sohne, ebensowohl in den verschiedenen Didzesen,
in welche Ihr mit der pépstlichen Dispens zuriickkehren
werdet, als auch in der Kurie und in den romischen Kon-
gregationen. Weil Ihr durch die Wiirde, zu der Ihr erhoben
seid, im Geiste und im Herzen mit dem Papste vereinigt,
zu den ersten Verteidigern der gesunden Lehre, zu den
ersten Lehrern der Wahrheit gehért und die Herolde der
prézisen Willensmeinungen des Papstes seid. Predigt allen,
besonders aber den Geistlichen und auch den Ordensleuten,
dafl nichts so sehr unserem Herrn Jesus Christus und darum
seinem Statthalter mif3fdllt als die Zwietracht in Sachen
der Lehre, weil in Uneinigkeiten und Streitigkeiten Satan
immer triumphiert und iiber die Erlosten dominiert. Um
die Einheit in der Integritit der Lehre zu erhalten, be-
wahrt besonders die Priester vor dem Umgang mit Per-
sonen, deren Glauben verdichtig ist, und vor der Lektiire
von Biichern und Zeitungen — ich will nicht sagen: die
ganz schlecht sind, die jeder anstéindige Mensch verab-
scheut, sondern auch vor solchen, die nicht in allem von der
Kirche approbiert sind, denn die Luft, die man atmet, ist
verderblich und es ist unmoglich, Pech zu beriihren und
sich nicht damit zu besudeln, Wenn Ihr jemals solchen

1'Cf. S. Thomas: S.Th. 2,2 q.89 a.1 ad 2. Pii IX, Const.
Apostolicae sedis d. d. 12, Oct. 1869, 1 8
? Matth, 13, 24 sqq.



in den Konsistorien vom 25. und 27, Mai 291

begegnet, die sich rithmen gliubig und dem Papst ergeben
zu sein und katholisch sein wollen, aber es fiir den grofiten
Schimpf betrachten, klerikal genmannt zu werden, so sagt
thnen feierlich, dafl dem Papst ergebene Sthne diejenigen
sind, welche seinem Worte gehorchen und Thm in allen
folgen und nicht diejenigen, welche die Mittel studieren,
um sich seinen Anordnungen zu entziehen oder Ihn durch
ihr einer besseren Sache wiirdiges Dringen zu Ausnahmen
oder zu Dispensen zu zwingen, die um so schmerzlicher
sind, je mehr sie schaden und Argernis mit sich bringen,
Hort niemals auf zu wiederholen, daf} wenn der Papst die
katholischen Assoziationen liebt und approbiert, welche auch
das materielle Wohl bezwecken, Er doch immer eingeschirft
hat, dafl in ihnen das moralische und religiése Wohl den
Vorrang haben muf} und dafl die gerechte und lobens-
wiirdige Absicht, das Los des Arbeiters und des Bauern
zu verbessern, immer mit der Liebe zur Gerechtigkeit und
mit dem Gebrauche der legitimen Mittel vereint sein muf3,
um unter den verschiedenen sozialen Klassen die Harmonie
und den Krieden aufrecht zu erhalten. Sagt es klar, dafd
die gemischten Assoziationen, die Biindnisse mit Nicht-
katholiken zum Zwecke der materiellen Besserstellung
unter bestimmten determinierten Bedingungen gestattet sind,
aber dafl der Papst jene Vereinigungen von Gldubigen
mehr liebt, welche mit Ablegung jeder menschlichen Riick-
sicht ihre Ohren jeder gegnerischen Lockung oder Drohung
verschliefSen und sich um jenes Banner scharen, das, je mehr
es bekdampft wird, um so glénzender und glorreicher ist,
weil es das Banner der Kirche ist.*

Im dritten Teil wendet sich der Papst direkt an die
Kardindle und verlangt ihre Mithilfe zur Bekimpfung der
inneren Feinde der Kirche, indem er ihnen bestimmte
Normen dazu vorschreibt. Diese Normen werden zunéchst
den Kardindlen, die ein auswirtiges Bistum innehaben und
gleichzeitig Dispens! zur Riickkehr in ihre Didzesen be-
kommen, fiir ihre Didzesen gegeben. Dieselben Normen
sollen ferner fiir die in der Kurie residierenden Kardinéle
gelten. Unter Kurie? versteht aber das Kirchenrecht alle

' Die Residenzpflicht an der rémischen Kurie: Innocentii X,
Const. Cum iuxta (1646),

I *Vgl. Sagmiiller, Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes ?,

p. 416,

16"



292 Die piépstlichen Allokutionen

im Dienste des Papstes stehenden Personen, unter denen
die Kardindle den hoéchsten Rang einnehmen und in sehr
mannigfaltiger Weise zur Teilnahme an den Regierungs-
geschiiften des Papstes verwendet werden kinnen. Bei allen
diesen Greschiiften haben sie auch die hier vorgeschriebenen
Normen zu befolgen. Und endlich gelten dieselben fiir die
Tatigkeit der Kardindle in den ihnen zugeteilten verschie-
denen romischen Kongregationen.

Im allgemeinen lauten die Vorschriften dahin, die
Zwietracht in bezug auf die Lehre zu verhindern und die
Einheit in der Integritit derselben zu erhalten. Dies soll
nicht blofl den Weltgeistlichen, sondern auch den Ordens-
leuten eingeschérft werden, denn leider ist der Zwiespalt
nicht blof3 im Weltklerus, sondern auch im Ordensklerus
vorhanden!. Die Priester werden besonders gewarnt vor
dem Verkehr mit Personen, deren Gtlauben verdichtig ist,
und vor der Lektiire von Biichern und Zeitungen, welche
nicht in allem von der Kirche approbiert sind. Damit er-
innert der Papst an kirchliche Vorschriften {iiber die
Zeitungslektiire, die sich aus den allgemeinen Regeln des
Index ergeben® und besonders in letzter Zeit durch ro-
mische Dekrete iiber die sogenannte integrale Presse spe-
zifiziert sind 3.

Ferner schreibt der Papst vor, dafd man die Menschen-
furcht ablege, welche Katholiken dadurch bezeigen, daf’
sie nicht ,klerikal* genannt werden wollen. Der Ausdruck
,klerikal* ist zwar bei den dufleren Feinden der Kirche ein
Schimpfwort geworden, hat aber auch einen sehr richtigen
Sinn. Er bezeichnet némlich das Verhalten, welches die
Gliubigen der kirchlichen Hierarchie gegeniiber zu be-
obachten haben, also die Unterwerfung unter die kirchliche
Obrigkeit und speziell unter den romischen Papst und unter
die mit ihm verbundenen Bischéfe. Unter Klerikalen sind
also die dem Papst aufs Wort ergebenen Katholiken zu
verstehen, deren Gehorsam nach MaBgabe der kirchlichen
Gesetze auch keine Ausflucht suchen darf, und die deshalb

' Vgl. Kolnische Zeitung, Nr. 760, 3. Juli 1914: ,Die Jesuiten
gegen die Integralen“. Kolnische Volkszeitung, Nr. 517, 8, Juni. La
Démocratie (Marc Sangnier), 27. Juin,

*Hilgers: Der Index der verbotenen Biicher (1904), p. 80
nr. 21; p. 39, 46,

* Vgl. Wahrheit und Klarheit, 1912, p. 8f.



in den Konsistorien vom 25, und 27. Mai 9293

keine Ausnahmen und Dispensen durch obstinates Dréngen
vom Papste gewissermafen erpressen diirfen, was leider
durch die Drohung geschehen ist, den weltlichen Arm
gegen die Knzyklika ,Singulari quadam® anrufen zu
wollen, |

Der Papst wendet zuletzt diese Normen auf den noch
immer fortdauernden Streit iiber die Beteiligung der Ka-
tholiken bei Grenossenschaften an, indem er die Vorschriften
der Enzyklika ,,Singulari quadam® von neuem ausdriicklich
wiederholt 1, Danach sind die gemischten Assoziationen wirt-
schaftlicher Art nur unter den in der Enzyklika vorge-
sehenen, genau bestimmten Bedingungen gestattet. Wahrend
diese Vereinigungen in der Enzyklika toleriert und ge-
stattet wurden, fehlt in der Allokution der Ausdruck ,,to-
leriert”. Allein in der Enzyklika hat der Papst allgemein
die gemischten Gresellschaften als tolerabel erkldrt, d. h. als
ein wirkliches moralisches Ubel, das jedoch unter ganz be-
stimmten SicherheitsmafBregeln als kleineres Ubel zeitweilig
ertragen werden kann, um griéfere Ubel zu vermeiden, und
dann den Bischéfen die Vollmacht gegeben, nach voraus-
gegangener Untersuchung den einzelnen Katholiken, welche
Jene Bedingungen genau erfiillen, den Beitritt zu gestatten.
Diese Vollmacht wird den Bischéfen in der Allocutio so
bestitigt, wie sie in der Enzyklika gegeben war. Darum
18t in dem Ausdruck der Allocutio ,gestattet (permesse),
die theoretische Erklirung der Toleranz, wie sie in der
Enzyklika gegeben war, stillschweigend eingeschlossen.
Dagegen erklirt der Papst jetzt nochmals ausdriicklich,
daB er als Lehrer und Gtesetzgeber der Kirche die streng
katholischen ~Gresellschaften entschieden vorzieht und
approbiert 2.

SchluB. ,Dies ist das Feld, o Meine geliebten Séhne,
auf welchem Ihr Euere Aktivitit und Eueren Eifer be-
titigen miift. Aber da unsere Arbeit nichts vermsg, wenn
818 nicht vom Himmel gesegnet ist, so bitten wir unseren
\\———__

3 ' Osservatore Romano, nr. 211, 10, nov, 1912, Commer in

w-Sterreichs katholisches Sonntagsblatt nr. 47, 28. Nov. 1912; vgl,
larheit und Wahrheit 1918, nr. 11, p. 124.

. * Daher das Verbot der Beteiligung der Priester an den

Kyn dikalistischen Assoziationen in Italien durch Dekret der

P °n2!13€;toria1kongregation vom 20. Juni 1914 (Acta Apostolicae Sedis VI



9294 Die pipstlichen Allokutionen

Herrn Jesus Christus, der die universelle Verbriiderung des
Menschengeschlechtes mit seinem Blute kittete und besie-
gelte und alle diejenigen, welche an ihn glauben wollten,
wie in einer einzigen Familie versammelt, auf daf er die
Intelligenz und den Willen aller mit solcher vollkommener
Eintracht zusammenordne, daB alle Séhne der Kirche Eins
sind untereinander, wie Er mit dem Vater Eins ist, Und in
dieser teueren Hoffnung erteile Ich Euch aus dem Ergusse
Meines Herzens den apostolischen Segen.*

Die zweite Allocutio ist eine glinzende Rechtfertigung
des Programms und der Kampfe der integral rdmischen
Katholiken. Pius X. hat damit auch der theologischen
Wissenschaft neue und kraftvolle Impulse gegeben, um
die Korigin der Wissenschaften in ihrer Integritit wieder-
herzustellen. Das bezeugen auch Stimmen aus dem Episko-
pat, wie das glinzende Pastorale des Bischofs Monsignor
Archi von Como, das den liberalen und syndikalistischen
Modernismus entlarvt und den Namen und das Programm
der integralen Katholiken verteidigt! und dafiir vom Papste
besonders belobt wurde? Ebenso #uflerte sich der Bischof
von Chur, Msgr. Schmid von Griinecks?,

Uber den Eindruck berichtet der Bischof von Dijon,
Msgr. Monestes, der dem Konsistorium beigewohnt hat*:
,Der souverine Papst verlas seine Allocutio ohne irgend-
einen Gestus, die ganze Aktion lag im Blick, im Gesichts-
ausdruck und in der Stimme; er machte nur eine einzige, als
er von den ,Kapitéinen® sprach.* Der Zeuge fiigt noch hin-
zu: ,Man braucht nur ein wenig auf dem Laufenden der
Ideenbewegung, der personlichen Agitationen, der offent-
lichen und geheimen Machenschaften gegen die dem Heiligen
Stuhl ergebenen Werke und Personen zu sein, um die barm-
herzige Geduld, die unerschopflichen Vorréte an Geduld
zu schitzen, die das Herz des gemeinsamen Vaters erfiillen.”
Denn auch diesmal ist seine Stimme nicht von allen ge-

! La Vigie, nr. 82, 9 Juillet 1914; Klarheit und Wahrheit, nr. 27
b. Juli. Gegen dieses Hirtenschreiben versuchte die Bayrische Staats-
zeitung sogar eine diplomatische Aktion! (Klarheit und Wahrheit
nr, 80, 26. Juli, p. 316.)

* La Vigie, nr. 53; Klarheit und Wahrheit, nr. 27.

* La Vigie, nr. 27, b Juillet,

* La Vigie, nr. 88, 17 Juillet 1914.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 295

hort worden, Ein Teil der demo-liberalen katholischen Presse
hat sie ginzlich iiberhért, ein anderer hat dem Papst ins
Angesicht widerstanden, wie es leider in Deutschland ge-
schehen ist.

Dennoch war der Eindruck der pépstlichen Worte
iiberall ein gewaltiger, selbst bei den F'ein den der Kirche?,
Der antiklerikale ,Secolo“ in Mailand schrieb: ,Die Rede
des Papstes hat die Legende zerstért, dafl der Papst sich
zu den Ideen des Liberalismus bekehrt habe; sie hat viel-
mehr in ihrer Giénze den mittelalterlichen und reaktionéren
Charakter bestitigt, der das Pontifikat Pius X. leitet und
inspiriert. Und die gewill radikale rémische ,Tribuna,
die auch als Organ des gegenwiirtigen Ministeriums gilt,
erblickte in dieser Rede eines der wichtigsten Dokumente
dieses Pontifikats und erkannte mit Recht, dafd heute inner-
halb der Kirche ,Integralismus® und ,Minimismus* die
beiden groflen Stromungen sind, in welche alle anderen
Gegensatze — auch der Nationalismus der sog. gemifSigten
Katholiken Italiens? — einmiinden. In der Tat, der Mini-
mismus 3 18t sozusagen der filius postumus des jahrhunderte-
alten Liberalismus und bringt durch seine zahllosen Einzel-
hiresien zuletzt das Schisma zustande. Denn der Zweck
aller ~schismatischen Religionen ist nach dem treffenden
Urteil von Louis Veulliot die Unterdriickung Gottes zum
Vorteil des Menschen, um aus dem Menschen einen Gott
ohne Gott zu machen*

! La Vigie, nr, 27, b Juin 1914: Revue de la Presse.

* Vgl. La Vigie, nr, 28, 11 Juin 1914.

®Vgl. Albert M. Weifi: Liberalismus und Christentum,
1914, p. 2bf,

*L.Veuillot: Quelques erreurs sur la Papauté, Paris 1859,
Introduction p. II: ,Le but intime et vraiment infernal de toutes ces
religions (schismatigues) est de supprimer Dieu au profit de I’homme,
et de faire de ’homme un dieu sans Dieu.“ Wie richtig der grofle
franzoésische Verteidiger der Kirche urteilte, beweist das offene Ge-
stindnis, das der Philosoph der Revolution, Giuseppe Ferrari,
in seiner Federazione Italiana (1867) machte: ,La rivoluzione
alle porte di Roma non & che la guerra controChristo econtro
Cesare. Non equivoci, non incertezza e contuse dottrine semi-catto-
liche, semi-christiane, semi-pontificale. Adori pure chi vuole in cas«
Propria i suoi idoli, i suoi penati; la religione della rivoluzione é quella
che divinizza 1’uomo, la sua raggione, i suoi diritti dalla chiesa dis-
Conosciuti e insultati.®



296 Die pipstlichen Allokutionen

Jenen gottlosen Geist hat Pius X. mit der ganzen
Majestiat des Papstkonigs in diesen beiden Allokutionen
verurteilt, Aus seinen einfachen und klaren Worten klingt
das konigliche ,Non possumus“ des neunten Pius und die
hohe Weisheit des dreizehnten Leo wieder. Wenn er, gleich-
sam am Vorabend der europédischen Kriegskatastrophe, die
dufleren Feinde der Kirche markiert hat, so wissen wir,
die wir mit ihm die Weltgeschichte von der hohen Warte
des geoffenbarten Glaubens betrachten, dafd der Luzifergeist
des alten orientalischen Schismas, aus seiner Krstarrung
durch die Beschworung der geheimen Gesellschaften erweckt,
jetzt den letzten Versuch wagt, um die katholische Kirche
zu zerstoren, Und um den Papst seines letzten Schutzes zu
berauben, will jene geheime Macht auch die Throne der
christlichen Konige stiirzen, wie die italienischen Revo-
lutionire schon vor fiinfzig Jahren und linger ausdriicklich
erklirt haben!. Aber das Wort des Herrn bleibt ewig wahr :
portae inferi non praevalebunt. Und wenn er die viel ge-
fahrlicheren inneren Feinde der Kirche entlarvt hat, die
nur #ulderlich in der Kirche bleiben wollen, um sie all-
mihlich von innen zu sikularisieren, so wissen wir, daf} zwar
die Anzahl der Gtlaubigen durch den Abfall vieler abnehmen,
der Glaube selbst aber nicht wanken kann. Die Vorsehung
bedient sich jetzt der #ulleren Feinde der Kirche, um die
inneren zu demiitigen und um die Einheit in der Integritit
und Reinheit des Glaubens wunderbar zu erneuern.,

! Der eben angefithrte Ferrari sprach auch dies in seinem
Programm aus, das die drei Forderungen enthielt: 1° Guerra al
Pontefice, avendo !’ Europa intimato a Roma una guerra di reli-
gione: né noi potremo avanzare di un passo, senza rovesciare la croce.
2° Guerra ai Re! Imperoché il clero per sé non ha forza, é nulla,
ma pud tutto ed & tutto col favore de’ principi e de’ monarchi; chi
lavora per i Re lavora per la ristaurazione della Chiesa. Christo,
Cesare, il Papa, 1’ Imperatore ecco le quattro pietre sepolcrali del-
I’ Italiana libertd. 8° I’ irreligione e la legge agraria, ecco 1'ul-
time termine del progresso. Per irreligione intendo la progressiva pro-
pagazione della scienza, che si sostitnisca alle favole del culto, alle
contraddizioni fatali della metafisica. . ..



	Die päpstlichen Allokutionen in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai

