
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Die päpstlichen Allokutionen in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


266 Die päpstlichen Allokutionen

autem, et non aliter, fiet ut non modo in pristinum decus
revocetur theologia, sed et sacris omnibus disciplinis suus
ordo suumque pondus restituatur, et quidquid intelligentia
et ratione tenetur, quodammodo revirescat.

Quare nulla in posterum tribuetur cuiquam Instituto
potestas conferendi academicos in sacra theologia gradus,
nisi quod hic a Nobis praescriptum est, sanete apud ipsum
servetur. Instituta vero seu Facultates, Ordinum quoque et
Congregationum Eegularium, quae legitime iam huiusmodx
potestatem habeant academicos in theologia gradus aut
similia documenta conferendi vel tantum intra domesticos
fines, eadem privabuntur privataeque habendae erunt, si

post très annos, quavis de causa etiamsi minime voluntaria,
huic praescriptioni Nostrae religiose non obtemperarint.

Atque haec statuimus, contrariis quibuslibet non
obstantibus.

Datum Eomae apud S. Petrum die XXIX mensis
iunii MOMXIV, Pontificatus Nostri anno undecimo.

DIE PÄPSTLICHEN ALLOKUTIONEN
IN DEN KONSISTORIEN VOM 25. UND 27. MAI

Von Dr. ERNST COMMER

Die in den beiden letzten Kardinalskonsistorien vom
Papst an die Kardinäle gerichteten feierlichen Ansprachen
haben eine hochwichtige Bedeutung für die ganze Kirche
und enthalten allgemeine theologische Belehrungen, weshalb
unsere Zeitschrift dieselben nicht bloß registrieren darf,
sondern auch das Verständnis der päpstlichen Worte, die
vielfach in der Tagespresse nicht richtig gewürdigt werden,
zu entwickeln verpflichtet ist. Wir beschränken uns dabei
auf einige orientierende Bemerkungen, da ein vollständig01,
Kommentar an dieser Stelle nicht möglich ist.

Die Ansprachen der Päpste an die auf seinen Befehl
um ihn versammelten Kardinäle betreffen nach altem Hei'*
kommen keine judiziellen, sondern vielmehr kirchenpolitische
Angelegenheiten, über deren Stand der Papst den Kardinälen
Mitteilung macht und dabei seine Willensmeinung kundgibt»
während die Beratung über solche Fragen nach heutiger



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai '267

Sitte nicht im Konsistorium, sondern in den
Kardinalskongregationen erfolgt. Die päpstlichen Allokutionen können
daher in gewisser Hinsicht mit den Thronreden weltlicher
Fürsten verglichen werden, in denen die letzteren ihren
Untertanen Mitteilungen über das Verhältnis zu anderen
Staaten machen und ein Regierungsprogramm aufstellen ;

nur mit dem Unterschiede, daß der Papst kein konstitutioneller

Monarch im Sinne des modernen Staatsrechtes und
das hl. Kollegium keine parlamentarische Körperschaft ist.
Die päpstlichen Allokutionen sind vielmehr Manifeste des
Honarchen und höchsten Gesetzgebers und obersten Lehrers
der Kirche. Falls die Allokutionen bestimmte Normen
enthalten, so verpflichten sie daher alle davon betroffenen
Glieder der Kirche zum wahren Gehorsam.

Die theologische Bedeutung einer solchen Allokution
ist nach ihrem Inhalt zu ermessen. Sofern derselbe Personen
Und ihre kirchliche Stellung, Pflichten und Rechte betrifft,
ist die Allokution ein Jurisdiktions- oder Regierungsakt
des Oberhauptes der Kirche, der zum kanonischen Gehorsam
verpflichtet. Sofern der Inhalt aber die Lehre des Glaubens
und der Sitten betrifft, ist die Allokution keine bloß
private Äußerung des Papstes, der hier nicht als doctor pri-
vatus spricht, sondern ein solenner Akt des obersten Lehramtes

der Kirche, welcher stets eine innere Zustimmung aus
religiösen Motiven fordert. Ob eine Allokution aber ein
unfehlbares oder, was dasselbe besagt, ein irreformabiles
Wahrheitsurteil enthält, ist aus der Natur des Gegenstandes
Und aus der in der Allokution ausgesprochenen
Willensmeinung des Papstes zu ermessen. Unzweifelhaft kann der
Papst, wenn er will, die Form einer Konsistorialallokution
auch dazu anwenden, um eine dogmatische Entscheidung
oder ein Dogma feierlich zu definieren, schon deshalb, weil
solche Definitionen nach dem Vaticanum an keine bestimmten
Formalitäten gebunden sind. Tatsächlich pflegen jedoch die
Päpste die Form einer solchen Allokution dafür nicht zu
gebrauchen, auch in den beiden letzten Allokutionen ist
dies nicht der Fall. Wohl aber enthalten solche Allokutionen
zuweilen päpstliche Urteilssprüche über theologische —
dogmatische und moralische — Fragen, die zwar keine Definitio
im engeren Sinne des Wortes sind, aber dennoch als Lehr-
Urteile des obersten Lehramtes an sich eine für den Glauben
Und die Theologie maßgebende Norm bilden und noch dazu



268 Die päpstlichen Allokutionen

durch die solenne Form ihrer Verkündigung als lehramtliche
Urteile deutlich erkennbar sind. Einige Beispiele aus neuerer
Zeit sind von den Theologen allgemein anerkannt und in
das Enchiridion von Denzinger-Bannwart aufgenommen : so
die Allokution Pius IX. vom 27. September 1852 über die
Zivilehe, worin er lehrt, daß das Sakrament vom Ehekontrakt
untrennbar ist h Ferner die Allokution desselben vom
9. Dezember 1854 über den Rationalismus und Indifferentismus

3 und die vom .12. März 1877, welche das placitum
regium verwirft, als Verletzung der göttlichen Auktorität
und Freiheit der Kirche3. Endlich noch eine Reihe von
Allokutionen, aus welchen die von Pius IX. im Syllabus
verworfenen Irrtümer4 entnommen sind. Da nun diese
letzteren Irrtümer im Syllabus nur in demselben Sinne und
Grade verurteilt sind, wie es in den Dokumenten geschehen
ist, aus denen sie ausgewählt wurdenr>, so ist es klar, daß
die Verurteilung schon in den betreffenden Allokutionen
selbst enthalten war.

In bezug auf die Natur und den Grad der Gewißheit
der in solchen Allokutionen ausgesprochenen Lehrurteile
ist weiter zu unterscheiden, ob der Papst in dieser Form
Lehren verkündet, die bereits durch die Kirche feierlich
oder durch das ordentliche Lehramt definiert sind, oder ob

er neue, noch nicht von der Kirche definierte Lehren im
Gegensatz zu Irrtümern ausspricht. Im ersten Falle findet
natürlich keine neue Glaubensdefinition statt, weil ein und
dieselbe Wahrheit nur einmal definiert werden kann; aber
die wiederholte Manifestation benimmt auch dem Gegenstande

nichts von seiner Gewißheit, sondern bestätigt sie
nur für die Erkenntnis der Kirche durch die Autorität des

Papstes, der sie wiederholt verkündigt. Im zweiten Falle
aber ist der Gewißheitsgrad aus der Natur der Sache und
den Worten der päpstlichen Allokution zu bestimmen, was
zunächst Aufgabe der theologischen Wissenschaft ist, bis
nötigenfalls eine weitere lehramtliche Erklärung erfolgt.

1 Enchiridion nr. 1640.
2 Ib. nr. 1642.
3 Ib. nr. 1847.
4 Syllabus Pii IX., prop. 16. 40. 48. 44. 45. 63. 64. 76.
5 Cf. A. Straub: De Ecclesia Christi, Oeniponte 1912, Il

nr. 999—1003, p. 896 sqq.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 269

I
Allocutio habita in Consistorio die XXY Maii

anno MCMXIV
(Acta Apostolicae Sedis VI, p. 253—257)

Venerabiles Fratres
Ex quo postremum ad vos, in sacrum Consistorium

congregatos, verba fecimus, non ita quidem multum inter-
cessit temporis ; hoc tarnen spatio non pauci de amplissimo
Ordine vestro, alius ex alio, desiderati sunt, quorum plures
nunc quoque Nos, oculos in nota subsellia coniiciendo, re-
quirimus. In quo digressum discessumque dolentes hominum
merito carissimorum, Nostra potius quam eorum causa,
dolere videmur : ipsi illuc abiere, ubi, propter aetatem
sancte utiliterque in Ecclesiae fructum peractam iam beati,
ut speramus, aevo fruuntur sempiterno; Nos ipsorum pia
ope industriaque destituti, etiamnum huius vitae fluctibus
iacbamur. Itaque non modo viduitati ecclesiarum consulendi,
sed etiam Collegii vestri supplendi gratia vos convocavimus,
Venerabiles Fratres; qui cum diligentissime elaboretis, ut
curas Nobis ac sollicitudines apostolici muneris faciatis
communicando leviores, suppetere vobis socios et adiutores,
quibuscum honestissimo oneri pares sitis, aequissimum est.
Eo vel magis quod si circumspicimus qui communium
rerum est cursus, turbulentissima persévérant Ecclesiae
tempora, cum et pravarum contagiones doctrinarum ad fidem
christiani populi moresque corrumpendos ubique serpant,
et ab hominibus qui publicum detrectant imperium Dei,
aut religionem de rerum civilium societate depellunt, quo-
tidianos prope impetus sustinere cogamur. Quamquam tem-
pestiva non desunt Nobis, Dei miserentis beneficio, solatia:
lit superiore anno solle mnia saecularia cum agerentur, quod
Constantini Magni edicto ex tarn longis laboribus aerum-
nisque conquievisset Ecclesia coepissetque tandem tran-
quilla frui libertäte. Nimirum non poterant quin magno
opere Nos illae recrearent, quae continenter per eos menses
factae sunt significationes pietatis tarn célébrés tamque
illustres : quibus catholicus orbis cum suam fidem animose con-
firmavit, tum visus est Crucem Christi tamquam extulisse
manibus eamque humano generi laboranti unicum pacis
lontem salutisque demonstrasse. Nunc enim, si unquam



270 Die päpstlichen Allokutionen

alias, quaeritur pax; cum videmus late civium ordines or-
dinibus, gentes gentibus, populos populis infensos, ex si-
multatibus, quas inter se gérant, quotidie acrioribus in
horrifica saepe ac repente certamina erumpere. Sunt saue
rerum usu praestantes gravissimique viri qui, civitatum
atque adeo humanae societatis sibi causa proposita, con-
silia et rationes communiter élaborant, quemadmodum et
calamitates turbarum caedesque bellorum prohiberi et
perpétua domi forisque almae pacis praestari bona possint.
Optimum enimvero propositum, sed parum fructuosa con-
siîia, nisi detur simul et impense quidem opera, ut iustitiae
caritatisque christianae praescripta alte in animis hominum
radices agant. Hodie ut tranquillus turbidusye sit status
vel societatis civilis vel reipublicae non tarn in iis qui
rebus praesunt, quam positum est in multitudine. Orbatis
autem vulgo mentibus traditae divinitus luce veritatis, nec
assuetis animis christianae legis disciplina contineri, quid
mirum, si caecis cupiditatibus flagrantes multitudines ad

commune exitium praecipites ruant, quo a callidis concita-
toribus, qui propriae solum utilitati student, impelluntur?
Iam vero, iustitiae et caritatis custos, magistra veritatis a

divino conditore suo constituta Ecclesia, cum una omnium
maxime ad communem salutem valeat, nonne civilis sa-

pientiae sit in administratione rei publicae non tantum sinere
ut suo ea munere solute ac libere fungatur, verum etiam
omnibus earn subsidiis adiuvare Quod contra fit ; nam sic

plerumque agitur c,um Ecclesia, quasi non rerum, quibus
hic humanus civilisque cultus maxime continetur, procrea-
trix quaedam et parens fuerit, sed hostis et inimica babenda
sit generis bumani. Verum non ista commovere Nos debent :

scimus, exemple Christi, ut ad bene faciendum, ita ad

iniurias pro benefieiis aeeipiendas natam esse Ecclesiam ;

nec ignoramus numquam ei, nedum in rebus asperis, di-
vinam opem defuturam: cuius quidem rei sponsorem ha-
bemus Christum, bistoriam testem. Ipsi centum anni sunt,
cum Pontificem Roma suum, contumeliis diuturnae captivi-
tatis exemptum, in maxima orbis terrarum gratulatione
triumpbans excepit reducem. Mirari tum lieuit omnibus,
tamquam ornatam laurea martyrii, constantiam sanctissimi
senis, qui unus contra potentissimi dominatoris contumaciam

restitit victor. At longe maiori fuit miraculo, quod eo

etiam tempore apparuit praesentissimum illud auxilium,



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 271

quod Christus Dominus perpetuum Sponsae suae promiserat.
Neque enim e tautis rerum augustiis Pius Septimus emer-
sisset, nisi eum inde conservator Ecclesiae Deus praeter
omnium expectationem eruisset. — Sed ad rem redeamus.
Eeliberatum est igitur Nobis honore Collegii vestri, Vene-
rabiles Fratres, aliquot afîioere praestantes viros, qui vel in
episcopali munere vel apud sacra Urbis Consilia vel in alio
genere operam suam Nobis egregie probarunt. (Folgt die
Proklamation von 14 neuen Kardinälen1.)

1. Die hauptsächliche Veranlassung zur Abhaltung dieses
Konsistoriums war die Ergänzung des Kardinalkollegiums,
das seit dem letzten Konsistorium vom 27. November 1911
manche Mitglieder verloren hatte und nach geltendem
Rechte nur durch die im Konsistorium vorgenommene
Proklamation neuer Kardinäle ergänzt werden kann.

Die Kardinäle bilden zusammen eine Korporation und
haben ihre Würde in der Hierarchie nur als Mitglieder
dieser Korporation, was vielfach übersehen wird, wenn man
ihre Bedeutung nur nach ihrem persönlichen Einfluß
abschätzt und in ganz unkirchlicher Weise dem Papst
vorschreiben will, bestimmte Personen wegen ihrer sonstigen
Eigenschaften und Verhältnisse zu dieser Würde zu
erheben, als ob die einzelnen Nationen oder Staaten ein
Recht auf Repräsentation im hl. Kollegium beanspruchen
könnten. Man hat sogar den Proporz der Nationalkardinäle
gefordert2

Das Sacrum Collegium — sacer Senatus, Collegium Apo-
stolicum, mundi Consilium, totius Ecclesiae Senatus, wie
®s auch genannt wird 8 — ist eine kirchliche Institution, die
ihrem Wesen nach zwar sehr alt ist, sich aber dennoch erst
historisch entwickelt hat bis zu ihrer korporativen
Gestaltung. Aus dem Bedürfnis der römischen Kirche, mit
Welcher der Universalprimat dauernd verbunden ist, ging
die Schöpfung eines solchen Senates als Beirat für den

1 Die Biographie der neuen Kardinäle gibt II Monitore
Ecclesiastico, ßoma, 3. ser. vol. VI. fasc. 2, 25. Giugno 1914,
P. 85-93.

2 Journal de Bruxelles, 20 mai 1914. Cf. La Vigie, nr. 27,
" Juin 1914.

3 L a e m m e r : Institutionen des katholischen Kirchenrechtess,
P. 185,



272 Die päpstlichen Allokutionen

Papst bei der Regierung und "Verwaltung der allgemeinen
Kirche hervor, der nicht bloß aus dem in der römischen
Partikularkirche inkardinierten Klerus genommen, sondern
nach Bedürfnis erweitert wurde1. So ist das hl. Kollegium
eine Schöpfung des ius humanum ecclesiasticum zur Hilft
und Unterstützung des Papstes und dadurch zum Nutzen
der ganzen Kirche und hat seine Festigung durch das
Gewohnheitsrecht und die Privilegien der Päpste gewonnen.
Ganz unbegründet und undogmatisch war daher die
Ansicht von Pierre d'Ailly2 und Gerson, die es aus dem ins
divinum ableiten und in den Kardinälen eine Repräsentation

der Apostel mit deren universalen Jurisdiktion
erblicken wollten. Der Zweck dieser Hypothese war nur die

Absicht, den Gallikanismus zu stützen gegen die päpstliche

Autorität. Diese geschraubte Hypothese widerspricht
aber sowohl der wirklichen Gestaltung des Apostelkolft'
;giums und der ganzen historischen Entwicklung des
Kardinalkollegiums als auch der monarchischen Natur des

Primates. Allerdings hat auch Sixtus Y.8 die Kardinäle
den Aposteln verglichen, aber nur in der Ausübung ihrer
Tätigkeit als ministri des Papstes, wobei sie nur gleichsam
die Werkzeuge sind, deren er sich bedient; aber von ihrer
eigenen universalen Jurisdiktion sagt die Constitutio „Post-
quam verus ille" dieses Papstes kein Wort. Auch beschränkt
er den Vergleich auf die Zeit der irdischen Tätigkeit Christi
und bezieht die divina dispositio nicht auf die Einrichtung
des Kardinalates, sondern nur auf die kirchliche Hierarchie
im allgemeinen, in welcher erst die Päpste den Kardinäle»
den höchsten Rang verliehen haben.

Sixtus Y. gibt eine vollständige Definition der A»f'
gaben des Kardinalates, weshalb wir den Text hierhersetze»:

1 Sägmüller: Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes3i
I § 89, p. 40Sff.

1 De Hierarchia ecclesiastica, p. I, cap. 3: — sicut status
Papae, sie et post eum status Cardinalium ad ordiaem hierarchic«»1
ex Christi institutione pertinet. Nam ipsi quantum ad hunc statu»!
statui Apostolico immediate succedunt... unde ulterius sequitur, qu°
ad statum Cardinalium tamquam ad statum Apostolicum primo pel"
tinet una cum Papa regimen totius Ecclesiae... — De ecclesiastic
potestate. concl. 6. Cf. Hieremia a Benettis, Privilegiorum in perso»»
Sancti Petri -Romano Pontifici a Christo Domino collatoruui Viudiciae'
pars I, torn. I, p. 315 sq., Romae 1756.

3 Const. Postquam verus ille d. d, 9. dec. 1586.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 273

„Postquam verus ille atque aeternus Pastor et Episcopus
animarum Christus Dominus ad gubernandam universalem
Ecclesiam, quam suo sanguine acquisivit, Apostolorum Prin-
cipi B. Petro coelestis simul ac terrenae tradidit plenitudinem
potestatis, eique suas in terris vices commisit, sicut in
cathedra ipsius Petri successor et verus Christi Yicarius Ro-
inanus Pontifex divina praeordinatione, eiusdem Supremae
Apostolicae dignitatis fastigium et locum in terris tenet,
ita etiam sacrosanctae Romanae Ecclesiae Cardinales re-
praesentantes personas sanctorum Apostolorum dum Christo
Salvatori regnum Dei praedicanti atque humanae salutis
mysterium operanti ministrarent, eidem Pontifici in execu-
tione sacerdotalis officii et in dirigenda ipsa Ecclesia ca-
tholica cui praeest consiliarii et coadiutores assistant, quasi
oculi et aures ac nobilissimae Sacri Capitis partes et prae-
cipua illius membra a Spiritu Sancto constituta, qui in
hac ipsa Ecclesiastica Hierarchia divina dispositione, instar
illius coelestis, cui ex altera parte respondet, ordinata, ad
altissimum gradum erecti, cum ipso Romano Pontifice
communi Patre ac Pastore ad quem ex omnibus undique
gentibus ac nationibus, in gravissimis maximeque arduis
rebus fideles omnium generum, omnium ordinum, summi
infimi quotidie confiuunt, tanti ponderis molem atque onus
populorum sustineant, et pro animarum salute, pro fide, pro
iustitia, pro

' unitate assidue vigilent atque laborent, qui
circa ipsum universali Ecclesiae serviendo singularum Eccle-
siarurn commoditatibus se impendant, quorum consilio idem
Pontifix agenda disponat, quorum opera et necessaria et
plurimum fructuosa universae Reipublicae Christianae in
secundis ornamento et commodo, in dubiis praesidio et
adiumento esse possit, denique pro exaltatione Catholicae
Peligionis, pro pace et quiete Christiani populi, pro aug-
ûiento et honore Sanctae Sedis Apostolicae sanguinem, si
lta res ferat, et spiritum constanter effundant."

Ähnlich wie Sixtus hier die Stellung der Kardinäle
im Organismus der Hierarchie zum Haupt der Kirche
erklärt, hatte schon vor ihm Eugen IV. die Kardinäle „coo-
peratores" des Papstes und „contigua sui corporis membra"
genannt1. Diese enge Verbindung mit dem Oberhaupt der
Kirche spricht auch Pius X. in der Allocutio vom 25. Mai

1 Const. Non mediocri dolore. 1439.

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 18



274 Die päpstlichen Allokutionen

aus und betont das korporative Moment, indem er den noch
vorhandenen Kardinälen „socios et adiutores" schaffen will*

Durch diese hervorragende Stellung der Kardinäle und
ihre Auswahl aus den besten dazu geeigneten Kräften
empfängt das hl. Kollegium einen gewissen aristokratischen
Charakter, der es aber durchaus nicht zu einem die päpstliche

Monarchie temperierenden oder beschränkenden
Element der kirchliehen Verfassung macht. Denn die Kardinäle
kreisen am nächsten um den unbeweglichen Angelpunkt
(cardo) der Kirche, welcher die Cathedra Petri ist und von
welcher der Antrieb zur vitalen geistigen Bewegung auf
alle übrigen Glieder der Kirche ausgeht, wie Leo IX. sich
bildlich ausdrückt: „Sicut cardo immobilis permanens
ducit et reducit ostium, sic Petrus et sui successores liberum

de omni Ecclesia habent iudicium, cum nemo debeat
eorum dimovere statum, quia Summa Sedes a nomine iudi-
catur. Unde clerici eius cardinales dicuntur, cardini
utique illi, quo caetera moventur, vicinius adhaerentes1."
Jeder einzelne Kardinal ist aber vom Monarchen frei
berufen zu diesem Offizium und dieser "Würde, oder wie der
juridische Sprachgebrauch der Kirche sagt, von ihm kreiert.
Alle Rechte, die jeder einzelne und alle zusammen besitzen,
sind ausschließlich Privilegien, die vom Papste, der Quelle
aller kirchlichen Jurisdiktion ausgehen. Aus sieh sind die
Kardinäle nichts: ihr ganzes juridisches Sein als Mitglieder
ihrer Korporation empfangen sie nur vom Papst. Daruro

paßt der Vergleich der creatio auf sie, wonach sie mit
vollem Rechte im übertragenen Sinne Kreaturen des Papstes
heißen, der sie proklamiert hat. Jeder Einzelne von ihnen
lebt von der Gnade des kirchlichen Monarchen und muß
ihm deshalb den strengsten Obedienzeid schon bei der
Kreation leisten und der Papst kann ihm auch das Kardi-
nalat wieder nehmen, wie es Pius IX. dem Kardinal Gustav
Hohenlohe deutlich angedroht hatte, um denselben zur
Erfüllung seiner Residenzpflicht in Rom anzuhalten, den»

von Rechts wegen müssen sie da leben, wo ihr Oberhaupt
residiert, weshalb die Glosse sagt: „cardinales habent alaS

ligatas," weil sie ohne päpstliche Dispens nicht von Rom
sich entfernen dürfen.

1 Epist. ad Michael. Constantinop. c. 23 (Laemmer, Institution®0
des K. Kirchenrechts2, p. 185').



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 275

Abgesehen von der Beteiligung bei den sazerdotalen
Punktionen des Papstes haben die Mitglieder des hl.
Kollegiums die Aufgabe, den Papst bei der Regierung und
Verwaltung der Kirche als seine von ihm frei gewählte
Cooperatores durch ihren Rat und durch die Ausführung
der von ihm aufgetragenen • Geschäfte zu unterstützen.
Rechtlich ist jedoch der Papst weder an eine Befragung,
noch an den von ihm gewünschten Rat des hl. Kollegiums
gebunden. Dieser Aufgabe unterziehen sich die Kardinäle
in den jedem Einzelnen zugewiesenen römischen Kongregationen,

welche alle als oberste Tribunale des Papstes fungieren.
Kollektiv dagegen ist dem hl. Kollegium seit Nikolaus II.
(1059) und Alexander III. (1179) die wichtigste Aufgabe
bei Erledigung desHeiligen Stuhles ausschließlich übertragen :

die Wahl des Nachfolgers des hl. Petrus. Diese Befugnis
hat Pius X. nach dem Vorgange Pius IX. und Leo XIII.
dahin bestätigt: ,,Ius eligendi Romanum Pontificem ad
S. R. E. Cardinales unice et privative pertinet, ex-
oluso prorsus atque remoto quolibet cuiuspiam alterius
ecclesiasticae dignitatis, aut laicae potestatis cuiuslibet
gradus et ordinis interventu V Dabei wird die rechtliche
Bedeutung des hl. Kollegiums als Organ der kirchlichen
Hierarchie am klarsten erkennbar. Sobald nämlich der Heilige
Stuhl erledigt ist, so fällt die Regierung der Kirche nicht
an das hl. Kollegium, denn die potestas et iurisdictio, die
der Papst besitzt, geht nicht auf dasselbe über und es kann
über die Rechte des Apostolischen Stuhles und der Römischen

Kirche keine Verfügungen treffen, wie Leo XIII.
ausdrücklich erklärt hat2. Der Wahlakt der Kardinäle ist daher
auch keine Übertragung der päpstlichen Gewalt und Würde
auf den Gewählten, der sein Offizium und seine Jurisdiktion
Veder von der ganzen Kirche noch von den Kardinälen als
deren Repräsentanten, sondern nur vom unsichtbaren Haupt
der Kirche, von Christus selbst, empfangen kann. Die
Wahlhandlung der Kardinäle ist daher nur die Designation einer
bestimmten Person, die im Namen der Kirche erfolgt und
auf deren Grund hin Christus gemäß seinen Verheißungen
den erblichen Primat des hl. Petrus selbst direkt überträgt.

' Pii X. Const. Vacante Sede Apostolica d. 25. dec. 1914, Tit. I,
eap. 1 nr. 27. Cf. Pii IX. Const. Gam Romanis Pontificibus d. 4. dec. 1869.
Leonis XIII. Const. Praedecessores Nostri d 24. Maii 1882.

* Leo XIII. 1. c.

18*



276 Die päpstlichen Allokutionen

2. Den Hauptzweck dieses Konsistoriums motiviert der
Papst in der ersten Allokution näher ex aequo et bono,
indem er die bedrängte Lage der Kirche schildert, weshalb
eine Ergänzung des hl. Kollegiums nach den Kegeln der
aequitas und zum Besten der Kirche erforderlich sei. In
diesem Teile der Allocutio beurteilt er die Lage der Kirche
nach dem „communium rerum cursus" im allgemeinen,
während er dieses Urteil später in der zweiten Allocutio
mit Berücksichtigung besonderer Erscheinungen näher
spezifiziert.

Zunächst konstatiert er: „turbulentissima persévérant
Ecclesiae tempora". Dies hätte er mit vollem Rechte von
den Zeitläufen der Gegenwart überhaupt sagen können,
denn wir befinden uns noch immer im Zeitalter sozialer
und politischer Revolution. Er beschränkt sich aber auf
die Lage der Kirche, die das direkte Objekt seiner
amtlichen Sorge ist, und vermeidet jede Einmischung in die
Politik. Er konstatiert, daß diese Unruhen noch immer
fortdauern, denn durch die italienische Revolution und
besonders durch den Raub des Kirchenstaates ist die
Souveränität und die Freiheit des Papstes und dadurch die Freiheit

und das Leben der Kirche noch immer vergewaltigt.
Er begründet ferner sein Urteil über die Lage aus
notorischen Tatsachen, die er ebenfalls allgemein konstatiert:
erstens die vorhandenen kontagiösenKrankheitserscheinungen
— pravarum contagiones doctrinarum — nämlich die überall
schleichenden falschen Lehren, um den Glauben des christlichen

Volkes und die Sitten zu verderben. Der Ausdruck
prava doctrina1 ist im strengen kirchlichen Sprachgebrauche
zu nehmen und bezeichnet unkatholische Lehren, die
entweder direkt oder indirekt dem geoffenbarten Glauben oder
der Sittenlehre widersprechen, wozu der immer noch weiter
grassierende Modernismus gehört.

Zweitens konstatiert er, daß der mit der Kirche identische
Papst — denn er spricht im Pluralis maiestaticus (quoti-
dianus prope impetus sustinere cogamur) — fast tägliche
Angriffe auszuhalten durch seine Lage gezwungen wird-
Und diese Angriffe gehen von Leuten aus, welche publicum

1 Prava doctrina ist gleichwertig mit perversa doctrina-
Vgl. Scheeben: Handbuch der k. Dogmatik, Freiburg 1873, *
nr. 439, S. 196.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 277

detrectant imperium Dei aut religionem de rerum civilium
sooietate depellunt, was leider auch in Italien geschieht.
Damit brandmarkt er aber zwei Irrtümer als unkatholische
Lehren Erstens die Leugnung des publicum imperium

Dei und konsequent des Gehorsams gegen die
Gesetze Gottes im öffentlichen Leben. Der Ausdruck publicum
Imperium ist nur zu verstehen als Gegensatz zum privatum
imperium. Bedeutet das letztere die Oberherrschaft Gottes
über die einzelnen Personen und alle Geschöpfe, die sich
aus der Voraussetzung des Schöpfers nach gesunder
Philosophie und nach der allgemeinen Überzeugung sofort als
©ine Wahrheit des Naturrechtes ergibt, wenn man von den
Atheisten absieht, die nur die Ausnahme bilden, dann
besagt aber das publicum imperium Dei seine Oberherrschaft
über die menschliche Gesellschaft mit allen ihren
Gliederungen, der Familie, der wirtschaftlichen Gesellschaftsbildungen

und des Staates. Pius X. spricht demnach hier
nicht von der Herrschaft der Kirche, sondern nur von der
Herrschaft Gottes, die sich schon aus der natürlichen
Religion und aus dem dieser entsprechenden Naturrecht
ergibt und die das Fundament für die Herrschaft Gottes nach
der geoffenbarten Religion im Christentum und seiner
einzigen katholischen Kirche bildet.

Diese Worte des Papstes enthalten daher ein Lehr-
brteil über eine Wahrheit der natürlichen Ethik und des
Haturrechtes, die zugleich die Voraussetzung der christlichen

Dogmatik und der Moraltheologie bildet und deshalb
zum Objekt des unfehlbaren Lehramtes der Kirche gehört
bnd schon oft durch andere Lehrurteile der Kirche
ausgesprochen ist.

8. Im folgenden Teil der Allocutio erwähnt der Papst
die ihm zu rechter Zeit von Gott gewährte Tröstung durch
die Beweise der Frömmigkeit bei der konstantinischen
Jubelfeier im vorigen Jahre, womit die ganze katholische
^Velt einen Beweis ihres Glaubens gegeben und das Kreuz
Christi als einzige Quelle des Friedens und Heiles bekannt
bat. Er konstatiert, daß das Bedürfnis nach Frieden heute
baehr denn je vorhanden ist und markiert 1. die Feindschaft
buter den bürgerlichen Ständen, die aus dem Gegensatz
^°u arm und reich und dem Klassenhaß entspringt ; 2. die
Feindschaft zwischen den Volksstämmen (gentes), die aus
bbni einseitig übertriebenen Nationalitätsprinzip hervorgeht;



278 Die päpstlichen Allokutionen

3. die Feindschaft zwischen verschiedenen Völkern (populi),
womit er die politischen Gegensätze der Staaten meint,
deren anhaltende Spannungen und Rivalitäten oft und
unvorhergesehen zu schrecklichen Kämpfen führen, wie die
Ereignisse im Balkan, in Mexiko usw. beweisen.

Indem er die Friedensbestrebungen belobt, erklärt er
jedoch, daß auch die besten Absichten zu wenig
fruchtbringend sind, wenn die Vorschriften der Gerechtigkeit und
christlichen Liebe (caritas) nicht tief in den Herzen wurzeln,
was schon Leo XIII. in seinen sozialen Reformerlässen
betont hat. Pius X. aber findet den Grund dieses Übels in
der demokratischen Tendenz der Gegenwart. Er gebraucht
zwar das Wort Demokratie selbst nicht. Leo hatte es im
idealen Sinne verstanden, als er von der christlichen
Demokratie sprach, die aber leider eine falsche Bedeutung
gewonnen hat. Pius bezeichnet aber die Sache, wenn er
sagt, daß der heutige Zustand der bürgerlichen Gesellschaft
und des Staatswesens in der Hand der Massen (multitudo) liegt.
Er bezeichnet also die Demokratisierung als Wurzel
der Schäden, die sich im Sozialismus und der Entartung
des Parlamentarismus offenbaren und anarchische
Zustände herbeiführen müssen. Daher eilt die demokratische
Masse, die ihren blinden Leidenschaften folgt und nur
ihren Aufwieglern Gehör schenkt, dem allgemeinen Untergang

entgegen. Damit ist deutlich genug gesagt, daß diese
Herrschaft, ohne daß die Menge sich darüber klar wird,
zuletzt in die schlimmste Ochlokratie übergeht. Dieses
falsche demokratische Prinzip ist übrigens schon im
Syllabus Pius IX. durch die propositio 60 verurteilt1, in welcher
die Majorität als Rechtsquelle behauptet wird, womit die
Entartungen des Parlamentarismus und Sozialismus
gekennzeichnet sind.

Diesen Irrtümern gegenüber konstatiert Pius X., daß

gerade die Kirche als Wächterin der Gerechtigkeit und
Caritas und als Lehrerin der Wahrheit von ihrem göttlichen
Stifter konstituiert ist und deshalb einzig und allein die

allgemeine Wohlfahrt zu bewirken imstande ist. Daher ist

1 Auctoritas nihil aliud est, nisi numeri et materialium viriuiü
summa(Denzinger nr. 1760). Pii IX. Encycl. Quanta cura d. d.8Dec. 186b
TJbi a civili sooietate fuit remota religio vel ipsa germana iustitia®
liumanique iuris notio tenebris obscuratur et amittitur, atque in vera®
iustitiae legitimique iuris locum materialis substituitur vis.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 279

es Aufgabe der StaatsWeisheit bei der Verwaltung des
Staatswesens, der Kirche nicht nur zu gestatten, daß sie
ihr Amt ungehindert und frei ausübt, sondern sie auch mit
allen Mitteln zu unterstützen. Aber leider ist das Gegenteil
der Fall.

Der Schluß des allgemeinen Teiles der Allocutio ist
die Mahnung zum Glauben und die Erweckung der
Hoffnung. Da der Papst hier als Oberhaupt der Kirche im plu-
ralis maiestaticus von sich spricht, so drückt er damit die
Hoffnung des Heiligen Stuhles selbst aus. Derselbe weiß
aus dem Beispiele Christi, daß die Kirche ihrer Natur nach der
menschlichen Gesellschaft Wohltaten spendet, aber auch
zum Entgelt dafür Unbilden zu leiden hat, daß ihr aber
die göttliche Hilfe niemals mangeln wird, wie es Christus
verheißen hat und die Geschichte es bezeugt. Er führt als
historisches Beispiel dafür den Triumph Pius VII. über
den Tyrannen Napoleon an, was als ein historisches Wunder
erscheint1. Pius VII. empfängt hier von seinem Nachfolger
den Titel „sanctissimus senex", was ein Lob der Person
ist und nicht bloß die amtliche Titulatur, die jedem Papste
wegen der Heiligkeit seiner Würde zukommt. Denn er war
unzweifelhaft ein Bekenner im liturgischen Sinne. Deshalb
hat ihn Pius X. auch durch den Zusatz tamquam nur als
Märtyrer im analogen Sinne bezeichnet, wie z. B. Martin I.
Man kann daher dieses Urteil Pius X. über den
heiligmäßigen Bekennerpapst als ein günstiges Vorzeichen für die
eventuelle Beatifikation desselben ansehen. In seiner
Befreiung aus den Händen des Tyrannen erblickt Pius X.
aber ein Wunder der göttlichen Hilfe, das der wunderbaren
Befreiung des hl. Petrus aus dem Kerker durch den Engel
in etwa ähnlich ist, denn der letzte Satz dieses Teiles der
Allocutio ist eine durchsichtige Anspielung auf die
Erzählung der Apostelgeschichte, Kap. 12. Weil der Papst
aber die Befreiung Pius VII. als einen Induktionsbeweis
vorlegt für die Verheißungen Christi an den hl. Petrus, der
in seinen Nachfolgern auf dem römischen Stuhle fortlebt
und fortregiert2 und darauf die übernatürliche Hoffnung der

1 Cf. Ilario Binieri: Pio VII e Napoleone I nel 1814,
Genova, G. Sambolino e PigIi, piazza S. Bernardo nr. 1 (1914).

2 A 1 e x a n d e r II. : (b. Apostolus Petrus) qui usque in finem
saeculi in successoribus suis praesidet(Löwenfeld: EpistolaeBomanorum
Pontificurn ineditae, 1885, nr. 91, p. 46).



280 Die päpstlichen Allokutionen

Kirche setzt, so legt er auch die Schlußfolgerung nahe,
daß Gott den Träger des Papsttums wieder aus der
Gefangenschaft „praeter omnium expectationem"
befreien wird1. Diese logische Folgerung aus der Analogie der
historischen Tatsache ist theologisch gewiß, weil die
allgemeine Prämisse eine geoffenbarte Glaubenswahrheit und
die besondere Prämisse eine historische Wahrheit ist.

Mit dieser tröstlichen Hoffnung endet der allgemeine
Teil dieser Allocutio, der die Lage der Kirche gegenüber
ihren äußeren Feinden beurteilt.

II
Allocutio habita occasione impositionis bireti novis

Cardinalibus die XXVII Maii MCMXIV
(Acta Apostolicae Sedis VI, p. 260—262)

Il grave dolore, provato dopo il Concistoro del 1911

per la perdita di tanti ottimi Cardinali, fu in qualche modo
temperato dal conforto d'aver potuto riempire quel vuoto,
ascrivendo ieri l'altro al Sacro Collegio Voi, o miei Figli
diletti. Le prerogative di pietà, di dottrina e di zelo, che
Vi distinguono, e sopra tutto la devozione, che professate
a questa santa Sede Apostolica, mi assicurano che mi
sarete di valido aiuto per mantenere intatto il deposito
della Fede, per custodire l'ecclesiastica disciplina, e per re-
sistere ai subdoli assalti, a cui è fatta segno la Chiesa, non
tanto per parte di aperti nemici, ma specialmente degli
stessi suoi figli. Che se è dovuto all'indomabile fermezza
dei nostri padri, alla loro sollecita vigilanza, alla loro gelosa
premura, e alla loro delicatezza direi quasi verginale in
materia di dottrina il trionfo della Chiesa in tutti i pericoli
e in tutti gli assalti mossi contro di essa nel corso dei se-
coli, forse in nessun tempo fu tanto necessario tener d'oc-
chio questo sacro deposito, affinehè ne sia mantenuta l'in-
tegrità e la purezza. Siamo purtroppo in un tempo, in

1 über die Eestituierurig des Kirchenstaates vgl. Sägmüller:
Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes 1 (1914), 1, p. 394, Anm. 1

L a e m m e r : Institutionen des katholischen Kirchenrechtes 2 (1892),
p. 175 f. Die theologische Begründung am besten bei Straub, De
Ecclesia Christi (1912) II nr. 1138—1144, p. 548 sqq.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 281

cui con molta facilita si fa buon viso, e si adottano certe
idee di conciliazione della Fede con lo spirito moderno, ideö,
che conducono molto più lontano che non si pensi, non
solamente all'affievolimento, ma alla perdita totale della
Fede. Non fa più meraviglia il sentire chi si diletta delle
parole assai vaghe di aspirazioni moderne, di forza del pro-
gresso e della civiltà, affermando l'esistenza d'una coscienza
laica, d'una coscienza politica opposta alla coscienza della
Chiesa, contro la quale si pretende al diritto e al dovere
di reagire, per correggerla e raddrizzarla. Non è nuovo
l'incontrarsi in persone, che mettono fuori dubbi e incer-
tezze sulle verità e anche affermazioni ostinate sopra errori
manifesti, cento volte condannati, e ciô non ostante si per-
suadono di non essersi mai allontanate dalla Chiesa, perché
qualche volta hanno eseguite le pratiche cristiane. Oh!
quanti naviganti, quanti piloti, e, Dio non voglia, quanti
capitani facendo fidanza con le novità profane e con la
scienza bugiarda del tempo, anzichè arrivare al porto, hanno
fatto naufragio

Fra tanti pericoli, in ogni contingenza, non ho man-
cato di far sentire la mia voce per richiamare gli erranti,
per segnalare i danni, e per tracciare ai cattolici la via da
seguire. Ma non sempre, nè da tutti fu bene intesa e inter-
pretata la mia parola, quantunque chiara e précisa. Anzi
non pochi, seguendo l'esempio funesto degli avversari, che
spargono zizzania nel campo del Signore per portarvi la
confusione e il disordine, non si peritarono di darle arbi-
trarie interpretazioni, attribuendole un significato affatto
contrario a quello voluto dal Papa e ritenendo corne san-
zione il prudente silenzio.

Ed in queste dure condizioni ho proprio bisogno del
valido ed efficace concorso dell'opera vostra, o miei Figli
diletti, tanto nelle varie diocesi aile quali con la dispensa
papale farete ritorno, corne nella Curia e nelle Congrega-
zioni Romane, perché per la dignité alla quale siete innal-
Zati, uniti di mente e di cuore al Papa, siate tra i primi
difensori della sana dottrina, fra i primi maestri della verità,
1 banditori dei precisi voleri del Papa. Predicate a tutti,
^a specialmente agli ecclesiastici ed agli altri religiosi, che
diente tanto dispiace a Nostro Signore Gesù Cristo e quindi

Suo Vicario, quanto la discordia in fatto di dottrina,
Perché nelle disunioni e nelle contese Satana mena sempre



282 Die päpstlichen Allokutionen

trionfo, e domina sui redenti. Per conservare l'unione nella
integrità della dottrina, premunite speoialmente i sacerdoti
dalla frequenza di persune di fede sospetta e dalla lettura
di libri e giornali, non dirô pessimi, dai quali rifugge ogni
onesto, ma anche di quelli che non sieno in tutto appro-
vati dalla Ohiesa, perche è micidiale l'aria che si respira,
ed è impossibile maneggiare la pece e non restarne inqui-
nati. Se mai Yi incontraste in coloro che si vantano cre-
denti, devoti al Papa, e vogliono essere cattolici ma avreb-
bero per massimo insulto l'essere detti clericali, dite solenne-
mente che figli devoti del Papa sono quelli che obbediscono
alla sua parola ed in tutto lo seguono, e non coloro, che
studiano i mezzi per eluderne gli ordini, o per obbligarlo
con insistenze degne di miglior causa ad esenzioni o

dispense tanto più dolorose quanto più sono di danno e di
scandalo, Non cessate mai di ripetere che, se il Papa ama
ed approva le associazioni cattoliche, che hanno di mira
anche il bene materiale, ha sempre inculcato che deve avere
in esse la prevalenza il bene morale e religioso, e che al
giusto e lodevole intento di migliorare le sorti dell' operaio
e del contadino dev'essere sempre unito l'amore della giu-
stizia e l'uso dei mezzi legittimi per mantenere tra le varie
classi soeiali l'armonia e la pace. Dite chiaramente che le
associazioni miste, le alleanze coi non cattolici pel benessere
materiale a certe determinate condizioni sono permesse, ma
che il Papa predilige quelle unioni di fedeli, che deposto
ogni umano rispetto e chiuse le orecchie ad ogni contraria
lusinga o minaccia, si stringono intorno a quella bandiera,
che, per quanto combattuta, è la più splendida e gloriosa,
perché è la bandiera della Chiesa.

Questo è il campo, o miei Pigli diletti, nel quale
dovete esercitare la vostra attività ed il vostro zelo. Ma

poichè a nulla vale il nostro lavoro se non sia dal Cielo
benedetto, preghiamo nostro Signor Gesù Gristo, che strinse
e suggellô col Suo Sangue l'universale fratellanza del genere
umano, e raccolse tutti coloro, che erano per credere m
Lui come in una sola famiglia, a coordinare per l'opéra
nostra le intelligenze e le volontà di tutti con tale perfe*
zione di concordia che tutti i figli della Ohiesa siano una
cosa sola fra di loro come una cosa sono Egli ed il Padre>

Ed in questa cara speranza, Yi impartisco con effu"
sione di cuore l'Apostolica Benedizione.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 288

Die zweite Allocutio ist gewissermaßen eine
Fortsetzung der ersten, weil der Papst in derselben die von
den inneren Feinden der Kirche geschaffene Lage
erörtert. War schon die erste wegen des weiten Horizontes,
den sie eröffnet, hoch bedeutsam und durch die Anwendung

der lateinischen Kirchensprache in ihrer Form
feierlicher, so war die zweite, in italienischer Sprache gehaltene,
wegen der besonderen Yerhältnisse, die darin berührt
wurden, und wegen der persönlichen Gefühle, von denen
der Papst bewegt war, ein Ausdruck des Vertrauens, das
er in seine Kardinäle setzt. Der Unterschied zeigt sich auch
darin, daß der Papst in der ersten den pluralis maiestaticus
anwendet, in der zweiten dagegen nach der Einleitung die
erste Person des Singulars gebraucht, um auszudrücken,
wie sehr er persönlich von den hier berichteten Erscheinungen

sich betroffen fühlt. Um jedoch den Schein zu
vermeiden, als spräche er dabei nicht in seiner amtliehen
Eigenschaft als Papst, wählte er an den entscheidenden
Stellen seiner Rede die Form der dritten Person, indem
eiserne Ermahnungen dem Papst selbst in den Mund legte.
Schon der äußere Umstand, daß diese Allocutio in einem
Konsistorium mit allen solennen Zeremonien vor dem
anwesenden hl. Kollegium gehalten wurde, aber noch mehr
der innere Zusammenhang dieser Allocutio mit der
früheren und die sorgfältig durchgeführte Disposition sowie
der aktuelle hochwichtige Inhalt, der ebenfalls eine
lehramtliche Kundgebung ist und Gehorsam gegen die früheren
lehramtlichen Dekrete einschärft, sind der beste Beweis, daß
diese Allocutio nicht eine private Ansprache oder eine
unvorbereitete Gelegenheitsrede war. Ich sage: sachlich der
beste Beweis; denn einen noch stärkeren Beweis erbringt
das Echo dieser Allocutio in der liberal-katholischen und
kirchenfeindlichen Presse, welche ihrem Ärger über den Inhalt
durch ebenso alberne wie freche Erfindungen Luft machte.

Die Allocutio hat drei Teile. Der erste handelt von
der Integrität und Reinheit des Glaubens; der zweite
verurteilt die Verfälschung der päpstlichen Dekrete und die
Revolte gegen den Heiligen Stuhl ; der dritte schreibt die Mittel
vor zur Bewahrung der Einheit und Integrität der Lehre.
Wir geben die einzelnen Teile in möglichst wortgetreuer
Ubersetzung wieder, die besser zum Verständnis des Sinnes
dient als eine freie Übertragung in gewählter Sprache und



284 Die päpstlichen Allokutionen

fügen nur einige orientierende Bemerkungen hinzu, da ein
vollständiger Kommentar, der alle Dokumente enthielte,
zur Zeit kaum möglich ist und im engen Rahmen dieser
Zeitschrift nicht gegeben werden kann.

I. „Der schwere Schmerz, den Wir nach dem
Konsistorium von 1911 durch den Verlust so vieler sehr guter
Kardinäle erfahren haben, wurde einigermaßen durch den
Trost gemildert, daß Wir jene Lücke ausfüllen konnten,
als Wir Euch, Meine geliebten Söhne, vorgestern in das
heilige Kollegium aufnahmen. Die Vorzüge der Frömmigkeit,

der Gelehrsamkeit und des Eifers, die Euch
auszeichnen und vor allem die Ergebenheit, die Ihr gegen
diesen Heiligen Apostolischen Stuhl bekennt, geben Mir die
Versicherung, daß Ihr Mir eine kräftige Hilfe sein werdet,
um das Depositum des Glaubens intakt zu erhalten und
um den hinterlistigen Angriffen zu widerstehen, zu deren
Zielscheibe die Kirche gemacht worden ist, nicht so sehr
von seiten offener Feinde, als speziell von ihren eigenen
Söhnen. Denn wenn der unbeugsamen Festigkeit unserer
Väter, ihrer fürsorglichen Wachsamkeit, ihrem eifersüchtigen

Bemühen und ihrer, ich möchte sagen, gleichsam
jungfräulichen Zartheit in Sachen der Lehre der Triumph der
Kirche in allen Gefahren und bei allen gegen sie gemachten
Angriffen im Laufe der Jahrhunderte zu verdanken ist, war
es vielleicht zu keiner Zeit so notwendig, dieses heilige
Depositum im Auge zu behalten, damit seine Integrität und
Reinheit erhalten bleibe."

Der Papst spricht hier vom Depositum und von der
Lehre. Der Ausdruck „Depositum des Glaubens"1 ist
eine Metapher, die vom Hinterlegungs- oder Aufbewahrungs-
kontrakt2 des römischen Zivilrechtes hergenommen ist. Die
geoffenbarte Glaubenslehre ist, wie das Vaticanum sagt,
gleichsam als ein göttliches Depositum der Kirche als der
.Braut Christi überliefert, um es treu zu bewahren und
unfehlbar zu erklären3. Es ist der Inhalt der von den Aposteln
überlieferten Offenbarung, den die Nachfolger des hl. Petrus
heilig zu hüten und getreulich zu erklären haben, wozu

1 Depositum apostolicum. Vgl. Scheeben: Handbuch der
katholischen Dogmatik. I nr. 203 ff., p. 104 ff. Straub: De Ecclesi»
Christi, Oeniponte 1912, I nr. 829, p. 189, nr. 862, p. 215.

2 Digest, lib. 16, tit. 3.
3 Cone. Vatic., s. 3, Const, de fide cath. cap. 4 (Denzinger nr. 1800)-



in den Kousistorien vom 25. und 27. Mai 285

ihnen der Beistand des hl. Geistes verheißen ist Das
Depositum sind daher die Glanbenswahrheiten selbst. Lehre
(doctrina) heißt der ganze Prozeß dieser autoritativen
Hütung und Auslegung des deponierten Glaubenssohatzes
und ist daher dasselbe wie die von der Kirche autorisierte
Theologie, die der hl. Thomas als sacra doctrina
bezeichnet2. Die Väter, weiche durch ihre Wachsamkeit und
ihren Zartsinn in Sachen der Lehre, also in der theologischen
Entwicklung, die Integrität und Reinheit des Depositums
bewahrt haben, sind in erster Linie die Päpste selbst.
Denn sie haben durch ihre definitiven Entscheidungen, teils
allein, teils mit den Konzilien, die theologischen Zweifel und
Kontroversen gelöst und dadurch die Häresien überwunden.

Nach dem Vorgange der alten Päpste unterscheidet
Pius X. die Integrität und die Reinheit des Depositums.
Die Integrität betrifft dieVollständigkeit des überlieferten
Glaubensschatzes, von dem auch nicht der geringste Teil
verloren gehen darf, denn alle einzelnen darin enthaltenen
Glaubenswahrheiten sind göttliche Offenbarungen und bilden
erst zusammen ein einheitliches Ganzes, das unversehrt im
Herzen der Kirche so aufbewahrt werden muß, wie es ihr
vom hl. Geiste anvertraut wurde. Die Reinheit dagegen
besagt, daß kein einziger Teil des Depositums auch nur im
mindesten durch menschliche Zutat getrübt werden und
nichts von dem Glänze seiner übernatürlichen Wahrheit,
welche die Kraft der natürlichen Vernunfterkenntnis absolut
überschreitet, verlieren darf.

Die Integrität des Glaubens wurde von den
Päpsten der alten Kirche stets gefordert. So schrieb
S. Liberius gegen die Makedonianer: „Hanc autem
catholicam et apostolicam fidem esse agnoscimus, quae
usque ad concilium Nicaenum intégra et inconcussa
permansit3." S. Simplicius gebraucht die Formel „quid-
quid ad integritatem fidei pertinet4"; S. Felix III: „pro
fidei integritateB" und sagt, das Konzil von Chalcedon sei

1 Ib. s. 4, Const, de Ecclesia cap, 4 (Denzinger nr. 1836).
' Summa Theo!. I q. 1.
3 Socrates, Historia eccles. 4,12 (K i r c h, Enchiridion fon-

tium kistoriae eeclesiasticae antiquae 1910, nr. 779).
1 Simplicius, ep. 7 nr. 2 (Thiel, Epistolae ßomanorum

Pontificum genuinae, 1868, I, p. 190).
3 Eel ix III., ep. 2 nr. 3 (ib. p. 234).



286 Die päpstlichen Àllokutionen

abgehalten worden „pro christianae confessionis integri-
tate1." S. Gelasius I. spricht von „divinae legis inte-
gritas2". Derselbe schreibt: „sedes apostolica fidem
détendit si ad integritatem fidei communionisque catholicae
revertantur8", und wiederum : „Quos si a fide intégra com-
munione catholica putaretis errare, ad apostolicam sedem,
secundum scita maiorum et sicut semper est factum, referre
debuistisi." Er sagt ferner, die Schriften des Papstes Sim-
plicius seien „propter catholicae fidei integritatem"
geschrieben5. S. Hormisdas sagt im Libellus: „Et ideo
spero, ut in una communione vobiscum, quam sedes
apostolica praedicat, esse merear, in qua est intégra et verax
sacrae religionis et perfecta soliditas6." In diesem Sinne
versteht auch Pius X. die Integrität des Glaubens und der
Lehre.

"Wenn sich aber heute diejenigen Katholiken integral
nennen, welche diese Integrität des Glaubens in allem
vertreten und deshalb dem Papste als obersten Lehrer der
Kirche vollen Gehorsam leisten wollen und wenn sie dies
auch als Programm ihrer integralen Presse aufstellen, so

ist das wahrhaftig keine Anmaßung und auch keine neue
Erfindung. Denn sie wollen den Namen Katholisch nicht
umändern, sondern sie sind genötigt, diesen Zusatz zu
gebrauchen, um sich von denen zu unterscheiden, die sich
noch katholisch nennen, es aber nicht mehr sind, weil sie
eben die volle Integrität des Glaubens und des daraus
entspringenden vollen praktischen Gehorsams gegen den
Apostolischen Stuhl und gegen seinen Inhaber nicht mehr
besitzen 7.

„Wir leben nur zu sehr in einer Zeit, in der man mit
großer Leichtigkeit gewisse Ideen von Versöhnung des
Glaubens mit dem modernen Geiste mit guter Miene
ansieht und sie adoptiert, Ideen, die viel weiter, als man denkt,
nicht nur zur Abschwächung, sondern zum gänzlichen Ver-

1

ep. 17 nr. 2 (ib. p. 275).
2 ftelasius, ep. 10 nr. 9 (ib. p. 347).
3

ep. 18 nr. 6 (ib. p. 885).
4

ep. 27 nr. 9 (ib. p. 431).
5 Tractat. I nr. 10 (ib. p, 517),
6 S y m m a o h u s, ep. 26 n. 4 (ib, p. 796).
' Vgl. unseren Artikel „Integral-Katholisch" in der Wochenschrift

„Klarheit und Wahrheit", Nr. 5, 1. Febr. 1914, p. 41.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 287

lust des Glaubens hinführen. Man verwundert sich nicht
mehr, wenn man Leute hört, die Gefallen haben an sehr
vagen Ausdrücken über moderne Bestrebungen, über die
Macht des Fortschrittes und der Zivilisation, indem man
die Existenz eines Laiengewissens, eines politischen
Gewissens, das dem Gewissen der Kirche entgegengesetzt ist,
behauptet und das Recht und die Pflicht beansprucht, gegen
dasselbe zu reagieren, um es zu korrigieren und
richtigzustellen. Es ist nichts Neues, Personen zu begegnen,
welche Zweifel und Ungewißheit über Wahrheiten
aufstellen und sogar hartnäckige Behauptungen von
offenbaren Irrtümern, die schon hundertmal verurteilt worden
sind, und die sich nichtsdestoweniger einreden, sie hätten
sich niemals von der Kirche entfernt, weil sie einige Male
ihre Christenpflichten erfüllt haben. 0, wie viele Schiffer,
wie viele Lotsen und — Gott wolle es verhüten — wie
viele Kapitäne, die ihr Vertrauen auf die profanen
Neuerungen und die lügnerische Wissenschaft der Zeit setzen,
haben, statt im Hafen anzukommen, Schiffbruch gelitten !"

Nach der vorausgegangenen allgemeinen Belehrung
kennzeichnet der Papst hier die hauptsächlichen Irrtümer
der Gegenwart durch mehrere Lehrurteile: 1. den
allgemeinen Irrtum, der die Möglichkeit einer Versöhnung des
Glaubens mit dem modernen Geiste behauptet. Hierüber
urteilt der Papst: diese Versöhnung ist unmöglich, weil sie
zum völligen Verlust des Glaubens führt. 2. Damit hängen
besondere Irrtümer zusammen, die er aufzählt und dadurch
auch zensuriert, nämlich a) die vagen Ideen über die Kraft
des Fortschrittes und der Kultur, die er Zivilisation (ci-
viltà) nennt. Denn in der Tat bedeutet der vage Ausdruck
Kultur nichts anderes als das, was man im Zeitalter der
Aufklärung „Zivilisation" und vorher „Humanität" zu
benennen pflegte, b) Die Existenz eines Laiengewissens und
eines politischen Gewissens, das dem Gewissen der Katholiken,

das sich nach den Gesetzen seiner Kirche richten
muß, entgegengesetzt ist; und endlich c) die Behauptung:
Es gibt ein Recht und eine Pflicht, gegen das Gewissen
der Kirche zu reagieren, sei es, um die angeblichen
Irrtümer desselben zu korrigieren oder um ihm erst die richtige

Direktion zu geben. Diese Irrtümer sind sämtlich
schon in den Dekreten gegen den Modernismus verworfen,
da sie die Irrtumsfähigkeit der moralischen Gesetzgebung



288 Die päpstlichen Allokutionen

der Kirche behaupten und damit die Unfehlbarkeit der
Kirche leugnen.

Der Papst markiert ferner die Hartnäckigkeit, mit
welcher offenkundige von der Kirche schon so und so oft
verurteilte Irrtümer wiederholt werden. Dies tun die
inneren Feinde der Kirche, welche sich äußerlich nicht
von ihr trennen wollen und fortfahren, sich katholisch zu
nennen, obwohl sie es wegen des obstinaten Widerspruches
gegen das kirchliche Lehramt längst nicht mehr sind. Wie
überhaupt der obstinate Widerspruch gegen das kirchliche
Lehramt ein klares Zeichen der Häresie ist, so ist dieser
Hochmut als ein sicheres Zeichen des Modernismus schon
in der Enzyklika „Pascendi" aufgeführt1.

Dieser Teil schließt mit einem Vergleiche. Der Papst
vergleicht nämlich die Gemeinschaft der Personen, welche
die genannten Irrtümer teilen, mit einem Schiffe, das
sich auf dem Wege zum Hafen befindet. Die Reisenden
vertrauen auf die neuen technischen Erfindungen, mit denen
ihr Schiff ausgestattet ist, und auf ihre wissenschaftlichen
Kenntnisse. Weil aber diese Erfindungen hier profane
Neuerungen sind und diese Kenntnisse auf lügnerischer Wissenschaft

beruhen, so ist ihr Vertrauen falsch und führt den Schiffbruch

im Glauben herbei. Der Papst charakterisiert diese
Irrtümer als profane Neuerungen, worunter in der kirchlichen
Sprache Lehren anzusehen sind, die von den geoffenbarten
abweichen2. Er nennt die moderne Philosophie, worauf die
einzelnen Wissenschaften basieren, eine lügnerische, weil
sie eine Wahrheit vorspiegelt, die direkt den Prinzipien
der christlichen Lehre widerspricht. Er unterscheidet drei
Klassen : die Reisenden, die auf dem Schiffe fahren, das ist
in diesem Vergleiche die große Masse und speziell die
Intelligenzen, die sich von ihren Führern leiten lassen. Ferner
die Lotsen. Lotsen sind diejenigen, welche die gefährlichen
Punkte kennen und signalisieren sollten: das sind in der
Kirche die Theologen. Die Kapitäne endlich sind die Bischöfe.
Da er aber von mehreren Kapitänen spricht, so kann er in
diesem Vergleiche nicht die allgemeine Kirche meinen, deren
Schiff nur einen Kapitän hat, nämlich den Papst, sondern

1 Pii X. Encycl. Pascendi d. d. 8 sept. 1907 (Michelitsch:
Syllabus Pius X. usw., Graz u. Wien 1908, p, 271, 15.

2 Vgl. Soheeben: Handbuch der katholischen Dogmatik, I
nr. 439, p, 196.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 289

vielmehr die besonderen Kirchen oder Diözesen, von denen
jede einen Kapitän hat, nämlich den Bischof. Damit tadelt
der Papst nicht bloß die einfachen Gläubigen, in deren
Kreise jene Irrtümer eingedrungen sind, sondern auch
diejenigen Theologen, welche auf die Gefahren zu rechter
Zeit hätten aufmerksam machen müssen und endlich die
Bischöfe, wenn sie ihre Pflicht nicht erfüllen sollten.

II. „In so großen Gefahren habe Ich nicht verfehlt,
bei jeder Gelegenheit Meine Stimme hören zu lassen, um
die Irrenden zurückzurufen, um die Schäden sichtbar zu
machen und um den Katholiken den Weg zu weisen, dem sie
folgen sollen. Aber nicht immer und nicht von allen wurde
mein Wort gut verstanden und interpretiert, so klar und
präzis es auch war. Vielmehr folgten nicht wenige dem
verderblichen Beispiel der Gegner, Unkraut auf dem Felde
des Herrn zu säen, um dort Verwirrung und Unordnung
anzurichten, und entblödeten sich nicht, ihm (dem Papst-
tvorte) eine willkürliche Interpretation zu geben, indem sie
ihm einen Sinn unterlegten, der tatsächlich dem vom Papst
gewollten Sinn konträr ist und das kluge Schweigen für eine
Sanktion hielten."

Diese Worte des Papstes bedürfen keines weiteren
Kommentars. Er wiederholt darin nur das, was er schon
früher mehrfach erklärt hat. Wenn diese absichtliche
Mißdeutung päpstlicher Dekrete schon früher vorgekommen
vvar, wie z. B. bei der Verurteilung des Modernismus, so
bezieht sich doch der hier ausgesprochene Tadel direkt auf
den im dritten Teil der Allokution gerügten sogenannten
Gewerkschaftsstreit, was auch der „Osservatore Romano"
Wenigstens offiziös bestätigt1. Die Geschichte dieses Streites
kann hier nicht gegeben werden. Wir verweisen auf die
ausführliche und vollständige Dokumentensammlung, die
m der Zeitschrift „Klarheit und Wahrheit" enthalten ist.
Her Papst wirft aber diesen inneren Feinden der
kirchlichen Autorität vor, daß sie durch ihren Ungehorsam
gegen die in der Enzyklika „Singulari quadam" enthaltenen
Vorschriften Unordnung und Verwirrung in der Kirche
angerichtet hätten und kennzeichnet dadurch ihre schisma-

1 L' Osservatore Komano, 29 Maggio; Monitore Ecclesiastico,
25. Giugno, p. 59.

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 19



290 Die päpstlichen Allokutionen

tischen1 Tendenzen. Indem er aber den Vergleich von der
Aussaat des Unkrautes auf dem Felde des Herrn2 gebraucht,
das nach dem Sinn des Evangeliums die offenen Feinde
der Kirche ausstreuen *— das sind aber die von der Kirche
schon getrennten Häretiker —-, gibt er zu verstehen, daß
diejenigen Katholiken, welche die klaren Worte des Papstes
absichtlich mißverstehen wollen, mindestens der Häresie
verdächtig sind, weil sie der Autorität des Papstes
obstinaten Widerstand leisten. Ein zeitweiliges Stillschweigen
des Papstes gegenüber dieser falschen Interpretation seiner
Dekrete kann aber niemals als Sanktion für die falsche
Erklärung gelten, denn die pastorale Klugheit erfordert
oftmals, daß man den Irrenden, nachdem sie schon gewarnt
sind, Zeit läßt, sich zu beruhigen und sich zu unterwerfen.

III. „Und in diesen harten Umständen bedarf Ich
eigens der Mithilfe (concursus) Euerer Arbeit, o Meine
geliebten Söhne, ebensowohl in den verschiedenen Diözesen,
in welche Ihr mit der päpstlichen Dispens zurückkehren
werdet, als auch in der Kurie und in den römischen
Kongregationen. Weil Ihr durch die Würde, zu der Ihr erhoben
seid, im Geiste und im Herzen mit dem Papste vereinigt,
zu den ersten Verteidigern der gesunden Lehre, zu den
ersten Lehrern der Wahrheit gehört und die Herolde der
präzisen Willensmeinungen des Papstes seid. Predigt allen,
besonders aber den Geistlichen und auch den Ordensleuten,
daß nichts so sehr unserem Herrn Jesus Christus und darum
seinem Statthalter mißfällt als die Zwietracht in Sachen
der Lehre, weil in Uneinigkeiten und Streitigkeiten Satan
immer triumphiert und über die Erlösten dominiert. Um
die Einheit in der Integrität der Lehre zu erhalten,
bewahrt besonders die Priester vor dem Umgang mit
Personen, deren Glauben verdächtig ist, und vor der Lektüre
von Büchern und Zeitungen — ich will nicht sagen: die
ganz schlecht sind, die jeder anständige Mensch
verabscheut, sondern auch vor solchen, die nicht in allem von der
Kirche approbiert sind, denn die Luft, die man atmet, ist
verderblich und es ist unmöglich, Pech zu berühren und
sich nicht damit zu besudeln. Wenn Ihr jemals solchen

1 Cf. S. T Ii o in a s : S. Th. 2, 2 q. 80 a. 1 ad 2. P i i IX. Const.
Apostolicae sedis d. d. 12. Oct. 1869, 1 8.

2 Matth. 18, 24 sqq.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 291

begegnet, die sich rühmen gläubig und dem Papst ergeben
zu sein und katholisch sein wollen, aber es für den größten
Schimpf betrachten, klerikal genannt zu werden, so sagt
ihnen feierlich, daß dem Papst ergebene Söhne diejenigen
sind, welche seinem Worte gehorchen und Ihm in allen
folgen und nicht diejenigen, welche die Mittel studieren,
um sich seinen Anordnungen zu entziehen oder Ihn durch
ihr einer besseren Sache würdiges Drängen zu Ausnahmen
oder zu Dispensen zu zwingen, die um so schmerzlicher
sind, je mehr sie schaden und Ärgernis mit sich bringen.
Hört niemals auf zu wiederholen, daß wenn der Papst die
katholischen Assoziationen liebt und approbiert, welche auch
das materielle Wohl bezwecken, Er doch immer eingeschärft
hat, daß in ihnen das moralische und religiöse Wohl den
Vorrang haben muß und daß die gerechte und lobens-
würdige Absicht, das Los des Arbeiters und des Bauern
zu verbessern, immer mit der Liebe zur G-erechtigkeit und
mit dem Gebrauche der legitimen Mittel vereint sein muß,
um unter den verschiedenen sozialen Klassen die Harmonie
und den Frieden aufrecht zu erhalten. Sagt es klar, daß
die gemischten Assoziationen, die Bündnisse mit Nicht-
katholiken zum Zwecke der materiellen Besserstellung
Unter bestimmten determinierten Bedingungen gestattet sind,
aber daß der Papst jene Vereinigungen von Gläubigen
mehr liebt, welche mit Ablegung jeder menschlichen Rücksicht

ihre Ohren jeder gegnerischen Lockung oder Drohung
verschließen und sich um jenes Banner scharen, das, je mehr
es bekämpft wird, um so glänzender und glorreicher ist,
weil es das Banner der Kirche ist.'4

Im dritten Teil wendet sich der Papst direkt an die
Kardinäle und verlangt ihre Mithilfe zur Bekämpfung der
inneren Feinde der Kirche, indem er ihnen bestimmte
Normen dazu vorschreibt. Diese Normen werden zunächst
den Kardinälen, die ein auswärtiges Bistum innehaben und
gleichzeitig Dispens1 zur Rückkehr in ihre Diözesen
bekommen, für ihre Diözesen gegeben. Dieselben Normen
sollen ferner für die in der Kurie residierenden Kardinäle
gelten. Unter Kurie2 versteht aber das Kirchenrecht alle

1 Die Residenzpflicht an der römischen Kurie: InnocentiiX.
Const. Cum iuxta (1646),

2Ygl. Sägmüller, Lehrbuch des katholischen Kirchenrechtes 3,

I p. 415.

19*



292 Die päpstlichen Allokutionen

im Dienste des Papstes stehenden Personen, unter denen
die Kardinäle den höchsten Rang einnehmen und in sehr
mannigfaltiger Weise zur Teilnahme an den Regierungsgeschäften

des Papstes verwendet werden können. Bei allen
diesen Geschäften haben sie auch die hier vorgeschriebenen
Normen zu befolgen. Und endlich gelten dieselben für die
Tätigkeit der Kardinäle in den ihnen zugeteilten verschiedenen

römischen Kongregationen.
Im allgemeinen lauten die Vorschriften dahin, die

Zwietracht in bezug auf die Lehre zu verhindern und die
Einheit in der Integrität derselben zu erhalten. Dies soll
nicht bloß den Weltgeistlichen, sondern auch den Ordensleuten

eingeschärft werden, denn leider ist der Zwiespalt
nicht bloß im Weltklerus, sondern auch im Ordensklerus
vorhanden1. Die Priester werden besonders gewarnt vor
dem Verkehr mit Personen, deren Glauben verdächtig ist,
und vor der Lektüre von Büchern und Zeitungen, welche
nicht in allem von der Kirche approbiert sind. Damit
erinnert der Papst an kirchliche Vorschriften über die
Zeitungslektüre, die sich aus den allgemeinen Regeln des
Index ergeben « und besonders in letzter Zeit durch
römische Dekrete über die sogenannte integrale Presse
spezifiziert sind3.

Ferner schreibt der Papst vor, daß man die Menschenfurcht

ablege, welche Katholiken dadurch bezeigen, daß
sie nicht ,,klerikal" genannt werden wollen. Der Ausdruck
„klerikal" ist zwar bei den äußeren Feinden der Kirche ein
Schimpfwort geworden, hat aber auch einen sehr richtigen
Sinn. Er bezeichnet nämlich das Verhalten, welches die
Gläubigen der kirchlichen Hierarchie gegenüber zu
beobachten haben, also die Unterwerfung unter die kirchliche
Obrigkeit und speziell unter den römischen Papst und unter
die mit ihm verbundenen Bischöfe. Unter Klerikalen sind
also die dem Papst aufs Wort ergebenen Katholiken zu
verstehen, deren Gehorsam nach Maßgabe der kirchlichen
Gesetze auch keine Ausflucht suchen darf, und die deshalb

1 Vgl. Kölnische Zeitung, Nr. 760, 3. Juli 1914: „Die Jesuiten
gegen die Integralen". Kölnische Volkszeitung, Nr, 517, 8. Juni. La
Démocratie (Marc Sangnier), 27. Juin,

2 Hilgers: Der Index der verbotenen Bücher (1904), p. 80,

nr. 21; p. 39. 46.
3 Vgl. Wahrheit und Klarheit, 1912, p. 8 f.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 293

keine Ausnahmen und Dispensen durch obstinates Drängen
vom Papste gewissermaßen erpressen dürfen, was leider
durch die Drohung geschehen ist, den weltlichen Arm
gegen die Enzyklika „Singulari quadam" anrufen zu
wollen.

Der Papst wendet zuletzt diese Normen auf den noch
immer fortdauernden Streit über die Beteiligung der
Katholiken bei Genossenschaften an, indem er die Vorschriften
der Enzyklika „Singulari quadam" von neuem ausdrücklich
wiederholt b Danach sind die gemischten Assoziationen
wirtschaftlicher Art nur unter den in der Enzyklika
vorgesehenen, genau bestimmten Bedingungen gestattet. Während
diese Vereinigungen in der Enzyklika toleriert und
gestattet wurden, fehlt in der Allokution der Ausdruck
„toleriert". Allein in der Enzyklika hat der Papst allgemein
die gemischten Gesellschaften als tolerabel erklärt, d. h. als
ein wirkliches moralisches Übel, das jedoch unter ganz
bestimmten Sicherheitsmaßregeln als kleineres Übel zeitweilig
ertragen werden kann, um größere Übel zu vermeiden, und
dann den Bischöfen die Vollmacht gegeben, nach
vorausgegangener Untersuchung den einzelnen Katholiken, welche
jene Bedingungen genau erfüllen, den Beitritt zu gestatten.
Pfese Vollmacht wird den Bischöfen in der Allocutio so
bestätigt, wie sie in der Enzyklika gegeben war. Darum
lst in dem Ausdruck der Allocutio „gestattet (permesse)",
die theoretische Erklärung der Toleranz, wie sie in der
Enzyklika gegeben war, stillschweigend eingeschlossen.
Dagegen erklärt der Papst jetzt nochmals ausdrücklich,
daß er als Lehrer und Gesetzgeber der Kirche die streng
katholischen Gesellschaften entschieden vorzieht und
aPprobiert2.

Schluß. „Dies ist das Feld, o Meine geliebten Söhne,
ahf welchem Ihr Euere Aktivität und Eueren Eifer
betätigen müßt. Aber da unsere Arbeit nichts vermag, wenn
Sle nicht vom Himmel gesegnet ist, so bitten wir unseren

*
1 Osservatore Romano, nr. 211, 10. nov. 1912. Com mer in

»Österreichs katholisches Sonntagsblatt" nr. 47, 28. Nov. 1912; vgl.
Klarheit und Wahrheit 1913, nr. 11, p. 124.

' Daher das Verbot der Beteiligung der Priester an den

/adikalistischen Assoziationen in Italien durch Dekret der

p
°asistorialkongregation vom 20. Juni 1914 (Acta Apostolicae Sedis VI



294 Die päpstlichen Allokutionen

Herrn Jesus Christus, der die universelle Verbrüderung des

Menschengeschlechtes mit seinem Blute kittete und besiegelte

und alle diejenigen, welche an ihn glauben wollten,
wie in einer einzigen Familie versammelt, auf daß er die
Intelligenz und den Willen aller mit solcher vollkommener
Eintracht zusammenordne, daß alle Söhne der Kirche Eins
sind untereinander, wie Er mit dem Vater Eins ist. Und in
dieser teueren Hoffnung erteile Ich Euch aus dem Ergüsse
Meines Herzens den apostolischen Segen."

Die zweite Allocutio ist eine glänzende Rechtfertigung
des Programms und der Kämpfe der integral römischen
Katholiken. Pius X. hat damit auch der theologischen
Wissenschaft neue und kraftvolle Impulse gegeben, um
die Königin der Wissenschaften in ihrer Integrität
wiederherzustellen. Das bezeugen auch Stimmen aus dem Episkopat,

wie das glänzende Pastorale des Bischofs Monsignor
Archi von Como, das den liberalen und syndikalistischen
Modernismus entlarvt und den Namen und das Programm
der integralen Katholiken verteidigt1 und dafür vom Papste
besonders belobt wurde2. Ebenso äußerte sich der Bischof
von Chur, Msgr. Schmid von Grüneck3.

Über den Eindruck berichtet der Bischof von Dijon,
Msgr. Monestès, der dem Konsistorium beigewohnt hat *

„Der souveräne Papst verlas seine Allocutio ohne irgendeinen

Gestus, die ganze Aktion lag im Blick, im Gesichtsausdruck

und in der Stimme ; er machte nur eine einzige, als
er von den ,Kapitänen' sprach." Der Zeuge fügt noch hinzu:

„Man braucht nur ein wenig auf dem Laufenden der
Ideenbewegung, der persönlichen Agitationen, der öffentlichen

und geheimen Machenschaften gegen die dem Heiligen
Stuhl ergebenen Werke und Personen zu sein, um die
barmherzige Geduld, die unerschöpflichen Vorräte an Geduld
zu schätzen, die das Herz des gemeinsamen Vaters erfüllen."
Denn auch diesmal ist seine Stimme nicht von allen ge-

1 La Vigie, nr. 82, 9 Juillet 1914; Klarheit und Wahrheit, nr, 27,
5. Juli. Gegen dieses Hirtenschreiben versuchte die Bayrische
Staatszeitung sogar eine diplomatische Aktion (Klarheit und Wahrheit,
nr. 30, 26. Juli, p. 816.)

3 La Vigie, nr. 83; Klarheit und Wahrheit, nr. 27.
3 La Vigie, nr. 27, B Juillet.
4 La Vigie, nr. 33, 17 Juillet 1914.



in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai 295

hört worden. Ein Teil der demo-liberalen katholischen Presse
hat sie gänzlich überhört, ein anderer hat dem Papst ins
Angesicht widerstanden, wie es leider in Deutschland
geschehen ist.

Dennoch war der Eindruck der päpstlichen Worte
überall ein gewaltiger, selbst bei den E e i n d e n der Kirche b
Der antiklerikale „Secolo" in Mailand schrieb: „Die Rede
des Papstes hat die Legende zerstört, daß der Papst sich
zu den Ideen des Liberalismus bekehrt habe ; sie hat
vielmehr in ihrer Gänze den mittelalterlichen und reaktionären
Charakter bestätigt, der das Pontifikat Pius X. leitet und
inspiriert." Und die gewiß radikale römische „Tribuna",
die auch als Organ des gegenwärtigen Ministeriums gilt,
erblickte in dieser Rede eines der wichtigsten Dokumente
dieses Pontifikats und erkannte mit Recht, daß heute innerhalb

der Kirche „Integralismus" und „Minimismus" die
beiden großen Strömungen sind, in welche alle anderen
Gegensätze — auch der Nationalismus der sog. gemäßigten
Katholiken Italiens 2 — einmünden. In der Tat, der
Minimismus 8 ist sozusagen der filius postumus des jahrhundertealten

Liberalismus und bringt durch seine zahllosen Einzel-
häresien zuletzt das Schisma zustande. Denn der Zweck
aller schismatischen Religionen ist nach dem treffenden
Urteil von Louis Yeulliot die Unterdrückung Gottes zum
Vorteil des Menschen, um aus dem Menschen einen Gott
ohne Gott zu machen h

1 La Vigie, nr. 27, 5 Juin 1914 : Revue de la Presse.
2 Vgl. La Vigie, nr. 28, 11 Juin 1914.
3 Vgl. Albert M. Weiß: Liberalismus und Christentum,

1914, p. 25 f.
4 L. Veuillot: Quelques erreurs sur la Papauté, Paris 1859,

Introduction p. II : „Le but intime et vraiment infernal de toutes ces
religions (schématiques) est de supprimer Dieu au profit de l'homme,
et de faire de l'homme un dieu sans Dieu." Wie richtig der große
französische Verteidiger der Kirche urteilte, beweist das offene
Geständnis, das der Philosoph der Revolution, Giuseppe Ferrari,
in seiner Federazione Italiana (1867) machte: „La rivoluzione
alle porte di Roma non è che la guerra controChristo e contro
Cesar e. Non equivoci, non incertezza e confuse dottrine semi-catto-
liche, semi-christiane, semi-pontificale. Adori pure chi vuole in casa
propria i suoi idoli, i suoi penati; la religions délia rivoluzione è quella
che divinizza l'uomo, la sua raggione, i suoi diritti dalla chiesa dis-
conosciuti e insultati."



296 Die päpstlichen Allokutionen

Jenen gottlosen Geist hat Pius X. mit der ganzen
Majestät des Papstkönigs in diesen beiden Allokutionen
verurteilt. Aus seinen einfachen und klaren Worten klingt
das königliche „Non possumus" des neunten Pius und die
hohe Weisheit des dreizehnten Leo wieder. Wenn er, gleichsam

am Vorabend der europäischen Kriegskatastrophe, die
äußeren Feinde der Kirche markiert hat, so wissen wir,
die wir mit ihm die Weltgeschichte von der hohen Warte
des geoffenbarten Glaubens betrachten, daß der Luzifergeist
des alten orientalischen Schismas, aus seiner Erstarrung
durch die Beschwörung der geheimen Gesellschaften erweckt,
jetzt den letzten Versuch wagt, um die katholische Kirche
zu zerstören. Und um den Papst seines letzten Schutzes zu
berauben, will jene geheime Macht auch die Throne der
christlichen Könige stürzen, wie die italienischen
Revolutionäre schon vor fünfzig Jahren und länger ausdrücklich
erklärt haben1. Aber das Wort des Herrn bleibt ewig wahr:
portae inferi non praevalebunt. Und wenn er die viel
gefährlicheren inneren Feinde der Kirche entlarvt hat, die
nur äußerlich in der Kirche bleiben wollen, um sie
allmählich von innen zu säkularisieren, so wissen wir, daß zwar
die Anzahl der Gläubigen durch den Abfall vieler abnehmen,
der Glaube selbst aber nicht wanken kann. Die Vorsehung
bedient sich jetzt der äußeren Feinde der Kirche, um die
inneren zu demütigen und um die Einheit in der Integrität
und Reinheit des Glaubens wunderbar zu erneuern.

1 Der eben angefahrte Ferrari sprach auch dies in seinem
Programm aus, das die drei Forderungen enthielt: 1° Guerr a al
Pontefice, avendo 1' Europa intimato a Koma una guerra di reli-
gione: nè noi potremo avanzare di un passo, senza rovesciate la croce.
2° Guerra ai Re! Imperochè il clero per sè non ha forza, è nulla,
ma puô tutto ed è tutto col favore de' principi e de' monarchi; chi
lavora per i Ke lavora per la ristaurazione délia Chiesa. Christo,
Cesare, il Papa, l'Imperatore ecco le quattro pietre sepolcrali del-
l'Italiana libertà. 3° L'irreligione e la legge agraria, ecco
l'ultime termine del progresso. Per irreligione intendo la progressiva pro-
pagazione délia scienza, che si sostitoisca aile favole del culto, ail»
contraddizioni fatali délia metafisica.


	Die päpstlichen Allokutionen in den Konsistorien vom 25. und 27. Mai

