
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres"

Autor: Zimmermann, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


238 Des Claudianus Mamertus Schrift:

DES CLAUDIANUS MAMERTUS SCHRIFT:
„DE STATU ANIMAE LIBRI TRES"

Vou FR. FRANZ ZIMMERMANN
aus der Kongregation der frommen Arbeiter

I. Biographisches und Literarisches
0 liber nmltifariam pollens, o eloquium non exilis, sed

subtilis ingenii, quod nec per scaturigines hyperbolicas in-
tumescit nec per tapinomata depressa tenuatur. ad hoc una
singularisque doctrina et in diversarum rerum adsertione
monstrabilis, cui mens est de singulis artibus cum singulis
artificibus philosophari quaeque si fors exigit tenere non
abnuit cum Orpheo plectrum, cum Aesculapio baculum, cum
Archimede radium, cum Euphrate horoscopium, cum Perdice
circinium, cum Vitruvio perpendiculum quaeque nunquam
investigare destiterit cum Thalete tempora, cum Atlante
sidera, cum Zeto pondéra, cum Chrysippo numéros, cum
Euclide mensuras \

Mit diesen Worten überschwenglichen Lobes begrüßte
Sidonius Apollinaris das Erscheinen von Claudianus
Mamertus' Schrift „De statu animae" in einem Briefe an den
Autor. Wenn wir auch einen Teil dieser Lobeserhebungen
der Freundschaft, welche Sidonius mit Claudianus verband,
zuschreiben, müssen wir doch in ihnen einen Ausdruck
aufrichtiger Anerkennung und Hochschätzung für die Leistung
des Claudianus sehen. Dieser Mann, dessen Sprachgewandtheit

und Gelehrsamkeit Sidonius mit dem Schwünge seiner
Beredsamkeit rühmt, ist der Bruder des bekannten Bischofs
Mamertus von Vienne in der Dauphiné, dem er in der
Verwaltung seines oberhirtlichen Amtes hilfreich zur Seite stand.
Claudianus Ecdicius Mamertus, mit reichen Geistesgaben
ausgestattet, „klassisch gebildet, klug, fromm und wohltätig'"?
erwarb sich sowohl durch die Erziehung des Klerus von
Vienne als insbesondere durch seine schriftstellerische
Tätigkeit Verdienste und Ansehen. Als Theologe, Philosoph
und Dichter ist er dem Andenken der Nachwelt erhalten
geblieben. Seine bedeutendste Schrift ist die polemische, gegen
Faustus von Riez in der Provence gerichtete Abhandlung

1 Aug. Engelbrecht, Claadiani Mamerti opera. Yindob. 1885,

p. 201, Z. 6 ff.



„De statu animae libri très" 239

„De statu animae" in drei Büchern, welche Sidonius wiederholt

rühmend hervorhebt1. Außerdem sind uns noch zwei
Briefe erhalten, von denen der eine an den Bischof von
Sidonius2, der andere an den Rhetor Sapaudus3 adressiert
ist. Sein Anrecht auf eine Anzahl G-edichte ist zweifelhaft4,
der von Sidonius (Ep. IV 3) erwähnte Hymnus ist noch
nicht identifiziert. Im Jahre 473 beendete Olaudianus sein
irdisches Leben, dem Sidonius in herzlicher Freundesliebe
einen herrlichen Nachruf widmete5.

Das Hauptwerk des Claudianus „De statu animae",
eine in mehrfacher Hinsicht für die Geschichte der
Psychologie beachtenswerte Schrift und schon zu seiner Zeit
als eine wichtige und interessante Erscheinung gepriesen,
konnte nicht leicht der Vergessenheit oder dem Verluste
anheimfallen. Die zwölf vorzüglichsten Kodizes werden
in der Vorrede von August Engelbrechts Ausgabe der Werke
des Claudianus Mamertus eingehend beschrieben und mit
den Buchstaben des großen lateinischen Alphabetes
bezeichnet.

1. Codex Parisinus latinus nr. 16340 aus dem 9.
Jahrkundert. A.

2. Codex Parisinus latinus nr. 2779 aus dem 10.
Jahrkundert. B.

3. Codex Parisinus latinus nr. 2164 aus dem 11.
Jahrkundert. C.

4. Codex Montepessulanus H nr. 145 aus dem 12. Jahr-
kundert. D.

' Ep. IV 3 an Claudianus (Patrol, lat. LIII, col. 781 und Engeltrecht,

a. a. 0. p. 200 ff.) und Ep. V 2 an Nymphidius (Patrol, lat. LVIII,
col. 533).

2 Bei Engelbrecht a. a. 0. p. 198 ff. und p. 203 ff.
3 Über die carmina dubia vgl. Teuffel-Schwabe, Gesch. d. röm.

Lit. 5, p. 1202.
1 Ep. IV il an Petreius, den Sohn der Schwester des Claudianus

(Patrol, lat. LVIII. col. 516).
8 Über die Lebensschicksale des Claudianus Mamertus haben

Uns spärliche Nachrichten hinterlassen: Sein Freund Sidonius
Apollinaris in seinen Briefen, deren beste Ausgabe wir Lütjohann
verdanken (Gai Sollii Apollinaris Sidonii epistolae et carmina rec, et
cniend. Chr. Luetjohann), welche aber nach dem vorzeitigen Tode
Lütjohanns am 8. April 1864 von Fr. Leo und Th. Mommsen vollendet,
jn den Monum. Germ. hist. Auct. antiquiss. VIII. Berol. 1887 erschien;
ierner Gennadius von Marseille: De script, ecclesiast. lib, cap. 83
(Patrol, lat. LVIII, col. 1106).



240 Des Claudianus Mamertus Schrift:

5. Codex Parisinus latimis nr. 2165 aus dem 13.
Jahrhundert. E.

6. Codex Parisinus latinus nr. 18080 aus dem 12.
Jahrhundert. F.

7. Codex Yindobonensis nr. 1030 aus dem 11. bis
13. Jahrhundert, Gr.

8. Codex Einsidlensis nr. 318 aus dem 10.
Jahrhundert. H.

9. Codex Sangallensis nr. 846 aus dem 10.
Jahrhundert. L.

10. Codex bibliotheoae universitatis Sipsiensis nr. 286
aus dem 11. Jahrhundert. M.

11. Codex bibliotheoae Vaticanae Keginensis nr. 201

aus dem 10. Jahrhundert. B.
12. Codex bibliotheoae Yaticanae Palatinus nr. 240

aus dem 11. Jahrhundert. S.

Vgl. auch Bardenhewer, Patrologie2, Freiburg 1901, p. 532 ff. ;

Adolf JEbert, Allgemeine Geschichte der Literatur des Mittelalters
im Abendlande, Leipzig 1889, I2, p. 473ff.;

den Artikel „Claudianus Mamertus" in Wetzer-Weltes Kirchenlexikon

III3, Sp. 482—433 {Häusler)
und in der Bealenzyklopädie für protestantische Theologie und

Kirche. Leipzig, II3, p. 749 {Dr. Albert Hauch) ;

Martin Schulze, cand. theol., Die Schrift des Claudianus Mamertus,
Presbyters zu Vienne, über das Wesen der Seele (de statu animae),
Inaugural-Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der phil.Fakultät
der Universität Leipzig-Dresden (ßammingsche Buchdruckerei) 1883;

It. de la Broise in facultate libera litterarum Andegavensi oliin
alumnus proponebat thesim facultati litterarum Parisiensi: Glaudiani
Mamerti vita eiusque doctrina de anima hominis. Parisiis (apud Betaux-
Bray, editorem, via Bonaparte 821 1890.

Alex. Charles Germain, De Mamerti Glaudiani scriptis et philo-
sophia, Monspelii (ex typis Boehm) 1840.

Aus der Fülle von jüngeren Handschriften, welche
Engelbrecht noch kennt, seien erwähnt:

4
Codex Angelomontanus aus dem 12. Jahrhundert,
Codex Trecensis nr. 256 aus dem 12. Jahrhundert,
Codex Monacensis nr. 16064 aus dem 13. bis 14.

Jahrhundert,

Codex Meermanianus nr. 507 aus dem 13. Jahrhundert,
Codex Parisinus latinus nr. 1750, enthält nur das dritte

Buch der Schrift und stammt aus dem 12. Jahrhundert.
Yon Ausgaben sind folgende anzuführen:



„De statu animae libri très" 241

1. Die erste erschien in Basel 1520: Divi Claudiani
Mamerti Vienensis Gtalliarum episcopi de statu animae libri
très, Petro Mosellano recognitore. Basileae anno MDXX (bei
Adam Petri). Diese Ausgabe ist Martinus de Lochau
gewidmet, dem Zisterzienserabte des Klosters Altzell (Veteris
Cellae coenobio), in dessen Bibliothek ein vetustum exemplar
librarii imperitia foedissime depravatum vorlag, nach dem
Mosellanus die Ausgabe des Claudianus besorgt hat, wie er
selbst sagt (p. 2 u. 8). Dieses Exemplar ist aus verschiedenen
Gründen der oben mit M bezeichnete Kodex der Leipziger
Universitätsbibliothek; denn er trägt auf der Seite 2U die
Note: liber coenobii veteris cellae reposita ad bibliothecam
publicam anno ïïre salutis l^'O'O" und zeigt auch die
größte Übereinstimmung mit den Lesarten der Ausgabe des
Mosellanus.

2. Orthodoxographa, Theologiae sacrasancta ac syn-
cerioris fidei Doctores numéro LXXYI, Basileae per Hen-
ricum Petri M • D • L • Y • editor fuit Heroldus, 1 vol. in fol.
[libri Claudiani p. 848—898]. (1555.)

3. Monumenta S. Patrum orthodoxographa. Hoc est
theologiae sacrosanctae ac sincerioris fidei Doctores numéro
circiter LXXXV. Basileae ex officina Henrici Petrina. Anno
salutis M • D • LXIX. 2 vol. in fol. [libri Claudiani torn. II,
p. 1247—1302]. (1569.)

Diese beiden Ausgaben, wahrscheinlich nach der vom
Jahre 1520, führt Broise an.

4. Den Text dieser ersten Ausgabe bringt auch die
bibliotheca patrum Parisina a Margarino de la Signe curata
a. .1576 vol. V. 661 sqq. und a. 1589 vol. IV. 599 sqq. mit
einigen Korrekturen. In der Ausgabe des Jahres 1589 scheinen
auch die Pariser Kodizes A, B, D, E, P benützt worden
zu sein, weil sie Lesarten bietet, welche diesen Handschriften
eigentümlich sind. Sicher ist dies vom Kodex E, der allein
dolens intellegi für velis intellegi liest.

5. Nach jüngeren Kodizes gab der Jesuit Andreas Schott
die Bücher des Claudianus heraus in der bibliotheca patrum
Coloniensis ed. a. 1618, vol. V. 944 sqq. und in der bibliotheca
patrum Lugdunensis ed. a. 677, vol. VI. 1045 sqq. mit
kritischen Anmerkungen versehen. Es lagen ihm besonders der
Codex Plantinianus, den er auch Antverpianus oder Bra-

' Engelbrecht a. a. O. praef'atio p. I ff.

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 16



'242 Des Claudianus Mamertus Schrift:

bantinus nennt, und der Codex Tornacensis auch Martinianus
oder Nervius genannt, der mit dem Codex Reginensis große
Ähnlichkeit hat, vor.

6. Zu erwähnen ist noch die Ausgabe von Barth : Sancti
patris nostri Claudiani Ecdicii Mamerti de statu animae
libri III. Caspar Barthius exemplar vulgatum edidit, varias
msstorum orae appinxit, examinavit, animadversionum libro
correxit,illustravit,glossarium adiecit. additaeAndreae8chotti
notae et emendationum rationes ex scriptis codicibus •

Zwickau (Cygneae) 1655.
7. Die folgende Edition, nach der von Schott und den

Pariser Handschriften hergestellt, ist die von Gallandi (bi-
bliotheca patrum vet. vol. X.),

8. und ihren Text hat Migne (Patrol, lat vol. LIII.)
abgedruckt.

9. Die beste Ausgabe hat Engelbrecht besorgt : Claudiani

Mamerti opera recensuit et commentario critico instruxit
Augustus Engelbrecht, Yindobonae MDCCCLXXXV (in Corpus
scriptorum ecclesiasticorum latinorum editum consilio et
impensis Accademiae litterarum caesareae Yindobonensis.
Vol. XL).

Durch Vergleichung der Kodizes suchte Engelbrecht
den Archetyp zu ermitteln, nach dem sich der "Wert der
einzelnen Handschriften bemessen läßt, und kam zu
folgendem Resultate1 :

Archetypus2

M G E1 ß
m
H L S

B -

DE'F A

' cf. Engelbrecht a. a. 0,, praefatio, p. V—Villi.
* x, x', x" sind verloren gegangene Manuskripte.



„De statu animae libri très" 243

Diesen Ergebnissen entsprechend hat Engelbrecht seine
kritische Ausgabe der Werke des Claudianus ausgearbeitet,
welche nebst dem Texte der Schrift de statu animae, des
Briefes an Sidonius mit dessen Erwiderung und des Briefes
an Sapaudus auch den Brief des Eaustus von Riez ad re-
verendissimum sacerdotum enthält, der ohne Zweifel den
ältesten Handschriften des Claudianus in seinem ganzen
Umfange vorangestellt war, in den erhaltenen Kodizes aber
mit Ausnahme des Sangallensis nr. 190, der ihn ganz
enthält, nur in seinem dritten Teile (ut respondeam
wiedergegeben wird1. Gedichte hat Engelbrecht nicht aufgenommen.

Soviel über die Geschichte des Textes und seine
Überlieferung. Wir kommen nun zur Untersuchung über
die Beschaffenheit der Sprache des Claudianus, über
Welche bereits Engelbrecht eine Monographie herausgegeben2
Und auch im Index verborum et locutionum seiner Mamertus-
Ausgabe bedeutendes Material gesammelt hat. Er kommt zu
dem Schlüsse, daß Claudianus die Sprache des Apuleius zur
seinigen gemacht hat, den er in der Schrift de statu animae
einmal stillschweigend zitiert.

Die grammatikalischen Eigenheiten der
Schreibart des Claudianus, die sich sowohl in neuen oder
doch seltenen Formbildungen als auch im freieren Gebrauch
der Kasus, Tempora und Modi zeigen, sind infolge stilistischer

Eigenarten weniger auffällig.
So finden wir Formen wie utere für uti, vaticinare

für vaticinari ; die II. pers. sing. pass, auf re z. JB. : sequare,
Dinare, iactabere, reare, rere ; die III. pers. plur. indic.
Perf. act. auf ere steht sehr häufig, z. B. : dixere, fuere,
mnotuere, potuere ; dem entspricht auch die abgekürzte
Borm des inf. perf. act., z. B. : redisse, quaesisse, scisse.
Berner treffen wir Bildungen wie faxim, faxis, faxint, faxo ;

sodes ; aiat, lacessiat ; Imperative fito, adhibito ; ein Partizip
bauet us für nactus.

Auch in der Deklination gebraucht Claudianus
abdeichende Formen : einen Genetiv frueti, ossuum, omnigenum
Vltarum, prineipium, praesentum, laudantum; einen Dativ
V>n totus in der Verbindung toto quandoque mundo divi-

1 Engelbrecht a. a. 0. p. 8, Z. 15.
2 Vgl. August Engelbrecht, Untersuchungen über die Sprache

Claudianus Mamertus, Wien 1885.

16*



244 Des Claudiaiius Mamertus Schrift:

nitus editum dogma; einen Akkusativ: aetherem für aethera,
locas für looa ; Ablative wie duplici, pervieaci, loquaci, so-
cordi Auch das Pronomen weist fremde Formen auf:
so haec für hae in den besten Handschriften, oder in
Ausdrücken wie qualibet pars, quicum ; qui und quis sind
Ablative wie der Gebrauch zeigt: ex quis, pro quisque,
super quis. Der Genetiv des pron. pers. III. pers. tritt
sehr oft für das pron. pos. ein, so daß sui für die Kasus
von suus, sua und suum steht.

Unter den syntaktischen Eigentümlichkeiten
ist vor allem die Beziehung des Pronomens zu erwähnen
in Verbindungen wie: hoc aeterna ratio est; haec dilectio,
quod est anima humana; superiora, quod ei solus deus est;
ab imis, quod omne corpus est, ad summa, quod deus est.

Der substantivische Gebrauch der Neutra ist häufig: adi-
ectis nostris aliquot; oblata humani generis; apostolica aut
evangelica. Diese Neutra haben oft noch einen Genetiv in
Abhängigkeit: amplius speciei; devia errorum; id gloria®
incertum opinionis; virentia herbarum; reliquum lectionis. •

Was den Gebrauch der Kasus betrifft, haben wir bereits
Beispiele angeführt, in denen der Genetiv von einem
Adjektiv abhängt. Ein komparativer Genetiv liegt vor in:
omnium potior; ungewöhnlich ist der Genetiv in denWen-
düngen wie: fraudatus temporis et occupatus animi; mutuselo-
quentiae ; sollicitus famae; in mente est am oris tui. Auß®r
der Eegel stehen die Dative in Ausdrücken : congredi Abraham

sermone; immergere aquae; für den Genetiv animae
corporatae est per corpus sentire corporea, eidemque sin®

corpore videre incorporea; für den Ablativ mit a der Dativus
graecus: aliis Veritas ignorata est; quaesitus adversario testis!
Gabrieli deum visum esse. Ungebräuchlich ist der Akkusativ
bei den Kompositen mit in und ad wie: incurrere libruiü:
accessi reliquum lectionis, und in Sätzen : id impenso opet®
nititur; illud admoneberis. Ausnahmen sind auch die
Ablative : latus est duobus pedibus ; loco in locum cederet,
superiore libro discussimus. In diese Kategorie gehört fern01'
der Gebrauch von in cum abl. für in cum acc. und nffl"
gekehrt : in id te statum tractatus posuisse ; ad erudienduö1
leetorem in ea, quae sunt obscuriora; ne angeli natura 10

miseria deciderit; nisi Caritas diffundatur in corde eins<

dimittere guttulam in aere. In cum abl. steht auch für den

Genetiv : tranquillitas in cogitatione neben cogitandi insta"



„De statu animae libri très" 245

bilitas; magnum in genere humano multorum vitium est.
Infinitive vertreten Subjekt und Objekt mit ziemlicher
Freiheit: posse velle nobis ex deo est; cum etiam corpore
mortuo corpus esse non pereat; feceris non vincere; tacere
ne habeam facta. Ungewöhnliche Infinitivkonstruktionen
finden wir : compulit dicere ; eligunt defendere ; par fieri
fuit; superest discuti; agnoscas omnem numerum ita per
nnum esse sicut ex uno procedere (für procedit). Ein nom.
cum. inf. steht abweichend : si animae pars putatur esse
dilectio ; recte definita sunt tria esse genera quaestionum.
Eine eigenartige consec. temporum treflen wir in den Sätzen:
delegit aerem ex quo aut oui similem animam fore decernat;
statum tractatus in articuli istius condicione posuisti, ut si
localis anima probari possit, consequenter corporea crederetur.
Ungewöhnliche Modi stehen in den Wendungen : vide, quid
sonat; cernis, quam facile evanuit; in den Ausdrücken:
creare potens universa, quae velit; quocumque corpus tu-
lerit, trahit; nach Konjunktionen wie cum causale mit dem
Indikativ: sive cum dierum natiumque vices variant sive
quia caloris ac frigoris alterius fotu mundum temperat ; cum
temporale mit dem Konjunktiv: illud ubi ait dominus ; ignem
Veni mittere in terram cum de sancto spiritu diceret; cum
Gabriel ante aulos dominicae matris adsisteret, illud in
Gabriele Maria vidit. Etiamsi hat den Konjunktiv etiamsi
tangatur non tangitur; ebenso etsi: etsi idem sentiant.
Forte zeigt gleichfalls doppelte Konstruktion, quamquam
zieht immer den Konjunktiv nach sich; quod wird bald mit
dem Konjunktiv, bald mit dem Indikativ verbunden. Nach
yerbis dicendi et sentiendi und für ut consec. finden wir
bisweilen quod. Auffallend ist die bei Claudianus übliche
Form der hypothetischen Periode : im Vordersatz Konjunktiv
des Präsens, im Nachsatz Indikativ des Futurums oder
Fräsens. si capessat, derivare poterit; si reposcas, adiciunt;
si audierit, verbum penes te est. Die irreale hypothetische
Feriode weist eine Form auf: si velim efficerem oder
si forent futurus eras ; in Abhängigkeit zeigt sie die
Gestalt : videtur defore si non existeret. Mehr in lexi-
Sraphisches als grammatikales Gebiet gehören der Gebrauch
von is für hic und ille, von pronominalen Adverbien für
das Pronomen mit der Präposition, die Verbindung von
Ungewöhnlichen Kasus mit bestimmten Präpositionen. Diese
Feispiele, wenige aus vielen, dürften genügen, die Besonder-



246 Des Claudianus Mamertus Schrift:

heit der Claudianischen Sprache nach der grammatikalischen
Seite zu illustrieren h

Wenden wir uns nun zum stilischen Charakter
der Schrift. Sie zeigt in erster Linie eine gewisse Behendigkeit,

Fülle und Melodie. Die Behendigkeit offenbart
sich nicht weniger in der Verwendung des Wortschatzes
als in der Anordnung der Satzglieder und erzeugt jene
Eigenart, daß man bei aller gedanklichen Fülle leicht die
Worte liest und gleichsam über den Sinn des Gelesenen
hinweggehoben wird. Man versteht den einzelnen Wortsinn
und gleitet über Zusammenhang hin, ohne die unangenehme
Empfindung zu verspüren, welche uns sonst bei der Lektüre
unverständlicher Sätze belästigt. Das I. Kapitel des I. Buches
der Schrift ist zu einer Probe wie gemacht.

Auch mit wenig Worten versteht es Claudianus
Gedanken auszudrücken, ohne Einförmigkeit ein Wort oder
einen Wortstamm mehrmals hintereinander zu setzen. Das

Mittel, wodurch Claudianus diese Wirkung erzielt, ist die
Konstruktion und Flexion, womit er das einzelne Wort oder
Wortstamm in verschiedenen Beziehungen und Formen
darstellt, welche auch lautlich durch die verschiedenen
Endungen Mannigfaltigkeit in den Stil bringen. Klar zeigt
dies das interessante Sätzchen2 : quid te posse pronuntiare
censendum est, qui ab auctoris tui dubitantis auctore dubio
tertius ipse iam dubitas Reich an Wiederholungen ist auch
die Stelles : non igitur iuxta sententiam tuam illud erit in-
visibile, quod incorporeum non erit, tamquam incorporeo
visibile et corporeo invisibile esse sit proprium, quando
quidem nihil invisibile corporis foret, nisi invisibile illud

1 cf. Engelbrecht a. a. 0. Index verborum et locutionum : coniu-
gationis forma rarioivs vel novae p. 223, declinatio p. 22(5, pron. perS.

pro pron. poss. p. 251, pron gen. neutr. p 251, praedicati adi. geD*

neutr. p. 249, adiectiva gen. neutr. substantive und adiect. gen. neutr.
cum. gen. p. 214, gen. usus rarior p. 233, dativi usus rarior p. 225t

accusativi usus rarior p. 213, ablativi usus rarior p. 212, in cum acc;
ubi in cum abl. vel abl. rxspectes p. 235, in cum abl. ubi genet. Ve1

abl. exspectes p. 236, infinitivus subiecti vel obiecti loco p. 237, iJ1,*

iinitivi vel acc cum inf. usus rarior p. 237, nominativus cum im
p. 237, consecutio tomporum p. 224, temporum usus rarior p. 258,
directa oratio vel interrogatio p. 236, coniunctivi usus rarior p. 223,

cum, etiamsi, etsi, forte quod, quia, quamquam, quamvis, quamlibet. • •

2 cf. Engelbrecht, Claudiani Mamerti opera Vindob. 1885»

p. 52, Z. 8 ff.
9 cf. Engelbrecht, a. a. 0. p, 44, Z. 10ff.



„De statu animae libri très" 247

incorporei invisibilitas faceret, oder1 : sin vero illud adgravat
quod in aliquo, non illud, in quo aliquid est, magis in
anima est corpus, quod adgravat animam, quam in corpore
anima, quae gravatur a corpore. Scire und ignorare in
mehreren Formen bietet der Ausdruck2: nam quoniam nemo
nisi ignarus opinatur et ignorantia est adversa scientiae tu
qui ex opinionis incerto vis certam ferre sententiam et de
his velut sciens pronuntiare, quae nescis, convinceris docere
quod nescis. Ein Wortspiel erzeugt der Wechsel3 von ad-
ficere und passibilis in der Wendung: porro tu dicis, quod
deus non adficitur passibiliter, ergo adficitur non passibiliter.
Für die Beurteilung einer Seite ist auch das Beispiel am
Platze *> : aut si fortassis sie tota in digito sentit, ut tota
non sit in digito, sentit ergo tota, ubi tota non est, et est,
ubi non est. Wortspiele, Parallelismus oder Chiasmus der
Glieder und Annominationen treten nicht selten gerade in
diesen Wendungen auf, in welchen die Wortkargheit
durch sprühenden Witz oder euphonische Wirkung
überwunden wird. Daß es Claudianus aber auch an
Wortreichtum nicht gebricht, zeigt er besonders in den
Einleitungen, Schlußsätzen und Übergängen von einem Gedanken
zum andern. Während er diese nach allen Seiten hin
durchleuchtet und in der bereits erwähnten Art der Darstellung,
welche sich in der mannigfaltigsten Koordination und
Subordination der Worte und in der Variation der Bedeutungen
erschöpft, den Sinn, die Gedanken kompakt an die
Oberfläche treibt, zeichnen sich jene durch Farbenpracht der
Diktion und Schwung der Konstruktion aus. Ein Beispiel6 :

nunc ego nisi renuis in tua tecum redeo, ex quis arbitrabere
utrumnam istud in impios prophetici sermonis oraculum an
in te sit porrectum, te scilicet, te magis perstringat, qui
praetento scientiae privilegio contra famam deditus sen-
tentiae et contra sententiam sollicitus famae eadem, quae
istic velut aliéna renuis illic itidem veluti propria défendis.
Man beachte nur, welche Lautfülle in dem Satze liegt6 :

cernas hic alium situ fetidinarum turpium ex obeosticetis suis
ac tenebris cloacam ventris et oris inhalare sentinam inter-
que ruetandum quasdam sugillatiunculas fringultientem ab
alio, qui stipem suam variis conlurcinationibus dilapidavit,

1 cf. Engelbrecht, a. a. 0. p. 158, Z. 15 ff. s
p. 156, Z. 23 ff.

3

p. 35, Z. 14 f. 4
p. 155, Z. 16 ff. s

p. 189, Z. 5 ff. 6
p. 137, Z. 1 ff



248 Des Claudianus Mamertus Schrift:

parasitioo more laudari. Oft reißt ilm diese Behendigkeit
soweit fort, daß er den Faden verliert und Anakoluthe
verbricht1, z. B.: et quid hominibus hat, quos cum eo usque
inscitia teneat ut indactos se esse nesciant, scientiae nibilo
minus Privilegium sibivindicant dumque in inperitas aures
verborum puerilium spumas exspuunt uno eodemque men-
dacio semet scientiae fallunt alios docendo decipiunt, Lysiae
similes, quem Platon idem cassa rerum verba fundentem in
Phaedro eatenus increpat, ut esse deterius adstruat gnarum
verborum ignarum esse causarum quam nescientem rerum
verba nescire potius arbitrans inperitum silentium loquaci
inperitia. Diese Stellen, welche nicht eigentliche Gegenstände

der Abhandlung betreffen, sondern nur Beiwerk,
Bindeglieder sind, tragen äußerlich einen oratorischen
Charakter zur Schau, der auch innerlich begründet ist durch
die Anrede an die zweite Person. Der Redeschmuck kommt
darum gerade hier zur "Verwendung. Annominationen treffen
wir in Menge, Asyndeta, Polysyndeta, Antithesen, Ellipsen
und Formen der Gliederstellung sind nicht selten. Asyndeta
sind in den Wendungen2: percontor de nomine, nec res-
ponso nec scripto proditur ; inimitabili eloquio quaesivit
invenit prodidit ; indaga distingue pronuntia. Das schleppende
Polysyndeton wendet Claudianus seltener an und es klingt
bei seiner sonst lebhaften und elastischen Sprache wie im
Ausdruck der Ungeduld über des Gegners langsame Fassungskraft.

Typisch ist das Beispiel3 : ac per hoc non esse magnum,

quod magnitudo, nec longum, quod longitudo, nec
latum, quod latitudo, nec coloratum, quod color ipse. J0
weniger das Polysyndeton in den Stil des Claudianus paßt>
um so mehr entspricht ihm die Ellipse4, welche zum Gedanken
drängt und dabei Worte verliert. Die Antithese muß ihm
schon deshalb geläufig sein, nachdem er einmal zur
Erkenntnis gelangt ist6: omnia dinoscuntur melius contrariorum
comparatione, weil diese ja am besten dazu angetan ist, die
Gegensätze unmittelbar hervortreten zu lassen. An Proben
ist kein Mangel. Unter den Formen der Wiederholung scheint
Claudianus keine besondere Auslese gehalten zu haben, denn
nur spärlich sind sie in die Rede eingestreut. Eine Ana-

1 cf. Engelbrecht a. a. O. p. 123, Z. 3fi. und p. 217f. (Index verb.. •)

„anacolutha". 2

p 219 (Index verb, et locut.) „asyndeta". 3
p. 193, Z. 24 m

* p. 229 (Index verb, et locut,) „ellipsis verbi". 5
p. 100, Z. 8 f.



„De statu animae libri très" 24&

phora finden wir an der Stelle1 : illud veri plenum, illud
esse salutiferum, quod ipsi doceant, oder2 : hasce excellentias
illi potissimum illi adeant, wo sich zugleich die steigende
Konduplikation zeigt. Auch die einfache Klimax fehlt nicht3 :

multimodo potest sectione comminui et frequentia commi-
nutionis aboleri. Was die Stellung der Satzglieder anlangt,
sind Parallelismus und Chiasmus ziemlich gleichmäßig
vertreten. Beide dienen zur Vergleichung und Anknüpfung4:
animadvertamus non locorum distantiam sed differentiam
raeritorum, oder5 : tarn clausa adierunt, tarn operta viderunt ;
Parallelismus und Chiasmus zugleich treffen sich8 : animo
dominandi ius tribuit, corpori legem servitutis inponit ; und
noch enger miteinander verbunden7 : opinionis huiusce
Vitium virtute confessionis abolevit. Ein schönes Gefüge
zeichnet die Periode aus8: videas hie alios quiddam socordi
trutinare iudicio, alios idipsum aut noxios stulto laudare
praeconio aut sciolos subdolo ridere consensu. Neben den
Wortfiguren finden sich auch Sachfiguren: die rhetorische
Frage, die Prolepse, Fiktion und Kontrast, die Ironie,
Kommunikation und Dubitation. Sie bedürfen keiner
Erläuterung, inwiefern ihre Anwendung dem Stile des Claudi-
anus entspricht, der in lebhafter, allerdings nicht
fortschreitender, sondern dem Anscheine nach tändelnder
Darstellung seinen Ausdruck findet. Belege für diese Sachfiguren
trifft man fast in jedem Kapitel.

Aus den bereits angeführten Merkmalen und Beispielen
des Claudianischen Stiles ist schon ersichtlich, wie innig
sich Wort und Gedanke aneinander schmiegen und das Wort
oft nicht den Sinn faßt, sondern von ihm gleichsam
umschlossen wird. Darin offenbart sich gerade die Fülle der
Sprache. Am schönsten zeigen dies die zusammenfassenden
Sätze am Schlüsse der einzelnen Diskussionen, z. B.8 : aut
igitur anima corpus est et fefellit apostolus, aut si peregri-
üatur in corpore, anima non est corpus ; 10 aut igitur in angelo
est vivificans spiritus aut angelus omni est vivente deterior,
aut cum omni creato vivente sit potior, non quaecumque
Vita sed beatissima illi vita est, oder11 : istam nunc ergo
rationem mente pertracta et sicut tantum locorum tantumque

1 cf. Engelbrecht, a. a. O. p. 23, Z. 10 f. 2
p. 184, Z. 14 f s

p. 64,
Z. 6 ff. 4

p. 171, Z. 4 ff. ' p. 125, Z. 4. 4
p. 130, Z. 12. ' p. 135, Z. 5.

8

p. 136, Z. 15. • p. 78, Z. 9. 10
p. 166, Z. 13. "p. 160, Z. 14.



250 Des Claudianus Mamertus Schrift:

spatiorum esse perspicis non in loco ita illud, quod locale
est, in loco non est, multo minus in loco est, quod locale
non est. Wenn Claudianus die Hauptgegenstände seiner
Abhandlung mit ziemlicher Breite behandelt, können wir
doch im Ausdruck der Gedanken, wodurch er die
Hauptpunkte seiner Untersuchung beweist und erläutert, eine
Prägnanz und Fülle erkennen. Die Lebhaftigkeit und das

Drängen bei aller Weitschweifigkeit des Inhalts begegnet
uns darum in der Fülle der Sprache ebenso wie in der
Behendigkeit der Darstellung. Damit hängt auch der
Umstand zusammen, den wir später besprechen werden, daß
des Claudianus Stil oft unklar ist, weil er Glieder von
Schlußketten überspringt oder einen Syllogismus nach
verschiedenen Bichtungen wiederholt und eine der beiden
Prämissen als Konklusion zutage fördert. Trefflich wird
diese Eigenart durch das Y. Kapitel des I. Buches erläutert.
Besonders darin leuchtet der Witz des Autors, Sprachrätsel
aufzugeben, von denen wir bereits Proben angeführt haben.

Ergötzt die Sprachfülle den Geist, so bezaubert die

Lautfülle den Sinn. Der schöne melodische Wechsel der
Yokale, die Abwechslung und Zusammenstellung der
Konsonanten ohne Riß und Härte fallen jedem ins Gehör, dem
ein claudianischer Text ans Ohr klingt. Daraus erklärt sich
auch seine Yorliebe für den Gebrauch der Formen auf ere für
die II. pers. sing. pass, und die III. pers. plur. perf. act.,
an welche er leicht konsonantisch anlautende Wörter fügen
kann, während die Endungen eris und erunt mit folgendem
konsonantischen Anlaut, der am häufigsten ist, fast durchwegs

Härten erzeugen. Die zahlreichen Annominationen
beweisen zur Genüge, daß des Autors Ohr den Wohllaut
liebt1 : cedere vel credere amicitiae ; bellum pelle animo ; m

quid coloris obvium ceperit, concipit et recipit; vale et

vige bonis viribus veteris reparator eloquentiae ; omnis
omnino anima quia quasdam quasi faeculentias; quos contra
veritatem vocat; vocem veritatis accipiat; prius precario
poscerem. Auch eines gewissen Rhythmus entbehrt seine

Sprache nicht, der oft in eine Reihe regelrechten Versfüßen
fällt2 : silentium loquaci inperitia8 ; spatiumne loci fore
indices an inlocale aliquid quo capitur sapientia4 ; ut negata

1 cf. Engelbrecht, a. a. 0. p. 215 (Index verb, et locut), „aü-
nominationis figurae exempla". 2

p. 1213, Z. 11. 3
p. 116, Z, 10. * p. 101, Z. o.



„De statu animae libri très" 251

magis ambiat, ut tardius adepta plus diligat1 ut nec ille
magis noceret occultus, nec otiosus iste torperet; figura enim
dicitur. Wahrhaft schön ist Rhythmus und Wohllaut in dem
Satze2 : Aliud est vita corporum, aliud vita vitarum, corpus
est vivons, anima viva, deus est vita, ita scilicet ut anima
quae in se viva est, corporis vita sit, ut sic corpus sine ipsa
non vivat sicuti ipsa sine deo.

Haben wir bisher die Schreibart des Claudianus nach
der rein formellen Seite betrachtet, so wird uns im
folgenden die inhaltliche Seite der Darstellungs weise
beschäftigen. In erster Linie ist die Anrede an die zweite
Person, der damit zusammenhängende oratorische Charakter
der Schrift und die stilistische Verschiedenheit der einzelnen
Textpartien zu verzeichnen. Der Schlüssel zum Verständnis
der inhaltlich formellen Eigenart ist der Zweck der
Abhandlung, welcher, wie wir später darlegeü werden, ein
polemischer ist. Wie Claudianus selber betont, fällt ihm als
Verteidiger die Aufgabe zu, non modo sola falsi confu-
tatio, sondern veri etiam adstructio. Dieser sachliche
Teil ist, wie sich in einer Polemik zu seiner Zeit von selbst
versteht, von einem persönlichen umrahmt und
durchdrungen. Stilistisch formell ist dieser letzte Teil, der in
Einleitungen, Übergänge und Schlußsätze sich auflöst,
durch den Schwung der Konstruktion, die Mannigfaltigkeit
der Worte und den rhetorischen Schmuck unterschieden.
Inhaltlich formell tritt besonders der oft bissige, ironische,
beleidigende Ton hervor, mit dem der Autor seinem Gegner
aufwartet. Schon das I. Kapitel des I. Buches ist wie ein
Reservoir dieser ätzenden Elut, welche durch die folgenden
Kapitel sickert und sich stellenweise ansammelt.
Verdächtigungen, wie sie im II, Kapitel des I. Buches
vorgebracht werden und direkte Ausfälle über Verstand, Wissen
und Rechtgläubigkeit des Gegners sind die Brühe, in welcher
der sachliche Teil aufgetischt wird.

Dieser zeigt auf den ersten Blick eine Konfusion der
größeren Abschnitte. Nicht voranschreitend, Schritt vor
Schritt, sondern umherspringend und zusammentragend ist
die Beweisführung im Großen wie im Kleinen. Der
Eindruck am Ende des Werkes ist nicht der Anblick eines
Mosaik, in welchem Stein an Stein gefügt, den Gedanken

1 cf. Engelbrecht, a. a. 0. p. 100, Z. 5. 2
p. 166, Z. -1S.



252 Des Olaudianus Mamertus Schrift:

wiedergeben, sondern ein mehr oder weniger nach Farben
sortierter Steinhaufen, oder minder scharf gesagt : wir
gewinnen den Eindruck eines nicht hinreichend gespannten,
darum mit Falten und Glanzflecken versehenen Bildes. Wir
können nicht mit einem Male zusammenfassen, was im Laufe
der Untersuchung Erkenntnis geworden ist. Dessen war
sich auch der Autor bewußt, wenn er eine Rekapitulation
in den Schluß fügt mit der Bemerkung1: Verum quoniam
multa non usque faciliter memoria complecti cognitor
potest.

Den sachlichen Teil hat Olaudianus in der Einleitung
selber gegliedert in Widerlegung und Belehrung, einen
negativen und positiven Bestandteil. In der confutatio verhält

sich der Autor durchaus negativ, d. h. er beschränkt
sich auf die deductio ad absurdum, welche bisweilen von
Spott und Ironie trieft, wozu vor allem das III. Kapitel des
I. Buches Belege liefert. Das Absurdum ist bald ein der
Offenbarung oder kirchlichen Lehre widersprechender Satz,
bald die Negation einer vom Gegner aufgestellten
Behauptung, bald ein in sich hinfälliges Urteil. Mit fast
stereotypen Formeln leitet Olaudianus zur affirmatio über:
atque ita fidei nostrae ratio periclitabitur ; melius fortassis
dixisses; an forsitan; quod quia répugnât; intellegere nos
oportet; Die Behauptung ist entweder die Aufstellung
und Erklärung der aus der Haltlosigkeit des Absurdums
mit größerer oder geringerer Gewißheit folgenden Wahrheit
oder die unvermittelte Darstellung der eigenen Meinung-
Zur Erklärung werden: Schriffcexegese, Astronomie, Arithmetik

und Geometrie, Physiologie und Physik herangezogen.
Im ganzen ist der theologische Standpunkt für seine ganze
Beweisführung und Auffassung maßgebend. Er bestimmt
die Auswahl des Beweismaterials, das Olaudianus mit einer
Virtuosität in dialektischen Gedankenwindungen verarbeitet,
welche lebhaft an die Art und Weise erinnert, wie die
Katze mit ihrer Maus spielt. Eine treffliche Illustration zu
dem Gesagten bietet das IV. Kapitel des I. Buches.

Deutet schon die theologische Denkweise des Autors
Verhältnis zu den Autoritätsbeweisen an, so tritt es im
II. Buche, das fast nur Zitate aus profanen und heiligen
Schriften enthält, klar ans Licht, welchen Wert er der

1 cf. Engelbrecht, a. a. O. p. 185, Z. 3.



„De statu animae libri très" 253

Autorität in seinen wissenschaftlichen Arbeiten beimißt,
ohne auf seine eigene Einsicht zu verzichten, deren Recht
or manchmal verteidigt und dem blinden Glauben
gegenüberstellt. Auch der Erfahrung zollt er seinen Tribut, wo
sie ihm in Psychologicis zustatten kommt.

Alle die bereits genannten Eigenarten der Schrift in
inhaltlich formeller Hinsicht finden ihre Erklärung im
Charakter der Zeit, in welcher der Autor lebte, und in
dem Zwecke, welchen indirekt die Veranlassung und direkt
des Verfassers eigenes Geständnis bestimmen läßt. Wie Clau-
dianus im II. Kapitel des I. Buches selber ausdrücklich
bemerkt, war der besondere Anlaß zur Abfassung der Schrift
«in anonymes Werk, das ihm unter die Hände kam, welches
man in dem Briefe des Faustus von Riez ad reverendissimum
sacerdotum wieder findet. Für die Identität des faustinischen
Briefes mit dem von Claudianus erwähnten anonymen Werke
spricht sowohl die Übereinstimmung der Dispositionspunkte,

welche in drei Fragen formuliert sind, als auch
die Tradition, welche uns die Schrift des Claudianus
mit dem genannten Briefe, wenigstens in seinem letzten
Drittel, vereinigt übergeben hat. Über diesen Brief wurde
viel gestritten, ob er ein eigenes Werk sei, dessen Titel uns
bei Gennadius aufbewahrt sein soll, oder ob er ein Teil eines
größeren Opus sei, dessen beide Hälften unter verschiedenen
Titeln in Umlauf gekommen seien, ein Streit, welcher schwer
zu entscheiden ist, weil uns über den Brief außer dem Autor
nichts Literarhistorisches überliefert ist1.

Er gliedert sich, wie gesagt, in drei Teile, welche die
Antwort auf je eine Frage enthalten, Der erste Abschnitt
behandelt ein theologisches Thema aus der Trinitätslehre
gegen die Arianer und erörtert die Bedeutung der Worte
ingenitus und genitus in der Gottheit. Der zweite Teil
sucht die Berechtigung dtr in der hl. Schrift angewandten
Anthropomorphismen nachzuweisen mit dem Satze deus nihil
sensit patientis sensu, sensit compatientis adfectu, einGegen-

1 Über Faustus von Riez vgl. : Fausti Keiensis praeter sermones
Pseudo-Eusebianos opera recensuit, commentario critico instruxit,
prolegomena et indices adiecit Augustus Hngelbrecht,Vindob. MDCCCLXXXXI.
(in Corpus scriptorum ecciesiasticorum latinorum editum consilio et
ünpensis Accademiae litterarum caesareae Vindobonensis Vol. XXI.).
Prolegomena, cap. I. de vita et scriptis Fausti Eeiensis episcopi mit
4er dort angegebenen einschlägigen Literatur.



254 Des Claudianus Mamertus Schrift:

stand, der schon in psychologisches Gebiet einschlägt.
Claudianus widmet seiner Widerlegung das III. Kapitel. Erst der
dritte Teil bringt die Sache zur Sprache, der Claudianus
seine besondere Aufmerksamkeit gewidmet hat. Zum
Verständnisse der ganzen claudianischen Abhandlung dürfte
eine kurze Ubersicht des Gedankenganges, in dem Faustus
die Körperlichkeit der menschlichen Seele zu beweisen
glaubt, angezeigt sein.

Nicht eigene Anmaßung, sondern nur die Ansicht der
Väter ist es, was er vorbringen wjü aus seiner eigenen
Überzeugung. Diese unterscheiden zwischen Unsichtbarem und
Unkörperlichem.

Alles Geschaffene hat das Aussehen der Materie, ist
dem Schöpfer umfaßbar und darum körperlich.

Auch Engel und Seelen sind davon nicht ausgeschlossen,
weil sie einen Anfang haben und im Kaume sind.

Für diese Meinung tritt auch der hl. Hieronymus ein.
Ohne Raum, ohne Qualität, ohne Quantität ist nur Gott
allein, wie uns Cassian in seinen Collationes versichert und
daraus schließt, daß unsere Seele diesen Vorzug nicht
genießen kann und darum körperlich sein muß.

Der Kern der ganzen Frage nach der Körperlichkeit
oder Unkörperlichkeit der Seele ist also in der Diskussion
der Räumlichkeit und Quantität der Menschenseele gelegen.

Daß sie an den Raum gebunden ist, liegt auf der Hand,
da s:e ja in den Körper eingepflanzt (inserta) und in die
Glieder gewickelt (inligata) ist, wie sehr sie auch in ihren
Bewegungen sich umhertummelt (vaga motibus); denn mau
muß wohl unterscheiden zwischen Substanz der Seele (animae
status) und Akzidens (affectus).

Der Schein dieser Ungebundenheit wird dadurch
erzeugt, daß sich die Seele innerhalb ihrer Substanz in
Bewegungen betätigt (intra se motibus occupatur) oder die
Dinge im Spiegel der Erinnerung abzeichnet (in recordations

speculo describatur), ohne daß die Substanz nach außen
tritt, oder das, was sie beschäftigt, wirklich erlebt. Wenn
ich z. B. an meinen geliebten Ereund denke, ist mein
Verlangen nicht in dem Maße gestillt, wie bei seiner wirklichen
Anwesenheit ; wenn ich in Gedanken mit Petrus und Paulus
im Paradiese weile, bleibt mir doch die Herrlichkeit des
Himmels verborgen. Gleicherweise kann ich mir die Hölle
vorstellen, ohne ihre Peinen zu empfinden. Diese Tatsache



„De statu animae libri très" 255

erklärt sich nur dadurch, daß die Seele sich durch Ähnlichkeiten

diese Dinge vorstellt (per varias similitudines fingit)
oder daß der Gedanke in stürmischer Bewegung räumlich
dahineilt (aut cogitatio motu agitata discurrit lo-
caliter); und zwar ist nicht die Substanz der Seele, sondern
bloß der Sinn beteiligt (tantum sensu commorante), "Wir
können deshalb auch nicht alles, sondern nur einiges aus
den Erscheinungen uns vorstellen: Alexandrien oder
Jerusalem kann ich mir wohl vergegenwärtigen, die Tracht der
Bewohner und anderes, aber was gerade jetzt dort vorgeht,
welcher Straßenauflauf sich dort jetzt ereignet, weiß ich
nicht. Desgleichen bin ich mir wohl bewußt, mit euch zu
sprechen, ohne zu glauben, daß ich wirklich bei euch bin.
Ich kenne euch wohl, aber was ihr gerade jetzt tut, ist mir
Unbekannt.

Man muß daher status und affectus der Seele
auseinanderhalten ; wo ich mit meiner Substanz bin, erfasse
loh die ganze Situation, nicht so bei bloß affektiver Gegenwart.

Es müßte denn sein, daß jemand behauptet, die Seele
bestehe aus Gedanken. Doch diese Annahme ist hinfällig,
weil die Seele trotz des Wechsels und Verlustes der Gedanken
bestehen bleibt (si ipsis anima constaret, absque dubio ipsis
pereuntibus superesse non posset) — eine Widerlegung der
modernen Aktualitätstheorie. — Der Denkinhalt ist nicht
die Substanz der Seele, sondern tritt aus ihr heraus, nachdem

er durch die Ursachen der Dinge innerhalb empfangen
(niultiplicia cogitata rerum causis intra se concepta par-
ßiriat) oder er wird durch die ausgesandten Sinne
herbeigeschafft (aut sensus dispergat). Nach den bisherigen
Aussagen will der Autor in der Disjunktion zwischen
Wahrnehmung und Vorstellung unterscheiden.

Daß die Seele räumlich ist, wird auch durch die
Offenbarung nahegelegt ; denn wir lesen in der hl. Schrift, die
Seele des Lazarus habe den Körper verlassen und sei in
ibn wieder zurückgekehrt, was nur dann Sinn und Verstand
bat, wenn sie im Körper, also räumlich ist. Auch die Seele
Christi trennte sich vom Leibe, als der Heiland den Geist
aufgab, und war nicht im Körper, als dieser im Grabe lag.
Wie sollte das nicht räumlich sein, was vom Fleische
umflossen, vom Leben verbunden, vom Tode getrennt wird
(oaro continet, vita coniungit, mors separat)?



'256 Des Claudianus Mamertus Schrift:

Auch eine andere Stelle der hl. Schrift weist auf die
Körperlichkeit der Seele hin. Nur Körper können räumlich
von einander geschieden werden, wie Gute und Böse im
Jenseits nach der Parabel vom armen Lazarus und dem
reichen Prasser, welche beide an verschiedenen Orten sind.

Die Himmelfahrt des Herrn, der Aufenthalt der Engel
im Himmel, wo sie offenbar nicht sind, wenn sie durch die
leeren Lufträume eilen oder zur Erde niedersteigen, sind
ebensoviele Beweise für die aufgestellte These. Auch die
Teufel sind in bestimmten Räumen, weil sie nicht im
Himmel sind, aus dem sie gestürzt worden, wie man nur
von körperlichen Dingen aussagen kann.

Ferner wirkt das Feuer nur auf Körper, so daß die
Teufel Körper haben müssen. Die Ausrede, sie hätten diese
während ihres Sturzes aus der umgebenden Luft verdichtet,
ist problematisch und außerdem unzureichend, weil sie mit
einem fremden Körper selbst nichts empfinden können.

Wenn der Schöpfer nach Sap. 11 21 alles nach Maß,
Zahl und Gewicht geordnet hat, muß auch die Seele Quantität

besitzen.
Denn, wenn die Seele nicht räumlich wäre, könnte sie

nur allgegenwärtig, folglich nicht mehr eine res Dei, sondern
eine pars Dei sein.

Ferner ist für uns das uns Unsichtbare erhaben über
uns selbst; für Gott muß alles sichtbar sein und also
körperlich, weil nichts über ihn erhaben sein kann.

Die ganze Größe der Beleidigung, welche man Gott
dadurch zufügt, daß man mit der Unkörperlichkeit der
geschaffenen^ Seele eine göttliche Eigenschaft zuschreibt,
drängt Faustus in den Ausruf zusammen: vide, quo tendat
imprudens et inperita persuasio, qui incorpoream cum
loquitur, etiam incomprehensibilem confitetur, ac sie condito
adscribit operi quod soli conpetit conditori.

(Fortsetzung folgt.)


	Des Claudius Mamertus Schrift : "De statu animae libri tres"

