
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen 199

ausbilden zu lassen, unseren Charakter, unsere religiöse
Überzeugung und sittlichen Grundsätze zu festigen. Delhi.

Thomas hat also recht, wenn er sagt: „Nächst Gott
und den Eltern ist das Vaterland unser größter
Wohltäter1. Denn durch tausend Eäden sind wir mit dem Vaterland

verknüpft; in ihm sind wir gleichsam festgewurzelt.
Und es ist ein wahres Wort, das der Dichter jedem
Menschen zuruft:

Ans Vaterland, ans teure, schließ dich au ;

Das halte fest mit deinem ganzen Herzen
Hier sind die starken Wurzeln deiner Kraft2.
HEIMAT oder das „engere Vaterland" besagt die

Zugehörigkeit zu einer Gr e m e i n d e. Durch Eltern und
Voreltern, durch Geschwister und Gespielen, durch Freunde und
Nachbarn sind wir mit dieser Gemeinde und den dortigen
Menschen in Liebe und Dankbarkeit verknüpft. Die
Erinnerungen an Freud und Leid, an Spiel und Traum der
Kindheit, an Hofien und Sehnen der Jugend sind
verschlungen mit der „heimischen Erde" und dem „heimischen
Himmel". Die „heimische Art" ist vom „heimischen Land"
nicht abtrennbar.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. M. F. Meixner: Reflexionen, Grundstriche zu einer realen
Philosophie. 1, Bd. Wien u. Leipzig, Frick 1912.

Nach eigener Aussage übergibt Verfasser seine Reflexionen der
philosophischen Leserwelt „als genetisch-intellektuelle Selbstbiographie"
(VI). Das verleiht der Sache einen Reiz für solche, die „philosophische"
Dinge nur „lesen", nicht denken. Den Reflexionen, die ihren Ausgang
genommen haben von „dem Denken über Gegenstände, die (dem
Verfasser) zufällig untergekommen waren", liegt „nur ein Gedanke, nur
ein Prinzip" zugrunde: Der Trieb. „Der Trieb liegt als Bewegungstrieb

allem Sein und Werden, allen Erscheinungen, sowohl auf
anorganischem als auch auf orgauischem, sowohl auf physischem als
auch auf psychischem Gebiete zugrunde. Alle Arten von Erscheinungen,
Betätigungen und Handlungen ohne Unterschied lassen sich auf den
Trieb zurückführen; dieser seihst läßt sich aber auf nichts anderes
zurückführen" (XIV). „Mein Prinzip geht unmittelbar aus den
metaphysischen Prinzipien Leibniz', Herbarts, Schopenhauers und Nietzsches

1 homo efficitur diversimode aliis debitor... secundario
vero nostri esse et gubernationis principia sunt parentes et p a t r i a
2, 2 q. 101 a. 4.

2 F. Schiller, Wilhelm Teil, 2. Aufzug, 1. Szene.



200 Literarische Besprechungen

hervor, bzw. ergänzt dieselben" (XIII). Nicht weniger als 155 kleinere
Abhandlungen aus allen Gebietender Philosophie, mit einer souveränen»
selbstbewußten Sicherheit und einer oft ans Unglaubliche grenzenden
Manie, zu behaupten. Philosophie des reinsten, willkürlichsten
rücksichtslosesten Subjektivismus nach dem Prinzip: „Der Mensch ist nur
befriedigt durch das, was aus ihm kommt, was subjektiv ist." „Religion
ist subjektives Gefühl (184\ die Kategorien sind subjektiven Ursprungs
(233), die Annahme einer ersten, absoluten, schöpferischen Ursache
ist die mißbräuchliche Anwendung einer Kategorie, die dem
Gemütsbedürfnis und dem Bedürfnis nach abgeschlossener Einheit entspringt"
(233). Der Gott der Religion, „der Veredlung und Vervollkommnung"
ist „das menschliche Ideal, der reine, vollkommene, möglichst
untierische oder tierfreie Mensch" 185;, denn der Mensch stammt vom
Affen ab (2401, ja steht wesentlich auf der gleichen Seinsstufe wie
die „anderen Tiere" (244). Moral ist Entwicklung des Schamtriebes (214).
„Der Schamtrieb bildet die innere Stimme des Menschen, seine
allgemeine moralische Vernunft, die ihn vor dem Unpassenden, Unrechten
warnt, von dem Bösen, Schlechten zurückhält" (246). Der Schamtrieb,
obwohl subjektiv und veränderlich (387), ist trotzdem allgemein gültige
Norm der Moral (243), ja das Wesen aller Moral, aller Tugenden,
währenddem diese selbst „nur Phänomen sind '. Verfasser ist zugleich
auch Theologe, weiß von Erbsünde und Erlösung, von Gnade und
Sündhaftigkeit. „Soll die Erlösung einen Sinn haben, so muß sie ebenso

generell und ausnahmslos sein wie die Sünde. Jesus hat in dieser
Richtung eine schwankende Auffassung gehabt" (125). „Die Sünden
haben ihren Grund in abnormen physischen Trieben, in unzweckmäßiger

Erziehung, in schlechten, ungerechten sozialen Einrichtungen,
die dem einzelnen die Existenz erschweren oder unmöglich machen.
Sünde ist die rücksichtslose Befriedigung der eigenen Bedürfnisse auf
Kosten eines oder mehrerer Glieder der menschlichen Gesellschaft
Die Theokratie hat das größte Interesse an der Erhaltung der
Sündhaftigkeit der Menschen (127). — Doch genug!

Was wollen wir vom „Philosophen" des Triebes anders erwarten?
Stellt er ja denSatz auf: „Die philosophische Wissenschaft ist ebenso
wenig echte Wissenschaft, wie die wissenschaftliche Philosophie echte
Philosophie ist. Die Philosophie darf ihre Probleme ebensowenig direkt
den Wissenschaften entnehmen, als sie dieselben wissenschaftlich
behandeln darf. Sie muß dieselben aus ihrem eigenen kritisch-philosophischen

Geist hervorholen und rein philosophisch behandeln" (198).
Die Philosophie „des Triebes" ist eine Frucht der modernen
Philosophie, geboren aus dem gleichen Geiste, wie diese der Tod der
Philosophie ebenso wie der Religion, der natürlichen wie der übernatürlichen.

Rom, Collegio Greco. P. Benedikt Baur, 0, S. B.

2. Dr. Seb. Reinstadler: Elementa philosophiae scholasticae.
Ed. VII. et VIII, ab auctore recognita. Friburgi, Brisg., Herder.
Die rasch aufeinander folgenden Auflagen des vorzüglichen

Lehrbuches legen das beste Zeugnis für seine praktische Brauchbarkeit
ab. Vergleichen wir die vorliegenden Auflagen mit den früheren, so
sehen wir, daß der Verfasser ernstlich bestrebt ist, alle die Mängel zu
beseitigen, die er oder seine Kritiker im Buche entdeckt haben. Durch
die Bemerkungen über den Transformismus und Pragmatismus hat-



Literarische Besprechungen 201

das Buch für den Studierenden an Wert entschieden gewonnen. Da
die im Text gegebene Charakteristik des Pragmatismus erst durch die
Anmerkung verständlich wird, so wäre es ratsam die Definition von
James (Pragmatismus, 2. Vorlesung) selbst in den Text hineinzufügen,
um die Erfassung des Grundgedankens dieses Systems für den Studenten
zu erleichtern.

Nicht nur in den neuen Fragen hat der Verfasser sein Buch
vervollkommnet, sondern auch in den alten. Das Studium des
monumentalen Werkes des P. del Prado hat die Frage über die Wesenheit
und das Dasein mit einigen kurzen, aber wertvollen Zusätzen bereichert.
Wir hoffen, daß der Verfasser in diesem Punkte noch weitergehen
wird und z. B. Bd. I, p. 291, aus der zweiten Anmerkung dasjenige
Wegläßt, was im Anführungszeichen steht. Diese Meinung P. Lepidis
kann nach dem Werke del Prados zu den Antiquitäten gerechnet
werden.

In den Gottesbeweisen des Verfassers vermissen wir die
entschiedene Betonung des Unterschiedes zwischen den per se und per
accidens untergeordneten Ursachenreihen. Dieselbe würde nicht nur
zur Klarheit beitragen, sondern auch die Beweiskraft des Argumentes
aus der Bewegung in ein ganz anderes Licht stellen.

Aus dem „efiectus primarius" und „secundarius" irgend einer
prädikamentalen Bestimmung kann man oft Argumente von einer
magischen Beweiskraft schmieden. Es schadet aber durchaus nicht,
den jungen Studierenden auf den oft zweifelhaften Wert derselben
aufmerksam zu machen. Den Text des hl. Thomas z. B., worin er die
Möglichkeit der Bilokation leugnet (I, p. 408), kann das Argument
durchaus nicht entkräften, welches der Verfasser aus seinen Gewährsmännern

anführt. Die Aufhebung der aktuellen Ausdehnung
widerspricht weder dem Begriffe der Quantität noch dem der Ausdehnung,
Infolgedessen kann die Ausdehnung, falls sie aufgehoben wird, der
Vervielfältigung des numerisch gleichen Körpers nicht hindernd in den
Weg treten. Handelt es sich aber um die örtliche Begrenzung,
so ist eben jener Faktor zu Bate zu ziehen, durch den der Körper
diese Begrenzung erhält, nämlich die Ausdehnung. Widerspricht es
also ihrem Begriffe, mehrere Orte einzunehmen, so hilft uns gar nichts,
daß sie nur ein effectus secundarius der Quantität ist. Die primäre
Wirkung muß in jenen Fällen, wo die sekundäre zugegen ist, sich
bach der letzteren richten, d. h. sie kann die formelle Wirkung
derselben nur in der Weise erhalten, wie deren Begriff es zuläßt. Nun
aber beschränkt die Ausdehnung laut des Beweises des hl. Thomas,
kraft ihres Begriffes den Körper derart auf einen Ort, daß ihre
Vervielfältigung auch die des Körpers und die der primären Wirkung der
Quantität mit sich brmgt, so daß wir weder die numerisch gleiche
Ausdehnung, noch den numerisch gleichen Körper vor uns hätten,
'-fieses Bedenken hebt weder das Argument noch die Unterscheidung
des Verfassers auf und es bleibt uns nichts anderes übrig, als die
bekannten geschichtlichen Tatsachen anders zu erklären.

Die Vorzüge des Lehrbuches können wir uns nicht verhehlen.
Man wird sich gewiß in vielen Fragen zu einer anderen Meinung
"«kennen, und in manchen Punkten einen anderen Weg einschlagen,
bis der Verfasser, aber man wird von seinen Argumenten, von der
knappen klaren Darstellung, die ihm die Verhüllung der Wahrheit



'202 Literarische Besprechungen

in einen mehr physischen oder geschichtlichen Nebel nicht gestattet,
nur mit Hochachtung reden. Er verwendet gewiß nicht immer die
tiefsten Argumente, aber er meidet sie auch nicht grundsätzlich : dies
ist vielleicht der richtige Mittelweg, den ein Lehrbuch einzuschlagen
hat. Die Kenntnis des hl. Thomas und der modernen Philosophie
kommt dem Verfasser oft vorteilhaft zu Hilfe. Seinen Gewährsmännern
zeigt er sich aber noch immer sehr zugetan, wodurch manche heterogene
Elemente in seinem Buche Platz finden.

Graz. Dr. Alexander Horvdth, 0. F.

3. B. Boedder S. J.: Theologia naturalis sive philosopkia de
Deo, in usmn scholarnm. Ed. 3. aucta et emendata. l'riburgi,
Brisg., Herder 1911.

Verschiedene Teile des cursus philosophions der Patres Jesuiten
wurden in diesem Jahrbuch schon besprochen, u. a. auch die psycho-
logia rationalis von Boedder (Bd. X, 368ff., Bd. XXII, 214 ff,). Der
gleiche Geist, von dem die psychologia getragen ist, beherrscht auch
die theologia naturalis, den fünften Teil des cursus philosophicus ;

Boedder vertritt die Ansicht des Suarez und sucht mit allen Mitteln
darzutun, daß St. Thomas nicht Thomist, sondern Suaresianer ist.
Suarez ist Thomist, die Thomisten sind „Bannesianer". Anzuerkennen
ist, daß die Polemik gegen die „Bannesianer" maßvoll ist; ja, es ist
nicht zu verkennen, daß Verfasser sich redlich Mühe gibt, die „ban-
nesianische Lehre" getreu darzustellen (vgl. nr. 330).

Das Werk umfaßt drei Teile: Liber I de existentia Dei; II de

essentia et proprietatibus Dei sive de attributis Dei absolutis quae
dici soient; III de Dei in res ab ipso diversas actione. Daran schließen
sich drei appendices : Quid S. Thomas (de pot. q. 3 a. 7) de divina
praemotione docuerit, ad captum tironum exponitur; refutantur aliquot
errores, quos H. Spencer, ad Agnosticismum fulciendum, a Mansel
mutuatus est; argumenta, quibus Spinoza, Hume, Frid. Schultze teleo-
logicam existentiae Dei demonstrationem oppugnarunt, ad formai»
scholasticam rediguntur et refutantur. Die Sprache ist nicht selten
wenig gefällig, manche Wendungen sind schwer verständlich. Indes
davon läßt sich ja leicht absehen.

Wichtiger ist die vorgetragene Lehre selbst. Es seien einig6
Bemerkungen gestattet. Ungenügend erscheint dem Bezensenten die
positive Darlegung der natürlichen Beweisbarkeit der Existenz Gottes
(vgl. Kleutgen, Phil. d. Vorzeit, II, 696, Theo!, d. Vorzeit, II, 46).
Das teleologische Argument läßt zu wünschen übrig (nr. 84ff.), trotzdem

Verfasser es überarbeitet hat. Vermißt wird eine genauere
Darlegung des Verhältnisses der Quinque viae der summa theo!, des

hl. Thomas, ihrer Einheit und Beweiskraft, wenn sie miteinander
zusammen betrachtet werden. Verfasser sagt nur: „Différant hae viae
inter se, quatenus praedicata divina praedicatis creaturarum opposita,
quibus Ens a se per singulas vias se nobis manifestât, sunt diversa."
Etenim a) ex motu concluditur ad Ens immobile 6) ex efficiently
rerum novarum concluditur ad causam primam non factam usf.
Vermißt wird eine gründliche Darlegung des Grades der Gewiß
und Evidenz oder Nichtevidenz unserer Gottesbeweise, Die Bedeutung
und Beteiligung des Willens im Prozeß der natürlichen
Gotteserkenntnis (p. 105) wird zu kurz abgetan.



Literarische Besprechungen 203

Mit der Frage nach der essentia Dei metaphysica treten wir
der Frage, ob Thomismus, ob Molinismus, schon etwas näher.
Verfasser stellt die These auf: „Esse a se est essentia Dei" (metaphysica
nr. 158 a). Leider ist die für die Gotteslehre doch nicht gar so
bedeutungslose Frage wenig eingehend behandelt. Die Lösung ist unseres
Erachtens verfehlt, die Argumentation kann nicht überzeugen ; mit der
Antwort ad obi. I: ,,Dei autem essentia non est definienda secundum
quod distinguatur ab aliis essentiis divinis est igitur definienda
secundum quod ab essentiis rerum finitarum distinguitur" verläßt
Verfasser seine Definition über essentia metaphysica (nr. 168) und den
status quaestionis, wohl aus Furcht vor einer Konsequenz. Die
Berufung auf St. Thomas kann nicht verfangen : Der Sinn des doctor
angelicus muß eruiert werden nicht aus einer isolierten Äußerung,
sondern aus dem Zusammenhang mit dem betreffenden Text und aus
der Gesamtlehre. Das ist die einzig zulässige Interpretationsregel.

Auffallend ist, warum Verfasser, die wohlbegründete und sicher
logische Anordnung des hl. Thomas verlassend, als erstes Attribut
Gottes die unitas Dei behandelt. St. Thomas leitet die unitas aus der
simplicitas ab und mit Recht: im Sinne des hl. Thomas begründet die
Gott eigentümliche simplicitas mit absoluter Notwendigkeit die unitas
Dei. Der Beweis für die Einheit Gottes wird durch den Rekurs auf
die Einfachheit Gottes im Sinne des hl. Thomas ungeheuer klar und
überzeugend. Freilich verliert der Gedanke und der Beweisgang des
summa theol. p. I q. 11. a. 8 an Tiefe und Kraft, wenn man die Stelle
mit dem Verfasser also interpretiert: „Per aliud Socrates est homo,
per aliud Socrates. Est enim homo, i. e. aliquod exemplum reale typi
idealis humanitatis eo quod secundum eum typum per causas esse
ipsius actuatus est; est autem Socrates, i. e. hic potius quam alius
homo individuus eo, quod praeter typum idealem humanitatis ideam
obiectivam huius potius quam alius individual itatis humanae existentia
sua actuali exprimit sive verificat." Nun die Anwendung : „Sed natura
divina non potest recte concipi ut typus ideaiis per causam aliquam
in pluribus exemplis actuabilis; sed necessario concipienda est ut
natura actualis et consequenter ut haec natura divina sive ut natura
divina singuiaris haec et nulla alia. Itaque cum Deus sit Deus
eo quod in ipso actualiter est natura divina neque possit natura divina
alio modo actualiter esse nisi uno modo ei qua essentiae proprio,
cum S. Thoma dicendum nobis est: Deus secundum idem est Deus et
hic Deus' (nr. 168). Diese Interpretation trifft den Gedanken des
hl. Thomas nicht. Die Lehre vom bloß virtuellen Unterschied zwischen
essentia und esse in re creata ist dem Verfasser klare Lehre des
hl. Thomas (nr. 178a). Die These über die Einheit und den Unterschied

der Attribute Gottes läßt « ine genaue, präzise Erklärung über
die Art und das Wesen der distinctio zu wünschen übrig. Die Definition

von immensitas und omnipraesentia ist wenig exakt. Von dem
großen Gedanken des hl. Thomas über die immensitas und omnipraesentia:

Deus „est in omnibus rebus ut dans eis esse et virtutem et
operationem" (S. theol. p. I q. 8 a. 2 c.) sieht Verfasser fast gänzlich
ab. Die Deutung, die Verfasser den Worten des hl. Thomas (ibid. a 3:
„quia substantia sua adest omnibus ut causa essendi) gibt, befriedigt
Wenig (nr. 244). In der Frage nach dem göttlichen Wissen folgt
Verfasser der Ansicht des Suarez. Die Darstellung nr. 322 ist zum



204 Literarische Besprechungen

mindesten mißverständlich. Der Thomist zweifelt nicht an der Wahrheit

der maior: er hat nur auszustellen den Mangel eines Grundes
und einer Begründung des unde haec Veritas obiectiva habet suam
obiectivitatem? Die Lösung der Objektionen nr. 323 genügt dem
Thomisten nicht. Wenn Verfasser zur Stütze seiner Lehre: „Libera
conditionate futura qua talia a Deo cognoseuntur absque ullo medio
obiectivo" sich auf St. Thomas (p. I q. 14 a. 13 c: „quia eius intuitus
fertur ab aeterno super omnia prout sunt in sua praesentialitate")
beruft, so hat er den ganzen großen Gedanken des hl. Thomas über
die Ewigkeit Gottes und deren Bedeutung für die Wahrheit und Un-
veränderiichkeit des göttlichen Vorauswissens, wie wir sagen, nicht
erreicht (vgl. Salmanticenses tract. III, disp. 8, dub. 4). Der einzige
Text II, dist. 39 q. 1 zusammen mit der wirklich schwierigen Stelle
p. I q. 14. a. 13 kann als solcher, isoliert von Zusammenhang und
Gesamtlehre, nicht herangezogen werden als Conflrmatur dafür, daß
St. Thomas die Lehre des Suarez hat; ja, eine solche Berufung auf
St. Thomas kann angehende Philosophen in der Frage nach der Lehre
des hl. Thomas nur allzu leicht verwirren. Schon aus pädagogischen
Gründen will dem Rezensenten der appendix I: Quid S. Thomas (Qq.
disp. de pot. q. 3 a. 7) de divina praemotione docuerit, ad captum
tironum exponitur nicht gefallen, vom Inhalt ganz zu schweigen.
Vermißt wird eine präzise Erklärung über das obiectum formale scientiae
Dei: so käme mehr Einheit und Klarheit in die Frage. Ebenso eine
eingehende Darstellung von dem Verhältnis zwischen libertas und
immutabilitas Dei.

Rom, Collegio Greco. P. Benedikt Baur, 0. S. B.

4. Carolus Friek S- J. : Ontologia sive Metapliysiea generalis iß
usnm scholarum. Frib., Brisg. Herder 1911. Ed. IV. aucta et
emendata1. X, 236 S.

Vor einigen Jahren hat mich ein Professor der spekulativen
Moral auf die „Ontogenesis" und „Phylogenesis" der probablen
Meinungen aufmerksam gemacht. Man beginnt mit einer bescheidenen
Note, worin auf die Erlaubtheit einer Handlung nur schüchtern und
zweifelnd aufmerksam gemacht wird. Der folgende Autor bringt die
Note in den Text seines Buches, und die Meinung ist dadurch „satis
probabilis" geworden. Auf Grund der zwei Autoritäten wird sie beim
dritten Autor schon „solide probabilis", beim vierten eventuell „unice
probabilis", beim fünften endlich ,.moraliter certa". — Er hat mich auch
versichert, daß ein so 1 ches Avancement nicht auf der Zunahme der
intrinseca probabilitas beruht. Die auctoritas tot et tantorum theolo-
gorum muß ja genügen.

Dieser gute „Einfall" hat mir damals einige heitere Augenblicke
bereitet, ich habe aber damals gar nicht daran gedacht, daß der gute
Professor hierin die bittersten Erfahrungen seiner Praxis ausgesprochen

1 Über die allgemeine Charakteristik des Buches vgl. Jahrg. X
dieses Jahrbuches, p. 103.



'205

hat. Darauf mußten mich ineine eigenen Erfahrungen — allerdings
auf einem anderen Gebiete — aufmerksam machen. Die Ontologie des
P. Frick liefert für diesen sonderbaren Entwicklungsprozeß ein eklatantes
Beispiel.

Daß ich cap. II, art. II, § 2 dieses Lehrbuches für die
gegenwärtige Besprechung nicht näher berücksichtigen wollte, wird man
leicht einsehen. Den Vorsatz einzuhalten war mir unterdessen
unmöglich geworden. Ganz zufällig fällt mein Blick auf die Obi. 3 (p. 63),
wo folgendes zu lesen ist: „Besp. Dist. I. part. mai. Bes creatae
habent esse receptum ab aliqua causa, conc. mai., in aliquo subiecto,
subdist. mai.: vere ac physice, nego mai., „secundum intention

em" mentis, i. e. secundum modum nostrum concipiendi et
»analogice" (ut S. Thomas loquitur; cf. 1. c. nr. 86), quatenus essentia
intelligibilis existentiam inter- suas notas non continet, conc. mai."
Damit war ich natürlich gezwungen, über diese sonnenklare Bedeweise
des Aquinaten mich zu orientieren. An der Stelle, auf welche mich der
Verfasser hingewiesen hat, steht folgendes zu lesen : „Concedit tarnen
alibi esse et quidditatem posse considerari per modum talis potentiae
et actus, attamen „secundum intentionem tantum, prout in
omnibus invenitur potentia et actus, analogice tarnen, ut in XII.
Metaph. dicitur, text. 26" (p. 59). Der Ausspruch des Aquinaten war
sonnenklar, nur die Verblendung derjenigen war mir unverständlich,
die sich für Thomisten ausgeben, obwohl sie eine ganz andere Meinung
vortragen, als jene, für die Thomas hier eintritt. Meine Überraschung
War also sehr groß, sie wurde aber noch größer, als ich II. Dist. 3. qu.
1. a. 1. ad 2. durchlas. Die Worte des hl. Thomas standen tatsächlich
vor mir, so wie P. Frick sie anführt. „Utrum angelus sit compositus
ex materia et forma" fragt der Aquinate und macht sich folgende
Schwierigkeit: „Quaecumque sunt in aliquo genere uno, communicant
nniformiter principia illius generis. Sed principia generis substantiae
sunt materia et forma. Cum ergo corpora, quae sunt in genere substantiae,
communicent ista principia, ita quod ex eis componuntur, videtur,
quod etiam angelus, qui est in eodem genere, ex materia et forma
componantur." Seine Antwort lautet folgendermaßen: „Ad secundum
dicendum, quod aliqua sunt unius generis, logice loquendo, quae
Çaturaliter non sunt unius generis, sicut ilia, quae communicant

intentions generis, quam logicus inspicit et habent diversum modum
essendi : unde in X. Metaph. dicitur, quod de corruptibilibus et
incorruptibilibus nihil commune dicitur, nisi communitate nominis ;
et ideo non oportet angelos cum corporalibus eadem
principia communicare, nisi secundum intentionem
tantum, prout. in omnibus invenitur potentia et actus,
änalogice tarnen, ut in XII. Metaph. dicitur."

Der Sinn des von P. Frick angeführten Textes wurde mir somit
ebenso klar, wie er nunmehr dem Leser ohne weitere Kommentare
klar ist. Nur eines habe ich nicht begriffen, wie man diese Worte
tn einem solchen Zusammenhange dem hl. Thomas in den Mund legen
kann, wie P. Frick es tut, und wie man dieselben für einen Beweis
der „vera et clara doctrina S. Thomae" (vgl. p. 58) ansehen kann.
Bin näheres Studium des corpus articuli, das Vergleichen der Parallel-
gellen brachte keine Erleuchtung, und als ich den Bat weiserer
Männer einholte, wurde die Unklarheit nur noch größer. Diese treue



206 Literarische Besprechungen

Anlehnung an die geschichtlichen Tatsachen war ihnen allerdings
wohlbekannt, über den Grund der Kühnheit des Verfassers aber konnten
sie mich nicht aufklären. Dies tat endlich sein Gewährsmann —
P. Felchlin.

Im Jahre 1892 veröffentlichte P. Felchlin S. J. in der Zeitschrift
für kathol. Theologie (XVi) unter dem Titel „Der reale Unterschied
zwischen Wesenheit und Dasein nach St. Thomas" einige Artikel.
Indem er jenen wichtigen Punkt bespricht, in welchem Sinne bei
Thomas die Zusammensetzung der geschöpf liehen Dinge aus Wesenheit

und Dasein für eine Zusammensetzung aus Potenz und Akt
anzusehen sei, kommt er auf Grund eines schüchternen Schlusses zum
Resultat, daß eine metaphysische Zusammensetzung genüge, und daß
wir an eine physische zu denken nicht genötigt seien. Auch er beruft
sich auf die angezogene Stelle des Sentenzenkommentars, will aber
dieselbe nicht in einem anderen Sinne und in einem anderen Zusammenhang

verwerten, als sie eben bei Thomas fungiert. Die Gegner konnten
ihm infolgedessen noch die Werke des hl. Thomas in die Hand drücken
und sagen: Ja, gewiß, Thomas „findet in der Wesenheit der subsistenten
Formen, die physisch einfach sind, eine metaphysische Zusammensetzung

aus Gattung und Art und nennt sie eine Zusammensetzung
aus Potenz und Akt" (vgl. den angeführten Artikel, p. 93). Wenn
also der Verfasser fragt: „Warum soll nun gerade sie (die Zusammensetzung

aus Wesenheit und Dasein) als eine physische betrachtet
werden?", so konnte man ihm noch antworten: Es geschieht dies
vielleicht aus Gründen, die der Verfasser eigens untersuchen und
ihre Nichtigkeit aus dem hl. Thomas selbst nachweisen muß. Solange
dies nicht geschehen ist, konnten die Gegner ihre Meinung ruhig
weiter vortragen ; der sonnenklare Ausspruch stand ihnen nicht
hindernd im Wege und die schüchterne Frage und der weitere Schluß
des P. Felchlin in bezug auf die Wesenheit und das Dasein ist eben
seine Meinung gebliehen ; weder ihm, noch weniger aber seinen Gegnern
ist es eingefallen, die Stelle für die „vera et clara doctrina 8. Thomae"
in bezug auf Wesenheit und Dasein in Anspruch zu nehmen.

Auf Grund der wissenschaftlichen Ontogenesis hielt sich nun
P. Frick berechtigt, die schüchterne und auf Grundlage des hl. Thomas
noch anfechtbare Frage des P. Felchlin dem hl. Thomas in der Form
eines dogmatischen und allen gegnerischen Einwand autoritativ
vernichtenden Satzes in den Mund zu legen. Wie viele Grade der
Entwicklung er dadurch übersprungen hat, braucht nicht eigens gesagt
zu werden. Nach den allgemeinen Gesetzen sollte der Satz jedenfalls
eine andere Qualifikation erhalten : „vera et clara doctrina" sollten
erst beim fünften Autor zu lesen sein, wir lesen es aber schon beim
zweiten. Die Vorarbeiten des P. Frick sind für seine Nachfolger wirklich

vortrefflich. Wie er nur einige Worte aus dem Zitate des P. Felchli»
weggelassen hat, aus denen man die eigentliche Beweiskraft des Textes
noch entnehmen konnte, so braucht die Nachwelt aus dem Zitat des
P. Frick nur die Worte „secundum intentionem" beizubehalten und
der Zweck ist schon erreicht. Ob aber dieses Verfahren auf die
geschichtliche Forschung und auf die geschichtlichen Argumente unserer
Philosophie ein günstiges Licht werfen wird, das mögen andere
beurteilen.

Graz. Dr. A. Horvdth, 0. P.



207

5 Neudrucke seltener philosophischer Werke. Herausgegeben von
der Kantgesellschaft.
I. Bd.: Aenesidemus oder über die Fundamente der von dem
Herrn Prol. Reinhold in Jena gelieferten Elementar-Philosophie
von Gottlob Ernst Schulze. Besorgt von Dr. Arthur Liebert.
35t S.

IL Bd.: Kant und die Epigonen. Eine kritische Abhandlung
von Otto Liebmaun. Besorgt von Bruno Bauch. 289 S. Berlin,
Reuther & ßeichard 1911/12.

Die Kantgesellschaft erweitert mit der Veröffentlichung von
«Neudrucken seltener philosophischer Werke" wiederum den Kreis
ihrer Aufgaben und literarischen Untersuchungen. Sie hat nicht
notwendig, die Berechtigung dieser Veranstaltung des weiteren darzulegen.
Abgesehen von ihrem Wert für die Philosophie selbst, besitzen diese
Neudrucke außerdem einen bedeutenden kulturgeschichtlichen Reiz
und sind als wortgetreue Abdrücke der Originale auch für die
Sprachforschung noch von Belang.

Wenn auch die Philosophie Kants in der Auswahl der neu
aufzulegenden Werke eine besondere Berücksichtigung finden soll, so wird
doch jede Einseitigkeit dabei vermieden werden.

Gleich der erste Band dieser Neudrucke ist für die Entwicklung
der Kantischen Lehre von größter Bedeutung. Wir gewinnen daselbst
einen unmittelbaren Einblick in die geistige Reaktion, die Kants
bedeutendste Schrift in den ersten Jahren nach ihrem Erscheinen (1787)
hervorgerufen hat.

Kant hat, wie jede epochemachende Persönlichkeit, von Anfang
un seine Verteidiger und Kritiker gefunden. Zu letzteren gehörte der
zweifelsohne scharfsinnige Gottlob Ernst Schulze. In seinem
»Aenesidemus" (1792) hat er eine durchaus berechtigte und
wohlgelungene Kritik geübt an den Hauptpunkten der „Kritik der reinen
Vernunft" selbst, wie an deren Verteidigung und versuchten
Weiterentwicklung durch den Jenaer Professor Karl Leonhart Reinhold. In
mehreren um das Jabr 1790 verfaßten Schriften und besonders in der
Abhandlung „Über das Fundament des philosophischen Wissens" aus
hem Jahre 1791 unternimmt es Reinhold, eine Elementar-Philosophie
zu konstruieren, d. h. „das einzig mögliche System der Prinzipien, auf
Welche sowohl theoretische als praktische, sowohl formale als materiale
Philosophie gebaut werden muß" (p. 37).

Der offenbare Dualismus von Sinnlichkeit und Verstand in Kants
Lehre hatte bei manchen Zeitgenossen Anstoß erregt. Auch Reinhold
glaubte hier eine verbesserungswürdige Seite des Systems entdeckt zu
haben, der seine Elementar-Philosophie Rechnung tragen sollte. Er
stellte sich die Aufgabe, eine neue, gemeinsame Basis für beide
Prinzipien zu gewinnen, einen höchsten, „absolut ersten Grundsatz", der
hie alleinige Quelle aller philosophischen Erkenntnisse ist. „Dieser
absolut erste und allgemein geltende Grundsatz kann aber, als ein solcher,
>iur ein Faktum ausdrücken", gleichsam eine Urtatsache, in der sich
die verschiedenen Vermögen und Prinzipien des Erkennens bei Kant
zur vollkommenen Einheit erheben. Als solche betrachtet Reinhold
das Bewußtsein, das Vermögen aller Vorstellungstätigkeit überhaupt.
Ler allgemein gültige Fundamentalsatz aber, der an kein „Raisonnement

gebunden sein darf", sondern durch bloße Reflexion über die



208 Literarische Besprechungen

Tatsache des Bewußtseins einleuchten muß, heißt: „Im Bewußtsein
wird die Vorstellung durch das Subjekt vom Subjekt und Objekt
unterschieden und auf beide bezogen'1 (p. 44). Auf Grund dieses Satzes soll
unsere Vorstellung mit ihrem realen Objekt übereinstimmen und
damit die Gültigkeit der synthetischen Urteile Kants auf anderem Wege
erwiesen sein.

Gerade an diesem Punkte setzt die Kritik Schulzes mit allem
Nachdruck ein. Selbst Anhänger des Humes'schen Skeptizismus,
läßt er seinen Aenesidemus mit trefflichen Gründen gegen den
angeführten Grundsatz des Bewußtseins opponieren, der in keiner Weise
die geforderten Merkmale eines absolut ersten, durch sich selbst
einleuchtenden, allgemein geltenden Fundamentalsatzes hat, Dann auf
„das Ding an sich" von Kant selbst zurückgreifend, deckt er
meisterhaft den Widerspruch auf, den dieser Begriff in den Kritizismus
hineinträgt, und zeigt, daß Kant durch seine „Kritik der reinen
Vernunft'' den Skeptizismus Humes' keineswegs überwunden hat.
Will Kant die reine Apriorität der Erkenntnis festhalten, muß das
unerkennbare „Ding an sich" einfach weichen. Dann aber bleibt
ihm konsequenterweise nur noch die Wahl zwischen dem
Skeptizismus des Aenesidemus oder dem absoluten IdealismusFichtes,
dem Schulze übrigens in späteren Jahren beipflichtete.

Es bleibt das unbestreitbare Verdienst Schulzes, als erster mit
dem Kantischen „Ding an sich" aufgeräumt zu haben, und sein
Aenesidemus bleibt für alle Zeiten von Bedeutung, insoferne er die
kantische Philosophie auf eine neue Grundlage stellte und damit die
Veranlassung gab zu der vollständigen Umbildung, die das System
von Kants Epigonen erhalten hat.

Der Neudruck von Schulzes „Aenesidemu s" findet unseren
ungeteilten Beifall.

Über „Kant und die Epigonen" handelt im engsten
Anschluß an den ersten Band eine kritische Abhandlung von Otto
Liebmann, die an zweiter Stelle den „Neudrucken" der Kantgesellschaft
eingefügt ist. Bemerkenswert ist vor allem daran, daß Verfasser die
Hauptlehre und den Hauptfehler Kants scharf und zutreffend
hervorgehoben hat. „Unser Intellekt erkennt nur die in Raum und Zeit
gegebenen Elemente der Erfahrung, verknüpft von den Kategorien, als
Objekt. Alles, was in Raum und Zeit gegeben ist, also alles, worauf
die Kategorien anwendbar sind, hat nur in Beziehung auf den Intellekt
Gültigkeit und ist daher, unabhängig von demselben, nichts" (p. 2if-)-
In diesen Worten ist wirklich die Quintessenz der Kritik der reinen
Vernunft wiedergegeben, wie in dem „Ding an sich" jene
„unglückliche Inkonsequenz" liegt, „welche bereits in den ersten Akkorden
des Kritizismus störend mitklingt, im weiteren Verlaufe bis zur
schreienden, unerträglichen Dissonanz schwillt, so daß sie den an
sich großen, erhabenen Eindruck des Ganzen geradezu vernichtet"
(p. 23).

Die Epigonen Kants ordnet Verfasser nach ihrer verschiedenen
Auffassung des Kritizismus in vier Hauptrichtungen, die er „vorlänfig"
als die „idealistische" (Fichte,Schölling,Hegel), die „realistische"
(Herbart), die „empirische" (Fries), die „transzendente" (Schopenhauer)

bezeichnet. Die Vertreter sämtlicher vier Richtungen waren
zwar bemüht, den Fehler, den Aenesidemus so scharf an Kant gerügt



209

hatte, zu vermeiden ; trotzdem ist es keinem gelungen, sieh gänzlich
von dem verhängnisvollen „Ding an sich" loszumachen.

Liebmann sieht sich darum genötigt, seine Zeitgenossen und
Leser vor allen nachkantischen Systemen zu warnen und auf's
nachdrücklichste die Losung : „Zurück zu Kant!" aufzustellen. Sein Ruf
ist nicht umgehört verhallt. Seit über 40 Jahren ist Kant wiederum
der Philosoph des Tages, so daß Professor Külpe mit Recht von einer
..Kantrenaissance" sprechen kann, die in den verschiedensten
Zweigen der modernen Wissenschaft sich anzubahnen und vielfach
schon machtvoll sich durchzusetzen begonnen hat.

Im übrigen verrät Liebmanns Erstlingsschrift naturgemäß
an manchen Stellen den jugendlichen 25jährigen Verfasser. Von so
bedeutenden Lehrern, wie Kuno Fischer und Heinrich v. Treitschke,
eben erst in die wissenschaftliche Bewegung der Gegenwart eingeführt,
begreifen wir leicht den jugendlichen, übertriebenen Enthusiasmus, in
dem er Kant den „bedeutendsten Denker der christlichen
Menschheit" nennt und nach einigen allzu phrasenhaft klingenden
.Lobeserhebungen desselben, durch die mächtige Wahrheit seiner
Gedanken so innig ergriffen wird, daß der Musensohn, bisweilen seine
Lektüre unterbrechend, in ein stilles, sinnendes Staunen versinkt über
die wahrhaft erhabene Tiefe dieses Geistes (p. 9).

Auf Rechnung des noch nicht gereiften Urteils dürfte es zu
setzen sein, wenn der Verfasser Kant „gründliche scholastische
Gelehrsamkeit" zuschreibt und diese selbst anscheinend in „pedantischem
Formel-und Wortkram" in einer „Menge von unwesentlichem Außenwerk"

aufgehen läßt. Wenigstens finden sich in seinen späteren Werken
manche Stellen, die dergleichen Äußerungen einfach hinfällig machen.

Düsseldorf. P. Maurus M. Niehues, 0. P.

6. Dr. tlieol. Clemens Kopp : Die Philosophie des Hermes,
besonders in ihren Beziehungen zu Kaut und Fichte. Köln,
Bachem 1912. 8°. 140 S.

Das Tragische im Leben Hermes' ist zugleich das Lehrreichste.
— Dies dürfte der kürzeste und prägnanteste Ausdruck des Leitmotivs
sein, das dem Verfasser bei Abfassung obiger Studie beständig vor Augen
geschwebt und den instruktiven Wert derselben bedeutend erhöht hat.

Von Anfang bis zu Ende bemüht sich der Verfasser, immer
Wieder zu zeigen, wie Hermes aus den edelsten Motiven gegen Kant
und Fichte in die Schranken tritt; aber ebenso muß er feststellen,
daß die Kritik „unzulänglich" und „unglücklich", die Gegenbeweise
illückenhaft und unbefriedigend" sind. Von Jugend an mit den Schriften
der neueren deutschen Philosophen bekannt, wurden schon früh in
dem fleißigen, strebsamen Jüngling Bedenken und Zweifel bezüglich
seines Glaubens geweckt. Er hatte nicht das Glück, im rechten Moment
den geeigneten Lehrer zu finden, der seiner zweifelsüchtigen Seele
War und entschieden den einzigen Weg der Wahrheit gewiesen hätte.
Was er vergebens in den Hörsälen der Philosophie und Theologie
gesucht hatte, darüber wollte er nun sich selbst eine befriedigende,
endgültige Lösung erarbeiten. Er fing an, zu studieren mit dem Vorsatz,
alles, was er wußte, nur insofern als Wissen gelten zu lassen, als eres

von nun an selbst finden würde, und nichts als gefunden gelten
zu lassen, als was er nicht leugnen könnte.

Divus Tliomas I. Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 14



210 Literarische Besprechungen

In diesem absoluten, positiven Zweifel, der nach seiner Meinung
allein Ausgangspunkt und oberstes Prinzip jeder natürlichen wie
übernatürlichen Gewißheit des Glaubens sein kann, offenbart sich schon
zur Genüge der verderbliche Einfluß der kritischen Philosophie.
Derselbe tritt noch deutlicher zutage in den drei Grundfragen, die ihn vor
allem quälten und die mit der Zeit ein ganzes Heer ungelöster Fragen
hervorriefen. Die Fragen nach der Wahrheitsfähigkeit des menschlichen
Geistes, der Existenz Gottes und Unsterblichkeit der Seele und endlich

noch der Möglichkeit einer göttlichen Offenbarung tragen zu
augenscheinlich das Siegel Kantischer Herkunft an sieb.

In ausführlicher, übersichtlicher Weise sucht Verfasser nach
diesem dreifachen Gesichtspunkte das Hermes'sche System vorzuführen.
Dabei werden die Unterscheidungs- und Berührungspunkte mit Kant-
Fichteschen Lehren immer scharf hervorgehoben. Mit großer
Entschiedenheit greift Hermes den von Kant verschmähten Wahrheitsbegriff

der Scholastik wieder auf, bleibt aber gleichwohl stecken in
den Kantischen Erkenntnisformen a priori. Während bei Kant die
Ideen von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit in sich bloß notwendige,
Fiktionen des menschlichen Geistes und nur als regulative Prinzipien
für uns von Wert sind, läßt Hermes dieselben auch als konstitutive
Wahrheit durch die theoretische Vernunft halten und annehmen. —
Gleichwohl findet er in Gott nicht den letzten hinreichenden Beweggrund

für seinen Glauben, der ihm vielmehr ein rein menschliches
Vernunftprodukt ist, „ein in uns vorhandener Zustand der Entschiedenheit

oder der Überzeugung über die Wirklichkeit eines erkannten
Etwas, in welchen wir durch ein notwendiges Halten der theoretischen
oder durch ein notwendiges Annehmen der verpflichtenden Vernunft
versetzt werden". In gleicher Weise löst Hermes auch das Sittengesetz
von Gott los und läßt es unabhängig a priori aus der Vernunft
allgemein verpflichtend hervorgehen.

In der Frage nach der Möglichkeit einer Offenbarung Gottes
und deren Annahme von Seiten der Menschen sucht Hermes nicht
weniger seine beiden Gewährsmänner Kant und Fichte zu rektifizieren,
räumt aber doch wieder zuviel ein, wenn er die rein natürliche Moral
als das unentbehrliche Anknüpfungsmittel für irgendwelche göttliche
Offenbarung bezeichnet.

Mit Hecht bemerkt Verfasser darum, daß die philosophische
und theologische Erkenntnis der Moralprinzipien sich bei Hermes nicht
in lebendiger Einheit durchdringen. Wie hier übt Verfasser an manch
anderen Stellen durchaus gerechte Kritik an der Hermes'schen Lehre,
wobei er die philosophischen und theologischen Entgleisungen sowohl
wie die Wahrheitselemente allenthalben gewissenhaft hervorhebt.
„Das, was an der Philosophie des Hermes brauchbar und gewinnend
ist — sind scholastische Gedanken." Das Verkehrteste daran verdankt
er Kant und Fichte, denen in Hermes kein ernstlicher Feind erstanden ist.

Düsseldorf. P. Maurus M. Niehues, 0. P.

7. Dr. Karl Falirion : Philosophie und Weltanschauung. Stuttgart
Max Kielmann 1911. 8°. 91 S. Mk. 1.80.

„Die neuere Philosophie ist nach Ausgangspunkt und Zweck von
der alten völlig verschieden." — Dafür bringt obiges Schriftchen jedem
Kenner der scholastischen Methode den vollgültigen Beweis. Unter



211

Vermeidung jedweden äußeren gelehrten, wissenschaftlichen Apparates
wendet es sich in der „Sprache des gemeinen Menschenverstandes und
der sachlichen Überlegung" an weitere Kreise. Es belehrt seine Leser
zunächst darüber, daß in unserer Zeit es nicht mehr die Aufgabe der
Philosophie sein könne, eine Weltanschauung im Sinne einer
Welterklärung oder eines einheitlichen Weltbildes zu liefern. Höchstens
vermag sie im negativen Sinne eine Weltanschauung zu bieten,
indem sie nachweist, wie das Verlangen nach einer Erklärung der
Erscheinungen entstanden, und warum eine solche nicht möglich ist.
Der ernste Zweifel an der Möglichkeit einer Erkenntnis und die Pest-
legung der Grenzen unseres Wissens sind Anfangs- und Endpunkt
dieser neuzeitlichen Philosophie.

Nach einem kurzen geschichtlichen Überblick trägt der Verfasser
seine Gedanken über das Verhältnis von Denken und Sein, von Geist
und Körper, über den Ursprung der Erkenntnis und das Wesen des
Seins vor, und zwar in nominalistisch-subjektivischem Geiste.

Im Verlaufe der ganzen Untersuchung kehrt die bekannte
Unterscheidung zwischen der naiven und philosophischen Betrachtungsweise
immer wieder, die aber beide in ihrer näheren Begründung und dem
weiteren Ausbau gleich unphilosophisch sind. Anscheinend einander
ausschließend, führt die eine doch wieder zur anderen zurück, hebt
diese jene wieder auf.

Den Eindruck, daß die Grenzen unseres Wissens nicht sehr groß
sind, und eine einheitliche widerspruchslose Welterklärung oder
Weltanschauung von der modernen Philosophie nicht zu erwarten ist, wird
jeder Leser aus der Lektüre dieser Abhandlung mit sich nehmen.

Düsseldorf. P. Maurus M. Niehues, 0. P.

8. Dr. Matth. Joseph Scheeben : Die Mysterien des Christentums.
Nach Wesen, Bedeutung und Zusammenhang bearbeitet von
Dr. Arnold Bademacher. 3. Aufl. Freiburg, Herder 1912. 8°.
XXIV u. 692 S.

Nach einem halben Jahrhundert erlebt das geistvolle, einzigartige

Werk des scharfsinnigen Kölner Seminarprofessors erst die
dritte Auflage. Die Strömung der Zeit verfolgt offenbar eine andere
Richtung. Die rasche Entwicklung der dogmengeschichtlichen Studien
nimmt viele Kräfte in Anspruch ; an die Apologeten stellt der immer
heftiger tobende Streit um die Voraussetzungen des Glaubens stets
neue Forderungen. Es fehlt die Zeit, sich den spekulativen Fragen
zu widmen, sich in die geheimnisvolle Welt der Mysterien des Christentums

zu versenken. Und doch in jener Welt war Scheeben heimisch,
dorthin wollte er den Leser führen. Von den zahlreichen Schriften
des gründlichen Theologen, die alle denselben Zweck verfolgen, dem
Ubernatürlichen die ihm gebührende Wertung zu sichern, oflenbart
Vorliegende Scheebens Eigenart am schärfsten. Es ist nicht sein erstes,
auch nicht sein umfangreichstes, doch wohl sein liebstes Werk
gewesen. Ein genialer Versuch, die christlichen Geheimnisse in ihren
inneren Zusammenhängen als einheitliches System darzulegen. Scheeben
bekundet dabei eine erstaunliche Sicherheit und dazu das seltene
Reschick, stets seinem hohen Gegenstand entsprechend, eine, wenn
auch mitunter dunkle, so doch treffende Form zu prägen. Er ist ein
zuverlässiger Führer, der den sich ihm Anvertrauenden sicher über

14*



212

die steilen Pfade der Hochgebirge geleitet, manchen Fernblick eröffnend,
manchen jedoch auch den wundervollen Reiz der dunklen Ahnung
lassend. — Doch von dem dauernden "Wert des Werkes sind alle, für
die es geschrieben, voll überzeugt. Weiterer Empfehlungen bedarf es

wahrhaftig nicht. Möchten nur mehr Leute die Zeit finden, die eine solche
Lektüre erheischt, und zu der Selbstüberwindung bereit sein, ohne
die ein solches Studium nicht möglich. Wer den Aufstieg nicht scheut,
wird bald inne, wie leicht es sich atmet in der Höhenluft der
Scbeebenschen Werke.

Die neue Ausgabe zeichnet sich durch die Wiederherstellung
des ursprünglichen Textes aus. Es betrifft diese Änderung die eigenartige

Auffassung Scheebens von der Formalursache der Grotteskindschaft.

An einzelnen Stellen, wo der tiefsinnige Mystiker zu sehr dem
Zuge seines Herzens gefolgt war, hatte der Herausgeber der zweiten
Auflage aus Rücksicht auf die Allgemeinheit der Gegenmeinung die
Stellen durch verallgemeinende Zusätze ihrer Schärfe entkleidet. Der
Herausgeber der dritten Auflage hat die Zusätze fortgelassen, und
nur auf Seite 149 in einer längeren Anmerkung die Gegenmeinung
dargelegt. Dieses Verfahren entspricht gewiß mehr den Absichten
Scheebens und wahrt dem Werk seinen ursprünglichen Charakter.
Wenn auch Scheeben in seiner Ansicht vereinsamt geblieben, so hat
sie doch dazu gedient, die Stellung des hl. Geistes im Erlösungswerk
näher zu untersuchen und besser zu werten, wie dies vorzüglich
geschah von P. Froget in seinem Werke De l'habitation du Saint-Esprit
dans les ames justes.

Düsseldorf. P. Hieronymus Wilms, 0. P.

9. Regln. Beaudouin 0. P.: Traetatus de conscieiitia — cura et
studio R. P. Gardeil eiusdem ordinis editus. Tornaci
Nervorum 1911. XIX u. 146 S.

P. Gardeil hat aus der reichen Hinterlassenschaft seines
gelehrten Meisters den Tractatus de conscientia der Öffentlichkeit
übergeben. P. Beaudouin war unter den Seinigen als ein ernster Moralist
bekannt, „qui subtili quadam et nervosa arte placita casuistarum ad

firmam Divi Thomae sententiam revocabat" (p. IX). Nach dieser Notiz
aus seiner Lebensbeschreibung erwarten wir von ihm mit Recht wertvolle

Aufklärungen über die Stellungnahme des Aquinaten über diese
Frage.

Der Verfasser enthält sich grundsätzlich jeder kasuistischen
Ausführung; er will nur die spekulative Seite der Frage betrachten.
Nach einer Begriffsbestimmung des Gewissens untersucht er dasselbe
nach seinen Beziehungen zum Objekt (I. quaestio) und zum Subjekt
(von selten der Zustimmung II. quaestio), wobei er die verschiedenen
Arten des Gewissens, ihre bindende Kraft usw. bespricht. Weitere
Fragen knüpft er an die conscientia dubia (III. quaestio) und pro-
babilis an (IV. quaestio). Bei der Besprechung der heute gangbaren
Moralsysteme entscheidet sich der Verfasser für den Aequiprobabilismus.

Seine Führer sind der hl. Thomas und der hl. Alfons. Das
Buch legt tatsächlich ein sprechendes Zeugnis für seine Vertrautheit
mit dem Aquinaten ab, was schon daraus hervorgeht, daß er den
hl. Thomas nicht in der Weise für das eine oder andere Moralsystem
beansprucht, wie dies bei anderen Autoren gewöhnlich der Fall ist-



213

Es ist kein Bestreben so lobenswert, als die Prinzipien des hl. Thomas
in der Moral zum Durchbruch bringen zu wollen. Dazu ist es aber
durchaus nicht genügend, einzelne Texte und Prinzipien des Heiligen
einfach anzuführen, man muß sie in ihrer Gesamtheit, in ihrem
Zusammenhang mit dem ganzen System des Aquinaten untersuchen.
Dabei kommt man allerdings zu jenem unerwarteten Resultat, daß
der hl. Thomas, den man mit Lugo. Sanchez, Gury etc. in einem
Zuge zu nennen pflegt, mit diesen und mit dem ganzen Probabilismus
gar nichts gemein hat, sondern daß dessen Grundgedanken denen des
Probabilismus schnurstracks entgegengesetzt sind.

P. Beaudouin liefert uns in dieser Beziehung wertvolle
Andeutungen, doch spricht sein "Werk hierin noch nicht das letzte Wort.
Wenn man den Probabilismus mit den gewöhnlichen Mitteln des
Aequiprobabilismus widerlegen will, so unternimmt man eine sehr
undankbare Arbeit. Ist der Grundsatz, praktische Fälle durch die
bekannten Reflexprinzipien zu lösen, adoptiert, so ist nur ein System
möglich und logisch : der Probabilismus — ein anderes kann die
Konsequenzen nicht tragen. Eine Widerlegung des Probabilismus auf
dieser Grundlage ist dem Verfasser ebensowenig gelungen, wie anderen
Moralisten.

Viel glücklicher griffen die Schüler des P. Beaudouin, P. Man-
donnet und P. Gardeil1 selbst ein. Obwohl letzterer nicht direkt ein
Moralsystem vor Augen hat, führen doch seine streng thomistischen
Auseinandersetzungen dazu, daß der hl. Thomas mit dem Probabilismus
nichts gemein haben kann. Eine sehr tüchtige Arbeit liegt uns auch
in Mondinos „Studio storico — critico sul sistema morale di S. Alfonso
M. de Liguori"2 vor, worin mit Recht betont wird, daß beim hl. Thomas
die Lösung eines praktischen Zweifels nicht von den probabilistischen
Eeflexprinzipien, sondern von der Leitung der prudentia zu erwarten
ist. Diese prudentia ist aber für Thomas nicht eine rein intellektuelle
Tugend, die mit einem stoischen Stolz auf die eigenen Prinzipien
allein vertraut, sondern eine moralische, d. h. in bezug auf die Rechtheit

und Gerechtigkeit vom Willen abhängige Tugend. Als solche
erhält sie das Hauptsächlichste — die praktische Sicherheit in der
Leitung der menschlichen Handlungen — nicht von intellektuellen
Prinzipien allein, sondern vom wohlgeordneten Wi 11 en, wodurch
sie zu jener unfehlbaren Lenkerin des praktischen Lebens wird, ohne
welche wir keinen Schritt machen können und dürfen.

Auch in bezug auf den hl. Alfons enthält die Abhandlung
Mondinos interessante Aufschlüsse. Die eigentliche Größe des
hochgeschätzten Kirchenlehrers dürfen wir demnach nicht in der spekulativen

Begründung seines Systems suchen, sondern in jener sicheren
Pührung, die er durch die Auflösung der verwickeltsten Fälle uns
zuteil werden ließ. Der Heilige stand ferner dem hl. Thomas durchaus
»ickt feindlich gegenüber. Im Gegenteil, es war — neben seiner juristischen

Bildung und neben den übrigen bei Mondino aufgezählten Um-

1 P. Gardeil: La certitude probable. Revue des sciences philo
sophiques et théologiques. 1911. nr. 2—3.

2 Monza. 1911. (Doktordissertation, Freiburg i. d. Schweiz.)



214

ständen — eben ein von ihm nicht ganz richtig verstandener Satz des

hl. Thomas1 schuld daran, daß er sein System in dem Sinne formulierte,

wie wir es bei ihm vorfinden. Sonst aber zeigen eben seine
praktischen Lösungen, daß ein System neben dem Probabilismus noch
möglich ist, und daß die Lehre des hl. Thomas von der prudentia in
der Praxis sich sehr gut verwerten läßt.

Mit Freude begrüßen wir die auf thomistischer Grundlage
aufgebauten Ausführungen des P. Beaudouin, und wenn wir auch die
thomistischen Prinzipien nicht in der Weise und auf der ganzen Linie
durchgeführt finden, wie es wünschensweit wäre, können wir auf
Grund der sehr tüchtigen Arbeiten seiner Schüler und anderer ernsten
Thomisten doch hoffen, daß der hl. Thomas mit der Zeit auch in
dieser Hinsicht zur Geltung kommt.

Graz. Dr. A. Horvdth. O. F.

10. I)r. Heinrich Straubinger: Grundprobleme der christlichen
Weltanschauung. Freiburg i. Br., Herder 1911. 8°. VIII u. 142 S.

Acht Vorträge: Gott und die Welt, Gott und der Mensch, Gott
in den Eeligionen der Heiden, Gott in der Heligion der Bibel, Gott
und Christus, Christus und die Kirche, Christentum und Persönlichkeit,

Keligiöse Wahrheit und katholisches Dogma. Die Vorträge, zu
verschiedenen Zeiten und aus verschiedenen Anlässen gehalten, hat
der Verfasser gesammelt und der Öffentlichkeit übergeben, um „die
großen und allgemeinen Gesichtspunkte des menschlichen Denkens
und Lebens lebendig hervortreten und zur Geltung kommen zu lassen"
(Vorwort). Dank der überzeugenden Argumentation, der strengen
Logik, der klaren und übersichtlichen Fassung des überaus reichen
apologetischen Materials, das hier geboten wird, hat Verfasser
diesen seinen Zweck vollauf erreicht. „Der erste und zweite Vortrag
lehnen sich ziemlich stark an Schell an" (Vorwort). Trotz des
Bestrebens des Verfassers, die Schellschen Gedanken „von allem zu
reinigen, was sich nicht mit der strengen Kirchenlehre verträgt und
ihnen einen bestimmten, leichter faßlichen Ausdruck zu geben"
(Vorwort), wird der Theologe im Vortrag manche Ausstellungen zu
machen haben. So z. B. Seite 85 über Gott als „reine Tätigkeit":
„Sein (Gottes) ganzes Sein und Wesen ist durchleuchtet von seinem
Denken und getragen von seinem Wollen". Mißverständlich ist die
Fassung: „In Gott fallen Sein, Wesen, Denken und Wollen zeitlich
und inhhaltlieh zusammen." Die Unterscheidung von Person und
Persönlichkeit (p. 36) ist in dieser Absolutheit unzulässig. In der
Anwendung der Boethianischen Definition der Person vermeidet es die
gesunde Scholastik gewissenhaft, von einer „Vernünftigkeit" (p. 37)
Gottes zu reden.

Bom. P. Benedikt Baur, O. S. B.

' Nullus ligatur per praeceptum aliquod, nisi mediante
scientia illius praecepti. De Ver. qu. 17 a. 3.



215

11. Julius Bessiner, S. J. : Philosophie und Theologie des
Modernismus. Eine Erklärung des Lehrgehaltes der Enzyklika Pasoendi,
des Dekretes Lamentabili und des Eides wider den Modernismus.
Freiburg i. Br., Herder 1912.

Verfasser hatte in den Stimmen aus Maria Laach in den Jahren
1907, 1908 und 1911 eine Erklärung des neuen Syllabus und des
Modernisteneides gegeben. Diese Abhandlungen sind im vorliegenden
Werk gesammelt, vielfach erweitert, vervollständigt, oft ganz neu
gearbeitet. Der erste Abschnitt behandelt, nach einer kurzen Einführung
in die Anfänge und die Entwicklung des Modernismus, die Enzyklika
Pascendi. Hier kommen insbesondere zur Sprache das System Loisys
sowie die Grundlagen des Modernismus : Agnostizismus, Imrnanentis-
mus, Evolutionismus. Der zweite Abschnitt: „Das Dekret Lamentabili
sane exitu" bildet den Hauptteil der Arbeit. Hier tut Verfasser ein
Doppeltes: er zeigt, daß die modernistischen Lehrsätze unkatholisch
sind und widerlegt die „Beweisversuche" der Modernisten „vom Standpunkt

solider und gegründeter historischer Tatsachen und vom Boden
des gesunden Menschenverstandes aus, ohne erst für alles Beweise
herbeizuschleppen, was jenen (den Modernisten) grundlos zu leugnen
beliebt" (Vorwort VI). Der Schlußabschnitt über den Modernisteneid
behandelt den Weg zum Glauben und die Glaubenszustimmung sowie
die historisch-theologische Wissenschaft nach der Eidesformel Sacrorum
Antistitum.

Das Verdienst der Arbeit liegt in dem Nachweis, daß Pius X.
mit Syllabus und Enzyklika ein wirklich bestehendes System, nicht
eine bloß eingebildete Gefahr bekämpft, sowie in der Gegenüberstellung
der katholischen Lehre und der modernistischen Irrtümer. Verfasser
bietet eine sehr empfehlenswerte Erklärung der päpstlichen
Kundgebungen gegen den Modernismus. Zu bedauern ist, daß die Methode
sowie das überreiche Material es dem Verfasser nicht möglich machen,
eine allseitige, gründliche Widerlegung des Modernismus zu liefern
und vielfache, störende Wiederholungen zu vermeiden. Zu wünschen
wäre eine genauere Erklärung und tiefere Begründung einzelner der
vorgetragenen Prinzipien, z. B. kirchliche Lehrauktorität (p. 147),
natürliche Wissenschaften im Dienste der Theologie und des Dogmas
(p. 261), soll das Werk auch dem gebildeten Laien dienen und den
vielen Unklarheiten und Mißverständnissen begegnen.

Bom. B. Benedikt Baur, 0. S. B.

12. Dr. N. Margraf! : Der Mensch und sein Seelenleben in den Autos
sacramentales des Don Pedro Calderon de la Barca. Inaug.
Dissert, der phil. Fakultät zu Bonn. Aachen, Schweitzer 1912.
8°. 115 S.

Seit Jahren ist es vielen einsichtigen Literaturkennern ein
Herzensbedürfnis gewesen, unsere Zeit wieder hinzuweisen auf die
erhebenden Gedanken, von denen die Werke des großen spanischen
Dichters Don Pedro Calderon de la Barca getragen sind, besonders
seine geistlichen Festspiele, die jahrzehntelang dazu dienten, die
gläubige Bevölkerung durch anschauliche Darstellung der höchsten
Glaubensgeheimnisse zu erbauen und die Tage der Fronleichnamsfeier



216 Literarische Besprechungen

festlich zu gestalten. Eichendorff, Baumstark, Baumgartner sprachen
diesbezüglich begeisternde Worte und gaben verständige Winke zu
rechter Würdigung. Galt es doch, die Werke dessen wieder bekannt
zu machen, von dem Friedrich v. Schlegel schreibt: „In Calderon, als
dem letzten Nachklang, wie im strahlenden Abendrot des katholischen
Mittelalters haben eben jene Wiedergeburt und christliche Verklärung
der Phantasie, welche den Geist und die Poesie desselben überhaupt
charakterisiert, den vollen Gipfel ihrer Verherrlichung erreicht."

Eine Folge dieser Aufmunterung sind die Bestrebungen, die
Stücke selbst uns wieder auf der Bühne vorzuführen, wie dies die
Calderon-Gesellschaft zu Berlin mit wechselndem Glück unternimmt.
Als fernere Folge können die Untersuchungen über den philosophischen
Gehalt der Dichtungen angesehen werden,

Bei derartigen Versuchen muß freilich von vornherein feststehen,
daß Calderon bei Abfassung seiner geistlichen Festspiele nichts weniger
beabsichtigte, als eine vollständige Philosophie zu schreiben. Man
würde Calderon unrecht tun, wollte man bei ihm nur jene
philosophischen Kenntnisse voraussetzen, deren Spuren sich in den Autos
finden. Dennoch läßt sich ein Kern herausschälen, weil vieles, das auf
den ersten Blick Phantasiegebilde zu sein scheint, sich bei näherer
Betrachtung als poetische Einkleidung einer philosophischen Wahrheit
erweist.

Nachdem die Versuche Ortiz' als mangelhaft und die Wolfgangs
als nicht viel glücklicher abgetan worden, geht Margraf! daran, die
von Abert eröffnete Bahn weiter zu verfolgen, und den spezifisch
katholischen Dichter von katholischem Standpunkt aus zu untersuchen.
Die Absicht des Verfassers zielt darauf, die Ansichten Calderons, die
sich auf Grund seiner geistlichen Festspiele für seine Seelenlehre
feststellen lassen, systematisch zusammenzustellen. Der Hauptteil der
Schrift nimmt sich aus wie eine feine Mosaikarbeit, Stelle wurde an
Stelle gereiht, um des Dichters Anschauung vom Sitz der Seele, den
Sinnen, dem Geistesvermögen im allgemeinen, und im besonderen von
Verstand, Gedächtnis, Willen und Gefühlsleben darzulegen. Eine
außerordentliche Geduldprobe hat diese Zusammenstellung erfordert; dafür
tritt der Gedanke fast immer klar hervor, und als Resultat springt
auf Grund der Dreiteilung der Seelenkräfte in die Augen, daß Calderon
nicht, wie bisher vielfach angenommen wurde, Anhänger der streng
thomistischen, sondern der augustinischen Richtung war. Diese
Feststellung sucht Verfasser weiter dadurch zu erhärten, daß er den
Bildungsgang Calderons und die Stellung, die die Augustiner-Eremiten
zu ihm nahmen, darlegt,

Wenn betont wird, daß die Augustiner besonderen Nachdruck
auf die Gottesebenbildlichkeit der Seele legten, so wäre, um
Mißverständnissen vorzubeugen, vielleicht besser gesagt worden, daß der
Angelpunkt ihres Systems die Gottesebenbildlichkeit ist, insofern sie
in den Ternaren zum Ausdruck kommt. — Seite 3 muß für hl. Julia
wohl selige Juliana, und Seite 19 für maneant vespere wohl mane
aut vespere stehen. — Spanien kann kaum als Heimat des Dominikanerordens

bezeichnet werden, wenn es auch die Heimat des Stifters ist.
Der Orden trat in Südfrankreich ins Leben.

Düsseldorf. P. Hieronymus Wilms, 0. F-



Literarische Besprechungen 217

13. Erik Ziese : Wachstum und Entwicklung-. Gedanken über
„das All, die Welt und das Ich". St. Petersburg, 19i2. (Verlag
von P. Ackt, Elbing.)
Wes Geisteskind wir in diesem Buche vor uns haben, deuten

zur Genüge die Eingangsworte an: „Der vollkommene Mensch wäre
nicht nur in sich selbst ausgeglichen, sondern er wäre es auch im ganzen
seiner Welt gegenüber und müßte daher zur absoluten Ruhe — völligen
Taten- und Gedankenlosigkeit — verurteilt sein. Nur ein noch nicht
vollkommenes Wesen kann als Welterschaffer auftreten, So ist der
unvollkommenste Mensch Gott als Welterschaffer."

Die weiteren Ausführungen dieser modernen Wachstums- und
Entwicklungslehre gehen aus von der alten Parodie: „Im Anfange war
der Unsinn und der Unsinn war bei Gott und Gott war der Unsinn"
(p. 33) und endigen schließlich mit dem „Künstler oder Vollmenschen",
der in sich „die unpersönliche Persönlichkeit, die vergessende Erinnerung,
die freie Ordnung, die unvernünftige Vernunft, den verständigen
Gefühlsglauben" zugleich in sich vereinigt (p. 162). So ist allerdings „der Fall
Gottes unsere Entwicklung" (p. 17).

Wir haben es hier weniger mit einem Geistesprodukt, als lediglich

mit der Ausgeburt einer krankhaften, verwirrten Phantasie zu tun.
Düsseldorf, P. Maurus M. Niehues, O. P.

14. Vinzenz Zapletal, 0. P. : Das Buch Kolielet. Kritisch und me¬
trisch untersucht, übersetzt und erklärt. 2. verb. Aufl. Freiburg,
Herder 1911.

Dem verdienstvollen Kommentar von P. Zapletal über das Buch
des Predigers ist schon nach sechs Jahren eine Neuauflage beschieden
gewesen. Es bedeutet das einen Erfolg, der für den inneren Wert des
Buches ein schönes Zeugnis ablegt und geeignet ist, dem Werke neue
Freunde zu gewinnen. Verfasser wollte dem Werke das ursprüngliche
Gepräge erhalten wissen. (Siehe die Anzeige der 1. Auflage, Jahrb. 1907,
p. 123.) Aus diesem Grunde hat er an dem Werke selbst und seinen
Hauptergebnissen nichts geändert. Dagegen hat er die seitdem
erschienene Literatur sorgfältig verwertet, so daß das Werk dem jetzigen
Stande der Forschung entspricht. Die Ausführungen über die Metrik
des Buches wurden abgekürzt mit Rücksicht auf des Verfassers
inzwischen erschienene Schrift „De Poesi Hebraeorum in Veteri Testa-
mento conservata". Die Leser dieser Zeitschrift seien noch besonders
hingewiesen auf die sorgfältige Untersuchung über die vermeintlichen
heraklitischen, aristotelischen, epikuräischen und stoischen Einflüsse,
die Pfleiderer und andere in dem Buche zu entdecken glaubten.
Zapletal lehnt mit Recht jede direkte Abhängigkeit Kohelets von der
griechischen Philosophie ab und begründet im einzelnen, daß alle diese
sogenannten Entlehnungen ebensogut „allgemein menschliche
Reflexionen" sein können. Nicht minder entschieden werden die angeblichen

Irrtümer Kohelets zurückgewiesen und gezeigt, daß weder
Pessimismus, noch Determinismus, noch Materialismus und Skeptizismus

und Epikuräismus dem Verfasser zum Vorwurf gemacht werden
können.

Kohelet ist ein Buch, das viele Rätsel aufgibt, und sie sind noch
lange nicht alle gelöst. Schon aus diesem Grunde ist die Neuauflage
dieses Kommentars freudigst zu begrüßen. Es ist ein wertvolles Hilfs-



218

mittel zur Lösung dieser Rätsel wie zum Verständnis des ganzen
Buches, das nicht bloß Rätsel, sondern auch hohe Schönheiten in
sich birgt.

Düsseldorf. P. Meinrad M. Schumpp, 0. P.

IB. Dr. Johannes Döller: Die Messiaserwartung im Alten Testament.
Bibl. Zeitfragen. 4. Folge, Heft 6/7. Münster, Aschendortf 1911.

Ein Unternehmen, das die „biblischen Zeitfragen" erörtern will,
darf die messianischen Weissagungen nicht unberücksichtigt lassen,
die, wie Christus selbst, immer im Vordergrund des religiösen Interesses
stehen. Döller, der die Behandlung dieses wichtigen Themas
übernommen, hat sich seiner Aufgabe mit großem Geschick entledigt. In
sieben Abschnitten führt er des Messias menschliche Abstammung, Zeit
und Ort der Geburt, des Messias göttliche Würde, des Messias Beruf
und Wirken, des Messias Leiden und Verherrlichung und endlich das
messianische Reich vor. Durch geschickte Gruppierung der alttestament-
lichen Stellen hat er es verstanden, herrliche lebensvolle Bilder unseres
Erlösers zu zeichnen. Nur di9 Texte selbst läßt er reden und
vermeidet es, deren Wirkung durch rednerisches Beiwerk erhöhen zu
wollen. Dagegen hat er in ziemlich ausgedehntem Maße sachliche
Erklärungen beigegeben und, um das Schriftchen noch zeitgemäßer zu
machen, reichlich Kritik geübt an den von Wunderscheu eingegebenen
Aufstellungen der Rationalisten, Es wäre gewiß leicht, bei der
Behandlung solch schwieriger Partien, wie es die Weissagungen zumeist
sind, auch Ausstellungen zu machen und Wünsche zu äußern ; aber
nach der Lektüre des Büchleins dominiert nur der Wunsch, es möchten
es recht viele lesen und ihm neue Liehe und Begeisterung entnehmen.

Düsseldorf. P. Meinrad M. Schumpp, 0. P.

16. Batiüüol: Urkirche und Katholizismus. Übersetzt von Seppelt.
Kempten, Kösel 1910. XXIX u. 420 S.

Der deutsche Übersetzer nimmt in der Einleitung gegen Schnitzer
Stellung, in dem er schreibt (p. IX): „Und man wird urteilen dürfen,
daß das hier behandelte Thema, wie die Verhältnisse in Deutschland
liegen, besonderem Interesse begegnen wird. Die Fragen: ,Hat Jesus
eine Kirche gestiftet?' — ,Hat die römisch-katholische Kirche ein
Recht auf den Anspruch, die von Jesus gestiftete Kirche zu sein?'
drängen sich heute mehr denn je einem jeden auf, der Religion und
Kirche nicht gleichgültig gegenüber steht." Und (p. X) : „Hat Jesus
das Papsttum gestiftet?" Diese Frage beantwortet Schnitzer in einer
eben erschienenen dogmengeschichtiichen Untersuchung mit einem
glatten „Nein". Die Arbeit hat ein gewisses Aufsehen erregt. Nicht
aus Gründen sachlicher Art. Die Resultate, zu denen sie kommt, und
die Wege, auf denen sie erzielt werden, sind nicht neu. Daß die
Eschatologie Jesu „bittere, echt evangelische Wahrheit" sei (p. 30),
hat man immer noch gutes Recht zu bezweifeln, und damit, daß
Matth. 16, 17 ff. erst gegen 180—190 in den Evangelientext
eingeschoben sein soll, wird Schnitzer bei keinem Textkritiker Glauben
finden. — „Paul Monceaux hat eine Abhandlung geschrieben, in der
die methodischen Bemerkungen über den Wert des — auch von
Schnitzer aufs ausgiebigste verwerteten — Argumentum ex silentio
und die Bewertung des ersten literarischen Auftauchens einer Nach-



Literarische Besprechungen '219

rieht der Beachtung und Beherzigung wert sind." Schnitzer hat nun
durch eine Besprechung dieser Übersetzung Batiffols folgendermaßen
geantwortet :

„P. Batiffol, gleich Alfred Loisy ein Schüler des berühmten
französichen Kirchenhistorikers Duchesne, ist der wissenschaftlichen
Welt als vorzüglicher Kenner der altchristlichen Literatur längst
vorteilhaft bekannt. Eine Zeitlang schien es sogar, als solle er das
Geschick Loisys teilen : Rektor des katholischen Instituts von Toulouse,
sah er sich in seiner kirchlichen Orthodoxie verdächtigt und auf
Betreihen Roms seiner Stelle enthoben. "Wohl unterließ er nichts, um
seine ,Kirchlichkeit' ins rechte Licht zu setzen. Er brachte es über
sich, die heftigsten Angriffe wider Loisy zu richten. Es half ihm nichts.
Neuerdings ward er vom römischen Verdikt betroffen, ob einer allzu
unvorsichtigen Abhandlung über die hl. Eucharistie kam er auf den
Index. Und so sitzt er denn zwischen zwei Stühlen, — den Orthodoxen
nicht orthodox und den Kritikern nicht kritisch genug.

Und eben dieses Doppelgesicht weist auch sein Buch ,L'Eglise
naissante' auf, das unter obigem Titel soeben in einer vom Breslauer
Privatdozenten Seppelt besorgten deutschen Übersetzung erscheint.
Das Weik ward, kaum veröffentlicht, von der katholischen Presse
überschwenglich gepriesen, selbst Harnack spendete ihm reichlichen
Weihrauch. Und doch erfüllt es die Erwartungen keineswegs, die es
erweckt, da es dem kundigen Leser nur zu bald verrät, daß hier nicht
so fast der wissenschaftliche Forscher, denn vielmehr der kirchliche
Apologet die Feder führt. Denn was Batiffol in seinem Buche beweisen
will, daß nämlich der heutige Katholizismus als legitimer Erbe der
Urkirche die unmittelbare, absichtliche und bewußte Schöpfung Christi
sei, das vermag er entfernt nicht zu beweisen: was er aber wirklich
beweist, daß der Katholizismus von heutzutage irgendwie schon auf
die Urkirche und auf Christus zurückgehe, das bestreitet kein Mensch.
Auf Einzelheiten einzugehen, ist hier nicht der Platz. Ob eine deutsche
Übersetzung des Buches einem dringenden Bedürfnisse entsprach,
möchten wir billig bezweifeln. Denn eine populäre Schrift ist Batiffols
gelehrtes Werk nun einmal sicherlich nicht : Gebildete und Fachgelehrte,
die sich mit ihm beschäftigen wollen, werden aber jedenfalls lieber
zum eleganten französischen Original, denn zur mühsamea deutschen
Übersetzung greifen. Sehr bemerkenswert ist dasVorwort, in dem derÜber-
setzer über die Rückständigkeit der katholisch-theologischen Literatur
Deutschlands gegenüber Frankreich ein wehmütiges Klagelied anstimmt,
das der Freiburger Privatdozent Krebs im „Hochland" kräftig
nachsingt. Also nach dem eigenen Zeugnis akademischer katholischer Theologen

Rückständigkeit der deutschen katholischen Theologie — trotz
unserer vielgerühmten theologischen Fakultäten — dagegen mächtiges
Aufblühen derselben Theologie in Frankreich, wo es solche Fakultäten
längst nicht mehr gibt Ein wertvoller Beitrag zu der eben jetzt so
viel erörterten Fakultätenfrage."

Hat Schnitzer mit dieser temperamentvollen Kritik recht?
Zuerst ist zu erwähnen, daß die Übersetzung Batiffols von Seppelt
„mit bischöflicher Druckerlaubnis" erschienen sei. Schade,
daß nicht nach kirchlicher Vorschrift auch gesagt wurde, wo, wann
und von welchem Bischof die Druckerlaubnis erteilt wurde.



2-20 Literarische Besprechungen

I. "Was Schnitzers Urteil über Batiffol selber angeht, so ist die
beste Antwort vielleicht schon von Seppelt, Einleitung, p. VIII,
gegeben: „Sonder Zweifel ist es am schwierigsten, auf dem Gebiete der
Dogmengeschichte sich vor dem Abgleiten auf falsche Bahnen zu
bewahren; das liegt weniger in dieser Disziplin selbst begründet, als
vielmehr daran, daß sie überwiegend die Domäne
protestantischrationalistischer Forschung geworden ist, die hier hervorragende
Leistungen aufzuweisen hat. Da ist es aller Beachtung wert, daß
gerade französischerseits die möglichen und wirklichen Gefahren, die
sich hier auftun, wenn die Bewunderung dieser Leistungen zum Unterlassen

sorgsamster kritischer Nachprüfung verleitet, erkannt und
bekämpft worden sind. Nur ,mit Reserve' will man sich darum des
Ausdruckes Dogmengeschichte bedienen, weil er zu einer Art
Glaubensbekenntnis geworden ist, des Inhalts, daß die Dogmen durch Zufall
bedingte Bildungen (de formation contingente, accidentelle) sind. Und
von Toulouse her, von wo der Forschung mehr als eine ausgezeichnete
dogmengeschichtliche Arbeit zugekommen ist, hat man hingewiesen
auf dieEnge des Gesichtskreises der protestantischen Dogmengeschichtsschreibung,

die alles unter dem Gesichtswinkel der Protestanten des
16. Jahrhunderts betrachte und die spezifisch katholische Dogmen
in ihren Arbeiten vernachlässige, und mit Nachdruck ist die Forderung
erhoben worden, die Disziplin der Dogmengeschichte müsse de-
protestantisiert werden. Es leuchtet ein — wo solche Klarheit und
Selbständigkeit des Urteils in leitenden Kreisen vorhanden, wo derart
das katholische Selbstbewußtsein entwickelt ist, da werden auch schwere
Krisen überwunden."

II. Ob das Werk, kaum veröffentlicht, von der katholischen
Presse überschwenglich gepriesen sei, kann ich leider nicht
beurteilen. Schnitzer gibt leider nichts Näheres an. — „Selbst Harnack
spendete ihm reichlichen Weihrauch." — Dieser „Weihrauch" ist im
„Vorworte zur dritten Aufgabe" ganz abgedruckt (p. XVIII). Mir
kommt es vor, daß die scharfen Krallen tiefer gehen, nachdem die
Samtpfote erst die Hand behaglich schmeichelte. Der Schluß lautet
bei Harnack: „Die Augen dieses Forschers, der Mut und Ehrlichkeit
reichlich bewahrt hat, sind eben ,g e h a 11 e n', so daß er nicht sieht,,
was zu sehen ist." Übrigens ist es für Batiffol besser, wenn Harnacks
Wei Ii rauch nicht zu reichlich gestreut ist, denn auch Batiffol wird
wohl einverstanden sein mit dem Worte seines großen Landsmannes-
de Maistre: „II y a une règle sûre pour juger les livres comme les
hommes, même sans le connaître, il suffit de savoir par qui ils
sont aimés et par qui ils sont haïs. Cette règle ne trompe
jamais."

III. Schnitzer schreibt : „Ob eine deutsche Übersetzung einem
dringendenBedürfnisse entsprach, möchten wir billig
bezweifeln." — Ich zweifle keinen Augenblick, die angegebene Begründung

als leider keineswegs stichhältig zu bezeichnen.
Wenn Schnitzer weiter die Übersetzung als eine mühsam e-

tadelt, so glaube ich diesem Tadel ebenfalls nicht ganz beistimmen zu
können. Seppelts Sprache ist im allgemeinen nicht das mühsame
Professorendeutsch. Sein Buch, auf gutem Papier und mit schönen
Lettern gedruckt, hat wenig Schreib- oder Druckfehler, es liest sich-
im großen Ganzen angenehm und fließend. Einzelne Teile allerdings-



Literarische Besprechungen 221

verdienen dieses Loh nicht. Sogar in der Einleitung, wo Seppelt nicht
übersetzt, sind Stellen, die den Leser an die Zeiten des „großen Fritz"
denken lassen. Zum Beispiel Seite VI : „Dieser Renouvellement
intellectuel du clergé de France' hängt aufs engste
zusammen mit der Gründung von katholischen Universitäten in den
letzten Dezennien. Diese Instituts catholiques, dazu die
,Ecole biblique' in Jerusalem, sind die Hauptherde dieser
großartigen Bewegung geworden. Von ihnen ausgegangen und mit ihnen
Steht in Verbindung jene lange Beihe von glänzenden Gelehrten,
auf die das katholische Frankreich der Gegenwart mit Stolz als seine
Theologen hinweisen kann. Welche Fülle frisch sich regender Kraft
drängt, sich da empor, welche Summe von Geist und methodischer
Arbeit offenbart sich da wieder. Und diese zahlreichen gediegenen
Leistungen erringen buchhändlerische Erfolge : La religion se
vend bien. Dadurch beginnt der katholische Gedanke wieder eine
•öffentliche Macht zu werden, man kann ihn nicht ignorieren. Es
ist eine große Täuschung zu glauben, man könne die Gewalt über die
Seelen, über die Herzen und Willen der Menschen behalten, wenn man
die über die Geister verloren hat. Wenn man von dem
renouvellement intellectuel du clergé français spricht, so
spricht man mit gleichem Recht von der crise intellectuelle
flans le clergé français. Der eben kurz skizzierte
Aufschwung erfolgte als die Ergebnisse der deutschen rationalistischen
Theologie propagiert und popularisiert wurde. ."

Auch ist die Übersetzung nicht selten unklar. Zum Beispiel
Seite 34: „Man lese das ganze schöne Kapitel (Harnacks), eines der
abgerundetsten und besten in dem Werk, das mehr als eine
überraschende Behauptung aufstellt und verwunderliche Lücken aufweist."
Ist vielleicht hier ein Wort wie jedoch ausgefallen? — Seite 412:
„Wenn wir den Ausdruck der Philologie entnehmen dürfen, der nach
allem nur ein Anklang an Cyprian ist, so könnten wir sagen, das
Christentum sei von Anfang an eine ,religion agglutinante'
gewesen. Der Individualismus hatte niemals in ihm Geltung."

Das Buch Batiffols ist eine höchst wertvolle Schrift. Man liest
es gerne und legt es nach der ersten Lesung nicht beiseite, sondern
eine zweite, dritte Lesung bietet immer wieder neuen Stoff zum
Nachdenken. Deswegen keine überschwengliche Lobpreisung, sondern eine
ernste Besprechung.

Schon der Titel gefällt mir nicht. Batiffol gibt weniger ein
geschlossenes Ganze als eine Reihe von bedeutsamen Artikeln und
Exkursen. Lasse ich Urkirche noch gelten, das Wort Katholizismus

ist mir in der Seele verhaßt. Es gibt Tausende und aber
Tausende i s m e n : Atheismus, Pantheismus, Modernismus, Monismus,
Protestantismus usw. Allein kein Katholizismus, sondern nur eine
heilige, katholische Kirche. Matri Ecclesiae hat Batiffol sein
Buch gewidmet.

Auf der ersten Seite streiche ich schon sogleich das „Zur
Begründung dessen" und das „bezüglich der Gegenwart" an. Ich
kann den Kanzleistil nicht leiden. Seite XIII : „Außerhaid der Kirche
gibt es kein Heil, ausgenommen nur die Seelen, die ..." —
„Dieses Lehramt ist von den Aposteln auf die Gesamtheit her Bischöfe,
namentlich wenn sie auf einem allgemeinen Konzil versammelt sind,



222 Literarische Besprechungen

übergegangen." Seite XV : „Die Entdeckung der Didache hat wie eine
Offenbarung gewirkt und den Anlaß gegeben, so manche Annahmen
zu korrigieren. Vom Zufall ist es abhängig, welche Quellen uns
erhalten sind."

Die Didache ist nicht katholischen Ursprungs und hat bei
weitem die Bedeutung nicht, welche dieser Schrift vielfach gegeben
wird. — Das erste Kapitel behandelt „die jüdische Diaspora und das
Christentum". Der Verfasser wendet sich zuerst gegen einen „der
Grundgedanken in dem glänzenden Buch Boussets" und sagt, „daß
es wahr bleibt, daß sich das Christentum vom Judentum loslöste"-
Seite 9 spricht er von „den uralten und tiefreligiösen Gedanken, daß

Barmherzigkeit besser sei als Opfer". — „Der Rabbinismus War
nicht ohne eine imponierende Autorität, die Beachtung erheischte und
der sich niemand zu entziehen gedachte, so schwer es dem Ungebildeten
fallen mochte." Mir unverständlich. Seite 11 : „Kinder Noahs". Der
Verfasser weicht hier und an vielen anderen Stellen von der bei uns
gebräuchlichen Schreibweise der biblischen Eigennamen ab und folgt
der protestantischen. Hat er damit recht? Keineswegs. Die Septua-
ginta und Vulgata haben sehr gut gewußt, warum sie so schrieben.
Hieronymus hat seine hebräischen Studien nicht ohne Beihilfe jüdischer
Gelehrten gemacht. Die richtige Aussprache des Hebräischen ist uns
nicht mehr mit Sicherheit bekannt, die Juden selber sprechen ganz
verschieden. Dazu kommt, daß man dem masorethischen Text kein
zu großes Gewicht beilegen darf, denn die heutige Vokalschrift datiert
erst aus späterer Zeit. Wollte man diese als verbindlich anerkennen,
so müßte man z. B. auf den Psalmtext: „Sie haben meine Hände und
Füße durchbohrt" verzichten und übersetzen : „Sie haben wie ein
Löwe meine Hände und Füße belagert." Wie lächerlich würde ich
mich machen, wenn ich im Italienischen oder Englischen die Worte
aussprechen würde nach dem Klang von Konsonanten und Vokalen
in der deutschen oder holländischen Sprache. Denken wir im Englischen

an die verschiedene Aussprache und dadurch verschiedene
Bedeutung eines und desselben Wortes, z. B. Jones. Lassen wir also
dem Lutheraner die seinem Religionsstifter zulieb beibehaltene
Aussprache, folgen wir ihm aber nicht nach! Denn die unsere ist besser
in der Ueberlieferung begründet, auch konsequenter. Denn wer 0 badj a
schreibt, muß mit demselben Rechte Joschuah und Mirjam sagen und
auf Jesus und Maria verzichten. — Seite 18 kann ich mich nicht
mit der Geringschätzung des Tacitus befreunden; er bleibt mir mit
Bossuet „le plus grave des historiens". Auch mit der Übersetzung
der berühmten Stelle, resp. mit der Einschaltung der Worte: „unter
Nero, um das Jahr 64" gebe ich mich nicht zufrieden, also auch nicht
mit dem daraus gefolgerten Schluß. — Seite 83: „Das Christentum
hat vom Judentum die religiöse Wertung des Almosens gelernt. Die
Erzählung von der Tabitha in der Apostelgeschichte scheint eine Art
christlichen Gegenstückes zu sein zur Geschichte des Tobia(s) und
ein Kommentar zu dem Wort: Almosen rettet vom Tode. In diesem
Geist des Almosengebens fehlt jede leise Spur (auch die leiseste Spur)
von Kommunismus." Vielleicht besser gemeint als ausgedrückt. —
Seite35: „ehe der monarchische Episkopat sich überall durchgesetzt hat".

Im 2. Kap. „Die Entstehung der Kirche" spricht der Verfasser
in mehreren Abschnitten zuerst über die Bedeutung des Wortes



223

Apostel. Auch hier ist vieles zu bemerken. Eusebius erzählt, daß
jüdische Apostel mit Briefen eilten, um die Lehre Christi überall
anzuschwärzen. Seite 40: „Die Behauptung des Eusebius, die ,den
Schriften der Alten' entstammt, scheint dem hl. Justinus entnommen
Wahrscheinlich ist diese Erzählung Justinus eine Annahme, die
ihm durch die Erzählung des Verhaltens der Hohenpriester vor Pilatus
nahegelegt wurde. Die Erzählung Justins kann also nicht den
Anspruch auf Tatsächlichkeit erheben." Und nach dieser glänzenden
Probe von Hyperkritik erzählt Batiffol selber, daß Saulus vom
Hohenpriester Briete erbat usw. — Seite 41: Paulus schreibt den Korinthern:
„Unserer Brüder halber, die Apostel der Gemeinden sind." Das Wort
Apostel scheint nicht über die Bedeutung von Bote oder Diener
hinauszugehen. In diesem Sinne legt der hl. Johannes dem Herrn das Wort
in den Mund: „Der Knecht ist nicht größer als sein Herr, noch ein
Apostel größer als der, der ihn sendet." Seite 50 : „Der Ausdruck des
hl. Paulus läßt keinen Zweifel, daß Jakobus zur Zahl der Apostel
gehörte. Man beachte, daß dieser Jakobus der ,Bruder des Herrn' nicht
der Sohn des Zebedäus und der Bruder des Johannes ist. Vielleicht
ist er nicht einmal des Alphäus Sohn, der, wie der Sohn des Zebedäus,
zu den Zwölfen gehörte, die Jesus erwählte. Aber zur Zeit, da die
beiden Besuche Pauli in Jerusalem stattlinden, ist dieser Jakobus eine
Person ersten Ranges wie Petrus, und er verdankt diese Stellung
dem Umstand, daß der auferstandene Jesus ihm allein erschienen ist
wie dem Petrus." — Es wird zwar von einigen behauptet, es habe
einen dritten Jakobus gegeben, er wäre ein größerer als die Apostel,
eine Art Erbe der messianischen Souveränität dem Fleische nach. Denn
dieser Jakobus sei ein leiblicher Bruder des Herrn von Seite der
Mutter. Diese ekelhafte Blasphemie hat Batiffol natürlich nicht
ausgesprochen. Allein die ganze Hypothese eines dritten Jakobus steht
auf sehr schwachen Füßen. Wer nicht mit geschlossenen Augen in
der hl. Schrift etwas anderes sehen will, als das, was die katholische
Überlieferung darin sieht, wird diesen dritten Jakobus nicht finden.

Seite 53: „Stephan, einer von den Sieben, wird zu früh getötet,
als daß er Missionär hätte werden können." — Dagegen erzählt die
Apostelgeschichte, daß Stephan gerade wegen der großen Erfolge
seiner Missionstätigkeit von den Juden gesteinigt wurde. Seite 64:
„Der Text (Ap. 15, 23—29) selbst ist geändert worden, um ihn
Wit der kirchlichen Praxis in Einklang zu setzen." Seite 76: „... die
Gesamtzahl der Gläubigen, die über die Erde zerstreut sind, also die
Unsichtbare Ekklesia..."

Heutzutage ist fast jedermann, wie er glaubt, dazu berufen,
daß er Probleme löst. Alles, auch die einfachste Sache der Welt,
wird ein Problem, dessen Lösung versucht werden muß. Wie einfach
ist z. B. das Problem der Zwölfzahl der Apostel, wenn man erwägt, daß
auch die zwölf Stämme Israels eigentlich dreizehn sind durch die
zwei Söhne Josephs, Benjamin und Manasse. — Wie einfach ist die
Lösung des Wortes ecclesia. Auch wir sprechen noch heutzutage
1. von einer Kirche als Gebäude, 2. von einer Kirche als Gemeinde,
z. B. Antonius ecclesiae Ratisb. epus, 3. von der ganzen katholischen
Kirche, z. B. der Papst das Haupt der Kirche. Ebenso mit dem Reiche
Gottes. 1. Die Kirche, 2. der Stand der heiligmachenden Gnade, 3. das
Bimmelreich. Setzt man nun diese einfache Lösung voraus, wie deutlich



224

wird denn nicht vieles von dem was Batiffol nun weiter bespricht:
Erster Exkurs. Die Kirche im Evangelium. — Die Bedeutung von

Matth. 16, 18—19." Seite 80: „Der Begriff des Gottesreiches, wie er
uns im Evangelium entgegentritt, ist verschieden vom Begriff der
Kirche." Seite 81: „Die Herde ist etwas vom Gottesreich Verschiedenes,
in dieser Herde haben wir offenbar, so scheint es, den Anfang
der Kirche." „Bei Matth. 18, 15—17 bezeichnet das Wort ecclesia
nicht notwendig die christliche Gemeinde... also hier die Gesamtheit
der Bewohner einer Stadt..." Seite 99: „Es ist richtig, daß die Predigt
Jesu selbst sich auf Galiläa und Jerusalem beschränkte." Waren die
Samariter denn Israeliten, Juden? Seite 102: „...Man wird sagen
müssen, daß die hierarchische Gliederung in Philippi weiter
fortgeschritten erscheint als anderswo." Von Eph. 2, 11—22 heißt es
Seite 120: „Dieser schwerfällige Satz ." Seite 128: „Die
Sendschreiben (des Johannes) an die sieben Kirchen zeigen, daß jede
derselben autonom ist." Gerade das Gegenteil. Seite 126: „Diotrephes
ist also der erste monarchische Bischof..." Seite 182 : „Im Urchristentum

ringen zwei entgegengesetzte Auffassungen miteinander. Einmal
die Auffassung, wie sie in der Johannesapokalypse zutage tritt, die
im römischen Reich die Manifestation des Antichristes sieht, anderseits

die dem Kaiser geben will, was des Kaisers ist." Seite 184: „Wenn
die durch den Aufruhr der Korinther vertriebenen Presbyter sich
nach Rom gewandt hatten, so tat wohl Klemens besser, davon zu
schweigen." Seite 188: „Dem Verfasser des zweiten Klemensbriefes •

Wird man Christ durch die Taufe, das Siegel, das man rein und
unversehrt bewahren muß. Wer es nicht bewahrt, dem ist das Eeuer
bestimmt, das nicht erlischt. Die Gemeinde der Gläubigen ist so eine
Gemeinde der Reinen. Ein rigoristischer, enkratischer Hauch durchzuckt

den zweiten Klemenshrief, und das verknüpft ihn mit den das
zweite christliche Jahrhundert beherrschenden Moralanschauungen."

„Dieser Gedanke ist nicht mit der Exegese verwandt, die auf die
Kirche anwandte, was vom Paradies in der Genesis gesagt ist; er
behauptet die Präexistenz der Kirche als ein der Präexistenz Christi
analoges Dogma. Etwas Ähnliches waren die Spekulationen der Juden
über das himmlische Jerusalem, das der Verfasser der Apokalypse vom
Himmel hernieder von Gott her herabkommen sieht in der Herrlichkeit
Gottes."

Seite 412 : „Wir unterscheiden das Reich der Kirche und die
Kirche der Erlösung." Seite 419: „So ist der Katholizismus gewachsen
wie ein Baum — der Vergleich geht auf den hl, Paulus zurück."
Besser auf Christus selber.

Der letzte Teil des Buches ist unstreitig der interessanteste.
Am besten ist wohl das Kapitel „Über die Wandlungen Tertullians".
Das Kapitel über Cyprian hat eine ganze Literatur hervorgerufen :

Koch, Adam, Seitz usw. „Das Cyprian-Problem" verlangt also eine
eigene Besprechung.

Regensburg. Dr. Vermeiden.



Literarische Besprechungen 225

17. Lie. Dr. Walther Glane: Die Hellenisierinig- des Christentums
in der Geschichte der Theologie von Luther bis auf die
Gegenwart. Berlin, Trowitzsch & Sohn, 1912. 340 S.

Der Titel des Werkes sollte eigentlich lauten: „Geschichte der
Behauptung der Hellenisierung des Christentums." Von der Ansicht
ausgehend, der Hellenisierungsgedanke sei erst im Protestantismus
durch den Kampf gegen die Scholastik möglich geworden, untersucht
Glawe die Stellung der Theologen zu der Hellenisierungsfrage. Diese
selbst formuliert er folgendermaßen: „Sind uns die Wahrheiten des
Evangeliums Jesu Christi in ihrer ursprünglichen, unverfälschten,
reinen Gestalt überliefert worden oder besitzen wir sie in der Form,
in welcher sie uns das Medium des griechischen Geistes, der griechischen

Kultur weitergegeben hat? Das, was heute Christentum
genannt wird, steht oder fällt mit der Antwort auf diese Frage"
(p. 11). Die Antworten der protestantischen Theologen stellen eine
sehr einfache Entwicklungsreihe vor. Erasmus, Melanchthon und
Luther führen noch ganz wie die Scholastiker die Entstehung der
Häresien auf den Einfluß der Philosophie zurück (p. 16 fi). Der
eigentliche Hellenisierungsgedanke ist also nachlutherisch. Es ist
ein Kind der trinitarischen Streitigkeiten des 17. Jahrhunderts. „Die
schärfste Waife", welche die Sozinianer in ihrer Rüstkammer gegen
die Trinitarier fanden, war eben die Behauptung, die Trinitäts-
lehre finde sich nicht in der Schrift, sei vielmehr nur ein Produkt
des heidnischen, polytheistischen Einflusses in den ersten
Jahrhunderten des Christentums (Zwicker, Sandius, Nucleus), ja Le Clerc
behauptet dies schon für die Zeit der Apostel. Auf dem Wege der
allegorischen Schriftauslegung, dieser „bequemen Brücke", hätten die
hellenistischen Elemente ihren Einzug in das Christentum gehalten
und es so mundgerecht gemacht (p. 30—60). Die protestantischen
Verteidiger der Trinität leisteten nur schwachen Widerstand, indem
sie teils die angeblich aus Piaton übernommenen Lehren auf
Entlehnungen aus Moses zurückführten (Peter Alix), teils wie Jurieu
und Daillé der Philosophie nur einen Einfluß auf die Erklärung und
Illustrierung des Glaubens einräumten, also die Trennung von
Glaubenslehre und „Theologie" einführten. Wenn auch auf verschiedenen
Wegen kamen so doch Trinitarier und Antitrinitarier zum gleichen
Ziele, daß nämlich die spätere Formulierung der Trinitätslehre eine
Erucht hellenistischer Einflüsse sei (p. 60—114). Beide Gruppen sind
aber darüber einig, daß die katholischen Gebräuche, wie Fasten,
Zölibat, Mystik, Zeremonien usw., aus dem Hellenismus stammen — am
Weitesten ist hierin wohl der Engländer Theoph.Gale gegangen (p. 98 ft.),
Wenn auch der Umfang seiner Behauptungen mit der Kraft seiner
Beweise in umgekehrtem Verhältnisse steht. Am Ende des 17.
Jahrhunderts war also bereits die Behauptung des dogmatischen und
Praktischen Verderbnisses des Evangeliums durch das Heidentum
und die Philosophie des Hellenismus im Prinzip aufgestellt; es
bandelte sich nun nur noch darum, sie wissenschaftlich zu formulieren

und mundgerecht zu machen. Es ist aber eine beachtenswerte
Tatsache, daß die Hellenisierungsbehauptung ihr Dasein den inner-
Protestantischen trinitarischen Streitigkeiten und dem
Hampf gegen die katholische Kirche verdankt, nicht aber
aus wissenschaftlichen Gründen hervorgegangen ist.

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 16



226 Literarische Besprechungen

Das 18. Jahrhundert bedeutet nach Glawe den quantitativen
und qualitativen Höhepunkt der Hellenisierungsbehauptung (p. 115ff.).
An der Spitze steht der Fr anzose Souverain mit seinem Werke:
Le Platonisme dévoilé i 700), der die Trinitäts- und Logoslehre als
Produkt der platonischen Philosophie hinstellt, die Trinitätslehre
besonders als Hypostasierung der drei Eigenschaften des platonischen
Gottes: bonus, sapiens, potens (p. 115—182). Glawe anerkennt auch
bei Souverain als Motiv „Antipathie gegen das christliche Trinitäts-
dogma" (p. 128) und wirft ihm überdies „tendenziöse Wahl von
Belegstellen", „vergewaltigende Exegese", „durch Quellenforschung
ungetrübte Darstellung" der Lehre Piatons vor (p. 129) usw.
Mosheim, „der Vater der modernen Kirchengeschichte", hüllte die
radikale Behauptung Souverains in ein historisches Kleid, weshalb
Glawe dessen Darstellung als qualitativen Höhepunkt bezeichnet. Sie
ist eine „offenkundige Anklage der Kirchenväter wegen Entstellung
der christlichen Lehre" (p. 253), besonders seit der Zeit Marc Aurels.
Allegorische Schriftauslegung, die Lehre über die Freiheit und den
Zustand nach dem Tode, die Engellehre, Fasten, Mystik, Zeremonien,
Verdunklung und Entstellung der Lehren über die Trinität usw.
seien die bemerkenswertesten Folgen. Die simplicitas Christiana pri-
morum temporum sei geschwunden (p. 168f£.). Zugleich taucht nun
die Behauptung auf, das Christentum sei schon zur Zeit der Apostel
mit heidnischer Philosophie durchsetzt worden, ja schon das
vorchristliche Judentum (Semler, p. 260 ff).

Die Späteren folgten mehr oder weniger den Spuren Mosheims,
ja Glawe sagt vom 19. Jahrhundert und der Gegenwart, daß sie nicht
„über die Gesichtspunkte, Gedanken und sachlichen
Resultate, die uns in der Forschung der vergangenen
Jahrhunderte begegneten, herausgekommen" seien (p. 285);
dafür wurde die Anschauung, daß eine Hellenisierung des Christentums

stattgefunden, zum Gemeingut der protestantischen Theologie
des 19. Jahrhunderts und der Gegenwart (p. 287). Nur betrachtet
man nun das Eindringen des Hellenismus ins Christentum eher als
eine natürlicheEntwicklung, die historisch gegebene Lehre als
Resultat konvergiere: der Entwicklungslinien (Wendland). In der
Beurteilung desselben müsse man aber die „kirchliche Verkehrtheit"
meiden, welche jene eingedrungenen Lehren nicht als theologische
Meinungen Gieseler) oder als bloße „Theologie" (Rosenmüller,
Harnack), sondern als Dogmen auffaßt. Anderseits unterscheidet man
zwischen einer Hellenisierung des Dogmas in formaler Hinsicht und
dem Inhalt der Dogmen, sofern unter diesem die aus der Verkündigung
des Wortes resultierenden Grunderkenntnisse der Christenheit

verstanden werden. Letztere, das „Wesen des Christentums'1!
seien kein Produkt der Hellenisierung, wie umgekehrt ,z. B. der
Komplex der für die katholische Kirche geltenden Lehren" (p. 322).

Glawe stellt also die Behauptung der Hellenisierung des

historischen Christentums in den ersten Jahrhunderten seines
Bestandes als ein Resultat historischer Forschung dar, als eine
Errungenschaft des Protestantismus. Er muß es aber selbst gestehen,
wie wir zum Teil bereits referiert haben, daß vielfach nicht
wissenschaftliche Gründe bei der Aufstellung der Behauptung maßgebend
waren. Er hat es aber auch in seiner weiteren Darstellung versäumL



Literarische Besprechungen 227

zu untersuchen, ob die jeweiligen Darstellungen den Tatsachen
entsprechen — die Verschiedenheit derselben spricht eher für das
Gegenteil. Das Urteil über die Hellenisierung des Christentums hängt
überdies von verschiedenen Voraussetzungen ab, besonders von der
Art der Interpretation der hl. Schrift, von den religionsphilosophischen
Ansichten und natürlich von der dogmengeschichtlichen Auflassung
und Darstellung der Kirchenväter. Glawe hat den Einfluß all dieser
Voraussetzungen fast gar nicht gewürdigt; ihm erscheint darum die
Behauptung der Hellenisierung des Christentums einfach als ein
historisch sicheres Besultat. Bezüglich der Sozinianer gibt er
allerdings zu, daß eine eigenartige Schriftauslegung der Ausgangspunkt
ihrer Behauptung gewesen sei. War aber der Rationalismus des
18. Jahrhunderts von geringerem Einfluß? Und erst die
philosophischen und religionsgeschichtlichen Theorien des 19. Jahrhunderts
und der Gegenwart? Ein Problem von dem Umfang und der Tiefe
der Hellenisierung des Christentums kann eben nicht unabhängig von
der Überzeugung des einzelnen behandelt werden; darum muß aber
auch eine Geschichte desselben auf den Einfluß dieses Paktors
eingehen. Daß Glawe dies nicht getan, ist wohl der schwerste Fehler
seiner Darstellung. Aus diesem Fehler erklärt sich auch seine mangelhafte

Beurteilung der Anschauungen des 19. Jahrhunderts. Oberflächlich

betrachtet, scheinen dieselben allerdings sich mit denen des 17. und
18. Jahrhunderts zu decken. Wer aber nur ein wenig zusieht, muß
sofort konstatieren, daß in der neueren Zeit wesentlich verschiedene
Grundauffassungen auftreten. Während man im 17. Jahrhundert die
christliche Lehre noch als geoffenbarte Wahrheit anerkannte, betrachten
heute die meisten Dogmenhistoriker sie nur mehr als Produkt der
menschlichen religiösen Anlage. Selbstverständlich gewinnt auf dem
Boden dieser Anschauung die Behauptung der Hellenisierung einen
wesentlich verschiedenen Sinn. Wie sehr dies Glawe verkennt, zeigt
schon der Umstand, daß er nicht einmal ein Wort über den
Modernismus hat!

Aus dem gleichen Fehler entspringt sein abschließendes Werturteil

über das Christentum. Der eigentliche Inhalt der Dogmen, d. h.
der Verkündigung des Wortes, soll durch den Hellenismus nicht
verändert worden sein, dieser spiegele sich nur im Komplex der
katholischen Dogmen und Lehren wieder (p. 322). Man muß also folgerichtig
vom Christentum alles abstreifen, was „katholische Lehre" ist, um so
zu dessen „Grunderkenntnissen" zu gelangen. Fragen wir aber: Weiche
Grunderkenntnisse bleiben dann noch übrig? Welche formale Bedeutung

hat ferner dieses auf seinen Grund reduzierte Christentum noch?
Das Endurteil Glawes hat also keinen bestimmten 8inn und darum
keinen Wert.

Glawe führt als Grund seines Urteils an : „Die objektiven Wahrkeiten

der Erlösungsreligion und des Hellenismus waren in ihrem
innersten Wesen zwei so disharmonische, heterogene Größen ohne
jegliche Affinität, daß sie von vornherein einen Synkretismus
ihrer höchsten Werte als ein permanentes Produkt ausgeschlossen
erscheinen lassen mußten" (p. 322). Dies soll wohl besagen, daß entweder
im Hellenismus keine religiösen Wahrheitselemente enthalten waren,
°der „die Wahrheiten" des Christentums nur moralisch-psychische,
»religiöse" Bedeutung besitzen und so ihren Einfluß auf Gemüt und

15*



228 Literarische Besprechungen

Leben trotz aller falschen Doktrin bewahrt haben. Die Bestreitung
der Hellenisierung geschieht somit unter Preisgabe des objektiv
rationellen Charakters der Erlösungsreligion, unter Trennung von Beligion
und Vernunft. Im Grunde genommen bedeutet dieser Standpunkt
schlechthin die Negierung der Hellenisierungsfrage und prinzipielle
Preisgabe des objektiven Wertes des positiven Christentums.

Glawe berücksichtigt gelegentlich auch die Stellung einiger
katholischer Theologen zur Hellenisierungsbehauptung, so z. B. von
Petavius, Ceilier und der ..Histoire critique de l'Eclecticisme ou des

nouveaux Platoniciens" (1766). Ein tieferes Verständnis, ja auch nur
eine Würdigung der historischen Stellungnahme der katholischen
Kirche zum Hellenismus sucht man dagegen vergeblich. Glawe bat
kaum ein Wort über den historisch evident nachweisbaren Kampf der
Kirche gegen das Eindringen „hellenistischer" Anschauungen; bei ihm
ist es ausgemachte Tatsache, daß nicht die alten Häresien, sondern die
alten dogmatischen Definitionen Produkte hellenistischen Denkens seien.
Im Grunde genommen ist aber die Hellenisierungsbehauptung nichts
anderes als eine Umkehrung der katholischen Anschauung. Wie diese
die nichtkatholischen Lehren auf außerchristliche Einflüsse zurückführt,

so betrachtet der Protestantismus die ihm als „Häresie"
erscheinende katholische Lehre als fremde Verunstaltung des ursprünglichen

Christentums.
Gerade die katholische Lehre ermöglicht es aber, das historisch

gegebene Verhältnis von Offenbarung und HellenLmus richtig zu
beurteilen, besonders die katholische Lehre vom Verhältnis von Vernunft
und Glaube, von natürlicher und übernatürlicher Wahrheit. Die katholische

Theologie ist einig in der Anerkennung der historischen
Tatsache, daß die Lehren des Evangeliums unter Benützung der
hellenistischen Terminologie und Begriffswelt dogmatisch formuliert wurden,
daß ferner die dogmengeschichtliche Entwicklung, durch die von der
hellenistischen Kultur geschaffenen Verhältnisse und Bedürfnisse
bedingt war. Sie unterscheidet aber genau zwischen der rein formalen
Beeinflussung, d, h. der Bestimmung evangelischer Lehren mittels
griechisch-römischer Kunstausdrücke, und der materiellen Beeinflussung
im Sinne einer Veränderung oder Erweiterung der Lehre Ferner
unterscheidet sie zwischen dem Bedürfnisse als Anlaß zur Formulierung
und Feststellung der geoffenbarten Lehre und dem Bedürfnisse als
bildende Ursache von Lehren oder Veränderungen. Die protestantische
Dogmengeschichte hat aber den Beweis nicht erbracht, daß der
Hellenismus die ursprüngliche Glaubenslehre verändert oder mit
eigenen Gedanken durchsetzt habe.

Damit soll nicht gesagt sein, daß die Kirche nicht bedeutende
Elemente aus dem hellenistischen Ideenkreise und Leben als richtig
anerkannt und verwendet habe, so daß auch hierin die kirchliche
Lehre und das kirchliche Leben durch die antike Kulturwelt bedingt
ist. Aber auch hier ist zit unterscheiden zwischen formell heidnischen
und rationell unanfechtbaren Elementen, ganz abgesehen von den
Überresten früherer Offenbarung. Die protestantische Dogmengeschichte
wirft aber beides in einen Topf. So konnte das Christentum ohne
Bedenken und Gefahr antike Kult- und Lebensformen nach Reinigung
von jedem heidnischen Beiwerk akzeptieren und mit christlichem
Gehalte füllen, zumal es sich dabei nur um rein äußerliche, akzidentelle



Literarische Besprechungen 229

Formen handelt, deren Substanz sich bereits im Evangelium findet,
z. B. Fasten, Zölibat, Mystik usw. Die katholische Lehre steht eben
nicht auf dem Standpunkt, daß zwischen Christentum und Hellenismus
...jegliche Affinität" fehle; sie anerkennt vielmehr auch im Hellenismus
objektiv richtige Lehr- und Lebenselemente, deren Verschmelzbarkeit
mit dem Christentum kein Hindernis im Wege steht, die im Gegenteil
dazu bestimmt sind, da Natur und Gnade, Vernunft und Offenbarung
einander nicht ausschließen, sondern ergänzen. So konnte die Kirche
der Antike eine weite Einflußsphäre einräumen. Sie befand und
befindet sich dabei auch in vollem Einklang mit dem Evangelium. Ein
weiteres zu berücksichtigendes Moment ist die Fähigkeit der
Vernunft, die einmal gegebene Offenbarung durch eigene Tätigkeit nicht
zwar begreifen oder bereichern, wohl aber immer besser und tiefer und
weiter erfassen zu könnnen. Auch hier wirkt natürlich die geistige
Anlage und Verfassung als maßgebender Faktor mit. Endlich tritt
noch die theoretische und praktische Anwendung der Offenbarungslehre
mittels des eigenen Batiocinium auf Lehre, Lehen und Verhältnisse
einer gegebenen Zeit und Kultur hinzu, was wiederum einen materiellen

Einfluß derselben auf die wissenschaftliche, prakti-che und
dogmengeschichtliche Entwicklung der Kirche mit sich bringt.

Die Frage der Hellenisierung des Christentums ist darum auch
keine so einfache wie es scheint. Die protestantische Dogmen- und
Kirchengeschichte ist auch hier, wie in so vielen anderen Fällen, in
der denkbar einseitigsten Weise vorgegangen und hat dadurch die
historische Forschung auf ein falsches Geleise geführt. Sie fragt nur
das eine, ob das ursprüngliche Christentum unverändert die ersten
Jahrhunderte seines Bestandes überdauert hat. Bei dieser Frage dient
überdies ein oft sehr arbiträr bestimmtes Bild des „Urchristentums"
als Maßstab der Beurteilung. Dadurch wird eine objektive Forschung
unmöglich, wie uns die modernen Dogmengeschichten auch in der
Tat zeigen.

Die katholische Theologie hat die Frage immer vielseitiger in
Angriff genommen. Wie wir bereits oben sahen, unterscheidet sie
folgende Einflüsse der antiken Kulturwelt auf das Christentum: Einfluß

auf die Formulierung der Glaubeuswahrheiten, Übernahme
alter Kultformen und Lebenseinrichtungen, Reinigung derselben von
heidnischem Beiwerk und Füllung mit christlichen Ideen, Motiven und
Zwecken; Auslösung der Wahrheitselemente aus dem Ganzen der
Antike; Verarbeitung des Glaubensinhaltes mit Hilfe der antiken
Bildungsmittel und -Elemente; Verwirklichung und Anwendung
der christlichen Prinzipien innerhalb der gegebenen hellenistischen
Kulturwelt.

Die protestantische Fragestellung ist aber auch noch in einer
anderen Richtung verfehlt und irreführend. Angesichts der notorischen
Tatsache, daß durch das Christentum die römisch-griechische Antike
eine radikale Umgestaltung erfahren hat, muß die historische
Fragestellung naturgemäß lauten : Durch welche Faktoren hat das Christentum

das Heidentum überwunden? Welche Gedankenkomplexe und
Lebensformen hat es dem Hellenismus gegenüber durchzusetzen
vermocht? In welchem Maße und in welcher Weise hat es akzeptable
Elemente der hellenistischen Kultur sich assimiliert? In welcher Art
tvar die Entwicklung des Christentums in den ersten Jahrhunderten



230 Literarische Besprechungen

durch die hellenistische Kultur bedingt? Erst auf Grund dieser
Untersuchungen kann dann auch die Eventualfrage beantwortet werden :

Hat das Christentum in diesem Umgestaltungsprozesse nicht auch
selbst eine Veränderung seines ursprünglichen Inhaltes erlitten? Die
Beantwortung dieser Frage wird dann auch nicht schwer fallen —-

allerdings wird es nicht die der protestantischen Dogmengeschichte
sein. Sie wird mit dem 4. Satz des Antimodernisteneides lauten:
fidei doctrinam ab Apostolis per orthodoxos Patres eodem
sensu eademque semper sententia ad nos usque transmis

s am sincere recipio. Den letzten Grund dieser Überzeugung bietet
uns allerdings die der Kirche von Christus verheißene und zugesicherte
Unfehlbarkeit in der Bewahrung und Übermittlung der Glaubenslehre,
aber auch eine objektive Geschichtsforschung führt zu dem Resultate,
daß nicht der Hellenismus das Christentum, sondern das Christentum
den Hellenismus überwunden hat, allerdings nur jenes Christentum,
das von Anfang an seinen Bestand in der katholischen Kirche hatte.

Rom, Collegio Angelico. P. Reginald 31. Schuttes 0. F.

18. Dr.Thomas Specht: Lehrbuch der Dogmatik. Regensburg, Manz,
2. Aufl. 1912. 2 Bde.

Es ist ein erfreuliches Zeichen, daß neben der historischen
Erforschung des Offenbarungsinhaltes dessen systematische Behandlung
in den Lehrbüchern der Dogmatik zum Ausdrucke kommt. Darum
müssen wir jedes Handbuch der Dogmatik mit Freude begrüßen. Das
Bestreben Spechts in seinem zweibändigen Lehrbuch der Dogmatik,
welches in kurzer Zeit in zweiter Auflage erschienen ist, geht dahin,
„den dogmatischen Stoff klar zum Ausdruck zu bringen und
übersichtlich zu ordnen". Dieses Ziel hat der Autor vollständig erreicht.
Im I. Bande wird die Lehre von Gott in der Einheit der Natur, von
der Dreifaltigkeit, von der Schöpfung (Engel und Mensch) und von
der Erlösung behandelt. Im II. Bande ist die Lehre von der Gnade
und den Gnadenmitteln (von den Sakramenten) und von den letzten
Dingen enthalten. Die Methode Spechts ist nachahmenswert. Regelmäßig

werden zuerst die zur Lösung der Frage nötigen historischen
und begrifflichen Erklärungen gegeben, worauf die theologische
Begründung und Entwicklung des Dogmas folgt. Die Behandlung des
Stoffes ist durchwegs klar und verständlich. Man fühlt unwillkürlich
heraus, daß der Autor selbst in den schwierigsten Kontroversfragen
sich einer objektiven Ruhe befleißen will. Die einzelnen Gebiete werden
ihrer Natur entsprechend kür,s oder eingehender behandelt. Kurz:
"Wir können dieses Lehrbuch der Dogmatik als Grundlage für
akademische Vorlesungen bestens empfehlen.

Dem Geiste dieses Jahrbuches entsprechend, wollen wir auf
einige Punkte hinweisen, durch deren Beachtung der Wert dieses
Handbuches nur gewinnen kann. In der Einleitung wäre nach
unserer Ansicht vor allem die Natur der Theologie im allgemeinen,
ihr Gegenstand, ihre Gewißheit zu behandeln, da, zumal in unseren
Tagen, gerade der übernatürliche Charakter der Glaubenswissenschaft
sowie auch ihre sog. Bestandteile viel zu wenig betont werden. Hätte
man in den verschiedenen Zweigen der Theologie die alte Lehre vom
objectum formale quod und quo immer vor Augen gehabt, so wären



Literarische Besprechungen 231

manche Verirrungen der letzteren Jahre ausgehlieben, Wir wissen
zwar, daß der Verfasser in seiner inzwischen erschienenen Apologetik
die Frage nach der Natur der Theologie berührt. Es will uns indessen
scheinen, daß die Apologetik eher die Fundamente der Theologie,
nämlich die Möglichkeit und die Glaubwürdigkeit der Offenbarung zu
begründen hat. Die Natur der Theologie als einer einheitlichen Wissenschaft

kann nur auf Grund der theologischen Prinzipien richtig
bestimmt werden. Sobald einmal die Natur, der Gegenstand der Theologie,
sichergestellt erscheint, so wird auch jede Unklarheit über den Unterschied

zwischen Theologie und Glaube von selbst verschwinden.
Mit Recht verweist der Verfasser in der Lehre von der Existenz

Gottes auf den Antimodernismuseid, worin die dogmatische Entscheidung
des Vaticanums „per ea qua« facta sunt naturali rationis lumine co-
gnosci posse", durch die Worte „adeoque demonstrari posse" ergänzt
wird. Hier liegt aber der Nachdruck auf den vom Verfasser nicht
angeführten Worten „tamquam causam per effectus". Damit ist
die Beweisbarkeit Gottes a posteriori als Glaubenslehre ausgesprochen.
— Anstatt des minder glücklich gewählten Terminus „Aseität", zur
Bezeichnung des konstitutiven Prinzips des göttlichen Wesens mö hten
wir den viel entsprechenderen Ausdruck „Fülle des Seins", „plenitudo
essendi", „Esse subsistons", „ipsum Esse", wie der hl. Thomas stets
Gottes Wesen bezeichnet, vorschlagen.

Wir konstatieren mit Freude, daß der Verfasser in den
Kontraversfragen zwischen den Molinisten und der Schule des hl. Thomas
sich einer Ruhe und Objektivität befleißt, die nachahmenswert wären.
Bei der Scientia media möchten wir indessen auf deren wahren Kern
hinweisen, welcher darin besteht, daß nach Molina Gott die sog.
Futuribilia sicher erkennt, bevor er durch seinen Willensakt über
die rein möglichen Dinge etwas definiert. Es gibt also eine Hinordnung
zur Wirklichkeit, zum Dasein ohne Gottes positiven Willensakt,
unabhängig von Gott, die von der Entscheidung der Geschöpfe bedingt
ist, Darin liegt die ganze Unhaltbarkeit und der offene Widerspruch
im Systeme der Molinisten, welche hierüber selbstverständlich das
tiefste Schweigen zu beobachten pflegen. Vergleiche übrigens über die
Erkenntnis der Futuribilia neuestens Gredt, Elementa Philos. Arist.
Thomist. 2 II, p. 274ff'. — Bei der Bestimmung der voluntas antecedens
und consequens geht der Verfasser von einer irrigen Voraussetzung aus.
Er meint, der Unterschied zwischen beiden sei darauf zurückzuführen, ob
Gott etwas vor jeder Entscheidung der Geschöpfe wolle, wie das Heil
aller Menschen, oder mit Rücksicht auf deren Entscheidung, wie die
ewige Belohnung der Guten und dibj^jvige Bestrafung der Bösen. Der
eine Wille entspricht der göttlichen -Güte, der andere der göttlichen
Gerechtigkeit! (p. 86, 2 88.) Diese Auffassung ist nach unserer Ansicht
ungenau. Gottes Wille kann nicht nach der Willensentscheidung der
Geschöpfe unterschieden werden. Vielmehr richtet sich der göttliche
Wille nach der Art und Weise, wie Gottes Erkenntnis etwas betrachtet,
Vgl. hierzu Gonet, Clypeus, De voluntate Dei, disp. IV. a. 1.

Seite 172 (2 179) meint der Verfasser, die Mehrzahl der Theologen

und Philosophen lehre, die Vernunft könne die Unmöglichkeit
einer ewigen Schöpfung beweisen. Diese Behauptung dürfte nur in-
soferne richtig sein, als, wie Janssens (torn. VI, p. 202) sagt, bei den
Heueren Autoren diese Ansicht vorherrschend ist. Indessen, wenn man



232 Literarische Besprechungen

die Frage mit der Eestriktion des hi. Thomas faßt, „nos intendimus
universaliter, an aliqua creatura fuerit ab aeterno" (I. p. qu. 46 a. 2,
ad 8), so glauben wir Gredt rechtgeben zu müssen, der die Möglichkeit
der ewigen Schöpfung in die Worte kleidet: „non repugnare absolute
mundum in statu quietis ab aeterno fuisse" (t. I. 2

p. 802ff.). — Wenn
es auch wahr wäre, daß in der Frage des concursus divinus (I. 191,
2197) keine kirchliche formelle Entscheidung vorläge, so ist der sog.
concursus mediatus doch unvereinbar mit der klaren Lehre der Ofien-
barung und der Vernunft über die Allursächlichkeit Gottes. Wir finden
übrigens die kurze Zeichnung des molinistischen Concursus (I. 194,
2 200) zutreffend. Sie genügt, um die Unhaltbarkeit des molinistischen
Gedankens schon in seinem Keime zu erkennen. — Cajetan hat
allerdings die ihm imputierte Lehre (p. 208, 2 214) über die Beschaffenheit
der Engel als eine Hypothese, als eine Möglichkeit in seinem
Kommentar zu dem Briefe ad Ephes. c. 2 ausgesprochen (crediderim
ego Da er aber in seinem Kommentar zur Summa genau die
Lehre des hl. Thomas vertritt, so muß man annehmen, daß er jene
Sonderansicht fallen gelassen habe. — In der Frage nach dem Grunde,
warum die Dämonen keine moralisch guten Werke ausüben können,
schließt sich der Verfasser der Ansicht des Suarez, Tournely u. a. an,
nach denen diese Unfähigkeit aus dem überaus traurigen Zustande
der bösen Engel abgeleitet wird (p. 220, 2 277). Dieser Grund ist
ungenügend und löst die Frage keineswegs. Denn zu sagen, die Dämonen
seien deshalb verstockt, weil sie ihrer traurigen Lage bewußt sind,
heißt einfach einen moralischen Zustand konstatieren, nicht aber den
Grund desselben angeben. Es frägt sich doch in erster Linie um den
psychologischen, inneren Grund der Verstocktheit. Und diesen findet
der hl. Thomas in der Natur der Erkenntnis des Engels und in der
Abhängigkeit seines Willens von derselben. Dadurch sind wir bei dem
unmittelbaren, formellen Grund der Verstocktheit angelangt. Seite 230,
2 237 scheint der Verfasser die in einer Rezension im „Österreichischen
Literaturblatt" vertretene Ansicht nicht zu mißbilligen, wonach die
Abstammung des menschlichen Organismus vom tierischen als möglich
und zulässig erscheinen könnte. Nach unserer Ansicht ist der wörtliche

Sinn des biblischen Berichtes derart das Gemeingut der Kirche,
der hl. Väter geworden, daß wir eine solche Konnivenz gegenüber den
hypothetischen Resultaten der Naturwissenschaften nicht billigen
können. Vgl. übrigens Scheeben, Dogmatik, II, p. 14Iff.

Die Bestimmung des Übernatürlichen (p. 248,2256) ist leider
zu kurz ausgefallen. Dies ist utn so mehr zu bedauern, als gerade die
genaue Begriffsbestimmung des Übernatürlichen im Unterschiede zum
ordo naturalis sowie das gegenseitige Verhältnis beider der
grundlegendste Teil der gesamten Theologie ist und erst durch die klare
Feststellung dieser beiden Gebiete das Christentum und die Kirche
allseitig erfaßt werden können. — Bei der Frage, wie die erste Sünde
Adams jedem Menschen zugerechnet werden könne und somit unsere
Sünde werde (p. 284, 2 293), lehnt der Verfasser mit Recht ein sog-
pactum formale zwischen Gott und Adam ab. Indessen glauben wir
als eine unumstößliche Lehre betonen zu müssen, daß Adam genau
gewußt hat, er handle als Repräsentant des Menschengeschlechtes, da
er sonst für seine Tat und für ihre Folgen nicht verantwortlich
gewesen wäre. Mit anderen Worten, die einfache persönliche Sünde



Literarische Besprechungen 233

Adams und die fleischliche Abstammung von ihm kann die Sünde in
uns nicht erklären.

Wir freuen uns, daß der Verfasser so entschieden die Lehre
des hl. Thomas über den Zweck der Menschwerdung festhält (p. 314,
2

322). In der Tat, die entgegengesetzte Ansicht huldigt, wenn auch
bei manchen unbewußt, einer Art Optimismus in den Werken Gottes.
Es bandelt sich nicht darum, was Gott hätte tun können oder nach
unseren schwachen Begriffen hätte tun sollen, sondern es handelt sich
allein um den positiven Willen Gottes. Dieser hat aber die
Menschwerdung nicht a priori als Zweck gewollt, sondern deren Existenz
von der Sünde Adams abhängig gemacht. Gerade darin offenbart sich
die unendliche Weisheit und Barmherzigkeit Gottes. Die gegenteilige
Ansicht zerstört gerade die Krone der Werke Gottes, nämlich seine
Barmherzigkeit, und läßt die von der Schrift so sehr betonte
Gerechtigkeit Gottes in den Hintergrund treten. — Das tiefere
Verständnis de3 Dogmas von der unio personalis in Christus (p 872, 2 280)
setzt die näheren philosophischen Begriffe über die Natur und Sub-
sistenz sowie über das Wesen und Dasein voraus. Da Suarez hierin
eine von der thomistischen Auffassung verschiedene Lehre festhält,
so ist seine Ansicht über den Unterschied zwischen Subsistenz und
Natur mit der diesbezüglichen Lehre der Thomisten nicht identisch.
Diese nehmen einen realen Unterschied zwischen der natura individuals

und der Subsistenz einerseits und der Existenz anderseits an.
Wenn einzelne neuere Autoren diese Lehre als ein „Figmentum Caje-
tans" bezeichnen, so beweisen sie dadurch, wie wenig sie diese tiefe
Lehre des großen Kommentators und der Thomistenschule überhaupt
erfassen. — Seite 417, 2 42B meint der Verfasser, die göttliche Person
in Christus könne nicht zulassen, daß die von ihr in die persönliche
Einheit aufgenommene Menschheit (—menschliche Natur) sündige und
darum ist die hypostatische Union wenn auch nicht der physische,
so doch der moralische Grund, welcher in Christus die Sünde unmöglich

macht, und zwar metaphysisch oder absolut. Diese Ausdrucksweise
ist nicht genau. Ein moralischer Grund kann nicht die Ursache einer
metaphysischen Unmöglichkeit sein. Christus ist nicht deshalb einer
Sünde unfähig, weil die göttliche Person dieselbe nicht zulassen kann,
sondern durch die hypostatische Union ist eo ipso die metaphysische
Unmöglichkeit gegeben, in der vom Verbum angenommenen menschlichen

Natur eine persönliche ungeordnete Handlung anzunehmen.
Das Wesen der aktuellen Gnade, zumal der sog. gratia

operans und praeveniens kann ohne Zuhilfenahme einer wirklichen
göttlichen Bewegung im Willen der Menschen, also ohne die
thomistische Auffassung nicht allseitig beruhigend erklärt werden.
Der Verfasser ist (II. Bd., p. 17, 217) sichtlich bemüht, beiden
Richtungen gerecht zu werden, d. h. er entscheidet sich, so wie in vielen
anderen Fragen, weder für die eine, noch für die andere Meinung. —
Bei der Frage nach dem Grunde der Prädestination zur ewigen Seligkeit

entscheidet sich der Verfasser (p. 83, 2 87) für die bedingte
Prädestination, d. h. für die praedestinatio post praevisa mérita. Er meint,
8s läßt sich schwer annehmen, daß Gott bloß aus dem Bereiche des
Möglichen heraus, sozusagen aufs Geratewohl, einen Teil der Menschen
zur Seligkeit bestimmt hat und in der Zeit durch die wirksame Gnade
Unfehlbar zu ihrem Ziele führt, während der andere Teil nur die hin-



234 Literarische Besprechungen

reichende Gnade erhält und verloren geht. Abgesehen davon, daß die
nämliche Schwierigkeit in jedem Systeme vorliegt, müßte dieser
Argumentation zufolge die Realisierung der ganzen übernatürlichen
Ordnung, die Bestimmung zur Gnade wie zur Glorie dem freien Ermessen
der Menschen überlassen werden, um ja Gott nicht ungerecht erscheinen
zu lassen. Das ist aber eine ungenügende Würdigung der wahren
Gottesidee und eine Verkennung der absoluten Freiheit Gottes. „O homo,
tu quis es, qui respondeas Deo?-', frägt schon der Apostel (ad Rom. 9, 20),
indem er auf die Schwierigkeit des Verfassers antwortet: „An non habet
potestatem figulus luti ex eadem massa facere aliud quidem vas in
honorem, aliud vero in contumeliam?" Dasselbe sagt der hl. Thomas:
„Quare hos elegit in gloriam, et ilios reprobavit, non habet rationern
nisi divinam voluntatem sicut ex simplici voluntate artiflcis de-

pendet, quod ille lapis est in ista parte parietis et ille in alia"
(I. p. qu. 23, a. 5, ad 8). Oder könnte uns jemand einen Grund
angeben, warum Gott gerade diese und nicht eine andere Welt, diese und
nicht eine andere Seele aus dem Bereiche des Möglichen heraus,
sozusagen aufs Geratewohl, von Ewigkeit her zur Existenz bestimmt
hat? Nun muß aber die Souveränität Gottes in der Ordnung der
Onade nicht weniger gewahrt werden, als in der Ordnung der Natur.
Die Praedestinatio ante praevisa mérita trägt vor allem dieser
absoluten Oberhoheit Gottes Rechnung; die angebliche Härte jener Ansicht
ist in unserer mangelhaften Auffassung der Allmacht und der Liebe
Gottes zu suchen. Der Verfasser scheint indessen bei einzelnen, denen
Gott eine besondere Aufgabe in seinem Reiche zugewiesen hat, eine
absolute Prädestination zuzugestehen, — denn, so heiße es, hier muß
Gott des Erfolges sicher sein. Muß denn Gott im System der Moli-
nisten, falls er überhaupt prädestiniert, nicht ebenfalls des Erfolges
sicher sein? Gestehen wir es offen: die Schwierigkeiten bleiben in
beiden Systemen so ziemlich die gleichen. Die molinistische Ansicht
sucht die angeblichen Rechte des freien Willens zu schützen, die
thomistische hingegen will die Rechte Gottes vor allem betont wissen.

In der Sakramentenlehre steht der Verfasser der Ansicht über
die physische Wirksamkeit der Sakramente nicht unsympathisch gegenüber.

Wir glauben, die Frage wird davon abhängen, ob man bei den
Sakramenten von einer moralischen Wirksamkeit überhaupt reden
könne, d. h. ob die moralische Wirksamkeit eine wirkliche und reale
Ursächlichkeit genannt werden könne. — In der Reuelehre vertritt
der Verfasser den Standpunkt, daß die unvollkommene Reue, welche
die Rechtfertigung bewirkt, bereits den Anfang der Caritas, den sog.
amor initialis in sich haben müsse (p. 326, 2 345). Das ist bekanntlich
jene Lehre, welche von den Attritionisten scharf bekämpft wurde, die
aber notwendig erscheint, um die Rechtfertigung in entsprechender
Weise erklären zu können.

Merkwürdigerweise ist die herrliche Lehre von der visio beati-
flea äußerst kurz ausgefallen (p. 415, 2 438). Und doch gehört gerade
diese Frage zu den schönsten und anziehendsten der Theologie. Hier
konzentriert sich die ganze Frage über die übernatürliche Ordnung,
von hier aus übersieht man, wie vom höchsten Gipfel unseres Glaubens
aus, das ganze Gebiet der Natur und der Gnade.

Bezüglich der Natur des Feuers in der Hölle hält der Verfasser
dessen körperliche Beschaffenheit aufrecht. Auf den Einwand der



Literarische Besprechungen 235

Gegner, die Worte der hl. Schrift könnten auch anders erklärt werden,
erwidert der Verfasser mit Becht: „In einer Frage, in welcher die
Offenbarung sich nicht bestimmt ausdrückt, ist nicht der Sinn
maßgebend, den möglicherweise die in Frage kommenden Stellen haben,
sondern der Sinn, in welchem diese Stellen von der kirchlichen
Tradition immer verstanden wurden. Nun hat aber die weit überwiegende
Mehrzahl der Väter und Theologen die einschlägigen Bibelstellen
stets im eigentlichen Sinne aufgefaßt und darum das höllische
Feuer als ein wahres und wirkliches Feuer angesehen"
(p. 432, 2 455).

Aus dem ganzen Werke weht uns eine zielbewußte warme Liebe
zur hl. Kirche, eine ernste Hochachtung der Tradition und der großen
Theologen entgegen. Die Studierenden der Theologie, welche dieses
Lehrbuch benützen, werden sich unwillkürlich zu einer immer größeren
Liebe zur Glaubenswissenschaft und zur Treue gegen ihren hl. Beruf
angeregt fühlen.

Born, Collegio Angelico. P. S. Seàbô, 0. P.

19. Michael Waldhänser : Die Kenose und die moderne protestan¬
tische Christologie. Gekrönte Preisschrift. Mainz, Kirchheim,
1912, XIV u. 268 S.

Die Schrift ist aus der Bearbeitung einer von der theologischen
Fakultät Würzburg 1906 gestellten Preisaufgabe hervorgegangen. Die
Preisaufgabe wollte die Beziehungen der Kenosislehre zur cbristo-
logischen Frage der Gegenwart behandelt wissen. Waldhäuser bietet
in diesem Sinne eine „Geschichte und Kritik der protestantischen
Lehre von der Selbstentäußerung Christi (Phil. 2) und deren Anteil
an der christologischen Frage der Gegenwart" (Untertitel).

Der erste Teil der Schrift ist darum der Darstellung der
protestantischen Kenosislehre gewidmet. Verfasser zeigt, wie, von der
Christologie Luthers ausgehend, die protestantische Theologie im
Interesse der Wahrung der wahren Menschheit Christi immer mehr
den Logos sich semer göttlichen Eigenschaften entäußern läßt, zuerst
der intertrinitarischen Herrlichkeit (Zinzendorf), dann des Gebrauches
der göttlichen Eigenschaften (Gaup), dann der Gottheit (Thomasius),
endlich selbst seines göttlichen Selbstbewußtseins (Geß), bis bei den
Neueren nur mehr ein Mensch mit bloß menschlichem Bewußtsein
und Entwicklungsgange übrigblieb (p. 1—59). Ein zweiter Teil bringt
die Kritik dieser Lehre (p. 60—212); der dritte behandelt ihren Einfluß

auf die moderne Christuslehre (p. 213—264).
Beim zweiten Teil interessiert uns besonders die

dogmengeschichtliche und spekulative Partie. Sie sind wohl der schwächste
Teil der Schrift. In dogmengeschichtlicher Hinsicht hat Waldhäuser
die Kenosislehre der Väter einigermaßen angedeutet, die der
Scholastiker und neueren katholischen Theologen beinahe vollständig
übergangen. Mit Becht wurde dagegen schon von anderer Seite lebhafter
Protest eingelegt. Nichtsdestoweniger erhebt Waldhäuser eine
dreifache Klage gegen die Scholastik und katholische Theologie (p. 100
u. 155) : Erstens, daß die Scholastik „einigermaßen" „zur extremen
(in der lutherischen Kirche vertretenen) Lehre von der realen com-
öiunicatio idiomatum an die menschliche Natur" führte; zweitens, daß



'236 Literarische Besprechungen

sie keinen Ausgleich ihrer Lehre mit dem Christusbild der Evangelien
biete ; drittens, daß sie erfahren mußte, „daß man nicht ungestraft die
göttliche Natur mindern dürfe" (p. 155). Da der Verfasser keine
Belege oder Quellen für seine Behauptung anführt, können wir dieselbe
nur der völligen Unkenntnis des Verfassers über die Lehre der
Scholastik zuschreiben. Nicht besser ist der spekulative Teil über Wesen
und Möglichkeit der Menschwerdung im katholischen Sinne. Wald-
bäuser folgt dabei Schell und zitiert nebenbei Scheeben, doch so, daß
sich beide dagegen sträuben würden, wenn sie noch lebten. Was
Waldhäuser als hypostatische Union hinstellt, ist eine bloß
psychischdynamische Vereinigung des Logos mit der Menschheit Christi
(p. 88ff.), keineswegs aber eine entitative, metaphysische, wie sie das

Dogma lehrt. Was Waldhäuser lehrt, ist nicht mehr als ein
psychodynamischer Nestorianismus, so oft er auch von der persönlichen Einheit

Christi sprechen mag. So z. B. : „Die Einigung ist eine rein
hypostatische, der menschliche Geist wird vom göttlichen angeeignet und
in vollkommen eigenen Besitz genommen" (p. 89, Origenes!). Die
menschliche Seele Christi hat, „hineingestellt in das Sein des Logos,
in ihm den Grund und die Kraftquelle und das ewige Vorbild" (p. 93).
Nur „der König der Geister allein" kann „den endlichen Geist so
durchdringen und mit der sanftesten Gewalt, die nur zur höchsten
Entfaltung der Kräfte durch Mitteilung des eigenen Seins führt,
denselben beherrschen, daß dessen Kraft und Tätigkeit in Wahrheit
persönliches Eigentum des göttlichen Geistes ist" (p. 90). Gott nimmt
eine geistige Natur an, „weil Gott durch deren Bewußtsein denkend
und handelnd als Person auftreten kann" (p. 90). Außerdem identifiziert
Waldhäuser Person mit Selbstbewußtsein. So „erkennt sich (Christus)
als Person bestehend durch den ewigen Akt des Gottesgedankens"
(p. 92), seine „göttliche Persönlichkeit" ist „nichts als Erkennen" (p. 93)

„und indem die Seele Christi die Tätigkeit in menschlicher Weise
nachahmt, offenbart sie die hypostatische Eigentümlichkeit ihrer göttlichen
Logospersönlichkeit" (p. 93). „Der Vorwurf des Nestorianismus läßt
sich wenigstens insoweit widerlegen, daß die Einheit von
göttlichem und menschlichem Selbstbewußtsein möglich
erscheint" (p. 96). Dazu kommt noch, daß der Logos der menschlichen
Natur Christi eine „virtuell men s ch liehe Persönlichkeit" verleiht
(p. 97 ff.). Es ist eben „Denken=Sein als Person" (p. 94), die persönliche

Einheit also die Einheit im Denken, im Bewußtsein.

Ein zweiter Irrtum des Verfassers besteht darin, daß er annimmt
und lehrt, die Seele Christi erkenne durch eine „menschliche
Erkenntnis", „weil mit den Kräften eben dieser Seele vollzogen"
(p. 96). durch „Reflexion auf ihre Seelentätigkeiten11, daß der
Träger derselben „kein menschliches Ich ist" (p. 94). Das
Selbstbewußtsein Christi von seiner Gottheit wäre also das Objekt der
natürlichen Selbsterkenntnis Christi! Doch Waldhäuser geht noch
weiter: „Die Seele Christi reflektiert auf das eigene Ich und erkennt
dadurch das Wesen des Logos" und weil der Logos nicht ohne den
Vater erkennbar ist, „so ist es richtig, zu sagen, die Seele Christi
erkenne den Vater, wenn sie auf ihr göttliches Wesen
reflektiert" (p. 95); folgerichtig auch den hl. Geist (1. c,). Es braucht
wohl kaum bemerkt zu werden, daß eine derartige Anschauung
dogmatisch unhaltbar ist. Eine sichere Erkenntnis seiner göttlichen



Literarische Besprechungen 237

Persönlichkeit, zusammen mit dem Geheimnis der Menschwerdung und
der Trinität ist auch der Seele Christi nur möglich, entweder im
Glauben an eine Offenbarung oder durch ein Schauen in der Visio beata.
Waldhäuser überträgt hier einfach die Analogie eines rein menschlichen

Selbstbewußtseins auf die Selbsterkenntnis Christi, ohne den
wesentlichen Unterschied des Erkenntnisobjektes zu berücksichtigen.
Er betont zwar richtig, daß Christus von Anfang an das Bewußtsein
seiner Gottheit besitzen mußte (p. 167 iE), aber daraus folgt nicht
ein natürliches Gottesbewußtsein, es ist dies vielmehr ein Argument
für die Notwendigkeit der Visio beata in Christus, für die der
Verfasser nur Autoritätsgründe auzuführen weiß (p. 170 if.).

Der falsche Unionsbegriff des Verfassers wirkt auch auf die
Interpretation der Kenosisstelle Phil. 2. Waldhäuser deutet die Selbst-
Entäußerung des Logos als Verzicht auf die ihm auch in seiner menschlichen

Erscheinung gebührenden Doxa oder Herrlichkeit (p. 101 ff.).
Offenbar erscheint ihm die Menschwerdung selbst nicht als eine exi-
nanitio des Logos. Wenn die Unio nur in einer dynamischen
Einwirkung auf eine menschliche Natur bestehen würde, dann wäre mit
der Menschwerdung allerdings keine exinanitio gegeben. Wenn aber
Gott sich entitativ mit einer menschlichen Natur vereinigt, dann ist
damit eine Herablassung, eine Selbstentäußerung, eine exinanitio
sondergleichen gegeben. Damit ist auch die Antwort auf den Einwand
des Verfassers gegehen, als ob das „exinanivit" in der Lehre der Väter
— auf den loyos äoagxos bezogen — kein Objekt hätte: Gott hat
sich eben durch die Menschwerdung erniedrigt, zu uns herabgelassen.
Waldhäuser hat übersehen, daß die protestantischeDeutung der Kenosisstelle

die protestantische Unionstheorie voraussetzt. Seine Kritik der
Väterlehre fußt darum auf irrigen Voraussetzungen, die ein eingehenderes

Studium der katholischen Lehre leicht behoben hätte.
Gut dargestellt ist der Einfluß der protestantischen Kenosislehre

auf die moderne liberale und ungläubige Christuslehre,

Horn. P. Reginald M. Schuttes, 0. P.


	Literarische Besprechungen

