Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Zur Geschichte der Philosophie der patristisch-mittelalterlichen Zeit
Autor: Manser, G. M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Geschichte der Philosophie 133

ZUR GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE DER PATRI-
STISCH-MITTELALTERLICHEN ZEIT
Von Dr. G. M. MANSER O. P.

1. Histoire de la Philosophie ancienne

antiquité classique, époque patristique, philosophie médiévale-
renaissance. Par Caston Sortais. Paris, P. Lethielleux 1912.

In drei Hauptteilen behandelt der Verfasser die Phi-
losophie des klassischen Altertums, romische und
neuplatonische Spekulation eingeschlossen (p. 7—88), die
Philosophie der Kirchenvéter (p. 89—116), die
mittelalterliche Philosophie (p. 116—459). Letz-
tere behandelt er wieder in vier Perioden: 1. Entstehung
der Scholastik (p. 124—153), 2. ihre Blitezeit (p. 166—246),
3. 1hr Niedergang (p. 2563-—279), 4. die Renaissance (p. 282—
459). Schon den einzelnen Epochen, Perioden und Sektionen
fiigt er reichliches Literaturmaterial hinzu, das er dann am
Schlusse (p. 486—561) in tbersichtlichem Zusammenhang
wiedergibt. Zwei wertvolle Register schliefien die Arbeit ab.

Man wird iiber den Wert von Kompendien, die eine
Greistesentwicklung von mehr als 2000 Jahren in weniger
als 500 Seiten darstellen sollen, immer geteilter Ansicht sein.
Jedenfalls mufy bei der Abfassung solcher Kompendien die
kluge Auswahl des inhaltlich und historisch Wichtig-
sten und Sichersten eine enorme Schwierigkeit be-
reiten.

Im vorliegenden Werklein fehlt es offenbar an der
richtigen Proportion der Teile zum Ganzen und der Teile
untereinander, Die allgemeine Uberschrift ,Histoire de la
philosophie ancienne“ beriithrt eigentiimlich, da die gewaltige
griechische Forschung mit 80 von 469 Seiten abgefertigt
wird. Nebenbei gesagt, ist die Einverleibung der patristisch-
mittelalterlichen Philosophie in die alte Philosophie iiber-
haupt ein ungliicklicher Griff. Sie verwischt den epoche-
machenden Einflufy, den das Christentum auf das hohere
menschliche Denken ausgeiibt. Das gleiche MifSverhaltnis
zeigt sich dann auch, wenigstens vielfach, in den einzelnen
Epochen und Perioden. Der Grundsatz, dafs Schulen, Ein-



134 Zur Geschichte der Philosophie

zelnprobleme und einzelne Geistesgestalten je nach ihrer
historischen Bedeutung kiirzer oder eingehender behandelt
werden miissen, ist schlecht durchgefithrt. Der Hochschola-
stik werden 90 Seiten gewidmet, wiahrend die Renaissance,
die doch eigentlich mit einem Fufl schon in der Neuzeit
steht, mit 176 Seiten bedacht ist, Die wichtige philonisch-
alexandrinische Forschung wird mit einem halben Seitchen
abgetan. Sokrates mufd sich mit 4, Plato mit 10 und Ari-
stoteles mit 8 Seiten begniigen. Die interessanten Aus-
fihrungen des Autors iiber die Galileifrage (p. 373 —386)
sind lainger als das, was er iiber das gesamte System des
Aristoteles bietet. Die héufigen Hinweise des Verfassers auf
die verschiedenen Traktate der von ihm verfaliten theore-
tischen Philosophie konnen doch diese Liicken unmoglich
ausfiillen. Selbst fiir jenen, der sie besifle, wiirden sie den
Zusammenbang noch auseinander reiflen. Von den grofien
Geistesgestalten erhalten eigentlich nur Augustin (p. 98 —
110), Thomas (p. 174—224) und Suarez einigermaflen die
ithnen gebiithrende Wiirdigung. Das Lieblingsthema des Ver-
fassers ist offenbar die Renaissance und hier erhélt nur die
Jesuitenschule eine eingehendere Behandlung (p. 410—441).

Die merkwiirdige Vernachlissigung der grofden grie-
chischen Geistessyrthesen hat sich dann in der Folge ge-
richt. s war dem Autor nicht moglich, den Einflufl Platos
auf Philo und wiederum des Philonismus auf den Neupla-
tonismus, auf den Gmnostizismus und mehrere patristische
Schriftsteller in einigen grofien Linien aufzuzeigen. Die
Geschichte der Philosophie ist nicht etwa blof} ein Inventar
und eine Kritik der verschiedenen Welterklarungsversuche
(p. 1), sondern sie ist wesentlich Entwicklungsge-
schichte der groflen Ideen und Systeme in den auf-
einanderfolgenden Zeiten. Die sieben Seiten iiber das tief
spekulative System Plotins (p. 76—83) — Jamblich und
Proklus werden iiberhaupt nicht weiter behandelt — reichen
auch nicht hin, um den gewaltigen Einfluf3 des Neuplato-
nismus auf die Araber, den Pseudo-Dionysius und Skotus
Erigena, die gréfite Gestalt des 9. Jahrhunderts im Abend-
lande (p. 127), auch nur einigermaflen abzuklédren. Leider
wird bei Plotin gerade das fiir die Folgezeit wichtigste
Problem, néimlich seine Erkenntnislehre, unberiicksichtigt ge-
lassen. Die fiinf Seiten iiber die arabisch-jiidische Philoso-
phie (p. 147—163) sind zwar interessant, aber absolut un-



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 135

geniigend, um den grollen Kinfluld eines Avicenna und
Averroés, denen je ein Seitchen gewidmet ist, auf das
13. Jabhrhundert zu skizzieren. Ich wiederhole es: Sortais hat
das Wichtigste zuviel vernachlissigt, dafiir aber sekundiren
Erscheinungen und bibliographisch-biographischen Aus-
fithrungen zu viel Aufmerksamkeit geschenkt.

Kurz, knapp und gut sind die vorsokratischen Phy-
siker behandelt (p. 9—18). Treffliches sagt Sortais iiber
Augustin  (p. 98—110), Anselm (p. 128—133), Abelard
(p. 13856—140) und Thomas von Aquin (p. 174—224). Aber
auf die Stellung des letzteren zum Voluntarismus ist
er nicht gut zu sprechen. Im Gegensatz zu Augustin
(p. 102ff)) und Anselm (p. 130), die beide, zwischen zwel
Extremen vermittelnd, Herz und Vernunft in Einklang
brachten, huldigt Thomas einem extremen, ja ausschlief3-
lichen Intellektualismus (p. 130 und 212). So was konnte
Sortais nur schreiben, weil er die eine Hilfte der Lehre des
Aquinaten iiber das Verhiltnis von Verstand und Willen
(212) unterdriickt hat. Man vergleiche nur S. Th I, q. 82
a.3 und De Verit, q. 22, a. 11, wo Thomas dem Willen auf
dem Wege zum letzten Ziele in praktischer Hinsicht den
Vorrang zuspricht. Thomas hat Intellektualismus und Vo-
luntarismus harmonisch miteinander verbunden wund nur
dadurch die Willensfreiheit gerettet. Wie konnte Sortais
den hl. Thomas in einer so wichtigen H'rage so unrichtig
interpretieren, da er doch sonst zu jenen freieren Thomisten
gehort (p. 410), die im Gegensatz zu den strengeren Domi-
nikanerthomisten den englischen Lehrer richtiger inter-
pretieren (p. 223)? Hier gilt das Wort ,Sanctus Thomas
non est semper thomista“ auch, aber in einem anderen Sinn
als Sortais (ib.) es angewandt! — Die Behauptung, A verroés
wire schon Ende des 12. Jahrhunderts bei den Lateinern
bekannt gewesen (p. 166) ist einfach unhaltbar. Unstreitig
kat Roger Bacon das Verdienst, auf die Bedeutung des
Sprachstudiums hingewiesen zu haben. Aber dafd er selbst
ein tiichtiger Linguist ,linguiste distingué“ gewesen sel
(p. 288), glaubt kaum jemand, der sein Latein und die Frag-
mente seiner Sprachlehrbiicher kennt. Roger hitte in seiner
Jugend aristotelische Werke kommentiert (p. 236), ist nach
dem jetzigen Stand der Kritik mehr als unwahrscheinlich.
Noch weniger haltbar ist die Meinung, im Jahre 1253
wiren von zwolf Theologielehrstithlen der Pariser Univer-



130 Zur Geschichte der Philosophie

sitét neun in Konventen gewesen (p. 1569). Die Ansicht,
Anselm (p. 138) und die Viktoriner hétten im Gegensatz zu
Abelard (p. 147) in der Anwendung des Vernunftswissens
auf die Glaubensgeheimnisse die richtige Grenze innege-
halten, ist mir unverstindlich., Haben nicht Anselm und
vor allem Richard von St. Viktor die Dreiheit der Per-
sonen in Gott durch die blofle Vernunft apodiktisch zu be-
weisen gesucht? Warum immer nur Abelard dieses Irrtums
anklagen? Und denselben Weg wie die Viktoriner schlug
spater Raymund von Sabunde ein(p. 273)! Weil die Franzis-
kaner auch den Engeln eine compositio materiae et formae
zuschrieben, folgerts Sortais, dafl sie Gott allein Immate-
rialitdt zuerteilt hétten (p. 190). Das ist aber meines Kr-
achtens deshalb unrichtig, weil nach den Platonikern wie
schon bei Plotin die Materie in den geistigen Substanzen
selbst geistig ist. Thomas hat nicht die Moglichkeit einer
ewig erschaffenen Welt verteidigt (p. 215), sondern die
These, dafl weder die Moglichkeit noch Unmoglichkeit
apodiktisch bewiesen werden kénne! Wilhelm Okkam soll
uicht unter die Antischolastiker gehren (p. 262), trotzdem er
schon das Kausalprinzip bezweifelte und den Universalien jede
Realitdt absprach! Warum? Weil er seiner intuitiven KEr-
kenntnis volle Objektivitit zuschreibt und daher kein Sub-
jektivist ist (ib.). Aber, bitte, wenn das Universale allein
eigentlicher Gregenstand der Wissenschaft, wie er selbst er-
klirt, und das Universale in keiner Weise real begriindet
ist, i1st er dann nicht in der Tat ein Subjektivist?! Das
Schlimme bei ihm ist eben, daf} seine cognitio abstractiva
intellectualis in keiner Weise real begriindet ist!
Niemand spricht Sortais das Recht ab, gegen die
thomistische praemotio Stellung zu nehmen. Aber
Thomas die praemotio deshalb absprechen, weil das Wort
»praemotio physica* bei ihm nicht vorhanden (p.216), ist
doch offenbar kein ernster Beweis, da er ja auch den Ter-
minus ,concursus simultaneus“ nicht kennt! Wire es nicht
der historischen Objektivitit viel angermessener, an Stelle
solch leichtfertiger Ausfliichte einige springende Texte
,pro“ und ,contra“ aus Thomas selbst anzufithren? Das-
selbe erwartete ich schon bei der Streitfrage iiber die Real-
distinctio von Essenz und Existenz (p. 184). Leider umsonst !
Den thomistischen Distinktionen, mit denen sie bei ihrer
praemotio die Freiheit verteidigen, die Wirkung einer



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 187

jonglerie de mots (Wortspielerei) zuzuschreiben (p. 417), ver-
letzt den wissenschaftlichen Ernst. Auch durch das lebhafteste
Rechtfertigungsbediirfnis darf sich jemand bei so tiefen und
einst so ernst debattierten Fragen nicht so weit hinreiflen
lassen, am wenigsten in einem Handbuch der Geschichte
der Phllosophle Ubrigens wie kommt es, dafd Sortais, der
Bafiez im 16. Jahrhundert zum Erfinder der praemotio
physica macht (p. 216 und 417), anderseits schon von Duns
Skotus im 13. Jahrhundert sagen kann, er bekimpfte die
praemotio physica als ein Attentat auf die Freiheit. Il
rejette la prémotion physique comme attentatoire a "la
liberté, qui est essentielle & tout vouloir humain (p.233)?
— Kin Versehen!

Hohe Anerkennung verdient Sortais’ Buch in biblio-
graphischer Hinsicht, Welch reichliche Literatur, und zwar
aus den verschiedenen Sprachgebieten. Bei der Thomas-
literatur vermisse ich das schon 1907 erschienene dreibdndige
Werk ,De gratia et libero arbitrio“ von Norb. del Prado. Im
Interesse der objektiven literarischen Kritik diirfen solche
Werke, auch wenn sie nicht den Standpunkt des Autors
vertreten, und gerade deshalb, nicht totgeschwiegen werden.
Storende Druckfehler finden sich p. 162 (Bonaventura
wurde nicht 1260, sondern 1256 General), p. 195 (I'dme la
matiére substantielle statt forme substantielle), p. 229
(Skotus im Jahre 1204 in Paris statt 1304), p. 2656 (Okkam
war nicht gegen 1320 geboren, sondern ca. 1270), p. 184
(essentia quod est statt quo est).

2. Avicennas Bearbeitung der aristotelischen
Metaphysik
Von Konstantin Sauter, Dr. phil, Freiburg i. Br.,, Herder 1912,

Der Leser ist sich anfinglich nicht sofort klar, was
der Autor mit seiner Arbeit speziell bezweckt. Denuoch
hat er seinen wohl iiberdachten Plan, der aber in der Uber-
schrift nicht geniigend zum Ausdrucke kommt. Aristoteles,

o glaubt er, hat seinen ersten Einflufy auf die Scholastiker
des 13. Jahrhunderts in metaphysischer Hinsicht durch seine
von Avicenna bearbeitete, zu Toledo verfafite und in Venedig
1508 edierte lateinische Ubersetzung ausgeiibt, auf die
sich auch die ersten kirchlichen Verbote bezogen (IX) Mit



138 Zur Geschichte der Philosophie

der Darlegung dieser lateinisch tibersetzten Metaphysik will
er also einen Beitrag zur Abklirung der Beziehungen der
arabischen Philosophie zur Scholastik liefern (p. 31).

Die Voraussetzung ist sehr plausibel begriindet (23 ff.)
und sollte auch mit der Zeit, was ich fiir sehr wahrschein-
lich halte, der Beweis geleistet werden, dafd vor dem Jahre
1230 neben der aristotelischen Metaphysik Avicennas noch
andere Uberarbeitungen und Ubersetzungen derselben ari-
stotelischen Metaphysik vorhanden waren, so wird Sauters

Arbeit doch ihren, wenn dann auch etwa.s beschrinkteren
Wert haben.

Auf ein kurzes Vorwort (VII—IX) folgt ein erster
allgemeiner Teil (p. 1—39) mit trefflichen, wenn auch
zumeist nicht neuen und vollstindigen Aufschliissen iiber
den Kinzug des Aristoteles bei den Syrern,
Arabern, den Charakter der arabischen Philo-
sophie und ihr Verhiltnis zu Volk und Religion
(p. 1—9), tber das Leben (p. 9—11) und die enzyklo-
pédische literarische Tatlgkmtchennas (p. 11—
18), seine lateinischen Ubersetzer (p. 13—22), sein
erstes Auftreten in der SOhOl&btlk (p. 22—26),
seine umfassende tiefeingreifende Bedeutung (p.27—31)
und endlich die Venediger Ausgabe von 1508
(p. 32—39). Der zweite Teil (p. 40—112) beschiftigt
sich dann mit der Auseinandersetzung der von Avicenna
bearbeiteten Metaphysik: Gegenstand und Aufgabe
der Metaphysik (p. 40—b2), die allgemeinsten Be-
griffe und Prinzipien (p.b2—57), das substan-
zielle Sein (p. B7—68), das akzidentelle Sein
(p. 68—112). Ein gutes Personenregister schliefit die
Arbeit ab.

Wir konnen nicht auf alle einzelnen Fragen, die in
der Arbeit berithrt werden, eingehen.

Dr. Sauters Buch bietet viel Vortreffliches. Die Sprache
ist einfach und klar. Der Gedankengang zuweilen etwas
kompliziert, aber doch logisch gut verkettet. Manche Fragen
des allgemeineren einleitenden Teiles scheinen etwas weit
berbeigezogen zu sein. Die Charakteristik der arabi-
schen Philosophie ,sie ist im wesentlichen Aristotelismus,
die platonische Philosophie fand verhéltnisméflig geringe
Beachtung“ (p. 4), halte ich in bezug auf den ersten Teil



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 139

fiir sehr richtig. Beim zweiten Teil miifite man doch sehr
unterscheiden zwischen bewufiten und unbewufiten
Platonismus, resp. Neuplatonismus, Unbewuf3t hat der Neu-
platonismus einen enormen Einflufd auf das arabische Wissen
ausgeiibt, Er fand tibrigens durch seinen Mystizismus bei
den orientalisch-persisch-arabischen Vélkern angeborne Sym-
pathien und insoferne halte ich es fiir ganz unrichtig, zu
sagen : ,Inhaltlich hat diese Philosophie (arabische) mit dem
arabischen Wesen gar nichts gemein® (p. 8). Ubrigens ist
ja der Neuplatonismus selbst seinem tiefsten Zuge nach
orientalischen Ursprungs. Treffend hebt der Verfasser hervor
{(p. b), wie Alexander von Aphrodisias die dunkel-
sten und schwierigsten Fragen der aristotelischen Psycho-
logie und Metaphysik in einer Aristoteles durchaus fremden
Weise erklidrte. Aber die Behauptung, Alexander folgend
hitte die ganze arabische Peripatetik den voi: moeyrexos mit
der Gottheit identifiziert (p. b), ist ganz falsch. Ich
kenne gar keinen arabischen Aristoteliker, der dies getan.
Avicenna und Averroés mit den anderen halten den Intel-
lectus agens fiir einen Gott untergeordneten Sphérengeist,.
Avicennas Einteilung der Philosophie und jene des
Gundisalinus stimmen nicht vollstdndig miteinander iiberein
(p. 52). Wer die Schimpfereien Roger Bacons und vieler
Moderner iiber die Schlechtigkeit der ersten latei-
nischen Ubersetzungen deren sich die Scholastiker
bedienten, kennt, ist freudig erstaunt, zu horen, dald jene
lateinische Ubersetzung von Toledo nicht blofs gut und sinn-
getreu war (p. 142), sondern den arabisch-aristotelischen
Gedanken noch viel prignanter wiedergebe als die neue von
Horten aus dem Arabischen besorgte deutsche Ubersetzung
(Vorwort IX und p. 312). Sehr scharf und sehr richtig be-
tont Sauter den Einfluld Avicennas auf Albert d. Gr. (pp. 31,
37,39). Ebenso richtig hebt er Ib'n Sinnas Verdienste hervor
als eines strengen vortrefflichen Vertreters der indivi-
duellen Unsterblichkeitslehre (pp. 37, 107). Schon
Prantl behauptete und ihm folgten die Erkliérer allgemein,
die thomistische Losung des Universalienproblems
wire von Avicenna. Hiezu bemerkt Sauter gut: ,Doch iiber-
treibt Prantl den geschichtlichen Tatbestand, als wire der
Scholastik nur aus der arabischen Quelle diese Universalien-
betrachtung zugeflossen* (p. 76). Dazu mdéchte ich nun doch
einmal die viel grundlegendere Frage stellen: Stimmt tiber-



140 Zur Geschichte der Philosophie

haupt Avicennas Universalienlehre genau mit jener eines
Thomas iiberein? Man bejaht es mit dem Hinweis, daf’
schon er jene Formel gepréigt: Universale ante rem, in
re, post rem. Das ist wahr. Aber hat die Formel: Ante
rem bei Avicenna, der die Ideen als bereits in ihrer Viel-
heit gestaltete formae vom hoéheren voic mowprixéc herab-
steigen 1af3t (vgl. p. 103), den gleichen Sinn wie bei Thomas,
der sie erst durch Abstraktion aus dem phantasma ent-
stehen 1df3t? Existieren die Wesenheiten der Dinge in ihrer
formellen Vielheit bei den Thomisten, ehe sie in den
Dingen verwirklicht oder vom Menschen gedacht werden ?
Offenbar nicht. Der christlich-augustinisch-thomistische Exem-
plarismus ist nicht derselbe wie der platonisch-arabische
und daher auch nicht die Universalienlehre !

Sauters Ansicht, wie wenn den arabischen Philosophen
,die Religion des Islams als etwas Uberwun-
denes“ erschienen wire (p. 7), trigt soviel Heuchelei und
so viele Widerspriiche in die arabische Philosophie hinein,
dafd ich sie trotz Renan nicht zur meinigen machen kann .
Der weitere Satz: ,Avicenna ist unstreitig innerlich der
orthodoxen moslemischen Theologie entfremdet und ...ver-
tritt gegeniiber der Offenbarung Mohameds einen ausge-
pragten Rationalismus“ (p. 108), verbindet zwei Dinge, die
eben unterschieden werden miissen, namlich: orthodoxe ara-
bische Theologie und Koran-Offenbarung. Die grofien ara-
bischen Philosophen sind keine grundsitzlichen Koran-
gegner, wohl aber Feinde der sogenannten Theologen. Sie
unterscheiden eine innere tiefere Koranreligion und eine
duflere bildliche, nur fir das Volk bestimmte. Letztere
lehnen sie fiir sich als Philosophen ab. Nicht aber erstere,
die ithnen sogar mit der hoheren vom vods 7ouprixos ge-
offenbarten Philosophie zusammenfillt. So dachte auch unser
Avicenna 2, der jenen Ausspruch getan: Philosophen, die von
falschem Wissensdiinkel getiduscht, vom Islamgesetze ab-
fallen, irren und siindigen aus eigener Bosheit: errant
et peccant ex seipsis et ex...malitia ipsorum s,

' Vgl. dieses Jahrbuch, Bd. XXIV und XXV, wo ich meinen
Standpunkt hieriiber niher begriindete.

* Vgl. Horten, Die Metaphysik Avicennas, p. 661 ff.

¥ De Divisioribus scientiarum. Ed. Venet. 1546, fol. 145, p. 2.



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 141

In seiner Kritik iiber die Auffassung des Aristoteles
von dem Gegenstande der Metaphysik (p. 42 ff.) findet
unser Verfasser vielleicht noch mehr Schwierigkeiten als
tatséichlich vorhanden sind und das nur meines Erachtens,
weil er nicht unterscheidet, was Aristoteles wohl unter-
scheidet, néimlich das Objectum formale, das in keiner
Wissenschaft per se bewiesen wird und das Objectum
materiale, das eben gerade Gegenstand der Korschung
und der einzelnen Untersuchungen ist. Nach Aristoteles
ist das Objectum formale der Metaphysik das Sein als
Sein, das, weil es von jeder Materie und Begrenzung ab-
strahiert, ein ens immateriale, immutabile, ae-
ternum ist, quoad conceptum, das aber nicht mit
Gott identisch ist, Dagegen umfaft das Objectum mate-
riale auch das ens immateriale immutabile quoad exi-
stentiam, d. h. Gott. Diese Unterscheidung, die ich in
Aristoteles wohl begriindet glaube, die aber dem Avicenna
wegen seiner Illuminationslehre fernelag, haben auch die
grofien Scholastiker zur Losung der aufgeworfenen Schwie-
rigkeiten angewendet und wenn auch ein moderner Aristo-
teliker in der Aristoteleserklirung sich nicht von Albert
und Thomas leiten lassen soll (VIII), so kann er doch vonihnen
auch lernen, selbst nach dem greisen Aristoteleserklérer
Lasson in Berlin!. Studieren wir die alten und modernen
Aristoteleserklirer, lernen wir von allen und folgen wir nur
der Wahrheit! Das ist ein gesundes historisches Forscher-
prinzip !

3. Die Hauptlehren des Averroés mach seiner Schrift:
Die Widerlegung des Gazali

Aus dem arabischen Originale tibersetzt und erlidutert von M. Horten.
Bonn 1913. Webers Verlag

Die vorliegende Ubersetzung der averroistischen De-
structio destructionis — so nannten bekanntlich die La-
teiner dieses Werk Ibn Roschds —, will sich gewissenhaft,
jedoch nich sklavisch an das arabische Original anschliefien.
Ausgelassen werden nur Dinge, die man philosophisch in-
teressierten Lesern nicht vorsetzen darf, niimlich Korantexte,
Vorhaltungen an Gazali im Predigerton, Weitschweifig-

' Aristoteles, Hist. Ethik 1909, p. XXI.



142 Zur Geschichte der Philosophie

keiten (Vorwort, p. V). Der Reihe nach behandelt nun
Horten folgende averroistische Hauptlehren: Die Zeit-
losigkeit oder Zeitlichkeit der Welt (p. 1—116),
dieEndlosigkeitder Welt (p.116 —137), die Lehren
iiber Gott (p.137-244), d. h. schopferische Titigkeit
Gottes (p. 137—185), Existenz Gottes (p. 185—198), Wesen
Gottes (p. 198—233), Vorwurf des Atheismus (p. 233—235),
Wissen Gottes (p. 286 —244), die Lehre itber geschop f-
liche Dinge (p. 246—282). Es werden dann beigefiigt:
Eine Kritik des Hwaga Zade aus dem 15. Jahrhundert iiber
die Diskussion zwischen Gazali und Averroés (p. 282 —294),
Erléuterungen allgemeine (p. 295—311), spezielle iiber die
Lehre der Aschariten (p. 311-—31b), der Dahriten (p. 315),
der von Averroés erwihnten Lehren Avicennas (p. 316—
323), iiber den Standpunkt Gazalis (p. 323 —328) und end-
lich iiber einige besondere Probleme der averroistischen
Philosophie (p. 328—336). Wertvoll ist das systematische
Verzeichnis der von Averroés behandelten metaphysischen
Begriffe (p. 337—342), sowie die Liste der im Werke vor-
handenen Kigennamen (p. 343—344) und Philosophen
(p. 345). An das verhaltnisméfdig sehr kurze Literaturver-
zeichnis (p. 346—347) schlief3t sich die Inhaltsangabe an
(p. 348—3bH).

Horten hat sich auf dem Gebiete der Geschichte der
arabischen Philosophie einen Namen erworben. In verhilt-
nism#fig ganz kurzen Zwischenriumen folgten einander: Das
Buch der Ringsteine Farabis, die Metaphysik Avicennas, die
philosophischen Probleme der spekulativen Theologie im
Islam und endlich das vorliegende Buch. Horten liebt es,
in seine Erlduterungen iiber die arabische Philosophie ent-
sprechende Stellen aus Thomas hineinzuverweben. Wir
rechnen ihm das zum grofien Verdienste an, trotzdem seine
Auffassungen von der Lehre des Aquinaten nicht immer
richtig sind.

Vom vorliegenden Werke beabsichtigen wir nicht eine
bis ins kleinste Detail sich erstreckende Kritik zu machen.
Das wire uns geradezu unmdéglich. Nur einige wenige
Punkte, welche fiir die Auffassung Ibn Roschds besonderes
Interesse und neue Gesichtspunkte bieten, seien kurz
erwihnt.

Ich mochte es bedauern, dafd Horten die averroisti-
sche Widerlegung des Gazali uns nicht in ihrem vollstén-



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 143

digen liickenlosen Zusammenhange wiedergegeben hat. Ich
begreife nicht recht, vor allem vom historisch-kritischen
Standpunkte aus, wie die ausgelassenen Korantexte und
Vorhaltungen an Gazali im Predigertone zu den Dingen
gehoren sollen, die man philosophisch interessierten Lesern
nicht vorsetzen diirfte (p. V). Die schlimme Folge hievon
1st nun die, dafl wir uns sagen miissen: Auch mit der wert-
vollen von Horten aus dem Arabischen verfertigten Uber-
setzung haben wir doch nicht die ganze destructio des
Averroés und eventuell miissen wir sogar wieder zu den
alten schlechten lateinischen Ubersetzungen unsere Zuflucht
nehmen! Weiter ist es vielleicht zu bedauern, dafl der Ver-
fasser seine eigenen KErliuterungen und Interpretationen,
anstatt sie in Fufinoten oder in einem eigenen Abschnitt
zu verbannen, immer oder wenigstens sehr héufig in Klam-
mern in den Text hineinverwoben hat. Das stért und zer-
stiickelt den Zusammenhang des Textes.

Wenn Hortens Auffassung iiber Ibn Roschds Stellung
zam Weltursprunge richtig ist, bedeutet sie geradezu
eine Umwilzung in der Beurteilung der averroistischen
Weltanschauung. Averroés soll nicht eine ewig-uner-
schaffene, sondern nur eine ewig-erschaffene Welt
verteidigt haben. Er wire also, im Gegensatze zur bis-
herigen Auffassung, die auch noch ein moderner Arabist
von der Bedeutung eines de Boer vertrat, ein Vertei-
diger der creatio ex nihilo (p. VI—VII), Leider hat
uns der Verfasser von der Richtigkeit seiner Ansicht nicht
iiberzeugt. Allerdings wenn Averroés alles das, was Horten
interpretierend in seinen Klammern ihn sagen lifit, selber
gesagt hétte, wire das Problem richtig gelost. Aber dem
ist nicht so. Averroés kennt keine creatio der materiae
primae, sondern nur des compositum und der Teile des-
selben, insofern sie durch den gottlichen Ordner und Be-
weger Teile dieses oder jenes einheitlichen Einzeldinges
werden. Damit kann er allerdings sagen: Die Dinge seien
von Gott nicht unabhidngig; Gott fithre sie vom
Nichtsein zum Sein, gebe ihnen die Einheit und
daher das Sein, die Existenz, die Wesenheit (vgl
pp. 121, 139—140, 141, 147, 163, 166, 176, 181, 212, 231,
233, 834). Das ist aber noch keine creatio ex nihilo. Und
selbst die fiir Horten giinstigste Stelle (p. 164—155) liuft
zuletzt auf obigen Sinn hinaus. Im gleichen Sinne, glaubt



144 Zur Geschichte der Philosophie

Averroés, habe der Koran die Schopfung aufgefaldt (vgl.
Harmonie, p. 12—13) und in seiner auch von Horten heran-
gezogenen Dogmatik (p. 103) erklart er das Wort ,Schopfer,
das Gott allein zukommt, geradezu in dem Sinne, der Aller-
hochste wire allein der Urheber des substanziellen Werdens
in der Erzeugung.

Schon frither hat der Schreibende in diesem Jahrbuch
(1908) gegen die allgemein verbreitete Ansicht, Averroés
hitte die gottliche Kenntnis der Elnzeldlnge
geleugnet, Stellung genommen. Hortens Ubersetzung der
destructio bestatlgt diese Auffassung vollends (p. 238 und
239, 240—244). Das gottliche Wissen ist die Ursache der
Dinge, auch der Einzeldinge, also mufd Gott die particularia
kennen, und zwar viel vollkommener als der Mensch. Ob
Averroés dabei den Willen Gottes schlechterdings ge-
leugnet habe, wie Horten meint (p. X), sei dahingestellt.

Schon Avicenna hatte mit fritheren arabischen Philo-
sophen einen Intellectus agens universalis verteidigt.
Er nahm aber dabei noch induviduell verschiedene geistige
Menschenseelen an, um die personliche Verantwortlichkeit
und Unsterblichkeit zu retten. Averroés proklamiert die ab-
solute Universalitit des Geistes (p. XI—XII), d. h. jede
geistige Substanz, weil sie materienlos ist, muld allgemein
sein, kann unmdoglich induviduell sein (pp. 31 34); also gibt
es fiir alle Menschen nur eine einzige gelstlge Seele, also
fallt die personliche Unsterblichkeit und Verantwortlichkeit
des Menschen (vgl. p. 269—281), Ich halte diese Darstellung
fir durchaus richtig. Nur erhilt das Problem erst durch
die Herbeiziehung der averroistischen Theorie des Intel-
lectus agens, der bei Averroés nicht blof als causa efficiens,
sondern auch als causa formalis auftritt, seine Abklarung.
Daraus laf3t sich dann auch der pantheistische Zug bei ITbn
Roschd erkléren, auf was Horten leise hindeutet (p. XII).
Averroés ist mit einem Worte Ultrarealist, #hnlich wie
Skotus Erigina und mehr noch Plotin, aus dem beide ge-
schépft haben. Wenn aber Horten meint, Averroés hitte,
mit sich im Widerspruch, dennoch wiederum die persdn-
liche Fortdauer der Seele nach dem Tode verteidigt, und
zwar aus innerster Uberzeugung (p. XII), so ist mir das
ganz unbegreiflich, Die Stellen, auf die Horlen sich beruft
(p. 322 n. b4; 281, 299), beweisen das Gegenteil. Die Men-
schenseele besteht im Jenseits wohl fort, aber nicht indu-



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 145

viduell, nicht personlich, sondern die allgemeine Seele
und daher entsprechen sich diesseitiges und jenseitiges
Lieben.

Besondere Aufmerksamkeit widmet Horten dem schwie-
rigsten averroistischen Problem: Verh#iltnis von Glaube
und Wissen (vgl. p. III-1V, X—XI, 334—336). Averroés
ist ein Apologet des Koran (p.IV), dem die Harmonie
zwischen Glaube und Wissen ebenso selbstversténdlich ist
wie einem Thomas v. Aquin (p. 334); der beide, Natiirliches
und Ubernatiirliches, nicht blof3 fiir graduell, sondern
wesentlich total verschiedene Gebiete betrachtet (p. XI
und 334); der daher Anhénger von (Gtlaubensgeheimnissen
1st (p. 385—38386). Die Frage, wie die Sage vom Freigeist
und Religionsfeind Averroés auftreten konnte, ist ein
Problem fiir sich, das hauptsichlich die Geschichte der
christlichen Scholastik angeht (p. IV). Bei seiner Koran-
interpretation handelt es sich um eine ,ganz selbst-
verstédndliche Durchgeistigung anthropomorpher Ausdriicke
iiber Gott“ (p. 33b).

Ohne Zweifel will Averroés ein Apologet des Koran
sein, Hierin stimmen wir ganz mit Horten iiberein und es
freut uns, dafl er die subjektive Korantreue Ibn
Roschds so entschieden betont. Eine ganz andere Frage ist
Jene, ob Averroés auch objektiv auf dem Boden des
Islam stand. Uber diese Frage scheint mir Horten zu opti-
mistisch und zu leicht hinwegzugehen. Der ,Freigeist“
Averroés war vielleicht nicht blofy eine ,Sage®. Jedenfalls
ist die Abklirung dieser Sage nicht allein ein Problem der
(reschichte der christlichen Scholastik, sondern auch und in
erster Linie der G eschichte der arabischen Philo-
sophie. Vor den Lateinern hielten die Islamiten Averroés
fir einen Hiretiker mit Avicenna und den meisten arabi-
schen Philosophen, die iiber Gilaube und Wissen wesentlich
derselben Tendenz, einer Rationalisierung des Glau-
bens huldigten. Fiir Hortens Behauptung (p. 335): nach
Averroés wire Glaube identisch mit Unterwerfung des
Verstandes unter die gottliche Autoritét, habe ich vergeb-
lich Beweise erwartet. Pag. 282, 288, 289, auf die Horten
sich beruft, besagen das nicht. Auch widerspricht diese An-
sicht offen dem, was Averroés in seiner ,Harmonie“ iiber
den Glaubensweg, die Tradition und die Prinzipien
der Koraninterpretation sagt. Averroés soll Glaube

Divus Thomas I, (JTahrbuch fiir Philosophie ete. XX VIII.) 10



146 Zur Geschichte der Philosophie

und Wissen, Natur und Ubernatur scharf als zwei wesent-
lich total verschiedene Gebiete unterschieden haben
und sehr entschieden fiir Mysterien im eigentlichen Sinn
eingetreten sein? Das wire auflerordentlich interessant bei
einem Philosophen, der wie Averroés vom Pantheismus so
stark infiltriert ist, was gerade auch Horten sehr gut wieder-
holt hervorhebt. Aber welches sind denn in concreto jene
Mysterien, beziiglich deren der Islamit sich ausschliefdlich
an den Koran ohne Vernunftsspekulation zu halten hat?
Darunter rechnet Horten vor allem das Problem des Welt-
ursprunges, d. h. die creatio ex nihilo und die ewige
oder zeitliche Schopfung, das Leben nach dem Tode
in bezug auf die Art und Weise (p. 3356—3836). Nun
gehoren aber gerade diese Wahrheiten nach Averroés zu
jenen, beziiglich deren die Philosophen sich nicht an den
Koran, d. h. die Glaubensautoritét zu halten haben, sondern
frei spekulleren konnen und Averroés hat davon reichlichen
Gebrauch gemacht. Ubrigens sind die einzelnen Quellen-
belege, die Horten p. 335—3836 anfiihrt, um zu beweisen,
dafl es sich hier um wirkliche Mysterlen handle, ohne jede
zwingende Kraft. So fithrt er fiir den Mysteriencharakter
der Jenseitslehre p. 326 n. 11 an, wo Averroés iiberhaupt
nicht vom jenseitigen Leben spricht. Averroés soll (p. 184)
den Begriff ,Mysterium“ ex professo entwickelt haben
(p. 336). Leider ist auch das nicht zutreffend. Natur und
Ubernatur soll Averroés nicht blofS als graduell, sondern
als zwei wesentlich total verschiedene Gebiete betrachtet
haben (p. 334) und der Koran soll ihm als Gesamtheit von
Lehren ein wirkliches Wunder, Mysterium gewesen sein
(p. 33D). Wie wenig zutreffend diese Auffassung ist, zeigt
Averroés in seiher ,Spek. Dogmatik“, wo er erkldrt, der
Koran sei zwar ein Wunder, unterscheide sich aber wvon
dem gewdhnlichen nur durch das Mehr, also graduell,
nicht aber durch die Gattung, also nicht wesentlich (Spek.
Dogm., Miiller, p. 91). Ubrigens nachdem Averroés ein und
denselben Intellectus agens separatus zum Urheber und ob-
jektiven Hervorbringer sowohl des Korans, d. h. der iiber-
natiirlichen Erkenntnis als auch der naturhchen machte,
konnte er Natur und Ubernatur nicht mehr als zwei wesent-
lich verschiedene Gebiete unterscheiden, wie schon Gauthier
angedeutet hat. Hierin liegt der Schliissel fiir seinen Ra-
tionalismus und das hat Horten tibersehen.



H. Ostlers kritischer Realismus 147

Die gemachten Aussetzungen sollen den grofien Wert
der Hortenschen Publikation nicht in Frage stellen. Ich
bin sogar der Uberzeugung, dafl Hortens Publikation zu den
wertvollsten Beitragen der Geschichte der arabischen Phi-
losophie gehort.

H. OSTLERS KRITISCHER REALISMUS
Von P. Dr. JOS. GREDT, O, S. B,

Die wichtigsten Auflenweltssinne sind nach Ostler?
(Gesicht und Tastsinn. Allein der Tastsinn oder ,Gefiihls-
sinn® wird schlechthin als subjektiv erklart; das was wir
durch ihn unmittelbar erkennen, ist subjekt1v2 Der Gesichts-
sinn jedoch ist nach seinem unmittelbar erkannten objektiv,
d. h. er erkennt die transsubjektive Auflenwelt, und zwar
unmittelbar, Ostler unterscheidet aber eine doppelte Aufien-
welt3: a) Die Auflenwelt auflerhalb unseres Leibes, die
Aufdenwelt schlechthin ; diese wird nicht unmittelbar, sondern
mittelbar durch einen Kausalschluld erkannt; 4) die Aufien-
welt innerhalb unseres Leibes: das Wahrnehmungsbild.
Diese ist eine Projektion von jener und wird unmittelbar
erkannt, denn sie ist der Seele unmittelbar gegenwirtig,
insoferne sie sich an unserem von der Seele belebten Leibe
befindet; genauer, insofern das Netzhautbild sich am Seh-
organ, am eigentlichen Sehsubjekt befindet. Denn Subjekt
und Objekt miissen sich unmittelbar gegenwirtig sein. Das
Wahrnehmungsbild wird aber mnach Ostler unmittelbar er-
kannt in folgender Weise+: Die einzelnen Z#pfchen und
Stibchen der Netzhaut erkennen unmittelbar die Helligkeit
und Farbe, von der jedes einzelne behaftet ist. Der objektive
Zusammenhang aber oder die Ordnung dieser Netzhautbild-
elemente ist hiedurch der Seele noch nicht bekannt. Diese
ordnet anfénglich die Netzhautbildelemente in der Einheit
des Bewufdtseins in irgend einer zufilligen, dem Sachverhalt

! Die Realitit der Aulenwelt. Mit einem Beitrag zur Theorie
der Gesichtswahrnehmung. Erkenntnistheoretische und psychologische
Untersuchungen von Dr. phil. Heinrich Ostler. Paderborn. Ferd.
Schéningh. 1912, XII und 444 Seiten in 8°. — p. 10.

* A, a. O. p. 288,

e
P2
P.
=)
&3

10%



148 H. Ostlers kritischer Realismus

nicht notwendig entsprechenden Weise zusammen und er-
kennt die objektive Ordnung nur insoferne sie dieselbe pro-
duziert, und zwar der Auflenwelt entsprechend (unter dem
Zwang dieser letzteren) durch die Augenbewegung. Hier
gibt Verfasser eine sehr verwickelte Methode an, durch
welche dies bewerkstelligt werden soll; er hofft, die Einzel-
existenz geniige, man brauche nicht zur Phylogenese zu
greifen. Soweit Ostler im angefithrten Werke,

Ostler unterscheidet mit den Scholastikern das an
sich Sinnfidllige (sensibile per se), welches durch sich
selbst unter einen betreffenden Sinn fallt und von ihm er-
fafdt wird, und das nebenbei Sinnf#éllige (sensibile
per accidens), das nicht selbst unter den betreffenden Sinn
fallt und von ihm erkannt wird, sondern von einer anderen
Erkenntnisfahigkeit vorgestellt und der betreffenden Sinnes-
erkenntnis hinzugefiigt wird. Diese Unterscheidung voraus-
gesetzt, baut Ostler seinen Realismus auf der ganz richtigen
Erkenntnis auf, dafy der duflere Sinn beziiglich des an sich
Sinnfilligen ganz untriiglich ist . Der gesunde Realismus
hat somit auch diesbeziiglich keine Kritik zu iiben, ob
ndmlich das, was als an sich sinnfillig wahrgenommen
wird, objektiv real sei oder nicht, sondern er hat diese Ob-
jektivitit einfachhin anzunehmen, Wohl aber muf} er sich
kritisch verhalten gegeniiber dem nur nebenbei Wahrge-
nommenen, Kr hat die reine Wahrnehmung des an sich
Wahrgenommenen als unmittelbar gewisse Erkenntnis zu
scheiden von den Nebenwahrnehmungen, von dem was dem
an sich Wahrgenommenen durch mehr oder weniger richtige
Verstandesschliisse, durch mannigfache Kombinationen der
Phantasie hinzugefiigt ist. Denn so wird eine Auflenwelt
konstruiert, die nicht unmittelbar erkannt ist und deren
Objektivitdat so viel Wert hat als die Verstandesschliisse,
durch welche man sie konstruiert. Jene Auflenwelt hin-
gegen, die im an sich Wahrgenommenen besteht, ist un-
mittelbar erkannt und unmittelbar gewifl, Wir zollen ins-
besondere Ostler Beifall dafiir, dafl er fiir die formelle
Objektivitat der sogenannten sekunddren Sinnesqualititen
(der Farben, der Téne usw.) eintritt. Kbenso stimmen wir
ihm darin bei, daf5 unter der kritischen Betrachtung des
an sich Wahrgenommenen die unmittelbar erkannte Aufden-
welt bedeutend zusammenschrumpft und nicht den Umfang

1A, a O. p. 189 fI,




H. Ostlers kritischer Realismus 149

hat, den ihr die naive, konfuse Anschauung gibt. Allein
Ostler 1af3t diese unmittelbar erkannte Auflenwelt allzusehr
zusammenschrumpfen, indem er sie auf die Affektionen
unserer Leiblichkeit, auf das Wahrnehmungsbild, auf das
Netzhautbild einschriankt. Wahr ist hier wiederum, daf} das
‘Wahrnehmungsbild, das Netzhautbild auch etwas Objektives,
Auflerpsychisches ist. Denn auch die den Korper des emp-
findenden Subjekts behaftenden Qualititen sind etwas Aufler-
subjektives, etwas von der Erkenntnis Verschiedenes, worauf
diese als auf ihr Objekt sich bezieht. So empfindet der
Temperatursinn der rechten Hand die Temperatur der linken
als etwas wirklich Objektives; desgleichen berithrt und
betastet ein Korperteil den anderen, d. h, empfindet dessen
Hérte und Widerstand, und wenn der Gesichtssinn die
Phosphene im Auge sieht, sieht er wirklich etwas Objek-
tives, ebenso wie der Gehorsinn, wenn er den dem inneren
Ohr anhaftenden Ton hért. Allein nicht nur auf diese inner-
halb unserer Leiblichkeit eingeschlossene Auflenwelt be-
schréinkt sich die unmittelbare Erkenntnis unserer Sinne.
Wirerreichen vielmehr vermittelsaller unserer
dufleren Sinne eine auflerhalb unserer Leib-
lichkeit gelegene Auflenwelt.

Beginnen wir mit dem T astsinn, den Ostler schlecht-
hin als subjektiv erklirt, Wahr ist hier, dafl der Tastsinn
sowie auch die iibrigen niederen Sinne (Temperatursinn,
Geschmack, Geruch) sich auf den ihm eigentiimlichen
Gregenstand nicht rein objektiv bezieht, sondern unter einem
subjektiven Gesichtspunkt. Es empfinden némlich diese
Sinne ihren Gegenstand als etwas, das den Empfindenden
behaftet und auf ihn einwirkt; so empfinden wir die eigen-
tiimlichen Gegenstéinde der niederen Sinne: Den Wider-
stand (hart und weich), die Temperatur, die Geschmicke,
die Geriiche. Aus eben diesem Grunde auch stellt der
Empfindungsakt dieser Sinne unmittelbar sich uns dar als
einen bestimmten Korperteil behaftend, als ausgeiibt durch
ein bestimmtes Organ. Wir erkennen unmittelbar, daf} wir
mit der Zunge schmecken, mit der Nase riechen, mit den
Hénden oder irgendwelchem anderen Korperteil die Tast-
empfindung ausiiben, d. h. wir lokalisieren diese Kmpfin-
dungen unmittelbar subjektiv in einen bestimmten Korper-
teil. Allein nichtsdestoweniger stellen auch diese Sinne und
insbesondere der Tastsinn unmittelbar nicht nur transsub-



150 H. Ostlers kritischer Realismus

jektive, sondern auch transsomatische, aufder unserem Kdorper
liegende Objekte uns dar. Diese Sinne sind wohl keine
Fernsinne. Wir erkennen vermittels ihrer nur das unseren
Korper unmittelbar berithrende, von diesem jedoch ver-
schiedene Objekt. So erkennt der Tastsinn das Harte, Aus-
gedehnte, den eigenen Korper des empfindenden Subjekts
Beriihrende, ja er erkennt dies sogar unmittelbar nach seinen
drei Dimensionen, was dem Tastsmn vor allen ibrigen
dufleren Sinnen e1gentumhch ist. Denn keiner der anderen
dufleren Sinne, auch nicht das Gesicht, erkennt an sich
(per se) die dritte Dimension. Eigentiimlich ist es auch
dem Tastsinn an sich (per se) die Berithrung des tastenden,
die Tastempfindung ausiibenden Organs mit dem getasteten,
d. h. vom Tastsinn empfundenen Gegenstande zu erfassen,
da ja Formalobjekt des Tastsinnes eben der Widerstand,
d. h. die Berithrung zwischen dem empfindenden (tastenden)
Subjekt und empfundenen (getasteten) Objekt ist. Awuch
Temperatur- und Geschmacksinn empfinden die Berithrung,
jedoch nicht an sich (per se), sondern nur nebenbei (per
accidens), insoferne die Temperatur- und Geschmackempfin-
dung von Tastempfindungen begleitet sind. Daher wird der
den Widerstand empfindende Sinn ganz eigentlich Tastsinn,
Berithrungssinn genannt, da er und nur er an sich den
Kontakt, die Berithrung empfindet. Temperatur und Ge-
schmacksinn sind nur uneigentlich und nebenbei Beriih-
rungssinne, da wohl die Beriihrung hier stattfindet, jedoch
nicht durch diese Sinne empfunden wird, sondern vom
Tastsinn der Geschmack- und Temperaturempfindung hin-
zugefiigt wird. Indem der Tastsinn die Berithrung emp-
findet, lokalisiert er auch unmittelbar durch sich selbst
seinen Gegenstand objektiv, d. h. er erkennt, wo derselbe
ist, er erkennt den Ort, an dem er existiert, weil er ja
denselben erfafst als in Beriihrung mit sich, mit seinem
Organ, Bel allem dem bleibt natiirlich bestehen, dafs der
Tastsinn keinerlei Erkenntnis iiber die Natur des Erkannten
gibt. Auch die Substanz erkennt er nicht. Er erkennt eben
nur den Korper konkret als das dreidimensional Ausge-
dehnte, Harte, Widerstehende.

Der Temperatursinn empfindet nicht nur die
Temperatur unseres eigenen Korpers, sondern auch die
anderer Korper. Freilich empfindet er die Temperatur nicht
absolut, sondern relativ, d. h. er empfindet den Temperatur-



H. Ostlers kritischer Realismus 151

unterschied, der besteht zwischen dem empfindenden Sub-
jekt und dem empfundenen Objekt. Der Temperatursinn
empfindet somit die Temperatur so wie sie aufs Organ, auf
den eigenen Kdorper einwirkt als kalt oder warm, je nach
der Temperatur des eigenen Korpers oder genauer, je nach
der Temperatur des empfindenden Organs. Der Temperatur-
sinn lokalisiert seinen Gegenstand, die empfundene Wirme,
objektiv  vermittels der die Temperaturempfindung be-
gleitenden Tastempfindung. Durch die Berithrung bestimmen
wir, wo sich der warme oder kalte Gegenstand befindet.
Allein nicht immer ist die Temperaturempfindung von einer
Tastempfindung begleitet, wie z. B. wenn die Hand, ohne
den Ofen zu beriihren, erwirmt wird durch die vom Ofen
erwiarmte Luft. In diesem Fall lokalisieren wir unmittelbar
die Temperaturempfindung nicht aufler uns selbst. Denn
die Beriihrung der Hand mit der Liuft wird nicht empfunden,
Ja abgesehen von Belehrung und anderweitiger Erfahrung
ignorieren wir die Existenz der Luft iiberhaupt, da sie
weder durch den Tastsinn noch durch das Gesicht un-
mittelbar erkannt wird. Daher lokalisieren wir unter diesen
Umsténden unmittelbar vor jeder anderweitigen Erfahrung
die Temperaturempfindung objektiv nur innerhalb unseres
eigenen Korpers, den wir aus fritherer Erfahrung durch
den Tastsinn schon kennen gelernt haben: Wir empfinden
unseren Korper als erwirmt, Denn der Temperatursinn
ebenso wie der Tastsinn iibt seine Tétigkeit auch inner-
halb des empfindenden Koérpers aus. Spiiter kommen wir
durch eine leichte Induktion auf die entfernte Wirme-
quelle, indem wir verspiiren, dafl die Wiarmeempfindung
sich steigert, wenn wir uns dem Ofen néhern, dafy sie hin-
goegen vermindert wird, wenn wir uns vom Ofen entfernen.

Der Geschmacksinn empfindet unmittelbar und
an sich die im Speichel aufgeldsten Substanzen, welche das
Greschmacksorgan unmittelbar beriithren. Er empfindet somit
unmittelbar einen von unserem Leibe verschiedenen, diesen
Jedoch beriihrenden Gegenstand. Wie der Temperatursinn
so lokalisiert auch der Geschmack objektiv seinen Gegen-
stand durch die die Geschmacksempfindung gewdéhnlich
begleitende Tastempfindung.

Der Geruchssinn empfindet unmittelbar und an
sich nicht den von ihm entfernten, den Geruch verur-
sachenden (Gtegenstand, sondern nur den Geruch kleinster



152 H. Ostlers kritischer Realismus

von diesem Gegenstand losgeloster Teilchen, die sich bis
zum Geruchsorgan hin verbreiten und dieses unmittelbar
berithren. Es ist somit kein Fernsinn, empfindet aber den-
noch einen transsomatischen, von unserem Korper ver-
schiedenen Gegenstand. Der Geruch entfernter Dinge aber
wird nur nebenbei erkannt entweder durch Induktion und
Assoziation der Phantasie oder auch instinktiv (durch die
in einem gewissen Sinne angeborne Erkenntnis der aesti-
mativa). Denn indem wir wahrnehmen, dafl die Geruchs-
empfindung an die Gegenwart gewisser von uns entfernter
Korper gekniipft ist und dafl unsere Geruchsempfindung
zunimmt, wenn wir uns von ihnen entfernen, verkniipfen
wir den Gteruch mit diesen Kérpern und erfassen sie als
Geruchsquelle, ja wir sagen schlechthin, dafl wir diese
entfernten Korper riechen. Weil wir die Geruchsempﬁndung
erfassen als einen bestimmten Teil unseres Korpers (das
Innere der Nase) behaftend, lokalisieren wir sie unmittelbar
subjektiv in die Nase. Weil die Geruchsempfindung aber statt-
findet ohne begleitende Tastempfindung, lokalisieren wir sie
urspriinglich und unmittelbar iberhaupt gar nicht objektiv,
d. h. unser urspriingliches Erkennen bestimmt tiberhaupt gar
nichts iber das objektive Wo, wir wissen nicht wo das
riechende Objekt ist. Spiter verfallen wir in eben ange-
deuteter Weise auf die entfernte sichtbare Geruchsquelle.
Das unmittelbare Geruchsobjekt aber, welches ja in den
ins Sinnesorgan, in die Nase, aufgenommenen mikroskopi-
schen Teilchen besteht, erkennt und lokalisiert nur die
wissenschaftliche Untersuchung.

Die h6heren Sinne (Gesicht, Gehor) beziehen sich
auf ihren Gegenstand rein objektiv; sie stellen uns die
Dinge rein objektiv dar, ohne jene subjektive Beziehung,
unter welcher die niederen Sinne sie darstellen : Nur durch
wissenschaftliche Beweisfiihrung wissen wir, dafi die Farben,
die wir sehen, auf die Augen kausal einwirken; der Ge-
sichtssinn selbst empfindet diese Einwirkung nicht, noch
stellt er sie dar. Dasselbe ist zu sagen vom Ohre beziiglich
der Tone. Ein zu starker Ton aber bringt nicht nur eine
Gehors-, sondern auch eine Tastempfindung im Ohre hervor,
desgleichen bringt ein zu starkes Licht im Auge eine Tast-,
d. h. Schmerzempfindung hervor 1

! Die Schmerzempfindung ist eine eben dem Organismus nicht
entsprechende Tastempfindung.



H. Ostlers kritischer Realismus 1561

Ot
(]

Aber die hoheren Sinne stellen uns auch an sich un-
mittelbar ein von unserer Leiblichkeit verschie-
denes Gegenstindliches dar. Zwar ist auch das Gehor kein
Fernsinn, wie die Alten meinten. Der Ton verbreitet sich
physisch bis ins Ohr hinein und so héren wir unmittelbar
den Ton, der in unserem Ohre ist, nach der Héhe und
Stirke, die ihm eben dort zukommt. Dieser ist aber nicht
nur der dem Hororgan anhaftende Ton, sondern auch jener,
welcher dem Korper anhaftet, der das innere Gehorsorgan
unmittelbar beriihrt (etwa die im inneren Ohre enthaltene
Fliissigkeit). Auch das Gehor hat somit ein transsomatisches
Objekt. Diesen im inneren Ohre klingenden Ton, welchen
das Gehér an sich unmittelbar vernimmt, vernimmt es
jedoch nicht formell als im Ohre seiend. Das Gehor loka-
lisiert unmittelbar seinen Gegenstand in keiner Weise, es
stellt den Ton nicht dar als an einem bestimmten Orte exi-
stierend. Wohl ist das Gehér dem im Ohre seienden und
den Gtehorsnerv anregenden Ton genau angeglichen; allein
es stellt diesen Ton nicht dar als im Ohre existierend,
sondern nur als etwas, das in der Wirklichkeit objektiv dem
Gehor gegeniiberliegt, W o der Ton sei, ob an der Glocke,
in der Luft, im Ohr, iiber all das erfahren wir durch die
einfache Gehdrsempfindung gar nichts. Das alles ist nur
nebenbei horbar (audibile per accidens), insoferne der ein-
fachen Gehorsempfindung das hinzugefiigt wird, was wir
durch die Erfahrung der tibrigen Sinne, insbesondere des
Gesichtes, des Tastsinnes und des Verstandes gelernt haben.
So hoéren wir nebenbei den entfernten Ton, den Ton der
Glocke usw,

Kommen wir nun zum Gesichtssinn, von dem
Ostler ganz insbesondere handelt.

Formalobjekt des Gresichtssinnes ist die Farbe. Allein
jede Farbe ist ausgedehnt und stellt sich dem Sinn als
ausgedehnt dar. Daher sieht der Gesichtssinn vermittels der
Farbe auch die Ausdehnung. Sein Objekt ist somit das ge-
fairbte Ausgedehnte oder die konkrete ausgedehnte Farbe.
Damit ist aber schon ganz notwendig eine bestimmte Ord-
nung der Teile gegeben, welche somit vom Gesichtssinn
ebenfalls ganz urspriinglich erkannt wird. KEs kann daher
diese Ordnung nicht etwas sein, das, wie Ostler meint, erst
spater und nebenbei, etwa durch die Augenbewegung er-



154 H. Ostlers kritischer Realismus

fafst wird 1. Wahr ist, daf} die Augenbewegung zur genauen
Erkenntnis der ausgedehnten Verh#éltnisse viel beitrigt.
Durch den primitiven einfachen Sehakt unterscheiden wir
schon eine bedeutend grofiere Ausdehnung von einer be-
deutend kleineren. Allein zur genauen Abschitzung der
Grofle geniigt der primitive einfache Sehakt micht, da wir
durch ihn distinkt nur einen kleinsten Teil des Dinges
sehen, némlich jenen, der im Netzhautbild auf die Stelle
des deutlichen Sehens, auf den gelben Fleck fallt. Wie
also, um einen grofleren Gegenstand distinkt zu sehen, er-
fordert ist, daf der gelbe Fleck vermittels der Augenmuskel
iiber den ganzen Gegenstand hinbewegt werde, so ist dies
auch erfordert, um die Grofle genau abzuschitzen.

Auch die dritte Dimension und die Entfernung in die
Tiefe sehen wir durch den einfachen urspriinglichen Sehakt
nicht, sondern nur nebenbei durch die Linien und Flédchen
und deren Schattierungen. Denn das Auge sieht die Ausdeh-
nung vermittels der Farbe, insoferne die Ausdehnung gefirbt
1st, d. h. insoferne die Farbe an der Ausdehnung ist. Nun
ist aber die Farbe nur an der zweidimensionalen Ausdehnung,
d. h. an der Oberfliche, nicht an der dritten Dimension als
solchen. Wie es also der zweidimensionalen Ausdehnung
nebenbei zukommt, dritte Dimension zu sein oder in die Tiefe
zu gehen, so wird die dritte Dimension nur nebenbei gesehen.
Auch die an geheilten Blindgebornen gemachten Beobach-
tungen bestétigen dies, Also durch Interpretation der Linien,
Flachen und Schatten vermittels der Erfahrung des Tast-
sinnes oder auch instinktiv wird die dritte Dimension erfaf3t.
Sie wird daher beim Sehen der Flichenordnung und Schat-
tierung allsogleich mit dargestellt, diesen Flichen und Schat-
tierungen beigesellt; sie wird, scholastisch gesprochen, per
accidens gesehen, Auch das binokulare Sehen trigt zum KEr-
fassen der dritten Dimension bei, weil jedes der beiden Augen
nach seiner verschiedenen Stellung den Gegenstand etwas
verschieden erfaft. Indem man die in der Darstellung jedes

! Ostler widerspricht sich, indem er einerseits schreibt, die
Auflenwelt in uns, das Netzhautbild, werde unmittelbar erkannt, ander-
seits aber hinwieder behauptet, die Ordnung der Netzhautbildelemente
werde mittelbar, und zwar durch einen sehr verwickelten Vorgang
erfaft. Die Ordnung der Netzhautbildelemente ist doch das Netzhaut-
bild selbst. Wenn also jene Ordnung nicht unmittelbar erkannt ist,
ist auch das Netzhautbild nicht unmittelbar erkannt.



H. Ostlers kritischer Realismus 15D

—_—

einzelnen Auges liegende Verschiedenheit vermittels der
Tasterfahrung interpretiert, erkennt man die dritte Dimen-
sion. Auch die Muskelbewegung, durch welche wir die Linse
eines jeden Auges der Entfernung und die beiden Augen zu-
einander akkommodieren, trigt bei zur Schiétzung der Ent-
fernung in die Tiefe. Auf letztere Weise erkennen wir durch
den Muskelsinn, d. h. durch den Tastsjnn, die dritte Dimen-
sion und die Entfernung. Durch den einfachen Sehakt wird
also an sich nur ein zweidimensional ausgedehntes Gefarbtes
erfafst.

Hieraus ergibt sich nun, dafl der Gesichtssinn an sich
seinen Gegenstand nach der dritten Dimension, nach der
Tiefe, nicht objektiv lokalisiert. Da das Auge das gefirbte
Ausgedehnte nach seinen zwei Dimensionen auffafdt, lokali-
siert es zwar den Gegenstand nach seinen zwel Dimensionen,
insoferne es die Teile der zweidimensionalen Ausdehnung
einen in Beziehung zum anderen sieht (z. B. sieht es von
oben den Hals als dem Kopf folgend), so daf} es das Ding
dort sieht, wo es ist nach der zweidimensionalen Ausdehnung;
wo dasselbe aber sei nach der dritten Dimension, im drei-
dimensionalen Raume, dariiber sagt das Auge an sich
gar nichts.

Daraus folgt nur weiter, dafy das Auge nicht, wie Ostler
behauptet, das Netzhautbild sieht. Die Farbe des entfernten
Gegenstandes gelangt vermittels des Lichtes physisch bis
zum Auge. Denn das vom Gegenstand reflektierte Licht
wird im Auge wie in einer Dunkelkammer aufgenommen
und dort begrenzt. Hiedurch wird auf der Netzhaut das
Bild des entfernteren Gegenstandes, das Netzhautbild
hervorgebracht. Da aber der Gesichtssinn nicht lokalisiers
nach der Tiefe und nach der dritten Dimension, so sieht er
auch das Netzhautbild als solches nicht, d. h. die Farbe
als auf der Netzhaut seiend, sondern er sieht nur das vom
Netzhautbild Dargestellte, er sieht jenes ausgedehnte Ge-
firbte, das durch das Netzhautbild dargestellt wird. Nun
aber ist das durch das Netzhautbild Dargestellte (gewthn-
lich) ein entfernter Gregenstand. Also erfafit der Gesichts-
sinn den entfernten Gegenstand, und zwar unmittelbar,
d. h, nicht durch die Erkenntnis des Netzhautbildes, nicht
durch einen Kausalschlufl, wie Ostler will. Diesbeziiglich
unterscheidet sich der Gesichtssinn als Fernsinn sehr von
den iibrigen #ufleren Sinnen, welche unmittelbar nur



106 H. Ostlers kritischer Realismas

empfinden, was das Sinnesorgan beriihrt. Denn auch das
Gehor und der Geruchssinn empfinden an sich und durch
sich selbst unmittelbar nur den das Organ beriithrenden
Gegenstand. Trotzdem der Ton von der entfernten Ton-
quelle her sich zum Ohre hin verbreitet, stellt der ins Ohr
aufgenommene Ton dennoch unmittelbar durch sich selbst dem
Gehodr keinen fernen.Ton dar; desgleichen stellt der ins
Geruchsorgan aufgenommene Geruch keinerlei Geruch eines
entfernten Dinges dar, Der Grund hievon liegt darin, daf’
diese Sinne (Gehdér und Geruch) an sich und durch sich
nicht den Koérper, d. h. die Ausdehnung erfassen, welche
Subjekt der sinnfalligen Qualitét ist, sondern nur die durch
die blofe Stellung in der Zeitfolge individuierte Qualit#t.
Das Gesicht hingegen erfaf3t dieses Subjekt und die Farbe
an ihm als individuiert durch das Subjekt. Daher erkennt
der Gesichtssinn durch das Netzhautbild die verschiedenen
ausgedehnten geférbten Subjekte, d. h. die verschiedenen:
in der Ferne existierenden Korper, weil sie durch das Netz-
hautbild dargestellt werden.

Aber er erkennt sie dennoch nicht als entfernte, als
in der Ferne existierend, wie sich aus dem schon Gesagten
ergibt, da er nicht in die Tiefe lokalisiert. Dieses gilt,
wenn wir den Gresichtssinn strikte an sich betrachen, denn
nebenbei sieht er alles als entferntes, so dafl sogar ein
Gegenstand, der nicht entfernt, sondern im Auge ist, als
entfernt erscheint, Denn alles, was es sieht, versetzt das
Auge nach auflen, sogar das, was objektiv die Zeichen der
Entfernung nicht an sich trigt (d. h. die Zeichen, aus
denen wir die Entfernung erschliefen, als da sind: Ver-
schwommene Farben usw.). In Ermanglung dieser Zeichen
wird der Gegenstand rein subjektiv von der Phantasie
konfus vorgestellt, als in einer mehr oder weniger bestimmten
Entfernung sich befindend, wie sich aus den entoptischen
FErscheinungen ergibt, wenn ndmlich im Auge sich befind-
liche Dinge gesehen werden, als da sind: die Phosphene
(das im Auge mechanisch hervorgerufene Licht) und die
ofliegenden Miicken* (in der wasserigen Kliissigkeit des
Auges enthaltene Korperchen, welche ihre Schatten auf die
Netzhaut werfen). Denn da der Gesichtssinn seinen Gtegen-
stand nach der dritten Dimension, nach der Tiefe, gar
nirgendshin versetzt, so versetzt er denselben auch nicht
ins Auge, sogar wenn er wirklich dort sich befindet. Daher’



H. Ostlers kritischer Realismus 157

abstrahiert der gesehene Gegenstand von jeglicher Lokali-
sation, von jeglicher Beziehung zu anderen Gegensténden
beziiglich der dritten Dimension. Die Phantasie aber ist
threr Natur nach gezwungen, das so abstrakt vorgelegte
Ding auch nach der dritten Dimension in Beziehung zum
-eigenen Korper des Sehenden zu setzen — und so stellt
sie das Ding dar als in einer gewissen Entfernung vom
sehenden Auge befindlich.

Aber was ist denn nun das Netzhautbild, wenn es in
keiner Weise gesehenes Objekt ist? Wir antworten: Das
Netzhautbild ist nicht das, was gesehen wird, sondern das,
wodurch das auf dem Netzhautbild Dargestellte gesehen
wird, Das Netzhautbild gehért somit reduktiv zur species
impressa. Denn es ist wie diese ein formales Zeichen, das
etwas von sich Verschiedenes darstellt, ohne vorher selbst
erkannt zu sein. Das Netzhautbild zeigt nie sich selbst dem
Auge, dessen Netzhautbild es ist, d. h. es stellt diesem
Auge nie sich selbst dar, sondern immer etwas anderes, von
sich Verschiedenes, nimlich ein ausgedehntes Gefirbtes.
Dieses ausgedehnte Gefirbte ist gewdhnlich ein entfernter
‘Gegenstand; es kann jedoch auch geschehen, dafl es micht
in der Ferne, sondern nur auf der Netzhaut sich befindet,
wie z. B. die auf der Netzhaut hervorgerufenen Phosphene.
Wir sagen, das Netzhautbild gehére reduktiv zur species
Impressa, denn schlechthin und formell ist es nicht die
species selbst, da diese etwas Intentionelles, Psychisches ist,
eine Determination der Erkenntnisfihigkeit, wodurch diese
determiniert ist, ein bestimmtes Objekt zu erkennen, ja
wodurch diese intentionell das zu erkennende Objekt selbst
1st, dasselbe psychisch intentionell in sich hat. Das Netz-
hautbild aber ist nichts Psychisches, sondern ein physisches
Bild, eine physische Farbe. Es ist somit species oder KEr-
kenntnisform nur kausal und reduktiv: Kausal, denn als
Physische Determination des Organs, der Netzhaut verur-
sacht es die psychische der Erkenntnisfihigkeit, des Ge-
sichtssinnes, der das Organ informiert und in seinem Sein
vom Organ abhingt; reduktiv, denn obschon das Wesen
einer Erkenntnisform ihm nicht zukommt, nimmt es doch
als formales Zeichen irgendwie teil an diesem Wesen und
18t einer Erkenntnisform #hnlich.

Vermittels des Netzhautbildes erfafit der Gesichtssinn
‘den in der Ferne existierenden Gegenstand. Allein er er-



158 H. Ostlers kritischer Realismus

fa{lt diesen Gegenstand als objektiv verdnderten. Denn der
ferne (Gregenstand, eben dadurch, dafl er dem Auge mitge-
teilt wird, eben dadurch, dafd er durch die Entfernung zum
Auge herankommt, wird veréindert, und zwar objektiv und
real veréndert. Die Verinderungen, welche durch die Ent-
fernung und Stellung dem Sehobjekte zustofien, beziehen
sich auf die Farbe, die Figur und die Groéfle: Die Farbe
wird verdunkelt, d. h, die Farbenstrahlen, welche aus der
Entfernung zu uns herankommen, werden objektiv und in
Wirklichkeit veréindert, so dafl das Netzhautbild wirklich
diese Farbe hat. Die Figur wird nach dem Gesichtswinkel
und der Stellung veréndert, insoferne unter anderem Ge-
sichtswinkel und unter anderer Stellung des Auges die
Strahlen wirklich unter einer anderen Figur zum Gesichts-
sinn herantreten und demselben mitgeteilt werden. So er-
scheint ein Kreis elliptisch und in der Tat, so wie er der
Netzhaut mitgeteilt wird, ist er Ellipse. Die Grofie wird
wirklich objektiv verringert, insoferne durch die Entfernung
der Sehwinkel und das Netzhautbild verringert werden 1.
Aufler diesen Veréanderungen, die sich aus jeder Entfernung
ergeben, gibt es andere, besondere, die entweder auflerhalb
des Auges ihre Ursache haben, wie die aus der Brechung
entstehende Verdnderung (der ins Wasser getauchte Stab
erscheint gebrochen) oder auch im Auge selbst, als da ist
die durch Kurzsichtigkeit verursachte Krscheinung (der
Gegenstand wird wegen mangelhafter Augenakkomodation
konfus und diffus der Netzhaut mitgeteilt). Auch diese Ver-
inderungen stoflen dem Gegenstand objektiv und in der
Wirklichkeit zu: Der Stock, d. h. jenes ausgedehnte Ge-
firbte, so wie es der Netzhaut mitgeteilt wird und auf die
Netzhaut aufgenommen ist, ist wirklich gebrochen und der
Gegenstand wird in der Tat durch die mangelhafte Ak-
kommodation konfus und diffus auf die Netzhaut aufge-
nommen. Die Modifikationen haben selbst den Charakter
von Sehobjekten, sie sind Teile des Objektes, insoferne

' Das Auge sieht tiberhaupt unmittelbar und an sich die den
Dingen absolut zukommende Gréfie nicht, sondern jene, die ihnen zu-
kommt formell insoferne sie gesehen, d. h. insoferne sie in den Ge-
sichtssinn aufgenommen sind. Jene Grifle besteht aber in den Ver-
hiltnissen, welche den Dingen unter sich zukommen, nach dem Seh-
winkel, unter dem sie gesehen werden, oder was dasselbe ist, welche
den Dingen zukommen, insoferne sie auf der Netzhaut dargestellt sind.



H. Ostlers kritischer Realismus 169

dieses formell Sehobjekt ist. Wie also der Gesichtssinn
hauptsichlich und in erster Linie auf den entfernten Gegen-
stand geht, so geht er nebenséchlich und in zweiter Linie
auf dessen Modifikationen. Hiebei ist immer festzuhalten,
daf} das Gresicht, da es nicht lokalisiert, der dritten Dimen-
sion nach, an sich auch nichts dariiber aussagt, wo diese
Modifikationen dem Gegenstand zustoflen. Denn so wie es
an sich nicht sagt, wo das Hauptobjekt sei, so sagt es auch
nicht, wo die Nebenobjekte seien, d. h. die dem Haupt-
objekt zustoflenden Modifikationen.

Das Auge sieht gleich unmittelbar die Auflenwelt
aufler uns und die Auflenwelt in uns und es sieht die
Auflenwelt aufler uns modifiziert durch die Auflenwelt in
uns, sagt aber an sich in keiner Weise, was der einen und
was der anderen zugehdre,

HEs erfassen somit alle unsere Sinne unmittelbar nicht
nur die Auflenwelt in uns, sondern auch die Auflenwelt
aufler uns und der Gesichtssinn als Fernsinn erfafdt sogar
unmittelbar die von wuns riumlich getrennte Auflenwelt.
Wenn also Ostler das unmittelbar durch die #ufleren Sinne
Erkannte auf die Auflenwelt in uns beschrinkt, so wider-
spricht er dem unmittelbaren Sinneszeugnis und stellt eine
Lehre auf, welche folgerichtig zum Skeptizismus fiihrt. Er
fordert somit zuviel, wenn er fordert, dafl Erkenntnissub-
Jekt und -objekt sich gegenwiirtig sein miifiten, so wie das
Netzhautbild der Netzhaut gegenwiirtig ist. Allein er for-
dert anderseits auch zu wenig. Denn intentionell muf} das
Objekt dem Erkenntnissubjekt noch inniger gegenwirtig
sein als dies durch das Netzhautbild geschieht: Dadurch,
daf} die Netzhaut physisch durch das Netzhautbild deter-
miniert ist, ist der Gesichtssinn psychisch dies noch in
keiner Weise. Der Sinn wird aber psychisch determiniert
durch die innerlich in die Erkenntnisfahigkeit aufgenommene
Erkenntnisform, durch die species impressa, welche Ostler
ablehnt 1. Durch die Erkenntnisform ist das Erkenntnisob-
Jekt dem Erkenntnissubjekt intentionell immanent,

' Vgl p. 362 ff,



	Zur Geschichte der Philosophie der patristisch-mittelalterlichen Zeit

