
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Zur Geschichte der Philosophie der patristisch-mittelalterlichen Zeit

Autor: Manser, G. M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte der Philosophie 133

ZUR GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE DER PATRI-
STISCH-MITTELALTER LICHEN ZEIT

Von Dr. G. M. MANSER 0. P.

1. Histoire de la Philosophie ancienne
antiquité classique, époque patristique, philosophie médiévale-
renaissance. Par Gaston Sortais. Paris. P. Lethielleux 1912.

In drei Hauptteilen, behandelt der Verfasser die
Philosophie des klassischen Altertums, römische und
neuplatonische Spekulation eingeschlossen (p. 7—88), die
Philosophie der Kirchenväter (p. 89—116), die
mittelalterliche Philosophie (p. 116—459). Letztere

behandelt er wieder in vier Perioden: 1. Entstehung
der Scholastik (p. 124—153), 2. ihre Blütezeit (p. 156—246),
3. ihr Niedergang (p. 253—279), 4. die Renaissance (p. 282—
459). Schon den einzelnen Epochen, Perioden und Sektionen
fügt er reichliches Literaturmaterial hinzu, das er dann am
Schlüsse (p. 485—561) in übersichtlichem Zusammenhang
wiedergibt. Zwei wertvolle Register schließen die Arbeit ab.

Man wird über den Wert von Kompendien, die eine
Geistesentwicklung von mehr als 2000 Jahren in weniger
als 500 Seiten darstellen sollen, immer geteilter Ansicht sein.
Jedenfalls muß bei der Abfassung solcher Kompendien die
kluge Auswahl des inhaltlich und historisch Wichtigsten

und Sichersten eine enorme Schwierigkeit
bereiten.

Im vorliegenden Werklein fehlt es offenbar an der
richtigen Proportion der Teile zum Ganzen und der Teile
untereinander. Die allgemeine Überschrift „Histoire de la
philosophie ancienne" berührt eigentümlich, da die gewaltige
griechische Forschung mit 80 von 459 Seiten abgefertigt
wird. Nebenbei gesagt, ist die Einverleibung der patristisch-
mittelalterlichen Philosophie in die alte Philosophie
überhaupt ein unglücklicher Griff. Sie verwischt den
epochemachenden Einfluß, den das Christentum auf das höhere
menschliche Denken ausgeübt. Das gleiche Mißverhältnis
zeigt sich dann auch, wenigstens vielfach, in den einzelnen
Epochen und Perioden. Der Grundsatz, daß Schulen, Ein-



134 Zur Geschichte der Philosophie

zelnprobleme und einzelne Geistesgestalten je nach ihrer
historischen Bedeutung kürzer oder eingehender behandelt
werden müssen, ist schlecht durchgeführt. Der Hochscholastik

werden 90 Seiten gewidmet, während die Renaissance,
die doch eigentlich mit einem Fuß schon in der Neuzeit
steht, mit 176 Seiten bedacht ist. Die wichtige philonisch-
alexandrinische Forschung wird mit einem halben Seitchen
abgetan. Sokrates muß sich mit 4, Plato mit 10 und
Aristoteles mit 8 Seiten begnügen. Die interessanten
Ausführungen des Autors über die Galileifrage (p. 373 — 386)
sind länger als das, was er über das gesamte System des
Aristoteles bietet. Die häufigen Hinweise des Verfassers auf
die verschiedenen Traktate der von ihm verfaßten
theoretischen Philosophie können doch diese Lücken unmöglich
ausfüllen. Selbst für jenen, der sie besäße, würden sie den
Zusammenbang noch auseinander reißen. Von den großen
Geistesgestalten erhalten eigentlich nur Augustin (p. 98 —

110), Thomas (p. 174—224) und Suarez einigermaßen die
ihnen gebührende Würdigung. Das Lieblingsthema des
Verfassers ist offenbar die Renaissance und hier erhält nur die
Jesuitenschule eine eingehendere Behandlung (p. 410—441).

Die merkwürdige Vernachlässigung der großen
griechischen Geistessynthesen hat sich dann in der Folge
gerächt. Es war dem Autor nicht möglich, den Einfluß Piatos
auf Philo und wiederum des Philonismus auf den Neupla-
tonismus, auf den Gnostizismus und mehrere patristische
Schriftsteller in einigen großen Linien aufzuzeigen. Die
Geschichte der Philosophie ist nicht etwa bloß ein Inventar
und eine Kritik der verschiedenen Welterklärungsversuche
(p. 1), sondern sie ist wesentlich Entwicklungsgeschichte

der großen Ideen und Systeme in den
aufeinanderfolgenden Zeiten. Die sieben Seiten über das tief
spekulative System Plotins (p. 76—83) — Jamblich und
Proklus werden überhaupt nicht weiter behandelt — reichen
auch nicht hin, um den gewaltigen Einfluß des Neuplato-
nismus auf die Araber, den Pseudo-Dionysius und Skotus
Erigena, die größte Gestalt des 9. Jahrhunderts im Abendlande

(p. 127), auch nur einigermaßen abzuklären. Leider
wird bei Plotin gerade das für die Folgezeit wichtigste
Problem, nämlich seine Erkenntnislehre, unberücksichtigt
gelassen. Die fünf Seiten über die arabisch-jüdische Philosophie

(p. 147—153) sind zwar interessant, aber absolut un-



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 135

genügend, um den großen Einfluß eines Avicenna und
Averroës, denen je ein Seitchen gewidmet ist, auf das
13. Jahrhundert zu skizzieren. Ich wiederhole es : Sortais hat
das Wichtigste zuviel vernachlässigt, dafür aber sekundären
Erscheinungen und bibliographisch-biographischen
Ausführungen zu viel Aufmerksamkeit geschenkt.

Kurz, knapp und gut sind die vorsokratischen
Physiker behandelt (p. 9—18). Treffliches sagt Sortais über
Augustin (p. 98—110), Anselm (p. 128—-133), Abelard
(p. 135—140) und Thomas von A quin (p. 174—224). Aber
auf die Stellung des letzteren zum Yoluntarismus ist
er nicht gut zu sprechen. Im Gegensatz zu Augustin
(p. 102 ff.) und Anselm (p. 130), die beide, zwischen zwei
Extremen vermittelnd, Herz und Vernunft in Einklang
brachten, huldigt Thomas einem extremen, ja ausschließlichen

Intellektualismus (p. 130 und 212). So was konnte
Sortais nur schreiben, weil er die eine Hälfte der Lehre des

Aquinaten über das Verhältnis von Verstand und Willen
(212) unterdrückt hat. Man vergleiche nur S. Th. I, q. 82
a. 3 und De Verit. q. 22, a. 11, wo Thomas dem Willen auf
dem Wege zum letzten Ziele in praktischer Hinsicht den
Vorrang zuspricht. Thomas hat Intellektualismus und
Voluntarismus harmonisch miteinander verbunden und nur
dadurch die Willensfreiheit gerettet. Wie konnte Sortais
den hl. Thomas in einer so wichtigen Frage so unrichtig
interpretieren, da er doch sonst zu jenen freieren Thomisten
gehört (p. 410), die im Gegensatz zu den strengeren Domi-
nikanerthomisten den englischen Lehrer richtiger
interpretieren (p. 223)? Hier gilt das Wort „Sanctus Thomas
non est semper thomista" auch, aber in einem anderen Sinn
als Sortais (ib.) es angewandt! — Die Behauptung, Averroës
wäre schon Ende des 12. Jahrhunderts bei den Lateinern
bekannt gewesen (p. 156) ist einfach unhaltbar. Unstreitig
hat Roger Bacon das Verdienst, auf die Bedeutung des
Sprachstudiums hingewiesen zu haben. Aber daß er selbst
ein tüchtiger Linguist „linguiste distingué" gewesen sei
(p. 238), glaubt kaum jemand, der sein Latein und die
Fragmente seiner Sprachlehrbücher kennt, Roger hätte in seiner
Jugend aristotelische Werke kommentiert (p. 236), ist nach
dem jetzigen Stand der Kritik mehr als unwahrscheinlich.
Noch weniger haltbar ist die Meinung, im Jahre 1253
wären von zwölf Theologielehrstühlen der Pariser Univer-



136 Zur Geschichte der Philosophie

sität neun in Konventen gewesen (p, 159). Die Ansicht,
Anselm (p. 138) und die Viktoriner hätten im Gegensatz zu
Abelard (p. 147) in der Anwendung des Vernunftswissens
auf die Glaubensgeheimnisse die richtige Grenze innegehalten,

ist mir unverständlich. Haben nicht Anselm und
vor allem Richard von St. Viktor die Dreiheit der
Personen in Gott durch die bloße Vernunft apodiktisch zu
beweisen gesucht? Warum immer nur Abelard dieses Irrtums
anklagen? Und denselben Weg wie die Viktoriner schlug
später Raymund von Sabunde ein(p. 273)! Weil die Franziskaner

auch den Engeln eine compositio materiae et formae
zuschrieben, folgert Sortais, daß sie Gott allein Immate-
rialität zuerteilt hätten (p. 190). Das ist aber meines
Erachtens deshalb unrichtig, weil nach den Piatonikern wie
schon bei Plotin die Materie in den geistigen Substanzen
selbst geistig ist. Thomas hat nicht die Möglichkeit einer
ewig erschaffenen Welt verteidigt (p. 215), sondern die
These, daß weder die Möglichkeit noch Unmöglichkeit
apodiktisch bewiesen werden könne! Wilhelm Okkam soll
nicht unter die Antischolastiker gehören (p. 262), trotzdem er
schon das Kausalprinzip bezweifelte und den Universalien jede
Realität absprach! Warum? Weil er seiner intuitiven
Erkenntnis volle Objektivität zuschreibt und daher kein
Subjektivist ist (ib.). Aber, bitte, wenn das Universale allein
eigentlicher Gegenstand der Wissenschaft, wie er selbst
erklärt, und das Universale in keiner Weise real begründet
ist, ist er dann nicht in der Tat ein Subjektivist?! Das
Schlimme bei ihm ist eben, daß seine cognitio abstractiva
intellectualis in keiner Weise real begründet ist!

Niemand spricht Sortais das Recht ab, gegen die
thomistische praemotio Stellung zu nehmen. Aber
Thomas die praemotio deshalb absprechen, weil das Wort
„praemotio physica" bei ihm nicht vorhanden (p. 216), ist
doch offenbar kein ernster Beweis, da er ja auch den
Terminus „concursus simultaneus" nicht kennt! Wäre es nicht
der historischen Objektivität viel angemessener, an Stelle
solch leichtfertiger Ausflüchte einige springende Texte
„pro" und „contra" aus Thomas selbst anzuführen?
Dasselbe erwartete ich schon bei der Streitfrage über die Real-
distinctio von Essenz und Existenz (p. 184). Leider umsonst
Den thomistischen Distinktionen, mit denen sie bei ihrer
praemotio die Freiheit verteidigen, die Wirkung einer



der patristisoh-mittelalterlichen Zeit 137

jonglerie de mots (Wortspielerei) zuzuschreiben (p. 417),
verletzt den wissenschaftlichen Ernst. Auch durch das lebhafteste
Rechtfertigungsbedürfnis darf sieh jemand bei so tiefen und
einst so ernst debattierten Fragen nicht so weit hinreißen
lassen, am wenigsten in einem Handbuch der Geschichte
der Philosophie. Übrigens wie kommt es, daß Sortais, der
Banez im 16. Jahrhundert zum Erfinder der praemotio
physica macht (p. '216 und 417), anderseits schon von Duns
Skotus im 13. Jahrhundert sagen kann, er bekämpfte die
praemotio physica als ein Attentat auf die Freiheit. „II
rejette la prémotion physique comme attentatoire à la
liberté, qui est essentielle à tout vouloir humain" (p. 233)?
— Ein Versehen!

Hohe Anerkennung verdient Sortais' Buch in
bibliographischer Hinsicht. Welch reichliche Literatur, und zwar
aus den verschiedenen Sprachgebieten. Bei der Thomasliteratur

vermisse ich das schon 1907 erschienene dreibändige
Werk „De gratia et libero arbitrio" von Norb. del Prado. Im
Interesse der objektiven literarischen Kritik dürfen solche
Werke, auch wenn sie nicht den Standpunkt des Autors
vertreten, und gerade deshalb, nicht totgeschwiegen werden.
Störende Druckfehler finden sich p. 162 (Bonaventura
wurde nicht 1260, sondern 1256 General), p. 195 (l'âme la
matière substantielle statt forme substantielle), p. 229
Skotus im Jahre 1204 in Paris statt 1304), p. 255 (Okkam

war nicht gegen 1320 geboren, sondern ca. 1270), p. 184
(essentia quod est statt quo est).

2. Avicennas Bearbeitung der aristotelischen
Metaphysik

Von Konstantin Sauter, Dr. phil., Freiburg i. Br., Herder 1912.

Der Leser ist sich anfänglich nicht sofort klar, was
der Autor mit seiner Arbeit speziell bezweckt. Dennoch
hat er seinen wohl überdachten Plan, der aber in der
Überschrift nicht genügend zum Ausdrucke kommt. Aristoteles,
so glaubt er, hat seinen ersten Einfluß auf die Scholastiker
des 13. Jahrhunderts in metaphysischer Hinsicht durch seine
von Avicenna bearbeitete, zu Toledo verfaßte und in Venedig
1508 edierte lateinische Übersetzung ausgeübt, auf die
sich auch die ersten kirchlichen Verbote bezogen (IX). Mit



138 Zur Geschichte der Philosophie

der Darlegung dieser lateinisch übersetzten Metaphysik will
er also einen Beitrag zur Abklärung der Beziehungen der
arabischen Philosophie zur Scholastik liefern (p. 31).

Die Voraussetzung ist sehr plausibel begründet (23 ff.)
und sollte auch mit der Zeit, was ich für sehr wahrscheinlich

halte, der Beweis geleistet werden, daß vor dem Jahre
1230 neben der aristotelischen Metaphysik Avicennas noch
andere Überarbeitungen und Übersetzungen derselben
aristotelischen Metaphysik vorhanden waren, so wird Sauters
Arbeit doch ihren, wenn dann auch etwas beschränkteren
Wert haben.

Auf ein kurzes Vorwort (VII—IX) folgt ein erster
allgemeiner Teil (p. 1—39) mit trefflichen, wenn auch
zumeist nicht neuen und vollständigen Aufschlüssen über
den Einzug des Aristoteles bei den Syrern,
Arabern, den Charakter der arabischen
Philosophie und ihr Verhältnis zu Volk und Beligion
(p. 1—9), über das Leben (p. 9—11) und die
enzyklopädische literarische Tätigkeit Avicennas (p. 11—
13), seine lateinischen Übersetzer (p. 13—22), sein
erstes Au für et en in der Scholastik (p. 22—26),
seine umfassende tiefeingreifeude Bedeutung (p. 27—31)
und endlich die Venediger Ausgabe von 1508
(p. 32 — 39). Der zweite Teil (p. 40—112) beschäftigt
sich dann mit der Auseinandersetzung der von Avicenna
bearbeiteten Metaphysik: Gegenstand und Aufgabe
der Metaphysik (p. 40—52), die allgemeinsten
Begriffe und Prinzipien (p, 52—57), das substan-
zielle Sein (p. 57—68), das akzidentelle Sein
(p. 68—112). Ein gutes Personenregister schließt die
Arbeit ab.

Wir können nicht auf alle einzelnen Fragen, die in
der Arbeit berührt werden, eingehen.

Dr. Sauters Buch bietet viel Vortreffliches. Die Sprache
ist einfach und klar. Der Gedankengang zuweilen etwas
kompliziert, aber doch logi sch gut verkettet. Manche Fragen
des allgemeineren einleitenden Teiles scheinen etwas weit
herbeigezogen zu sein. Die Charakteristik der arabischen

Philosophie „sie ist im wesentlichen Aristotelismus,
die platonische Philosophie fand verhältnismäßig geringe
Beachtung" (p. 4), halte ich in bezug auf den ersten Teil



der patfistiscli-mittelalterlichen Zeit 139

für sehr richtig. Beim zweiten Teil müßte man doch sehr
unterscheiden zwischen bewußten und unbewußten
Piatonismus, resp. Neuplatonismus. Unbewußt hat der Neu-
platonismus einen enormen Einfluß auf das arabische Wissen
ausgeübt. Er fand übrigens durch seinen Mystizismus bei
den orientalisch-persisch-arabischen Völkern angeborne
Sympathien und insoferne halte ich es für ganz unrichtig, zu
sagen : „Inhaltlich hat diese Philosophie (arabische) mit dem
arabischen Wesen gar nichts gemein" (p. 8). Übrigens ist
ja der Neuplatonismus selbst seinem tiefsten Zuge nach
orientalischen Ursprungs. Treffend hebt der Verfasser hervor
(p. 5), wie Alexander von Aphrodisias die dunkelsten

und schwierigsten Fragen der aristotelischen Psychologie

und Metaphysik in einer Aristoteles durchaus fremdexx
Weise erklärte. Aber die Behauptung, Alexander folgend
hätte die ganze arabische Peripatetik den voûç noiyrexu; mit
der Gottheit identifiziert (p. 5), ist ganz falsch. Ich
kenne gar keinen arabischen Aristoteliker, der dies getan.
Avicenna und Averroës mit den anderen halten den Intel-
lectus agens für einen Gott untergeordneten Sphärengeist.
Avicennas Einteilung der Philosophie und jene des
Gundisalinus stimmen nicht vollständig miteinander überein
(p. 52). Wer die Schimpfereien Boger Bacons und vieler
Moderner über die S ohl echtigkeit der ersten
lateinischen Übersetzungen, deren sich die Scholastiker
bedienten, kennt, ist freudig erstaunt, zu hören, daß jene
lateinische Übersetzung von Toledo nicht bloß gut und
sinngetreu war (p. 142), sondern den arabisch-aristotelischen
Gedanken noch viel prägnanter wiedergebe als die neue von
Horten aus dem Arabischen besorgte deutsche Übersetzung
(Vorwort IX und p. 312). Sehr scharf und sehr richtig

betont Sauter den Einfluß Avicennas auf Albert d. Gr. (pp. 31,
37, 39). Ebenso richtig hebt er Ib'n Sînnas Verdienste üervor
als eines strengen vortrefflichen Vertreters der
individuellen Un Sterblichkeitslehre (pp. 37, 107). Schon
Prantl behauptete und ihm folgten die Erklärer allgemein,
die thomistische Lösung des Universalienproblems
wäre von Avicenna. Hiezu bemerkt Sauter gut : „ Doch
übertreibt Px-antl den geschichtlichen Tatbestand, als wäre der
Scholastik nur aus der arabischen Quelle diese Universalienbetrachtung

zugeflossen" (p. 75). Dazu möchte ich nun doch
-einmal die viel grundlegendei'e Frage stellen: Stimmt über-



140 Zur Geschichte der Philosophie

haupt Avicennas Universalienlehre genau mit jener eines
Thomas überein Man bejaht es mit dem Hinweis, daß
schon er jene Formel geprägt: Universale ante rem, in
re, post rem. Das ist wahr. Aber hat die Formel: Ante
rem bei Aviceuna, der die Ideen als bereits in ihrer Vielheit

gestaltete formae vom höheren voûç notrjTtxôç
herabsteigen läßt (vgl. p. 103), den gleichen Sinn wie bei Thomas,
der sie erst durch Abstraktion aus dem phantasma
entstehen läßt? Existieren die Wesenheiten der Dinge in ihrer
formellen Vielheit bei den Thomisten, ehe sie in den
Dingen verwirklicht oder vom Menschen gedacht werden?
Offenbar nicht. Der christlich-augustinisch-thomistische
Exemplarismus ist nicht derselbe wie der platonisch-arabische
und daher auch nicht die Universalienlehre

Sauters Ansicht, wie wenn den arabischen Philosophen
„die Religion des Islams als etwas Überwundenes"

erschienen wäre (p. 7), trägt soviel Heuchelei und
so viele Widersprüche in die arabische Philosophie hinein,
daß ich sie trotz Eenan nicht zur meinigen machen kann1.
Der weitere Satz : „Avicenna ist unstreitig innerlich der
orthodoxen moslemischen. Theologie entfremdet und ...ver¬
tritt gegenüber der Offenbarung Mohameds einen
ausgeprägten Rationalismus" (p. 108), verbindet zwei Dinge, die
eben unterschieden werden müssen, nämlich: orthodoxe
arabische Theologie und Koran-Offenbarung. Die großen
arabischen Philosophen sind keine grundsätzlichen
Korangegner, wohl aber Feinde der sogenannten Theologen. Sie
unterscheiden eine innere tiefere Koranreligion und eine
äußere bildliche, nur für das Volk bestimmte. Letztere
lehnen sie für sich als Philosophen ab. Nicht aber erstere,
die ihnen sogar mit der höheren vom voûç noirjTixôç
geoffenbarten Philosophie zusammenfällt. So dachte auch unser
Avicenna2, der jenen Ausspruch getan: Philosophen, die von
falschem Wissensdünkel getäuscht, vom Islamgesetze
abfallen, irren und sündigen aus eigener Bosheit: errant
et peccant ex seipsis et ex malitia ipsorum3.

1 Vgl. dieses Jahrbuch, Bd. XXIV und XXV, wo ich meinen
Standpunkt hierüber näher begründete.

2 Vgl. Horten, Die Metaphysik Avicennas, p. 661 ff.
3 De Divisioribus scientiarum. Ed. Venet. 1546, fol. 145, p. 2..



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 141

In seiner Kritik über die Auffassung des Aristoteles
von dem G-egenstande der Metaphysik (p. 42 ff.) findet
unser Verfasser vielleicht noch mehr Schwierigkeiten als
tatsächlich vorhanden sind und das nur meines Erachtens,
weil er nicht unterscheidet, was Aristoteles wohl
unterscheidet, nämlich dasObjectum formale, das in keiner
"Wissenschaft per se bewiesen wird und das Objectum
materiale, das eben gerade Gegenstand der Forschung
und der einzelnen Untersuchungen ist. Nach Aristoteles
ist das Objectum formale der Metaphysik das Sein als
Sein, das, weil es von jeder Materie und Begrenzung
abstrahiert ein ens immaterial e, immutabile, ae-
ternum ist, quoad oonceptum, das aber nicht mit
Gott identisch ist. Dagegen umfaßt das Objectum mate-
riale auch das ens immateriale immutabile quoad e x
fist en tiam, d. h. Gott. Diese Unterscheidung, die ich in
Aristoteles wohl begründet glaube, die aber dem Avicenna
wegen seiner Illuminationslehre fernelag, haben auch die
großen Scholastiker zur Lösung der aufgeworfenen
Schwierigkeiten angewendet und wenn auch ein moderner Aristo-
teliker in der Aristoteleserklärung sich nicht von Albert
und Thomas leiten lassen soll (VIII), so kann er doch von ihnen
auch lernen, selbst nach dem greisen Aristoteleserklärer
Lasson in Berlin1. Studieren wir die alten und modernen
Aristoteleserklärer, lernen wir von allen und folgen wir nur
der Wahrheit! Das ist ein gesundes historisches Forscherprinzip

3. Die Hauptlehren des Averroes nach seiner Schrift:
Die Widerlegung des Gazali

Aus dem arabischen Originale übersetzt und erläutert von M.Horten.
Bonn 1913. Webers Verlag

Die vorliegende Übersetzung der averroistischen De-
structio destructionis — so nannten bekanntlich die
Lateiner dieses Werk Ibn Koschds —, will sich gewissenhaft,
jedoch nich sklavisch an das arabische Original anschließen.
Ausgelassen werden nur Dinge, die man philosophisch
interessierten Lesern nicht vorsetzen darf, nämlich Korantexte,
Vorhaltungen an Gazali im Predigerton, Weitschweifig-

1 Aristoteles, Hist. Ethik 1909, p. XXI.



142 Zur Geschichte der Philosophie

keiten (Vorwort, p. V). Der Reihe nach behandelt nun
Horten folgende averroistische Hauptlehren : D i e Z e i t-
losigkeit oder Zeitlichkeit der Welt (p. 1—116),
dieEndlosigkeit der Welt (p. 116- 137), die Lehren
über Gott (p. 187- 244), d. h. schöpferische Tätigkeit
Gottes (p. 137—185), Existenz Gottes (p. 185—198), Wesen
Gottes (p. 198—233), Vorwurf des Atheismus (p. 233—235),
Wissen Gottes (p. 235 — 244), die Lehreübergeschöpf-
liche Dinge (p. 245—282). Es werden dann beigefügt:
Eine Kritik des Hwäga Zäde aus dem 15. Jahrhundert über
die Diskussion zwischen Gazali und Averroës (p. 282 — 294),
Erläuterungen allgemeine (p. 295—311), spezielle über die
Lehre der Aschariten (p. 311—315), der Dahriten (p. 315),
der von Averroës erwähnten Lehren Avicennas (p. 316—
323), über den Standpunkt Gazalis (p. 323—328) und endlich

über einige besondere Probleme der averroistischen
Philosophie (p. 328—336). Wertvoll ist das systematische
Verzeichnis der von Averroës behandelten metaphysischen
Begriffe (p. 337—342), sowie die Liste der im Werke
vorhandenen Eigennamen (p. 343—344) und Philosophen
(p. 345). An das verhältnismäßig sehr kurze Literaturverzeichnis

(p. 346—347) schließt sich die Inhaltsangabe an
(p. 348—355).

Horten hat sich auf dem Gebiete der Geschichte der
arabischen Philosophie einen Namen erworben. In
verhältnismäßig ganz kurzen Zwischenräumen folgten einander: Das
Buch der Ringsteine Farabis, die Metaphysik Avicennas, die
philosophischen Probleme der spekulativen Theologie im
Islam und endlich das vorliegende Buch. Horten liebt es,
in seine Erläuterungen über die arabische Philosophie
entsprechende Stellen aus Thomas hineinzuverweben. Wir
rechnen ihm das zum großen Verdienste an, trotzdem seine
Auffassungen von der Lehre des Aquinaten nicht immer
richtig sind.

Vom vorliegenden Werke beabsichtigen wir nicht eine
bis ins kleinste Detail sich erstreckende Kritik zu machen.
Das wäre uns geradezu unmöglich. Nur einige wenige
Punkte, welche für die Auffassung Ibn Roschds besonderes
Interesse und neue Gesichtspunkte bieten, seien kurz
erwähnt.

Ich möchte es bedauern, daß Horten die averroistische

Widerlegung des Gazali uns nicht in ihrem vollstän-



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 143

digen lückenlosen Zusammenhange wiedergegeben hat. Ich
begreife nicht recht, vor allem vom historisch-kritischen
Standpunkte aus, wie die ausgelassenen Korantexte und
Vorhaltungen an Gazali im Prediger tone zu den Dingen
gehören sollen, die man philosophisch interessierten Lesern
nicht vorsetzen dürfte (p. V). Die schlimme Folge hievon
ist nun die, daß wir uns sagen müssen: Auch mit der
wertvollen von Horten aus dem Arabischen verfertigten
Übersetzung haben wir doch nicht die ganze destructio des
Averroes und eventuell müssen wir sogar wieder zu den
alten schlechten lateinischen Übersetzungen unsere Zuflucht
nehmen! Weiter ist es vielleicht zu bedauern, daß der
Verfasser seine eigenen Erläuterungen und Interpretationen,
anstatt sie in Fußnoten oder in einem eigenen Abschnitt
zu verbannen, immer oder wenigstens sehr häufig in Klammern

in den Text hineinverwoben hat. Das stört und
zerstückelt den Zusammenhang des Textes.

Wenn Hortens Auffassung über Ibn Roschds Stellung
zum Weltursprunge richtig ist, bedeutet sie geradezu
eine Umwälzung in der Beurteilung der averroistischen
Weltanschauung. Averroes soll nicht eine ewig-uner-
schaffene, sondern nur eine ewig-erschaffen e Welt
verteidigt haben. Er wäre also, im Gegensatze zur
bisherigen Auffassung, die auch noch ein moderner Arabist
von der Bedeutung eines de Boer vertrat, ein Verteidiger

der creatio ex nihilo (p. VI—VII). Leider hat
uns der Verfasser von der Richtigkeit seiner Ansicht nicht
überzeugt. Allerdings wenn Averroës alles das, was Horten
interpretierend in seinen Klammern ihn sagen läßt, selber
gesagt hätte, wäre das Problem richtig gelöst. Aber dem
ist nicht so. Averroës kennt keine creatio der materiae
primae, sondern nur des compositum und der Teile
desselben, insofern sie durch den göttlichen Ordner und
Beweger Teile dieses oder jenes einheitlichen Einzeldinges
werden. Damit kann er allerdings sagen: Die Dinge seien
von Gott nicht unabhängig; Gott führe sie vom
Nichtsein zum Sein, gebe ihnen die Einheit und
daher das Sein, die Existenz, die Wesenheit (vgl.
pp. 121, 139-140, 141, 147, 163, 166, 176, 181, 212, 231,
233, 334). Das ist aber noch keine creatio ex nihilo. Und
selbst die für Horten günstigste Stelle (p. 154—155) läuft
zuletzt auf obigen Sinn hinaus. Im gleichen Sinne, glaubt



144 Zur Geschichte der Philosophie

Averroës, habe der Koran die Schöpfung aufgefaßt (vgl.
Harmonie, p. 12—13) und in seinerauch von Horten
herangezogenen Dogmatik (p. 103) erklärt er das Wort „Schöpfer",
das Gott allein zukommt, geradezu in dem Sinne, der
Allerhöchste wäre allein der Urheber des substanziellen Werdens
in der Erzeugung.

Schon früher hat der Schreibende in diesem Jahrbuch
(1908) gegen die allgemein verbreitete Ansicht, Averroës
hätte die göttliche Kenntnis der Einzeldinge
geleugnet, Stellung genommen. Hortens Übersetzung der
destructio bestätigt diese Auffassung vollends (p. 238 und
239, 240—244). Das göttliche Wissen ist die Ursache der
Dinge, auch der Einzeldinge, also muß Gott die particularia
kennen, und zwar viel vollkommener als der Mensch. Ob
Averroës dabei den Willen Gottes schlechterdings
geleugnet habe, wie Horten meint (p. X), sei dahingestellt.

Schon Avicenna hatte mit früheren arabischen
Philosophen einen Intellectus agens universalis verteidigt.
Er nahm aber dabei noch induviduell verschiedene geistige
Menschenseelen an, um die persönliche Verantwortlichkeit
und Unsterblichkeit zu retten. Averroës proklamiert die
absolute Universalität des Geistes (p. XI—XII), d. h. jede
geistige Substanz, weil sie materienlos ist, muß allgemein
sein, kann unmöglich induviduell sein (pp. 31, 34); also gibt
es für alle Menschen nur eine einzige geistige Seele, also
fällt die persönliche Unsterblichkeit und Verantwortlichkeit
des Menschen (vgl. p. 269—281). Ich halte diese Darstellung
für durchaus richtig. Nur erhält das Problem erst durch
die Herbeiziehung der averroistischen Theorie des
Intellectus agens, der bei Averroës nicht bloß als causa efficiens,
sondern auch als causa formalis auftritt, seine Abklärung.
Daraus läßt sich dann auch der pantheistische Zug bei Ibn
Koschd erklären, auf was Horten leise hindeutet (p. XII).
Averroës ist mit einem Worte Ultrarealist, ähnlich wie
Skotus Erigina und mehr noch Plotin, aus dem beide
geschöpft haben. Wenn aber Horten meint, Averroës hätte,
mit sich im Widerspruch, dennoch wiederum die persönliche

Fortdauer der Seele nach dem Tode verteidigt, und
zwar aus innerster Überzeugung (p. XII), so ist mir das

ganz unbegreiflich. Die Stellen, auf die Horten sich beruft
(p. 322 n. 54; 281, 299), beweisen das Gegenteil. Die
Menschenseele besteht im Jenseits wohl fort, aber nicht indu-



der patristisch-mittelalterlichen Zeit 145

viduell, nicht persönlich, sondern die allgemeine Seele
und daher entsprechen sich diesseitiges und jenseitiges
Lehen.

Besondere Aufmerksamkeit widmet Horten dem schwierigsten

ayerroistischen Problem : Yerhältnis von Glaube
und Wissen (vgl. p. III—IV, X—XI, 334—836). Averroes
ist ein Apologet des Koran (p. IV), dem die Harmonie
zwischen Glaube und Wissen ebenso selbstverständlich ist
wie einem Thomas v. Aquin (p. 334); der beide, Natürliches
und Übernatürliches, nicht bloß für graduell, sondern
wesentlich total verschiedene Gebiete betrachtet (p. XI
und 334); der daher Anhänger von Glaubensgeheimnissen
ist (p. 335—336). Die Frage, wie die Sage vom Freigeist
und Religionsfeind Averroës auftreten konnte, ist ein
Problem für sich, das hauptsächlich die Geschichte der
christlichen Scholastik angeht (p. IV). Bei seiner
Koraninterpretation handelt es sich um eine „ganz
selbstverständliche Durchgeistigung anthropomorpher Ausdrücke
über Gott" (p. 335),

Ohne Zweifel will Averroës ein Apologet des Koran
sein. Hierin stimmen wir ganz mit Horten überein und es
freut uns, daß er die subjektive Korantreue Ibn
ßoschds so entschieden betont. Eine ganz andere Frage ist
jene, ob Averroës auch objektiv auf dem Boden des
Islam stand. Über diese Frage scheint mir Horten zu
optimistisch und zu leicht hinwegzugehen. Der „Freigeist"
Averroës war vielleicht nicht bloß eine „Sage". Jedenfalls
ist die Abklärung dieser Sage nicht allein ein Problem der
Geschichte der christlichen Scholastik, sondern auch und in
erster Linie der Geschichte der arabischen
Philosophie. Vor den Lateinern hielten die Islamiten Averroës
für einen Häretiker mit Avicenna und den meisten arabischen

Philosophen, die über Glaube und Wissen wesentlich
derselben Tendenz, einer Rationalisierung des Glauben

s huldigten. Für Hortens Behauptung (p. 335): nach
Averroës wäre Glaube identisch mit Unterwerfung des
Verstandes unter die göttliche Autorität, habe ich vergeblich

Beweise erwartet. Pag. 282, 288, 289, auf die Horten
sich beruft, besagen das nicht. Auch widerspricht diese
Ansicht offen dem, was Averroës in seiner „Harmonie" über
den Glaubensweg, die Tradition und die Prinzipien
der Koraninterpretation sagt. Averroës soll Glaube

Divus Thomas I. (Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII.) 10



146 Zur Geschichte der Philosophie

und Wissen, Natur und Übernatur scharf als zwei wesentlich

total verschiedene Gebiete unterschieden haben
und sehr entschieden für Mysterien im eigentlichen Sinn
eingetreten sein? Das wäre außerordentlich interessant bei
einem Philosophen, der wie Averroës vom Pantheismus so
stark infiltriert ist, was gerade auch Horten sehr gut wiederholt

hervorhebt. Aber welches sind denn in concreto jene
Mysterien, bezüglich deren der Islamit sich ausschließlich
an den Koran ohne Yernunftsspekulation zu halten hat?
Darunter rechnet Horten vor allem das Problem des

Weltursprunges, d. h. die creatio ex nihilo und die ewige
oder zeitliche Schöpfung, das Leben nach dem Tode
in bezug auf die Art und Weise (p. 335—336). Nun
gehören aber gerade diese Wahrheiten nach Averroës zu
jenen, bezüglich deren die Philosophen sich nicht an den
Koran, d. h. die Glaubensautorität zu halten haben, sondern
frei spekulieren können und Averroës hat davon reichlichen
Gebrauch gemacht. Übrigens sind die einzelnen Quellenbelege,

die Horten p. 335—336 anführt, um zu beweisen,
daß es sich hier um wirkliche Mysterien handle, ohne jede
zwingende Kraft. So führt er für den Mysteriencharakter
der Jenseitslehre p. 326 n. 11 an, wo Averroës überhaupt
nicht vom jenseitigen Leben spricht. Averroës soll (p. 184)
den Begriff „Mysterium" ex professo entwickelt haben
(p. 336). Leider ist auch das nicht zutreffend. Natur und
Übernatur soll Averroës nicht bloß als graduell, sondern
als zwei wesentlich total verschiedene Gebiete betrachtet
haben (p. 334) und der Koran soll ihm als Gesamtheit von
Lehren ein wirkliches Wunder, Mysterium gewesen sein
(p. 335). Wie wenig zutreffend diese Auffassung ist, zeigt
Averroës in seiner „Spek. Dogmatik", wo er erklärt, der
Koran sei zwar ein Wunder, unterscheide sich aber von
dem gewöhnlichen nur durch das Mehr, also graduell,
nicht aber durch die Gattung, also nicht wesentlich (Spek.
Dogrn., Müller, p. 91). Übrigens nachdem Averroës ein und
denselben Intellectus agens separatus zum Urheber und
objektiven Hervorbringer sowohl des Korans, d. h. der
übernatürlichen Erkenntnis als auch der natürlichen machte,
konnte er Natur und Übernatur nicht mehr als zwei wesentlich

verschiedene Gebiete unterscheiden, wie schon Gauthier
angedeutet hat. Hierin liegt der Schlüssel für seinen
Rationalismus und das hat Horten übersehen.



H. Ostlers kritischer Realismus 147

Die gemachten Aussetzungen sollen den großen V/ert
der Hortenschen Publikation nicht in Frage stellen. Ich
bin sogar der Überzeugung, daß Hortens Publikation zu den
wertvollsten Beiträgen der Geschichte der arabischen
Philosophie gehört.

H. OSTLERS KRITISCHER REALISMUS
Von P. Dr. JOS. GREDT, 0. S. B.

Die wichtigsten Außenweltssinne sind nach Ostler1
Gesicht und Tastsinn. Allein der Tastsinn oder „Gefühlssinn"

wird schlechthin als subjektiv erklärt; das was wir
durch ihn unmittelbar erkennen, ist subjektiv 2. Der Gesichtssinn

jedoch ist nach seinem unmittelbar erkannten objektiv,
d. h. er erkennt die transsubjektive Außenwelt, und zwar
unmittelbar. Ostler unterscheidet aber eine doppelte Außenwelt

8 : a) Die Außenwelt außerhalb unseres Leibes, die
Außenwelt schlechthin ; diese wird nicht unmittelbar, sondern
mittelbar durch einen Kausalschluß erkannt; b) die Außenwelt

innerhalb unseres Leibes: das Wahrnehmungsbild.
Diese ist eine Projektion von jener und wird unmittelbar
erkannt, denn sie ist der Seele unmittelbar gegenwärtig,
insoferne sie sich an unserem von der Seele belebten Leibe
befindet; genauer, insofern das Netzhautbild sich am
Sehorgan, am eigentlichen Sehsubjekt befindet. Denn Subjekt
und Objekt müssen sich unmittelbar gegenwärtig sein. Das
Wahrnehmungsbild wird aber nach Ostler unmittelbar
erkannt in folgender Weise4: Die einzelnen Zäpfchen und
Stäbchen der Netzhaut erkennen unmittelbar die Helligkeit
und Farbe, von der jedes einzelne behaftet ist. Der objektive
Zusammenhang aber oder die Ordnung dieser Netzhautbildelemente

ist hiedurch der Seele noch nicht bekannt. Diese
ordnet anfänglich die Netzhautbildelemente in der Einheit
des Bewußtseins in irgend einer zufälligen, dem Sachverhalt

1 Die Realität der Außenwelt. Mit einem Beitrag zur Theorie
der Gesichtswahrnehmung. Erkenntnistheoretische und psychologische
Untersuchungen von Dr. phil. Heinrich Ostler. Paderborn. Ferd.
Schöningh. 1912. XII und 444 Seiten in 8°. — p. 10.

2 A. a. 0. p. 288.
3 A. a. 0. p. 188 ff., p. 433 f.
1 A. a. O. p. 283 ff.

10*



148

nicht notwendig entsprechenden Weise zusammen und
erkennt die objektive Ordnung nur insoferne sie dieselbe
produziert, und zwar der Außenwelt entsprechend (unter dem
Zwang dieser letzteren) durch die Augenbewegung. Hier
gibt Verfasser eine sehr verwickelte Methode an, durch
welche dies bewerkstelligt werden soll ; er hofft, die
Einzelexistenz genüge, man brauche nicht zur Phylogenese zu
greifen. Soweit Ostler im angeführten Werke.

Ostler unterscheidet mit den Scholastikern das an
sich Sinnfällige (sensibile per se), welches durch sich
selbst unter einen betreffenden Sinn fällt und von ihm
erfaßt wird, und das nebenbei Sinnfällige (sensibile
per accidens), das nicht selbst unter den betreffenden Sinn
fällt und von ihm erkannt wird, sondern von einer anderen
Erkenntnisfähigkeit vorgestellt und der betreffenden
Sinneserkenntnis hinzugefügt wird. Diese Unterscheidung
vorausgesetzt, baut Ostler seinen Realismus auf der ganz richtigen
Erkenntnis auf, daß der äußere Sinn bezüglich des an sich
Sinnfälligen ganz untrüglich ist h Der gesunde Realismus
hat somit auch diesbezüglich keine Kritik zu üben, ob
nämlich das, was als an sich sinnfällig wahrgenommen
wird, objektiv real sei oder nicht, sondern er hat diese
Objektivität einfachhin anzunehmen. Wohl aber muß er sich
kritisch verhalten gegenüber dem nur nebenbei
Wahrgenommenen. Er hat die reine Wahrnehmung des an sich
Wahrgenommenen als unmittelbar gewisse Erkenntnis zu
scheiden von den Nebenwahrnehmungen, von dem was dem
an sich Wahrgenommenen durch mehr oder weniger richtige
Verstandesschlüsse, durch mannigfache Kombinationen der
Phantasie hinzugefügt ist. Denn so wird eine Außenwelt
konstruiert, die nicht unmittelbar erkannt ist und deren
Objektivität so viel Wert hat als die Verstandesschlüsse,
durch welche man sie konstruiert. Jene Außenwelt
hingegen, die im an sich Wahrgenommenen besteht, ist
unmittelbar erkannt und unmittelbar gewiß. Wir zollen
insbesondere Ostler Beifall dafür, daß er für die formelle
Objektivität der sogenannten sekundären Sinnesqualitäten
(der Farben, der Töne usw.) eintritt. Ebenso stimmen wir
ihm darin bei, daß unter der kritischen Betrachtung des
an sich Wahrgenommenen die unmittelbar erkannte Außenwelt

bedeutend zusammenschrumpft und nicht den Umfang
' A. a. 0. p. 189 ff.



149

hat, den ihr die naive, konfuse Anschauung gibt. Allein
Ostler läßt diese unmittelbar erkannte Außenwelt allzusehr
zusammenschrumpfen, indem er sie auf die Affektionen
unserer Leiblichkeit, auf das Wahrnehmungsbild, auf das
Netzhautbild einschränkt. Wahr ist hier wiederum, daß das
Wahrnehmungsbild, das Netzhautbild auch etwas Objektives,
Außerpsychisches ist. Denn auch die den Körper des
empfindenden Subjekts behaftenden Qualitäten sind etwas
Außersubjektives, etwas von der Erkenntnis Verschiedenes, worauf
diese als auf ihr Objekt sich bezieht. So empfindet der
Temperatursinn der rechten Hand die Temperatur der linken
als etwas wirklich Objektives; desgleichen berührt und
betastet ein Körperteil den anderen, d. h. empfindet dessen
Härte und Widerstand, und wenn der Gesichtssinn die
Phosphene im Auge sieht, sieht er wirklich etwas Objektives,

ebenso wie der Gehörsinn, wenn er den dem inneren
Ohr anhaftenden Ton hört. Allein nicht nur auf diese innerhalb

unserer Leiblichkeit eingeschlossene Außenwelt
beschränkt sich die unmittelbare Erkenntnis unserer Sinne.
Wir erreichen vielmehr vermittels aller unserer
äußeren Sinne eine außerhalb unserer
Leiblichkeit gelegene Außenwelt.

Beginnen wir mit dem Tastsinn, den Ostler schlechthin
als subjektiv erklärt. Wahr ist hier, daß der Tastsinn

sowie auch die übrigen niederen Sinne (Temperatursinn,
Geschmack, Geruch) sich auf den ihm eigentümlichen
Gegenstand nicht rein objektiv bezieht, sondern unter einem
subjektiven Gesichtspunkt. Es empfinden nämlich diese
Sinne ihren Gegenstand als etwas, das den Empfindenden
behaftet und auf ihn einwirkt ; so empfinden wir die
eigentümlichen Gegenstände der niederen Sinne : Den Widerstand

(hart und weich), die Temperatur, die Geschmäcke,
die Gerüche. Aus eben diesem Grunde auch stellt der
Empfindungsakt dieser Sinne unmittelbar sich uns dar als
einen bestimmten Körperteil behaftend, als ausgeübt durch
ein bestimmtes Organ. Wir erkennen unmittelbar, daß wir
mit der Zunge schmecken, mit der Nase riechen, mit den
Händen oder irgendwelchem anderen Körperteil die
Tastempfindung ausüben, d. h. wir lokalisieren diese Empfindungen

unmittelbar subjektiv in einen bestimmten Körperteil.
Allein nichtsdestoweniger stellen auch diese Sinne und

insbesondere der Tastsinn unmittelbar nicht nur transsub-



150 H. Ostlers kritischer Realismus

jektive, sondern auch transsomatische, außer unserem Körper
liegende Objekte uns dar. Diese Sinne sind wohl keine
'Fernsinne. Wir erkennen vermittels ihrer nur das unseren
Körper unmittelbar berührende, von diesem jedoch
verschiedene Objekt. So erkennt der Tastsinn das Harte,
Ausgedehnte, den eigenen Körper des empfindenden Subjekts
Berührende, ja er erkennt dies sogar unmittelbar nach seinen
drei Dimensionen, was dem Tastsinn vor allen übrigen
äußeren Sinnen eigentümlich ist. Denn keiner der anderen
äußeren Sinne, auch nicht das Gesicht, erkennt an sich
(per se) die dritte Dimension. Eigentümlich ist es auch
dem Tastsinn an sich (per se) die Berührung des tastenden,
die Tastempfindung ausübenden Organs mit dem getasteten,
d. h. vom Tastsinn empfundenen Gegenstande zu erfassen,
da ja Formalobjekt des Tastsinnes eben der Widerstand,
d. h. die Berührung zwischen dem empfindenden (tastenden)
Subjekt und empfundenen (getasteten) Objekt ist. Auch
Temperatur- und Geschmacksinn empfinden die Berührung,
jedoch nicht an sich (per se), sondern nur nebenbei (per
accidens), insoferne die Temperatur- und Geschmackempfindung

von Tastempfindungen begleitet sind. Daher wird der
den Widerstand empfindende Sinn ganz eigentlich Tastsinn,
Berührungssinn genannt, da er und nur er an sich den
Kontakt, die Berührung empfindet. Temperatur und
Geschmacksinn sind nur uneigentlich und nebenbei
Berührungssinne, da wohl die Berührung hier stattfindet, jedoch
nicht durch diese Sinne empfunden wird, sondern vom
Tastsinn der Geschmack- und Temperaturempfindung
hinzugefügt wird. Indem der Tastsinn die Berührung
empfindet, lokalisiert er auch unmittelbar durch sich selbst
seinen Gegenstand objektiv, d. h, er erkennt, wo derselbe
ist, er erkennt den Ort, an dem er existiert, weil er ja
denselben erfaßt als in Berührung mit sich, mit seinem
Organ. Bei allem dem bleibt natürlich bestehen, daß der
Tastsinn keinerlei Erkenntnis über die Natur des Erkannten
gibt. Auch die Substanz erkennt er nicht. Er erkennt eben
nur den Körper konkret als das dreidimensional
Ausgedehnte, Harte, Widerstehende.

Der Temperatursinn empfindet nicht nur die
Temperatur unseres eigenen Körpers, sondern auch die
anderer Körper. Freilich empfindet er die Temperatur nicht
absolut, sondern relativ, d. h. er empfindet den Temperatur-



H. Ostlers kritischer Realismus 151

unterschied, der besteht zwischen dem empfindenden Subjekt

und dem empfundenen Objekt. Der Temperatursinn
empfindet somit die Temperatur so wie sie aufs Organ, auf
den eigenen Körper einwirkt als kalt oder warm, je nach
der Temperatur des eigenen Körpers oder genauer, je nach
der Temperatur des empfindenden Organs. Der Temperatursinn

lokalisiert seinen Gegenstand, die empfundene Wärme,
objektiv vermittels der die Temperaturempfindung
begleitenden Tastempfindung. Durch die Berührung bestimmen
"wir, w o sich der warme oder kalte Gegenstand befindet.
Allein nicht immer ist die Temperaturempfindung von einer
Tastempfindung begleitet, wie z. B. wenn die Hand, ohne
den Ofen zu berühren, erwärmt wird durch die vom Ofen
erwärmte Luft. In diesem Fall lokalisieren wir unmittelbar
die Temperatur empfindung nicht außer uns selbst. Denn
die Berührung der Hand mit der Luft wird nicht empfunden,
ja abgesehen von Belehrung und anderweitiger Erfahrung
ignorieren wir die Existenz der Luft überhaupt, da sie
weder durch den Tastsinn noch durch das Gesicht
unmittelbar erkannt wird. Daher lokalisieren wir unter diesen
Umständen unmittelbar vor jeder anderweitigen Erfahrung
die Temperaturempfindung objektiv nur innerhalb unseres
eigenen Körpers, den wir aus früherer Erfahrung durch
den Tastsinn schon kennen gelernt haben: Wir empfinden
unseren Körper als erwärmt. Denn der Temperatursinn
ebenso wie der Tastsinn übt seine Tätigkeit auch innerhalb

des empfindenden Körpers aus. Später kommen wir
durch eine leichte Induktion auf die entfernte Wärmequelle,

indem wir verspüren, daß die Wärmeempfindung
sich steigert, wenn wir uns dem Ofen nähern, daß sie
hingegen vermindert wird, wenn wir uns vom Ofen entfernen.

Der Gesohmacksinn empfindet unmittelbar und
an sich die im Speichel aufgelösten Substanzen, welche das
Geschmacksorgan unmittelbar berühren. Er empfindet somit
unmittelbar einen von unserem Leibe verschiedenen, diesen
jedoch berührenden Gegenstand. Wie der Temperatursinn
so lokalisiert auch der Geschmack objektiv seinen Gegenstand

durch die die Geschmacksempfindung gewöhnlich
begleitende Tastempfindung.

Der Geruchssinn empfindet unmittelbar und an
sich nicht den von ihm entfernten, den Geruch
verursachenden Gegenstand, sondern nur den Geruch kleinster



152 H. Ostlers kritischer Realismus

von diesem Gegenstand losgelöster Teilehen, die sich bis
zum Geruchsorgan hin verbreiten und dieses unmittelbar
berühren. Es ist somit kein Eernsinn, empfindet aber
dennoch einen transsomatischen, von unserem Körper
verschiedenen Gegenstand. Der Geruch entfernter Dinge aber
wird nur nebenbei erkannt entweder durch Induktion und
Assoziation der Phantasie oder auch instinktiv (durch die
in einem gewissen Sinne angeborne Erkenntnis der aesti-
mativa). Denn indem wir wahrnehmen, daß die
Geruchsempfindung an die Gegenwart gewisser von uns entfernter
Körper geknüpft ist und daß unsere Geruchsempfindung
zunimmt, wenn wir uns von ihnen entfernen, verknüpfen
wir den Geruch mit diesen Körpern und erfassen sie als
Geruchsquelle, ja wir sagen schlechthin, daß wir diese
entfernten Körper riechen. Weil wir die Geruchsempfindung
erfassen als einen bestimmten Teil unseres Körpers (das
Innere der Nase) behaftend, lokalisieren wir sie unmittelbar
subjektiv in die Nase. Weil die Geruchsempfindung aber
stattfindet ohne begleitende Tastempfindung, lokalisieren wir sie
ursprünglich und unmittelbar überhaupt gar nicht objektiv,
d. h. unser ursprüngliches Erkennen bestimmt überhaupt gar
nichts über das objektive Wo, wir wissen nicht wo das
riechende Objekt ist. Später verfallen wir in eben
angedeuteter Weise auf die entfernte sichtbare Geruchsquelle.
Das unmittelbare Geruchsobjekt aber, welches ja in den
ins Sinnesorgan, in die Nase, aufgenommenen mikroskopischen

Teilchen besteht, erkennt und lokalisiert nur die
wissenschaftliche Untersuchung.

Die höheren Sinne (Gesicht, Gehör) beziehen sich
auf ihren Gegenstand rein objektiv; sie stellen uns die
Dinge rein objektiv dar, ohne jene subjektive Beziehung,
unter welcher die niederen Sinne sie darstellen : Nur durch
wissenschaftliche Beweisführung wissen wir, daß die Farben,
die wir sehen, auf die Augen kausal einwirken; der
Gesichtssinn selbst empfindet diese Einwirkung nicht, noch
stellt er sie dar. Dasselbe ist zu sagen vom Ohre bezüglich
der Töne. Ein zu starker Ton aber bringt nicht nur eine
Gehörs-, sondern auch eine Tastempfindung im Ohre hervor,
desgleichen bringt ein zu starkes Licht im Auge eine Tast-,
d. h. Schmerzempfindung hervor1.

' Die Schmerzempfindung ist eine eben dem Organismus nicht
entsprechende Tastempfindung.



.153

Aber die höheren Sinne stellen nns auch an sich
unmittelbar ein von unserer Leiblichkeit verschiedenes

Gegenständliches dar. Zwar ist auch das Gehör kein
Fernsinn, wie die Alten meinten. Der Ton verbreitet sich
physisch bis ins Ohr hinein und so hören wir unmittelbar
den Ton, der in unserem Ohre ist, nach der Höhe und
Stärke, die ihm eben dort zukommt. Dieser ist aber nicht
nur der dem Hörorgan anhaftende Ton, sondern auch jener,
welcher dem Körper anhaftet, der das innere Gehörsorgan
unmittelbar berührt (etwa die im inneren Ohre enthaltene
Flüssigkeit). Auch das Gehör hat somit ein transsomatisches
Objekt. Diesen im inneren Ohre klingenden Ton, welchen
das Gehör an sich unmittelbar vernimmt, vernimmt es

jedoch nicht formell a 1 s im Ohre seiend. Das Gehör
lokalisiert unmittelbar seinen Gegenstand in keiner Weise, es
stellt den Ton nicht dar als an einem bestimmten Orte
existierend. Wohl ist das Gehör dem im Ohre seienden und
den Gehörsnerv anregenden Ton genau angeglichen; allein
es stellt diesen Ton nicht dar als im Ohre existierend,
sondern nur als etwas, das in der Wirklichkeit objektiv dem
Gehör gegenüberliegt. W o der Ton sei, ob an der Glocke,
in der Luft, im Ohr, über all das erfahren wir durch die
einfache Gehörsempfindung gar nichts. Das alles ist nur
nebenbei hörbar (audibile per accidens), insoferne der
einfachen Gehörsempfindung das hinzugefügt wird, was wir
durch die Erfahrung der übrigen Sinne, insbesondere des
Gesichtes, des Tastsinnes und des Verstandes gelernt haben.
So hören wir nebenbei den entfernten Ton, den Ton der
Glocke usw.

Kommen wir nun zum Gesichtssinn, von dem
Ostler ganz insbesondere handelt.

Formalobjekt des Gesichtssinnes ist die Farbe. Allein
jede Farbe ist ausgedehnt und stellt sich dem Sinn als
ausgedehnt dar. Daher sieht der Gesichtssinn vermittels der
Farbe auch die Ausdehnung. Sein Objekt ist somit das
gefärbte Ausgedehnte oder die konkrete ausgedehnte Farbe.
Damit ist aber schon ganz notwendig eine bestimmte
Ordnung der Teile gegeben, welche somit vom Gesichtssinn
ebenfalls ganz ursprünglich erkannt wird. Es kann daher
diese Ordnung nicht etwas sein, das, wie Ostler meint, erst
später und nebenbei, etwa durch die Augenbewegung er-



154 H. Ostlers kritischer Realismus

faßt wird Wahr ist, daß die Augenbewegung zur genauen
Erkenntnis der ausgedehnten Verhältnisse viel beiträgt.
Durch den primitiven einfachen Sehakt unterscheiden wir
schon eine bedeutend größere Ausdehnung von einer
bedeutend kleineren. Allein zur genauen Abschätzung der
Größe genügt der primitive einfache Sehakt nicht, da wir
durch ihn distinkt nur einen kleinsten Teil des Dinges
sehen, nämlich jenen, der im Netzhautbild auf die Stelle
des deutlichen Sehens, auf den gelben Eleck fällt. Wie
also, um einen größeren Gegenstand distinkt zu sehen,
erfordert ist, daß der gelbe Fleck vermittels der Augenmuskel
über den ganzen Gegenstand hinbewegt werde, so ist dies
auch erfordert, um die Größe genau abzuschätzen.

Auch die dritte Dimension und die Entfernung in die
Tiefe sehen wir durch den einfachen ursprünglichen Sehakt
nicht, sondern nur nebenbei durch die Linien und Flächen
und deren Schattierungen. Denn das Auge sieht die Ausdehnung

vermittels der Farbe, insoferne die Ausdehnung gefärbt
ist, d. h. insoferne die Farbe an der Ausdehnung ist. Nun
ist aber die Farbe nur an der zweidimensionalen Ausdehnung,
d. h. an der Oberfläche, nicht an der dritten Dimension als
solchen. Wie es also der zweidimensionalen Ausdehnung
nebenbei zukommt, dritte Dimension zu sein oder in die Tiefe
zu gehen, so wird die dritte Dimension nur nebenbei gesehen.
Auch die an geheilten Blindgebornen gemachten Beobachtungen

bestätigen dies. Also durch Interpretation der Linien,
Flächen und Schatten vermittels der Erfahrung des
Tastsinnes oder auch instinktiv wird die dritte Dimension erfaßt.
Sie wird daher beim Sehen der Flächenordnung und
Schattierung allsogleich mit dargestellt, diesen Flächen und
Schattierungen beigesellt ; sie wird, scholastisch gesprochen, per
accidens gesehen. Auch das binokulare Sehen trägt zum
Erfassen der dritten Dimension bei, weil jedes der beiden Augen
nach seiner verschiedenen Stellung den Gegenstand etwas
verschieden erfaßt. Indem man die in der Darstellung jedes

1 Ostler widerspricht sich, indem er einerseits schreibt, die
Außenwelt in uns, das Netzhautbild, werde unmittelbar erkannt, anderseits

aber hinwieder behauptet, die Ordnung der Netzhautbildelemente
werde mittelbar, und zwar durch einen sehr verwickelten Vorgang
erfaßt. Die Ordnung der Netzhautbildelemente ist doch das Netzhautbild

selbst. "Wenn also jene Ordnung nicht unmittelbar erkannt ist,
ist auch das Netzhautbild nicht unmittelbar erkannt.



H. Ostlers kritischer Eealismus 155

einzelnen Auges liegende Verschiedenheit vermittels der
Tasterfahrung interpretiert, erkennt man die dritte Dimension.

Auch die Muskelbewegung, durch welche wir die Linse
eines jeden Auges der Entfernung und die beiden Augen
zueinander akkommodieren, trägt bei zur Schätzung der
Entfernung in die Tiefe. Auf letztere Weise erkennen wir durch
den Muskelsinn, d. h. durch den Tastsinn, die dritte Dimension

und die Entfernung. Durch den einfachen Sehakt wird
also an sich nur ein zweidimensional ausgedehntes G-efärbtes
erfaßt.

Hieraus ergibt sich nun, daß der Gesichtssinn an sich
seinen Gegenstand nach der dritten Dimension, nach der
Tiefe, nicht objektiv lokalisiert. Da das Auge das gefärbte
Ausgedehnte nach seinen zwei Dimensionen auffaßt, lokalisiert

es zwar den Gegenstand nach seinen zwei Dimensionen,
insoferne es die Teile der zweidimensionalen Ausdehnung
einen in Beziehung zum anderen sieht (z. B. sieht es von
oben den Hals als dem Kopf folgend), so daß es das Ding
dort sieht, woes ist nach der zweidimensionalen Ausdehnung ;

wo dasselbe aber sei nach der dritten Dimension, im
dreidimensionalen Baume, darüber sagt das Auge an sich
gar nichts.

Daraus folgt nur weiter, daß das Auge nicht, wie Ostler
behauptet, das Netzhautbild sieht. Die Farbe des entfernten
Gegenstandes gelangt vermittels des Lichtes physisch bis
zum Auge. Denn das vom Gegenstand reflektierte Licht
wird im Auge wie in einer Dunkelkammer aufgenommen
Und dort begrenzt. Hiedurch wird auf der Netzhaut das
Bild des entfernteren Gegenstandes, das Netzhautbild
hervorgebracht. Da aber der Gesichtssinn nicht lokalisiert
nach der Tiefe und nach der dritten Dimension, so sieht er
auch das Netzhautbild als solches nicht, d. h. die Farbe
als auf der Netzhaut seiend, sondern er sieht nur das vom
Netzhautbild Dargestellte, er sieht jenes ausgedehnte
Gefärbte, das durch das Netzhautbild dargestellt wird. Nun
aber ist das durch das Netzhautbild Dargestellte (gewöhnlich)

ein entfernter Gegenstand. Also erfaßt der Gesichtssinn

den entfernten Gegenstand, und zwar unmittelbar,
d. h. nicht durch die Erkenntnis des Netzhautbildes, nicht
durch einen Kausalschluß, wie Ostler will. Diesbezüglich
unterscheidet sich der Gesichtssinn als Fernsinn sehr von
den übrigen äußeren Sinnen, welche unmittelbar nur



156 H. Ostlers kritischer ßealismas

empfinden, was das Sinnesorgan berührt. Denn auch das
Gehör und der Geruchssinn empfinden an sich und durch
sich selbst unmittelbar nur den das Organ berührenden
Gegenstand. Trotzdem der Ton von der entfernten
Tonquelle her sich zum Ohre hin verbreitet, stellt der ins Ohr
aufgenommene Ton dennoch unmittelbar durch sich selbst dem
Gehör keinen fernen Ton dar; desgleichen stellt der ins
Geruchsorgan aufgenommene Geruch keinerlei Geruch
einesentfernten Dinges dar. Der Grund hievon liegt darin, daß
diese Sinne (Gehör und Geruch) an sich und durch sich
nicht den Körper, d. h. die Ausdehnung erfassen, welche
Subjekt der sinnfälligen Qualität ist, sondern nur die durch
die bloße Stellung in der Zeitfolge individuierte Qualität.
Das Gesicht hingegen erfaßt dieses Subjekt und die Farbe
an ihm als individuiert durch das Subjekt. Daher erkennt
der Gesichtssinn durch das Netzhautbild die verschiedenen
ausgedehnten gefärbten Subjekte, d. h. die verschiedenen-
in der Ferne existierenden Körper, weil sie durch das
Netzhautbild dargestellt werden.

Aber er erkennt sie dennoch nicht als entfernte, als
in der Ferne existierend, wie sich aus dem schon Gesagten
ergibt, da er nicht in die Tiefe lokalisiert. Dieses gilt,
wenn wir den Gesichtssinn strikte an sich betrachen, denn
nebenbei sieht er alles als entferntes, so daß sogar ein
Gegenstand, der nicht entfernt, sondern im Auge ist, als
entfernt erscheint. Denn alles, was es sieht, versetzt das

Auge nach außen, sogar das, was objektiv die Zeichen der
Entfernung nicht an sich trägt (d. h. die Zeichen, aus
denen wir die Entfernung ersehließen, als da sind:
Verschwommene Farben usw.). In Ermanglung dieser Zeichen
wird der Gegenstand rein subjektiv von der Phantasie
konfus vorgestellt, als in einer mehr oder weniger bestimmten
Entfernung sich befindend, wie sich aus den entoptischen
Erscheinungen ergibt, wenn nämlich im Auge sich befindliche

Dinge gesehen werden, als da sind: die Phosphene
(das im Auge mechanisch hervorgerufene Licht) und die
„fliegenden Mücken" (in der wässerigen Flüssigkeit des

Auges enthaltene Körperchen, welche ihre Schatten auf die
Netzhaut werfen). Denn da der Gesichtssinn seinen Gegenstand

nach der dritten Dimension, nach der Tiefe, gar
nirgendshin versetzt, so versetzt er denselben auch nicht-
ins Auge, sogar wenn er wirklich dort sich befindet. Daher'



H. Ostlers kritischer Realismus 157

abstrahiert der gesehene Gegenstand von jeglicher Lokalisation,

von jeglicher Beziehung zu anderen Gegenständen
bezüglich der dritten Dimension. Die Phantasie aber ist
ihrer Natur nach gezwungen, das so abstrakt vorgelegte
Ding auch nach der dritten Dimension in Beziehung zum
eigenen Körper des Sehenden zu setzen — und so stellt
sie das Ding dar als in einer gewissen Entfernung vom
-sehenden Auge befindlich.

Aber was ist denn nun das Netzhautbild, wenn es in
keiner Weise gesehenes Objekt ist? Wir antworten: Das
Netzhautbild ist nicht das, was gesehen wird, sondern das,
wodurch das auf dem Netzhautbild Dargestellte gesehen
wird. Das Netzhautbild gehört somit reduktiv zur species
impressa. Denn es ist wie diese ein formales Zeichen, das
etwas von sich Yerschiedenes darstellt, ohne vorher selbst
erkannt zu sein. Das Netzhautbild zeigt nie sich selbst dem
Auge, dessen Netzhautbild es ist, d. h. es stellt diesem
Auge nie sich selbst dar, sondern immer etwas anderes, von
sich Verschiedenes, nämlich ein ausgedehntes Gefärbtes.
Dieses ausgedehnte Gefärbte ist gewöhnlich ein entfernter
Gegenstand; es kann jedoch auch geschehen, daß es nicht
in der Ferne, sondern nur auf der Netzhaut sich befindet,
wie z. B. die auf der Netzhaut hervorgerufenen Phosphene.
Wir sagen, das Netzhautbild gehöre reduktiv zur species
impressa, denn schlechthin und formell ist es nicht die
species selbst, da diese etwas Intentionelles, Psychisches ist,
eine Determination der Erkenntnisfähigkeit, wodurch diese
determiniert ist, ein bestimmtes Objekt zu erkennen, ja
wodurch diese intentionell das zu erkennende Objekt selbst
ist, dasselbe psychisch intentionell in sich hat. Das
Netzhautbild aber ist nichts Psychisches, sondern ein physisches
Bild, eine physische Farbe. Es ist somit species oder
Erkenntnisform nur kausal und reduktiv: Kausal, denn als
physische Determination des Organs, der Netzhaut verursacht

es die psychische der Erkenntnisfähigkeit, des
Gesichtssinnes, der das Organ informiert und in seinem Sein
Vom Organ abhängt; reduktiv, denn obschon das Wesen
einer Erkenntnisform ihm nicht zukommt, nimmt es doch
als formales Zeichen irgendwie teil an diesem Wesen und
ist einer Erkenntnisform ähnlich.

Vermittels des Netzhautbildes erfaßt der Gesichtssinn
den in der Ferne existierenden Gegenstand. Allein er er-



158 H. Ostlers kritischer Realismus

faßt diesen Gegenstand als objektiv veränderten. Denn der
ferne Gegenstand, eben dadurch, daß er dem Auge mitgeteilt

wird, eben dadurch, daß er durch die Entfernung zum
Auge herankommt, wird verändert, und zwar objektiv und
real verändert. Die Veränderungen, welche durch die
Entfernung und Stellung dem Sehobjekte zustoßen, beziehen
sich auf die Farbe, die Figur und die Größe : Die Farbe
wird verdunkelt, d. h, die Farbenstrahlen, welche aus der
Entfernung zu uns herankommen, werden objektiv und in
"Wirklichkeit verändert, so daß das Netzhautbild wirklich
diese Farbe hat. Die Figur wird nach dem Gesichtswinkel
und der Stellung verändert, insoferne unter anderem
Gesichtswinkel und unter anderer Stellung des Auges die
Strahlen wirklich unter einer anderen Figur zum Gesichtssinn

herantreten und demselben mitgeteilt werden. So
erscheint ein Kreis elliptisch und in der Tat, so wie er der
Netzhaut mitgeteilt wird, ist er Ellipse. Die Größe wird
wirklich objektiv verringert, insoferne durch die Entfernung
der Sehwinkel und das Netzhautbild verringert werden A
Außer diesen Veränderungen, die sich aus jeder Entfernung
ergeben, gibt es andere, besondere, die entweder außerhalb
des Auges ihre Ursache haben, wie die aus der Brechung
entstehende Veränderung (der ins Wasser getauchte Stab
erscheint gebrochen) oder auch im Auge selbst, als da ist
die durch Kurzsichtigkeit verursachte Erscheinung (der
Gegenstand wird wegen mangelhafter Augenakkomodation
konfus und diffus der Netzhaut mitgeteilt). Auch diese
Veränderungen stoßen dem Gegenstand objektiv und in der
Wirklichkeit zu: Der Stock, d. h. jenes ausgedehnte
Gefärbte, so wie es der Netzhaut mitgeteilt wird und auf die
Netzhaut aufgenommen ist, ist wirklich gebrochen und der
Gegenstand wird in der Tat durch die mangelhafte
Akkommodation konfus und diffus auf die Netzhaut
aufgenommen. Die Modifikationen haben selbst den Charakter
von Sehobjekten, sie sind Teile des Objektes, insoferne

1 Das Auge sieht überhaupt unmittelbar und an sich die den
Dingen absolut zukommende Größe nicht, sondern jene, die ihnen
zukommt formell insoferne sie gesehen, d. h. insoferne sie in den
Gesichtssinn aufgenommen sind. Jene Größe besteht aber in den
Verhältnissen, welche den Dingen unter sich zukommen, nach dem
Sehwinkel, unter dem sie gesehen werden, oder was dasselbe ist, welche
den Dingen zukommen, insoferne sie auf der Netzhaut dargestellt sind..



H. Ostlers kritischer Realismus 159

dieses formell Sehobjekt ist. Wie also der Gesichtssinn
hauptsächlich und in erster Linie auf den entfernten Gegenstand

geht, so geht er nebensächlich und in zweiter Linie
auf dessen Modifikationen. Hiebei ist immer festzuhalten,
daß das Gesicht, da es nicht lokalisiert, der dritten Dimension

nach, an sich auch nichts darüber aussagt, wo diese
Modifikationen dem Gegenstand zustoßen. Denn so wie es
an sich nicht sagt, wo das Hauptobjekt sei, so sagt es auch
nicht, wo die Nebenobjekte seien, d. h. die dem Hauptobjekt

zustoßenden Modifikationen.
Das Auge sieht gleich unmittelbar die Außenwelt

außer uns und die Außenwelt in uns und es sieht die
Außenwelt außer uns modifiziert durch die Außenwelt in
ans, sagt aber an sich in keiner Weise, was der einen und
was der anderen zugehöre.

Es erfassen somit alle unsere Sinne unmittelbar nicht
nur die Außenwelt in uns, sondern auch die Außenwelt
außer uns und der Gesichtssinn als Fernsinn erfaßt sogar
unmittelbar die von uns räumlich getrennte Außenwelt.
Wenn also Ostler das unmittelbar durch die äußeren Sinne
Erkannte auf die Außenwelt in uns beschränkt, so
widerspricht er dem unmittelbaren Sinneszeugnis und stellt eine
Lehre auf, welche folgerichtig zum Skeptizismus führt. Er
fordert somit zuviel, wenn er fordert, daß Erkenntnissubjekt

und -objekt sich gegenwärtig sein müßten, so wie das
Netzhautbild der Netzhaut gegenwärtig ist. Allein er
fordert anderseits auch zu wenig. Denn intentioneil muß das
Objekt dem Erkenntnissubjekt noch inniger gegenwärtig
sein als dies durch das Netzhautbild geschieht : Dadurch,
daß die Netzhaut physisch durch das Netzhautbild
determiniert ist, ist der Gesichtssinn psychisch dies noch in
keiner Weise. Der Sinn wird aber psychisch determiniert
durch die innerlich in die Erkenntnisfähigkeit aufgenommene
Erkenntnisform, durch die species impressa, welche Ostler
ablehnt1. Durch die Erkenntnisform ist das Erkenntnisobjekt

dem Erkenntnissubjekt intentionell immanent.

1 Vgl. p. 362 ff.


	Zur Geschichte der Philosophie der patristisch-mittelalterlichen Zeit

