
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITERARISCHE BESPRECHUNGEN
1. J. M. Lucaciu, 0. P.: Thomas et Molina, Expositio systematica

doctrinae D. Thomae Aquinatis de gratia divina efficaci com-
parata cum Molinae theoria. Blasii, 1912, 227 S.

In der Kontroversfrage zwischen Thomismus und Molinismus
geht die Strömung der Gelehrten dahin, die beiderseitige Lehre
historisch nach ihren Anfängen, Ursachen und Voraussetzungen zu
untersuchen. Leider ist auf diesem Gebiete bisanhin wenig geschehen.
Besonders die molinistische Lehre hat noch keine Bearbeitung gefunden,
die auf den Namen einer geschichtlichen Darstellung Anspruch erheben
dürfte. Aber gerade die Kenntnis des ursprünglichen Molinismus,
in seiner Entwicklung verfolgt, würde viel zur Klärung des dogmatischen

Urteils beitragen. Darum wird auch die Darstellung der Theorie
des Molina durch P. Lucaciu vielen willkommen sein, da nur wenige
Zeit und Lust haben, die schwerfällige Konkordantia zu bewältigen.
Lucaciu bietet eine sehr gute Übersicht im Kähmen der gegenwärtigen
Behandlung der Frage, aber immer im engen Anschluß an den eigenen
Gedankengang Molinas, mit reicher Textanführung, so daß der Leser
den wirklichen Molina vor sich sieht und auch in den Stand gesetzt
wird, ein selbständiges Urteil zu fällen. Wir empfehlen die Schrift
Molinisten wie Thomisten. P. Reginald M. Schlütes, 0. P.

2. Dr. Martin Grabmann: Thomas von Aqnin. Eine Einführung in
seine Persönlichkeit und Gedankenwelt (Sammlung Koesel, 1912).
Kl. 8°, 164 S.

Streng historisch, pietätsvoll, verständnisinnig, reichhaltig,
korrekt — mit diesen Attributen möchten wir diese neueste Charakteristik

des großen Aquinaten begrüßen. Etwas anderes war ja auch
von Dr. Grabmann nach den ersten beiden Bänden seiner Geschichte
der scholastischen Methode nicht zu erwarten. Der erste Teil, die
Persönlichkeit des hl. Thomas behandelnd, bietet uns eine Fülle zum
Teil ganz neuer Daten über Leben und Wirken des Meisters der Schule.
Den zweiten Teil, „die Gedankenwelt des hl. Thomas", bezeichnen wir
ohne Bedenken als eine der besten summarischen Darstellungen der
Lehre des hl. Thomas. Die rein historische Behandlung hat allerdings
den Nachteil, daß die sachliche Wertung des Werkes des Aquinaten zum
Teil etwas zurücktritt. Im Kapitel über das Bingen der thomistischen
Lehre um die Führung in der Scholastik wird wohl das Eintreten der
Kirche für Thomas als ein entscheidender Faktor dargestellt, aber es
fehlt doch ein Wort über den bleibenden Wert der Lehre des englischen
Lehrers. Bei aller Hochachtung undWertschätzung der rein historischen
Behandlung und Darstellung möchten wir aber auf eine Feststellung
der in der Gegenwart geltenden Autorität der Lehre des hl. Thomas
nicht verzichten.



Literarische Besprechungen 109

Die Charakteristik der Arbeitsweise und der Zielrichtung des
hl. Thomas kennzeichnet vielfach auch die spätere thomistische
Schule. Wenn man es als charakteristischen Zug der Jesuitenschule
bezeichnet hat, vor allem die Lehre der katholischen Kirche zu
verteidigen, so ist nicht nur für Thomas, sondern auch für seine Schule
„das Ziel des wissenschaftlichen Lebens und Strebens möglichst tiefes
Eindringen in das Beich der übersinnlichen und übernatürlichen Wahrheit,

die allseitige wahrheitsfrohe Erkenntnis der Ursachen,
Zusammenhänge, Gesetze und Triebkräfte im natürlichen und
übernatürlichen Kosmos. Es soll in die Seele sich die ganze Ordnung des
Universums und seiner Ursachen einzeichnen" (S. 26). Auch was Grabmann

von der metaphysisch - spekulativen Denkrichtung
des Aquinaten schreibt, paßt ebenso auf dessen Schule. Nur betont
Grabmann sehr richtig, daß dadurch eine historische Eundamentierung
der Spekulation nicht aus-, sondern vielmehr eingeschlossen ist.

Grabmann gibt in einem bemerkenswerten Schlußkapitel einige
Winke zum wissenschaftlichen Verständnis, d. h. Studium des heiligen
Thomas. Er unterscheidet dabei eine dialektisch-kommentierende und
eine das Werden untersuchende historische Methode, wobei er letztere
als notwendige Ergänzung der ersteren empfiehlt. Gewiß mit Becht!
Nur möchten wir eine wohl selbstverständliche Unterscheidung machen
zwischen der Verwertung, z. B. der Summe im dogmatischen
Unterricht und bei selbständigen Untersuchungen über die Lehre
des Aquinaten. Im dogmatischen Unterricht kann die historische
Quellenanalyse offenbar nur eine relativ sehr beschränkte Bedeutung
haben, wie anderseits der dialektisch-kommentierenden Interpretation
des Sinnes der Texte des Heiligen nur eine vorbereitende Funktion
zukommt. Das Hauptgewicht liegt auf der dogmatischen Behandlung
und Verwertung der Lehre des Aquinaten, d. h. auf der Bewertung
seiner Argumente, resp. der Autorität der von und durch ihn
vorgebrachten Ansicht. Der Aufweis der historischen Quellen des Aquinaten
ist zwar ein sehr nützlicher Behelf, aber kein genügender Maßstab zur
sachlichen Beurteilung der Lehre, diese kann in letzter Linie nur
dadurch richtig gewertet werden, daß sie in Zusammenhang gebracht
wird mit den übrigen dogmatischen Beweisgründen. Dies ist unseres
Wissens auch überall die Betrachtungsweise der thomistischen Schule.
Mutatis mutandis gilt dasselbe auch von der philosophischen
Verwertung des Aquinaten.

Möchte das schöne Büchlein von Grabmann in recht viele Hände,
besonders von Studierenden gelangen. Es sei uns auch willkommen als
ein vielverheißendes Präludium zum dritten Bande der Geschichte der
scholastischen Methode. P. Reginald M. Schultes, 0. P.

3. Dr. Georg Reinhold : Der alte und der neue Glaube. Ein Bei¬

trag zur Verteidigung des katholischen Christentums gegen seine
modernen Gegner. 3. Aufl., 1911, Wien, Kirsch, 430 S.

Die „kleine Apologie" von Beinhold, so möchten wir die Schrift
nennen, ist bereits in dritter Auflage erschienen, ein Zeichen, daß sie
nicht nur einem Bedürfnisse, sondern auch den Erwartungen der Leser
entsprochen hat. Der Verfasser hat in die neue Auflage über geäußerten



110 Literarische Besprechungen

Wunsch eine Abhandlung über das heiligste Altarssakrament neu
aufgenommen sowie das Kapitel über die Deszendenzlehre in anti-
darwinistischem Sinne umgearbeitet. Bei letzter Gelegenheit fügt er
auch die Ansichten von Augustin und Thomas über die Entstehung
des ersten Menschenleibes bei, eine Partie, deren Zweck und Nutzen
uns in diesem Buche nicht recht einleuchten will. Wir können über
das ganze Werk nur unsere bereits der ersten Auflage ausgesprochene
Anerkennung wiederholen (vgl. d. Jahrbuch, XXIII. 368).

Bom, Collegio Angelico. P, Reginald M. Schultes, 0. P.

4. Bannwart, S. J.-Denzinger: Enchiridion Syinbolornm, defini-
tionum et declarationum de rebus fidei et morum. Ed. 11. 592 S.
mit Anhang.
C. Kirch, S. J.: Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae
antiquae. 636 S.

Rouët de Journel, S. J.: Enchiridion Patristicuin, locos SS.
Patrum Doctorum Scriptorum ecclesiasticorum collegit 887 S.

Priburgi, Herder.

Denzingers Enchiridion hat sich schon lange den Theologen als
unentbehrlich erwiesen. Der von Bannwart, S. J., besorgten zehnten
Auflage mit ihrer bedeutenden Erweiterung des Stoffes ist nun in
kurzer Zeit die elfte gefolgt, welche die neuesten Entscheidungen bis
zum Modernisteneid bringt und zudem einen Appendix von 24 Nummern.
Wir müssen nur mit Bedauern konstatieren, daß auch in der neuesten
Auflage auch nicht eine der vielen päpstlichen
Entscheidungen über die theologische Autorität des
hl. Thomas von Aquin Aufnahme gefunden hat. Vielleicht
entschließt sich der Herausgeber doch einmal, im Interesse der
katholischen Theologie und in Anerkennung der erflossenen päpstlichen
Entscheidungen und Verfügungen, die diesbezüglichen Hauptstellen
wenigstens von Leo XIII. und. Pius X. aufzunehmen. Es wäre eine
Tat der Gerechtigkeit und Billigkeit gegenüber dem englischen Lehrer
und dem Willen der Kirche, jedenfalls auch ein wohltuendes Liebeswerk

für manche Geister der Gegenwart. Auch die Fußnoten in der
Gnadenfrage würden mehr objektiven Charakter einer Sammlung
kirchlicher Erlässe entsprechen, wenn sie nicht so offenkundig in eine
defensio Molinismi ausklängen.

Die beiden Enchiridien von Kirch und Bouët sollen dem
geschichtlichen Studium dienen, letzteres speziell dem der
Dogmengeschichte. Bei der heute herrschenden Unsicherheit, resp. Verschiedenheit

in der Auffassung des Zweckes und der Aufgabe der Kirchen- und
Dogmengeschichte müßte das Urteil über die Auswahl der Texte
naturgemäß sehr verschieden ausfallen. Da indes beide Enchiridien in
erster Linie als Hilfsmittel der Schule gedacht sind, müssen wir das
apologetische Prinzip in der Auswahl dçr Texte bei Kirch vollkommen
billigen. Bouët will sowohl der Dogmatik als der Dog mengeschichte
die Hauptstellen der Väter bieten. Im wesentlichen ist er unseres
Erachtens seiner Aufgabe gerecht geworden. Man hat behauptet, daß
man in dogmengeschichtlicher Hinsicht aus dem Enchiridion keine
genügende Kenntnis der Väter schöpfen könne und daß dasselbe deshalb
keinen wissenschaftlichen Wert habe (Rauschen). Wir müssen dieses



Literarische Besprechungen 1 LI

Urteil als ein sehr einseitiges betrachten. Eine allseitige Kenntis der
Väter kann man selbstverständlich nur aus deren Werken, im
Zusammenhang und in ihrer Gänze, schöpfen; aber anderseits besteht das
richtige Verständnis der Vater auch wieder nicht in der Konstatierung
ihrer von der Gesamtdoktrin der Kirche abweichenden Ansichten,
sondern in der Aufzeigung ihrer leitenden Gedanken. Diese kommen
aber bei Bouët genügend zum Ausdruck. In Einzelheiten kann mau
allerdings verschiedener Ansicht sein. Ich habe z. B. die Partien von
Tertuilian und Irenaus in der Schule verwendet und hätte manche
Änderung gewünscht. Bei der Auswahl der Texte von Augustin war
offenbar das Studium Molinismi maßgebend.

Im ganzen und wesentlichen können wir die katholische Literatur
zu diesen drei Enchiridien nur beglückwünschen. Eür weitere
Ausgaben mit bestimmten Sonderzwecken bleibt natürlich noch immer
genügend Veranlassung.

Born, Collegio Angelico. P. Beginald M. Schuttes, 0. P.

5. Aurelio Palmieri, 0. S. A. : II progresso dominatico itel concetto
cattoliCO.Eirenze,Libreria Editrice Fiorentina 1910. 8°. XX,BOSS.

Das vorliegende Buch bildet den ersten Band einer apologetischen
Bibliothek, welche die rührige Florentiner Firma herauszugeben
begonnen hat, zu dem Zwecke, um wichtige aktuelle Fragen historischen,
philosophischen, soziologischen und theologischen Charakters in einer
sowohl den Ansprüchen der Wissenschaft als auch den Bedürfnissen
weiterer Kreise entsprechenden Form zu behandeln.

Der durch seine Arbeiten über die russische Kirche und die
orthodoxe Theologie wohlbekannte Verfasser schickt eine Einführung
voraus (S. V—XVI), in welcher er sich ziemlich temperamentvoll gegen
die übereifrige Kritik von A. Mohl wegen angeblich zu milder
Beurteilung der Schismatiker verwahrt. Das Werk selbst ist in acht
Kapitel eingeteilt und stellt den Gegenstand in klarer, etwas breiter
und lebhafter, aber durchaus korrekter Weise dar. Im Kapitel I (S. 1—3B)
wird der Begriff des dogmatischen Fortschrittes entwickelt. Dem Autor
zufolge liegt die eigentliche Ursache des Zwiespaltes zwischen Okzident
und Orient in der Begriffsbestimmung des Dogmas; theologisch
gesprochen mag das stimmen, psychologisch und historisch wird man
den Kern des Schismas in anderen Momenten finden müssen. Das
II. Kapitel (S. 34— 66) zeigt die Möglichkeit, Notwendigkeit und
Wirklichkeit des (relativen) dogmatischen Fortschrittes: Die Orthodoxie
befindet sich in einem offenbaren Widerspruch, wenn sie jeden
dogmatischen Fortschritt seit dem sechsten Konzil als unmöglich erklärt,
und zugleich zugeben muß, daß ein solcher durch die ersten sechs
Konzilien herbeigeführt worden ist. Übrigens deckt sich, wie im
III. Kapitel (S. 67—90) nachgewiesen wird, die (allerdings nicht sehr
präzise) Lehre der orthodoxen Kirchen über den dogmatischen
Fortschritt theoretisch mit der katholischen Lehre. Aber den Schismatikern
fehlt das aktive Prinzip des dogmatischen Fortschrittes (Kap. IV,
S. 91—130): Ein ökumenisches Konzil ist im Sinne der getrennten
orientalischen Kirchen unmöglich, da sie kein Oberhaupt der Gesamtkirche

anerkennen; übrigens könnte das Konzil in keinem Falle Organ
des höchsten ordentlichen Lehramtes sein; eine gegenseitige Ver-



112 Literarische Besprechungen

ständigung der Partikularkirchen ist reine Fiktion; und mit den
Modernen das individuelle Bewußtsein der Gläubigen zum Vehikel des
Fortschrittes zu stempeln, führt zur fortwährenden Umwälzung. Somit
kann nur das päpstliche Lehramt ordentliches Prinzip des dogmatischen
Fortschrittes sein. Im V. Kapitel (S. 131—187) wird die katholische
Lehre vom dogmatischen Fortschritte gegen die willkürlichen
Entstellungen durch die Schismatiker, die Protestanten und die Modernisten
in Schutz genommen: Die katholische Lehre muß in dem Sinne
aufgefaßt werden, wie sie eben die katholische Kirche darstellt, d. h. so,
daß zwar die Bildung neuer Dogmen ausgeschlossen ist, nicht aber die
Einführung neuer genauerer dogmatischer Formeln für die alte Wahrheit;

haben ja doch die Schismatiker selbst noch im 17. Jahrhundert
den Ausdruck Transsubstantiatio übernommen! Daß aber die katholische

Kirche jemals neue Dogmen geschaffen habe, entspricht keineswegs

den Tatsachen. Kapitel VI (S. 189—253, nähere Erklärung des
relativen dogmatischen Fortschrittes) gibt eine recht gute Darstellung
des Prozesses, der zur kirchlichen Definition eines Satzes führt, und
präzisiert die Stellung der theologischen Lehrmeinung in der Kirche.
Mit dem bekannten Kanon des hl. Vinzentius Lirinensis befaßt sich
der Autor im VII. Kapitel (S. 255—274) : Die Auktorität des Lirinensis
wird auf das rechte Maß zurückgeführt, und der Kanon im Anschlüsse
an Franzelin dahin erklärt, daß er sich nur auf ausdrücklich im
depositum vorliegende Glaubenswahrheiten beziehe, also nicht exklusiv
zu fassen sei. Den letzteren Punkt glauben wir bestreiten zu sollen :

Der Kanon scheint nämlich auch exklusiv gemeint zu sein, nur brauchen
nicht alle drei Kriterien, welche Vinzentius aufzählt („ubique,
semper, ab omnibus"), zugleich zuzutreffen, um eine Wahrheit als
Bestandteil des überlieferten Glaubensschatzes zu sichern. Kapitel VIII
(S. 275—303) mit der etwas rätselhaften Überschrift „Die moralische
Bedeutung der Dogmen und der dogmatische Fortschritt" begründet
gegen den Modernismus die spekulative dauernde Geltung der
dogmatischen Formeln.

Wer die einschlägigen Werke, etwa von Franzelin und Scheeben,
kennt, dem wird das Buch theologisch kaum etwas Neues bieten, aber
unter der gebildeten Laienwelt, für welche es ja zunächst bestimmt
ist, wird das Werk zweifellos großen Nutzen stiften; immerhin sind
die Zitate aus den modernen russischen Theologen auch für den Fachmann

recht wertvoll. Die Literatur, und zwar auch die deutsche, ist
der Anlage des Buches entsprechend hinlänglich berücksichtigt.
Doch war es wohl überflüssig, in einem für weitere Kreise bestimmten
Werke die Kirchenväter (auch die griechischen) im Originaltexte zu
zitieren, es genügte, den wesentlichen Inhalt der Stellen (wie es übrigens
ohnehin gewöhnlich noch außerdem geschehen ist) im Texte italienisch
wiederzugeben.

Born, S. Anselmo. Dr. Hartmann Strohsacker, 0. S. B.

6. M. Friedländer: Synagoge und Kirche in ihren Anfängen.
Berlin, Beimer 1908. 8°. XXII. 247 S. Mk. 5.—.

Das Buch soll laut Vorwort eine „Keformschrift" sein, d. h. im
Sinne von Kant und Spinoza die Versöhnung und Vereinigung von
Judentum und Christentum auf dem Boden des Moralismus, anbahnen



Literarische Besprechungen IIB

zu welchem Zwecke natürlich die Dogmen umgebildet" werden müssen.
Das Vorwort schließt mit einem Panegyrikus auf Pfleiderer, welcher
die Grundidee des Verfassers gebilligt habe, wonach das Christentum
nichts weiter ist, als hellenistisches Judentum, durch den messianischen
Anstoß und Krystailisationspunkt, den ihm der Prophet von Nazareth
gab, zur Weltreligion entwickelt. In der Einleitung (S. 1—13) ist die
These des Buches näher erklärt; sie lautet ungefähr: Die Synagoge
der Diaspora hat ia einer von der jüdisch-pharisäischen und priesterlichen

Gesetzesreligion unabhängigen Entwicklung eine vergeistigte
jüdische Religion geschaffen, dem Universalismus und Individualismus
unter den Juden die Wege geebnet; beide Richtungen des Judentums
sind dann von der Kirche assimiliert worden; die Synagoge hatte mit
ihrer Messiaserwartung dem Christentum tüchtig vorgearbeitet, der
eigentliche Anstoß zur Bildung des Christentums ging von den
transjordanischen Nazaräern aus, deren lebhafte Messiaserwartung sich an
Jesus anschloß; durch geschickte Kompromisse zwischen den Messiasideen

der verschiedenen Sekten kam es zur Formierung der
katholischen Kirche.

Dem Nachweise dieser These sollen die sieben Abschnitte des
Buches dienen, deren Ausführungen in extenso zu besprechen wir uns
versagen müssen. Denn wie schon aus dem Gesagten hervorgebt, steht
der Verfasser als getreuer Schüler Pfleiderers auf dem Boden des reinen
Nuturalismus und Rationalismus, und schaltet mit den Quellen auf
Grund dieser Voraussetzungen mit souveräner Machtvollkommenheit;
da es somit der Verfasser nicht der Mühe wert erachtet hat, sich mit
dem prinzipiellen christlichen Staudpunkte irgendwie auseinanderzusetzen,

so ist seine Arbeit auch für uns prinzipiell indiskutabel. Mehr
der Charakteristik wegen seien beispielsweise einige Bemerkungen
rein geschichtlichen Interesses gestattet. Der HeUeuismus ist durchwegs

ceit überschätzt und gründlich verzeichnet; denn in Wirklichkeit
waren die hellenistischen Juden durchaus keine

philosophischrationalistischen Kosmopoliten, sondern sie fühlten sich ebensogut wie
die pharisäischen Palästinenser als echte Juden, durch ihr nationales
Bewußtsein und besonders durch die Beschneidung allen anderen
Völkern als ein ganz eigenes Volk gegenüberstehend: das bat Batiffol
einwandfrei nachgewiesen (L'Eglise naissante et le Catholicisme3,
S. 1—20); übrigens, wenn, wie Friedländer glauben machen will, das
Urchristentum mit dem freisinnigen hellenistischen Judentum identisch
war, wie konnte es dann zu einem so scharfen Kampfe zwischen beiden
kommen?! Daß die Feier des siebenten Tages durch die Juden der
Diaspora zur Weltfeier geworden sei, ist eine Behauptung, die zwar
in das System paßt, wofür aber der Verfasser den Beweis schuldig
geblieben ist; denn mit ein paar Zitaten aus Philo wird dieser Satz
ebensowenig bewiesen wie so viele andere geschichtliche Aufstellungen
des Buches. Noch schlimmer ist die Methode, aus den Angaben der
christlichen häretischen Gnostiker (die S. 280 A. ausdrücklich als die
einzigen verläßlichen Zeugen der urchristlichen Geschichte! erklärt
werden) z. B. erhärten zu wollen, daß der jüdische Gnostizismus seine
ureigenste Schöpfung, den ,,Christ", der Kirche aufgezwungen habe.
Gegen den „Beweis" aber, daß die Verfolgung Act. VI.—VIII. nicht
den Christen als solchen, sondern nur der hellenistischen Partei
gegolten habe, muß ernstlich Verwahrung eingelegt werden, da er zum

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII. 8



114 Literarische Besprechungen

guten Teil auf Unterdrückung des vollen Textes der Apostelgeschichte
berühr. Es heißt auch dem Leser eine starke Vergessenheit zumuten,
wenn der Verfasser (besonders im 7. Abschnitte) die unumschränkte
Lehrfreiheit preist, welche in den Diasporasynagogen geherrscht
haben soll: die Apostelgeschichte und die Briefe des hl. Paulus wissen
von dieser Freiheit ein ganz anderes Lied zu singen! Über den
urchristlichen Gottesdienst berichtet uns Friedländer nur, daß er, identisch
mit dem Gottesdienste der Diasporasynagoge, in Lesung und Gesang
bestanden habe.

Doch genug der Bemerkungen; es ist ja kaum eine Seite an
dem Buche, die nicht auch vom rein historischen Standpunkte aus
zu berechtigtem Widerspruche herausfordert. Das Werk ist eine
Geschichtskonstruktion, berechnet für Leser, welche nicht nur den
prinzipiellen Standpunkt des Verfassers teilen, sondern ihm auch in der
durchgehenden Abstraktion von den historischen Quellen Gefolgschaft
leisten wollen. Immerhin ist dieser Konstruktionsversuch ein
interessanter Beleg erstens für die wissenschaftlich unhaltbare Position
des sogenannten Rationalismus, und zweitens für die bekannte
Tatsache, daß die protestantisch-freisinnige Theologie schließlich die christliche

Religion auf ein liberales Judentum reduzieren muß, daß
somit Friedländer im Rechte ist, wenn er, auf den Voraussetzungen
Pfieiderers. Harnacks etc. fußend, für seine Nation die Ehre in
Anspruch nimmt, der Welt das echte, ursprüngliche Christentum
geschenkt zu haben.

Rom, S. Anselmo. 1). Hartmann Strohsacker, 0. S. Ii.

7. P. Romuald Münz, O.S.B.: Die Allegorie des Holten Liedes
ausgelegt. Freiburg, Herder 1912. Gr. 8°. X, 305 S. Mk. 5.60.

Münz tritt in seinem ausführlichen Kommentar mit guten
Gründen für die traditionelle allegorische Auffassung des Hohen
Liedes ein, nach der der übernatürliche Liebesverkehr zwischen Gott
und den Menschen, und zwar unter dem Bilde der ehelichen oder
bräutlichen Liebe geschildert wird. Die Ansicht des Theodor von
Mopsuestia, das Hohe Lied sei nur als weltliches Liebeslied
aufzufassen, wurde von der 5. allgemeinen Synode von Konstantinopel
verworfen. Mit Recht weist der Verfasser die bei vielen beliebte
Zusammenstellung des Hohen Liedes mit der sogenannten Königsoder

Hochzeitswoche von sieben Tagen zurück und tritt für den
einheitlichen Charakter des Liedes ein. In der Einteilung des Hohen
Liedes folgt er Hontheim, indem er gleichfalls das Lied in zwei Teile
mit je drei Gesängen oder Liedern zerlegt. Für jedes .Lied bringt
Münz zunächst den hebräischen Text mit einer deutschen Übersetzung,
dann eine grammatisch-historische und zuletzt eine allegorische
Erklärung. Von einem Rhythmus in der Übersetzung sieht er absichtlich
ab, da die Ansichten über ein Metrum oder einen Rhythmus in der
hebräischen Poesie noch immer zu wenig geklärt sind und teilt die
Verse in Stichen, wie sie sich durch den Gedankengang von selbst
ergeben. In der grammatisch historischen Erklärung treffen wir manche
feine Beobachtung; so wird z. B. das schwer verständliche ahabah
(3, 10) gut in abanim (Edelsteine) verbessert. In der allegorischen Aus-



Literarische Besprechungen 115

deutung der einzelnen Verse scheint mir indes der Verfasser manchmal
doch zu weit zu gehen. In der Einleitung (S. 14) fahrt er selber

aus dem hl. Thomas den Satz an: „In metaphoricis locutionibus non
opertet attendi similitudinem quantum ad omnia: sic enim non esset
similitudo, sed rei Veritas." So wird in 1, 5 („Schwarz bin ich und
doch schön") die schwarze Farbe als Bild der nicht guten
Seelenbeschaffenheit gedeutet. „Die Kirche hat gesündigt in den ersten
Menschen und durch persönliche Sünden, und durch diese scheint sie
entstellt zu sein. — Aber die Kirche hat für ihre Sünden Buße getan
oder will Buße tun. Daher schildert sie sich nicht nur als schwarz,
sondern auch als schön" (S. 50 f.), Das Hüpfen des Bräutigams über
die Berge (2, 8) soll sagen, „daß er von den Höhen (Himmel)
kommt, daß von da sein Ausgang und da auch sein Aufenthalt
ist" (S. 89).

Mag man auch nicht in allem die Ansicht des Verfassers teilen,
so wird man doch mit großem Nutzen nach seinem Kommentar greifen.

Wien. J. Böller.

8. Dr. Jota. Döller: Das Buch Jona nach dem Urtext übersetzt
und erklärt. Wien u. Leipzig, Fromme 1912. 112 S.

Von den Psalmen und etwa von der Genesis abgesehen, ist kaum
ein anderes Buch des Alten Testamentes so oft erklärt worden, als
das Buch Jona, das bei all seiner Kürze mannigfache Schönheiten,
aber auch zahlreiche Schwierigkeiten bietet. Was diesen neuesten
Kommentar vor allem auszeichnet, ist die große Reichhaltigkeit des
dargebotenen exegetischen Materials, die umfassende Kenntnis der
einschlägigen Literatur, der kaum etwas Wichtiges entgeht, die offene
klare Stellungnahme zu allen auftauchenden Schwierigkeiten.

Die einleitenden Fragen werden mit großer Ausführlichkeit
besprochen. Döller hält an der Einheit des Buches fest. Auch das Jonalied

ist ihm ursprünglich. Die zahlreichen Ansichten über die literarische
Art des Buches werden sorgfältigst aufgeführt. Döller entscheidet sich,
gestützt auf die christliche und jüdische Tradition für die volle
Geschichtlichkeit der ganzen Erzählung. Doch ist er anderseits weitherzig
genug, die Ansi cht einiger katholischer Gelehrten (vanHoonacker, Lesêtre,
Holzhey), die das Zeugnis Jesu in dieser Frage nicht für entscheidend
halten, wenigstens als „grundsätzlich möglich" (S. 80) zu erklären.
Die Frage nach dem Verfasser des Buches läßt Döller offen, neigt aber
mehr der Ansicht zu, daß der Prophet Jona selbst das Buch geschrieben
habe. Nach diesen Richtlinien ist natürlich auch der Kommentar
bearbeitet worden. Der Urtext ist in hebräischer Sprache der Übersetzung
beigedruckt. Der Erklärung folgen für jedes Kapitel sittlich-religiöse
Erwägungen. Der Kommentar läßt neben guten sprachlichen
Bemerkungen besonders das Bestreben hervortreten, alle Einwände gegen
die Geschichtlichkeit des Buches zu entkräften.

So stellt das Buch eine in streng konservativem Geiste
geschriebene Arbeit dar, die trotzdem auch modernen Ansprüchen
genügen will. Nicht jeder wird ihr in allem zustimmen. Man wird
z. B. die Versumstellung 2, 11 hinter 2, 1 oder 2, 2 kaum als eine sehr
glückliche, und die Erklärung von tTTin ijiao 2,8 „gleich vom Innern

8*



116 Literarische Besprechungen

des Fisches weg" (S. 76), ebenfalls nicht als eine sprachlich vollständig
befriedigende bezeichnen. Aber da die Arbeit sonst überall zuverlässige
Informationen bietet, andere Erklärungen und Deutungen nicht
verschweigt, die eigene Erklärung nur in ruhiger, sachlicher Polemik
verteidigt, so ist es jedem leicht gemacht, ein eigenes Urteil sich zu
bilden. Die Schrift wird den Theologiestudierenden, für die sie in erster
Linie bestimmt ist, die besten Dienste leisten.

Düsseldorf. P. Meinrad M. Schumpp, O. Pr.

9. Mgr. G. Laperinne d'Hautponl: Lettres it im homme du
Monde sur les Epîtres de Saint Paul aux Corinthiens. Borne,
Desclée et C»>, 1910. 486 S.

Das vorliegende Werk will nicht wissenschaftlichen Zwecken
dienen. Es ist für Weltleute geschrieben und möchte sie mit den
großen Gedanken der beiden Korintherbriefe des hl. Paulus vertraut
machen. Zu diesem Zwecke ist der Text nach inhaltlichen Gesichtspunkten

zergliedert und auf 56 Abschnitte verteilt worden. In leicht
dahinfließendem Briefstil bietet das Werk treffliche sachliche
Erklärungen und zeitgemäße praktische Anwendungen. Alles in allem,
ein dankenswertes und empfehlenswertes Unternehmen.

Düsseldorf. P. Meinrad M. Schumpp, 0. Pr.

10. o) Dr. Joh. Dehmke: Grundriß der Geschichte der Philosophie.
2. Aufl. Leipzig, Quelle & Meyer, 1918. 289 S.

h) Dr. Aug. Messer: Geschichte der Philosophie im Altertum und
Mittelalter. (Sammlung Wissenschaft und Bildung Nr. 107).
136 S.

c) — Geschichte der Philosophie vom Beginn der Neuzeit bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts. (Nr. 108.) 164 S. Leipzig 1912,
Quelle & Meyer.

d) Dr. Arthur Drews: Geschichte der Philosophie. Bd. VI. Die
Philosophie im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts. (Sammlung
Göschen Nr. 571.) Leipzig, Göschen, 1912. 118 S.

a) Bei der immer wachsenden Anzahl von Handbüchern für
Geschichte der Philosophie ist es gewiß nicht leicht, stets Neues zu
bringen oder auch nur eine gewisse Originalität sich zu wahren.
Ausgehend von der Aufgabe der Philosophie, fraglos klare Welt- und
Lebensanschauung zu gewinnen, sucht Prof. Rehmke seinem ^Grundriß"

wenigstens äußerlich ein neues, zweifellos anziehendes Gepräge
zu geben, daß er bei den bedeutenderen philosophischen Systemen nach
der jeweiligen Welt- und Lebensanschauung frägt. Inneren, sachlichen
Wert vermag allerdings dieses Vorgehen dem Werke so lange nicht
zu verleihen, als Verfasser uns nicht diese beiden modernen
Ausdrücke unzweideutig erklärt und damit erst — nach seinem eigenen
Geständnis — befähigt wird, vortu'teilslos und zutreffend die Stellung
eines jeden Philosophen zur Welt- und Lebensfrage zu bewerten.
Andernfalls dürfte der vorliegende Grundriß wenig dienen gegen
„vorwissenschaftliches Philosophieren" und erst recht keine
„Vorschule der Philosophie für diejenigen sein, die sich der Weltfrage
und der Lebensfrage wissenschaftlich (d. h. vorurteilslos) zu nähern
und in deren wissenschaftliche Bearbeitung einzutreten wünschen.
(Vorwort.)



Literarische Besprechungen 117

Dem Verfasser, der mit der altjonischen Philosophie seine
Darstellung beginnt, ist es zweifelsohne in hohem Maße gelungen, den
allmählichen Aufstieg der griechischen Philosophie in den einzelnen
Vertretern nach dem Verhältnis ihrer Abhängigkeit und des jeweiligen
Portschrittes der Lehre mit nur wünschenswerter Klarheit und
sachgemäßer Kürze zu schildern.

Das allzu gewagte Urteil über die Sophisten, die nach Rehmke
als die ersten vorurteilslos an die Welt- und Lehensfragen
herangingen, dürfte durch den persönlichen Standpunkt des Verfassers
bereits beeinflußt sein. Wir finden diese unsere Vermutung nur bestätigt,
wenn Rehmke den philosophischen Standpunkt des Sokrates niedriger
einschätzt als den der Sophisten. Dabei ist es nicht recht ersiehtlich,
wie unser Gewährsmann trotzdem die zweite Periode oder die Höhe
der alten Philosophie mit Sokrates heginnen läßt.

Für den Aufschwung dagegen, den die griechische Philosophie
in Piaton und Aristoteles gewonnen hat, mangelt dem Verfasser durchwegs

das rechte Verständnis. Anders hätte er Piaton unmöglich als
den ersten Vertreter des Rationalismus bezeichnen, noch von
Aristoteles behaupten können, daß er in seiner Logik durch Piatons
Auffassung vom Denken als dem selbständigen Quell der Erkenntnis
beeinflußt worden sei.

Allzu sehr vertraut Verfasser seinem eigenen Urteil, wenn er
die Auffassung des Stagiriten als irrtümlich bezeichnet, der den Gegensatz

zwischen seiner eigenen Doktrin und der seines großen Lehrers
hauptsächlich in der Lehre von der Immanenz und Transzendenz der
Formen findet. Man wird da unwillkürlich an ein Wort Adolf Lassons
erinnert, der in der Einleitung zur Übersetzung der aristotelischen
Methaphysik höchst ironisch bemerkt, daß Piaton „in Wahrheit nicht
in Schievelbein 1870 nach Christo, sondern nach den besten Quellen
427 vor Christo zu Athen geboren und nicht durch weise Männer in
Marburg, sondern durch den weisen Sokrates von Athen in die
Philosophie eingeführt" worden sei. Er hat infolgedessen das Unglück
gehabt, von Kants Kritik der reinen Vernunft während seiner ganzen
Lebensdauer niemals etwas zu erfahren und von der ganzen
Transzendentalphilosophie keine blasse Ahnung zu erlangen. Diese
vortreffliche Mahnung des Bex-liner Gelehrten könnte manchem modern
gerichteten Philosophen beim Studium der aristotelischen Polemik
gegen Piaton von großem Nutzen sein.

Die gänzliche Unzulänglichkeit seiner Kenntnisse von der
Scholastik beweist Verfasser allein schon dadurch, daß er in dem
Abschnitt über den Niedergang der alten Philosophie
an sechster Stelle die christliche Scholastik anführt und eben damit
einen Augustinus, Albertus Magnus und Thomas von Aquin auf gleiche
Stufe mit Epikur und Demokrit, Zenon und Pyrrhon, Epiktet und
Mark Aurel stellt. Speziell Thomas von Aquin, bei dem der
Verfasser seine beliebte Zweiteilung von Welt- und Lebensanschauung in
erster Linie hätte verwerten können, wird in keiner Weise auf den
anderthalb Druckseiten seiner wahren Bedeutung gemäß gewürdigt.
Die klägliche Skizze verrät indessen hinlänglich, wie wenig ihr
Urheber mit der Philosophie des Aquinaten, insbesondere mit seiner
Metaphysik, Psychologie und Ethik vertraut ist.



118 Literarische Besprechungen

Seitdem die Beiträge zur Philosophie des Mittelalters von
Cl. Baumker und andere bedeutende Publikationen über das gleiche
Thema, u. a. von P. Mandonnet, O, P. und Dr. Grabmann, jedermann
zugänglich sind, darf in einer Gesamtdarstellung der Geschichte der
Philosophie die Scholastik heute nicht mehr in solch geradezu
verächtlicher Weise behandelt werden. Es ist wahrlich an der Zeit, auch
hier einmal die „chinesische Mauer" niederzureißen und die
vielgeschmähte Scholastik vorurteilslos einer gerechten, objektiven
Schätzung zu würdigen. Ohne Zweifel würde mancher Lasson recht
geben, wenn er sagt: „Könnte in den modernen Betrieb etwas mehr
Scholastik getragen werden, so würde das, scheint es, überwiegend
vorteilhaft wirken."

Geschieht es trotzdem nicht, dann können wir von derartigen
Werken nur bemerken, daß sie dem heutigen Stande wi-senschaftlicher
Forschung nicht entsprechen, mag auch die ganze neuere Philosophie
darin zu ihrem Rechte kommen, wie wir dies im vorliegenden Falle
gern einräumen wollen.

b—c) Einen weit günstigeren Eindruck, sowohl hinsichtlich der
Anordnung des Stoffes wie der Ausführung im einzelnen, machen die
zwei Bändchen aus „Wissenschaft und Bildung", in denen Dr. Messer
gleichfalls die Gesamtphilosophie bis zum Ende des 18. Jahrhunderts
zur Darstellung bringt.

In wohlerwogener, übersichtlicher und zugleich die charakteristische

Eigenart einer jeden Periode hervorhebenden Weise finden wir
die antike Philosophie in vier größere Abteilungen gegliedert.
Die erste, vorwiegend kosmologische Periode der griechischen
Philosophie geht von den gegebenen geschichtlichen Voraussetzungen
aus, an die anknüpfend die drei großen Milesier zuerst philosophische
Betrachtungen über den Urstoff angestellt haben. Die zweite, vorwiegend
anthropologische Periode der griechischen Philosophie
umfaßt außer den Sophisten Sokrates und die Anhänger der zynischen,
megarischen und zyrenäischen Schule. Die dritte, systematische
Periode befaßt sich ausschließlich mit der Philosophie der beiden
Koryphäen des griechischen Altertums, von denen allerdings nur
Aristoteles systematisch zu Werke gegangen ist, während sein großer
Lehrer Piaton zwar auf den verschiedensten Gebieten der Philosophie
sich betätigt hat, aber seine Lehren mehr gelegentlich, bald hier, bald
dort, ohne bestimmte Ordnung und gegenseitige Abgrenzung
vorgetragen hat.

Allenthalben verrät sich hier das ernste Bestreben des Verfassers,
der historischen Wahrheit in der Darstellung möglichst gerecht zu
werden, wenn wir auch nicht zugeben können, daß ihm dies stets und
überall gelungen ist. — Der Ansicht, daß Aristoteles die Ideenlehre
seines Meisters bloß umgestaltete, aber keineswegs aufgegeben habe,
können wir nicht zustimmen. Die Tatsache, daß er sie immer wieder
bekämpft, darf nicht so gedeutet werden, als ob er innerlich nicht von
ihr loskommen könnte, sondern kann weit eher ais Beweis gelten, daß
Aristoteles, die ganze Tragweite dieser Lehre erkennend, nichts
unversucht gelassen hat, um sie nach allen Seiten hin zu entkräften.
D<-n gewaltigen Einfluß des Aristoteles bis ins 18. Jahrhundert hinein
anerkennend, kann Verfasser sich nicht enthalten, gerade darin eine
Hemmung für die Weiterentwicklung der Philosophie und insbesondere



Literarische Besprechungen 119

der Naturwissenschaft zu erblicken, und um dieses Umstandes willen
schließlich in manchen Punkten bei dem gewaltigen Meister einen
Bückschritt gegenüber seinen Vorgängern festzustellen.

Nachdem Verfasser in einem vierten Abschnitt noch die
hellenistisch - römischePeriode der Philosophie behandelt
hat, geht er über zur mittelalterlichen Philosophie, die wiederum in
die patristische und eigentlich scholastische Periode (bis
Anfang des 15. Jahrhunderts) zerfällt.

Auch hier läßt sich nicht leugnen, daß Verfasser redlich bemüht
war, der vielgeschmähten Scholastik und insbesondere ihrem Pürsten,
Thomas von Aquin, gerecht zu werden. Wir hören es offen und
anerkennend ausgesprochen, daß Thomas „die schwierige Aufgabe, dem
christlichen Gedankenkreis das ihm wesensfremde aristotelische System
einzugliedern, mit klugem und freiem Sinn gelöst hat," Aber wie bei
der Beurteilung des Aristoteles der kritisch-kantische Standpunkt des
Verfassers vielfach durchschimmerte, so läßt sich auch hier immer
wieder die Beobachtung machen, daß Verfasser innerlich noch weit
abseits von jener Kirche steht, der Thomas mit seiner Philosophie am
meisten gedient hat.

Zur neuen Philosophie, der ein eigenes Bändchen gewidmet
ist, leitet Messer vortrefflich über, indem er uns vorerst mit ihrem
Charakter im allgemeinen und den Bedingungen ihrer Entwicklung
bekannt macht. Der kurze Überblick gibt uns schon die Gewähr,
daß Verfasser die neuere Philosophie durchaus beherrscht. Nur ein
eingehendes Studium der ganzen Zeit, verbunden mit selbständiger
Verarbeitung des dargebotenen reichhaltigen Stoffes hat Verfasserin

den Stand gesetzt, uns auf gedrängtem Baume eine überaus
instruktive Geschichte der neuen Philosophie zu bieten, die an
Übersichtlichkeit und steter Wahrung des wissenschaftlichen Charakters
wenig zu wünschen übrig läßt.

Von der traditionellen Gepflogenheit, die neuere Philosophie mit
Bacon und Descortes beginnen zu lassen, weicht Verfasser insofern ab,
daß er ihnen die italienischen, französischen, deutschen Benaissance-
Philosophen und die Bahnbrecher der modernen Naturwissenschaft,
Kepler, Galilei und Newton voranstellt. Dieses Verfahren ist um so
berechtigter, als tatsächlich die ganze moderne Kultur aus der Be-
naissance hervorgegangen und von der Naturwissenschaft sozusagen
beherrscht ist.

Bei der weiteren Ausführung sind die allenthalben eingefügten
kritischen Bemerkungen und die am Schluß mancher größerer
Abschnitte sich findende „Würdigung- sehr zu begrüßen, indem
Verfasser über die besprochene Lehre ein kurzgefaßtes Werturteil abgibt.
Besonders bei Kant, dessen in sich vielfach unklare Lehre wir hier
in anschaulicher Weise ohne jedwede Phrase und ermüdender
Auseinandersetzung vorgetragen finden, hält der Verfasser des öftern
solche nachfolgende würdigende Bückblicke.

Mit den aus unserer Besprechung sich ergebenden Beserven
können wir die Arbeit Messers vor vielen anderen empfehlen. Wir
zweifeln nicht, daß der Verlag in dem angesehenen Gießener Professor
den rechten Mann für eine derartige Aufgabe ausfindig gemacht hat.
Seine Person bürgt für einen guten Abschluß des Begonnenen; wir
haben allen Grund, uns auf die Fortsetzung zu freuen, in der Ver-



120 Literarische Besprechungen

fasser die weiteren Wirkungen der Kantischen Philosophie bis auf
die Gegenwart zur Darstellung zu bringen verspricht, und deren
Erscheinen in einem dritten Bändchen der Verlag soeben bekanntgibt.

di Der bekannte Hochschulprofessor Arthur Drews unternimmt
es, in einem sechsten Bändchen seiner Geschichte der Philosophie uns
die Entwicklung der Kantischen Philosophie im ersten Drittel des
19. Jahrhunderts zu zeigen. Den Kantischen Dualismus zwischen
Sinnlichkeit und Vernunft, Natur und Freiheit glaubte Schiller auf
ästhetischem Boden überwinden zu können, während die
Glaubensphilosophen Herder und Jakobi ihn gänzlich beseitigen wollen. Des
weiteren bilden Fichte, Schelling, Hegel, Schleiermacher und Schopenhauer

die markantesten Persönlichkeiten, in denen die Entwicklung
der Kantischen Philosophie sich vollzogen hat. Die vorwärtstreibenden
Momente in den einzelnen nachfolgenden Systemen führen dieselbe
aber schon bald über sich selbst hinaus und bedeuten somit in
mehrfacher Hinsicht eine Überwindung der Kantischen Spekulation. Wie
die Hegeische Philosophie die konsequenteste Fortbildung und der
letzte Abschnitt der rationalistischen Gedankenrichtung im transzendentalen

Idealismus Kants bildet, so hat Schopenhauer dessen einseitige
Betrachtungsweise der Religion lediglich vom moralischen Standpunkte
aus zum gänzlichen Bruch mit jeder positiven Religion fortgeführt.
Der religionsphilosophische Standpunkt des Verfassers kommt in der
ganzen Darstellung deutlich zum Vorschein.

Äußerlich betrachtet, entbehrt die Schrift mancherlei Vorzüge,
die wir der Messerschen Arbeit nachrühmen konnten.

Düsseldorf. P. Maurus M. Niehues, 0. P.
11. II. G. Opitz: Das Christentum im Freilichte der philosophischen

Kritik. Leipzig 1911.
Dieses Buch des Vizepräsidenten der zweiten sächsischen

Kammer zeugt von Geist und ernstlichem Streben, die Religion und
die Philosophie vor dem Naturalismus und zu weit gehenden
Folgerungen des Kantschen Idealismus zu retten. Leider kann dem
Verfasser der Versuch nicht gelingen, da er selber die Grundlegung Kants
annimmt, in pantheistischen Begriffen stecken bleibt und infolgedessen
die Lehren von der Erbsünde und Erlösung rationalistisch verflacht
und den wesentlichen Unterschied zwischen natürlicher und
übernatürlicher Ordnung vollständig verkennt. Es sind nur Werke von
neueren und neuesten Philosophen zitiert, die wahre Philosophia
perennis kennt der Verfasser nicht. Dabei ist einiges, was er gegen
Naturalismus und übertriebenen Idealismus sagt, sehr gut. Das Motto
und Schlußwort, daß „trotz mächtigen Geistesaufschwunges, was die
Erfassung der Wissenschaften in Erreichung ihrer höchsten Ziele
anlangt, vielleicht keine Zeit so klein gewesen ist als die Gegenwart,"
ist sehr wohl angebracht. Einige Entstellungen katholischer Lehren
wollen wir nicht so sehr auf das persönliche Schuldkonto des Verfassers
setzen, da er sich wenigstens hämischer und kränkender Worte enthält.

H. G. Opitz: Die Moderne auf dem Kriegspfade gegen Gott.
Leipzig 1910.
Ein protestantisches Buch, das sich auf jeder Seite gegen einen

Modernismus wendet, der mit dem Modernismus der Enzyklika Pas-
cendi im Verwandtschaftsverhältnis steht, aber noch radikaler vorgeht
als dieser. Der Modernismus, wie ihn Opitz zeichnet, knüpft an die



Literarische Besprechungen 121

Namen Stirner, Nietzsche und Häckel an, Er wird charakterisiert
durch die Abweisung alles Transzendenten und Supranaturalistischen
(im Sinne des Verfassers Übersinnlichen), Ablehnung der metaphysischen

Spekulation, ausschließlichen Intellektualismus; er ist
„humanistischer Naturalismus in Beinkultur". Auf biologischem Gebiete
verspricht er HebuDg der DaseiDsnöte, auf moralischem Gebiet leugnet
er die Willensfreiheit, und dehnt auf allen Gebieten das XJrsächlich-
keitsgesetz über Gebühr aus, auch auf die organische und geistige
Welt, Dadurch will er das „Absolute seiner Herrschaft entsetzen und
die von dieser Herrschaft befreite Welt sowie die eigenen Geschicke
nach seinem Willen einrichten und leiten." Wo er die Hauptgrundsätze

des Modernismus ad absurdum führt, ist der Verfasser oft
glücklich, wo er aber als Heilmittel gegen denselben den Pan e n-
theismus oder Monismus preist, dessen Übereinstimmung mit
Heiliger Schrift und Christentum er betont, mehr als unglücklich. In
phantastischer Weise, die mit Philosophie nichts mehr zu tun hat, wird
der Abfall der Welt von Gott („die Auseinanderlegung des All-Einen
in Gott und Welt") ausgemalt. Das Ziel der Philosophie und Religion soll
die Entwicklung nach Gott hin sein, um „den Auseinanderlegungsakt
durch Wiederaufnahme der Welt in Gott zu überwinden und ihn zum
versöhnenden Abschluß zu bringen". Wie weit ist doch schon unsere
geistige Welt in der Abwendung vom Christentum gekommen!

Bliesdabiheim. Dr. Hugo.

12. Dr. J. Piaig: Christoph Sigwarts Beiträge zu Grundlegung
und Aulbau der Ethik. 54 S. Stuttgart, Kohlhammer.
Der bekannte Tübinger Denker Sigwart, als Logiker viel

gerühmt, trug sich lange Zeit mit dem Plan, seine Ansichten bezüglich
der ethischen Probleme, denen er großes Interesse entgegenbrachte,
und worüber er sich mitunter im Kreise von Fachgenossen äußerte,
in einem eigenen Werke zur Darstellung zu bringen. Da ihm die
Ausführung dieses Herzenswunsches nicht vergönnt war, versuchte sein
Schüler Dr. Flaig aus den vorhandenen Schriften mit Bezugnahme
auf die gehörten Vorlesungen, Sigwart als Ethiker zu zeichnen. Der
erste Teil vorliegender Schrift referiert über die Analyse des tatsächlichen

willensmäßigen Handelns, über Norm und Zweck, über
Aufstellung unbedingt gültiger Norrnalgesetze des Willens, über die
Realisierung des höchsten Zweckes. Eingehender kommt das Problem der
Willensfreiheit dabei zur Sprache. Den Abschluß bilden die
Streiflichter zur Ausführung der Ethik, in denen Schleiermacher als
Inbegriff aller Vollkommenheit zur Schau gestellt wird. Vor allem wird
von ihm gerühmt, wie er zeitlebens bestrebt war, „sich selbst zu
verstehen, mit sich eins zu werden, sich über den Sinn des Lebens und
die letzten Ziele des Tuns zu besinnen und die eigenen Kräfte und
Strebungen unermüdlich an dem klar gedachten Ideal zu messen".
Als hervorstechende Eigenschaften der von Sigwart entworfenen Ethik
führt Verfasser aus, daß an Stelle der von Kant ausgehenden
Gebotethiken uns hier eine Güterethik entgegentrete, der Begriff des höchsten

Gutes sei der herrschende Gedanke. Norm und Zweck sind
identisch. Dem eudämonistisclren und egoistischen Moment wird sein
Recht im sittlichen Leben gewahrt. Trotz der wenigen Anhaltspunkte
und der vereinzelten Schwankungen in der Auffassung läßt sich meist
die Ansicht Sigwarts mit Sicherheit feststellen.



122 Literarische Besprechungen

Im zweiten Teil geht Verfasser kritisch zu Werk. Gegen Kaftans

Angriffe nimmt er seinen Meister scharf in Schutz, nur in einem
wichtigen Punkte pflichtete er dem Gegner zu Ungunsten Sigwarts
bei. Zuletzt übt Verfasser selbst Kritik. Er sieht sich zu der
Feststellung gezwungen, daß Sigwart an manchen Stellen, und zwar selbst
da, wo es sich um grundlegende Fragen handelt, voraussetzt, was er
hätte beweisen sollen und daß somit das System in der Luft schwebt.
Sigwart selbst hat empfunden, was seinem System mangelte, wo er
schreibt: ,.In letzter Instanz weist jeder Versuch, einen unbedingten
Maßstab des Wertes zu finden, über die (individuell verschiedenen
und geschichtlich bedingten) tatsächlichen Wertgefühle hinaus auf
den Gedanken eines objektiven Weltzwecks und damit auf einen
metapbysisch-teleologischen Abschluß. ' '

Düsseldorf. P. Hieronymus Wilms, 0. P.

13. Jesus Christus. Apologetische Vorträge auf dem II. theologischen
Hochschulkursus zu Freiburg im Breisgau im Oktober 1908,
gehalten von Prof. Dr. Karl Braig, Prof. Dr. Gerhard Esser,
Prof. Dr. Gottfried Hoberg, Prof. Dr. Corn. Krieg und Prof.
Dr. Simon Weber. Zweite verbesserte Auflage. Freiburg,
Herder 1911.
Jedem Priester, besonders jenen, welche in der glücklichen Lage

sind, die Schriften derer nicht in die Hand nehmen zu müssen, welchen
Christus ein ,,Problem" geworden ist, möchte man dieses Buch
empfehlen mit dem Wort des hl. Hieronymus: Inoffenso decurrat pede.
Man kann wohl in untergeordneten Punkten manchmal eine
Einwendung machen, aber im ganzen wird man dem gelehrten Dozenten
des Hochschulkurses nur Glück wünschen können. Sie haben mit
Entschiedenheit das Verfahren mancher Wortführer der neueren Zeit
abgelehnt, sich mehr auf die Seite des Gegners zu stellen, als die
Wahrheit ertragen kann.

Prof. Hoberg beweist in kurzen, kräftigen Strichen den
geschichtlichen Charakter der synoptischen Evangelien und in einem
eigenen Vortrag den des Johannes-Evangeliums. Simon Webers
Vorträge über die Lehre der Heiligen Sctirift bezüglich der Gottheit
Christi sind sehr zu begrüßen gegenüber anderen Versuchen, die
trüben Quellen der apokalyptischen und rabbinischen Literatur des
Judentums über die Messiaserwartungen mehr zu befragen als die
allein echten Quellen. Am breitesten ausgeführt sind die Vorträge
Prof. Braigs, denen eine gediegene Abwehr gegen Hugo Kochs
Bestreitung des Primates für die älteste Zeit vorangeht. Sie bieten
wertvolles Material und orientieren gut. Geschichtlich und dogmatisch hat
Prof. Gerh. Esser eine vortreffliche Darstellung des christologischen
Dogmas geboten. Einen mehr paränetischen Abschluß der Vorträge
bilden die lesenswerten Abhandlungen Prof. Dr. Com. Kriegs (f 24. Jan.
1911) über Christus als Lehrer, Erzieher und Lebenspender. Sehr
willkommen werden allen Lesern die reichhaltigen Beigaben der
Professoren Hoberg und Braig über die Modernismusfrage sein. Das Buch
enthüllt uns den Bankrott der ungläubigen Kritik, welche von Braig
gut definiert wird (S. 377) als die Kunst des Unmöglichen, und nötigt
uns, den Vertretern dieser Kritik mit Esser (387) das energische Wort
Tertullians entgegenzurufen: Parcite spei totius mundi. Dr. Hugo.


	Literarische Besprechungen

