Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 1(1914)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN

1. J. M. Lucaciu, 0. P.: Thomas et Molina, Expositio systematica
doctrinae D. Thomae Aquinatis de gratia divina efficaci com-
parata cum Molinae theoria. Blasii, 1912, 227 S,

In der Kontroversfrage zwischen Thomismus und Molinismus
geht die Stromung der Gelehrten dahin, die beiderseitige Lehre
historisch nach ihren Anfingen, Ursachen und Voraussetzungen zu
untersuchen. Leider ist auf diesem Gebiete bisanhin wenig geschehen.
Besonders die molinistische Lehre hat noch keine Bearbeitung gefunden,
die auf den Namen einer geschichtlichen Darstellung Anspruch erheben
durfte. Aber gerade die Kenntnis des urspriinglichen Molinismus,
in seiner Entwicklung verfolgt, wiirde viel zur Klirung des dogma-
tischen Urteils beitragen. Darum wird auch die Darstellung der Theorie
des Molina durch P, Lucaciu vielen willkommen sein, da nur wenige
Zeit und Lust haben, die schwerfiillige Konkordantia zu bewiltigen,
Lucaciu bietet eine sehr gute Ubersicht im Rahmen der gegenwiirtigen
Behandlung der Frage, aber immer im engen Anschlufy an den eigenen
Gedankengang Molinas, mit reicher Textanfiihrung, so dafi der Leser
den wirklichen Molina vor sich sieht und auch in den Stand gesetzt
wird, ein selbstéindiges Urteil zu fillen., Wir empfehlen die Schrift
Molinisten wie Thomisten. P. Reginald M, Schultes, O. P.

2. Dr. Martin Grabmann: Thomas von Aquin. Eine Einfithrung in
seine Persénlichkeit und Gedankenwelt (Sammlung Koesel, 1912).
Kl. 8° 164 S.

Streng historisch, pietidtsvoll, verstindnisinnig, reichhaltig,
korrekt — mit diesen Attributen mochten wir diese neueste Charakte-
ristik des groflen Aquinaten begriiien. Etwas anderes war ja auch
von Dr. Grabmann nach den ersten beiden Binden seiner Geschichte
der scholastischen Methode nicht zu erwarten. Der erste Teil, die
Persénlichkeit des hl. Thomas behandelnd, bietet uns eine Fiille zum
Teil ganz neuer Daten tiber Leben und Wirken des Meisters der Schule.
Den zweiten Teil, ,die Gedankenwelt des hl. Thomas“, bezeichnen wir
ohne Bedenken als eine der besten summarischen Darstellungen der
Lehre des hl. Thomas. Die rein historische Behandlung hat allerdings
den Nachteil, daf} die sachliche Wertung des Werkes des Aquinaten zum
Teil etwas zuriicktritt., Im Kapitel iiber das Ringen der thomistischen
Lehre um die Fiihrung in der Scholastik wird wohl das Eintreten der
Kirche fiir Thomas als ein entscheidender Faktor dargestellt, aber es
fehlt doch ein Wort iiber den bleibenden Wert der Lehre des englischen
Lehrers. Bei aller Hochachtung und Wertschitzung der rein historischen
Behandlung und Darstellung méchten wir aber auf eine Feststellung
der in der Gegenwart geltenden Autoritit der Lehre des hl. Thomas
nicht verzichten.



Literarische Besprechungen 109

Die Charakteristik der Arbeitsweise und der Zielrichtung des
hl. Thomas kennzeichnet vielfach auch die spitere thomistische
Schule., Wenn man es als charakteristischen Zug der Jesuitenschule
bezeichnet hat, vor allem die Lehre der katholischen Kirche zu ver-
teidigen, so ist nicht nur fir Thomas, sondern auch tiir seine Schule
wdas Ziel des wissenschaftlichen Lebens und Strebens moglichst tiefes
Eindringen in das Reich der tibersinnlichen und iibernatiirlichen Wahr-
heit, die allseitige wahrheitsfrohe Erkenntnis der Ursachen,
Zusammenhinge, Gesetze und Triebkrifte im natiirlichen und tiber-
natiirlichen Kosmos. Es soll in die Seele sich die ganze Ordnung des
Universums und seiner Ursachen einzeichnen® (S.26). Auch was Grab-
mann von der metaphysisch-spekulativen Denkrichtung
des Aquinaten schreibt, pafit ebenso auf dessen Schule. Nur betont
Grabmann sehr richtig, daf} dadurch eine historische Fundamentierung
der Spekulation nicht aus-, sondern vielmehr eingeschlossen ist.

Grabmann gibt in einem bemerkenswerten Schlufikapitel einige
Winke zum wissenschaftlichen Verstindnis, d. h. Studium des heiligen
Thomas. Er unterscheidet dabei eine dialektisch-kommentierende und
eine das Werden untersuchende historische Methode, wobei er letztere
als notwendige Ergiinzung der ersteren empfiehlt, Gewifl mit Recht!
Nur méchten wir eine wohl selbstverstindliche Unterscheidung machen
zwischen der Verwertung, z. B. der Summe im dogmatischen
Unterricht und bei selbstindigen Untersuchungen iiber die Lehre
des Aquinaten. Im dogmatischen Unterricht kann die historische
Quellenanalyse offenbar nur eine relativ sehr beschriinkte Bedeutung
haben, wie anderseits der dialektisch-kommentierenden Interpretation
des Sinnes der Texte des Heiligen nur eine vorbereitende Funktion
zukommt. Das Hauptgewicht liegt auf der dogmatischen Behandlung
und Verwertung der Lehre des Aquinaten, d. h. auf der Bewertung
seiner Argumente, resp. der Autoritit der von und durch ihn vor-
gebrachten Ansicht. Der Aufweis der historischen Quellen des Aquinaten
ist zwar ein sehr niitzlicher Behelf, aber kein geniigender Mafistab zur
sachlichen Beurteilung der Lehre, diese kann in letzter Linie nur da-
durch richtig gewertet werden, dafl sie in Zusammenhang gebracht
wird mit den iibrigen dogmatischen Beweisgriinden. Dies ist unseres
Wissens auch iiberall die Betrachtungsweise der thomistischen Schule.
Mutatis mutandis gilt dasselbe auch von der philosophischen Ver-
wertung des Aquinaten.

Méchte das schéne Biichlein von Grabmann in recht viele Hiénde,
besonders von Studierenden gelangen. Es sei uns auch willkommen als
ein vielverheifiendes Priludium zum dritten Bande der Geschichte der
scholastischen Methode. P. Reginald M. Schultes, O. P.

3. Dr. Georg Reinhold: Der alte und der neue Glaube. Ein Bei-
trag zur Verteidigung des katholischen Christentums gegen seine

modernen Gegner. 8. Aufl,, 1911, Wien, Kirsch, 430 S.

Die ,kleine Apologie“ von Reinhold, so méchten wir die Schrift
nennen, ist bereits in dritter Auflage erschienen, ein Zeichen, daf} sie
nicht nur einem Bediirfnisse, sondern auch den Erwartungen der Leser
entsprochen hat, Der Verfasser hat in die neue Auflage tiber geiufierten



110 Literarische Besprechungen

Wunsch eine Abhandlung iiber das heiligste Altarssakrament neu auf-
genommen sowie das Kapitel iiber die Deszendenzlehre in anti-
darwinistischem Sinne umgearbeitet. Bei letzter Gelegenheit fiigt er
auch die Ansichten von Augustin und Thomas iiber die Entstehung
des ersten Menschenleibes bei, eine Partie, deren Zweck und Nutzen
uns in diesem Buche nicht recht einleuchten will. Wir konnen iiber
das ganze Werk nur unsere bereits der ersten Auflage ausgesprochene
Anerkennung wiederholen (vgl. d. Jahrbuch, XXIII, 363).
Rom, Collegio Angelico. P. Reginald M. Schultes, O. P.

4. Bannwart, S. J.-Denzinger: Enchiridion Symbolorum, defini-
tionum et declarationum de rebus fidei et morum. Ed. 11, 592 S,
mit Anhang.

C. Kirch, S. J.: Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae
antiquae, 636 S.

Rouét de Journel, S. J.: Enchiridion Patristicum, locos SS.
Patrum Doctorum Secriptoram ecclesiasticorum collegit 887 S.
Friburgi, Herder.

Denzingers Enchiridion hat sich schon lange den Theologen als
unentbehrlich erwiesen. Der von Bannwart, S. J., besorgten zehnten
Auflage mit ihrer bedeutenden Erweiterung des Stoffes ist nun in
kurzer Zeit die elfte gefolgt, welche die neuesten Entscheidungen bis
zum Modernisteneid bringt und zudem einen Appendix von 24 Nummern.
‘Wir miissen nur mit Bedauern konstatieren, dafy auch in der neuesten
Auflage auch nicht eine der vielen pdpstlichen Ent-
scheidungen tiber die theologische Autoritdt des
hl. Thomas von Aquin Aufnahme gefunden hat. Vielleicht
entschliefit sich der Herausgeber doch einmal, im Interesse der katho-
lischen Theologie und in Anerkennung der erflossenen pépstlichen
Entscheidungen und Vertiigungen, die diesbeziiglichen Hauptstellen
wenigstens von Leo XIII. und Pius X. aufzunehmen. Es wire eine
Tat der Gerechtigkeit und Billigkeit gegentiber dem englischen Lehrer
und dem Willen der Kirche, jedenfalls auch ein wohltuendes Liebes-
werk filr manche Geister der Gegenwart. Auch die Fufinoten in der
Gnadenfrage wiirden mehr objektiven Charakter einer Sammlung
kirchlicher Erlidsse entsprechen, wenn sie nicht so offenkundig in eine
defensio Molinismi ausklingen.

Die beiden Enchiridien von Kirch und Rouét sollen dem ge-
schichtlichen Studium dienen, letzteres speziell dem der Dogmen-
geschichte. Bei der heute herrschenden Unsicherheit, resp. Verschieden-
heit in der Auffassung des Zweckes und der Aufgabe der Kirchen- und
Dogmengeschichte miifite das Urteil iiber die Auswahl der Texte
naturgemifd sehr verschieden ausfallen. Da indes beide Enchiridien in
erster Linie als Hilfsmittel der Schule gedacht sind, miissen wir das
apologetische Prinzip in der Auswahl der Texte bei Kirch vollkommen
billigen. Rouét will sowohl der Dogmatik als der Dogmengeschichte
die Hauptstellen der Viter bieten. Im wesentlichen ist er unseres
Erachtens seiner Aufgabe gerecht geworden. Man hat behauptet, da’
man in dogmengeschichtlicher Hinsicht aus dem Enchiridion keine ge-
niigende Kenntnis der Viter schopfen konne und daf} dasselbe deshalb
keinen wissenschaftlichen Wert habe (Rauschen). Wir miissen dieses



Literarische Besprechungen 111

Urteil als ein sehr einseitiges betrachten. Eine allseitigce Kenntis der
Viter kann man selbstverstindlich nur aus deren Werken, im Zu-
sammenhang und in ihrer Ginze, schopfen; aber anderseits besteht das
richtige Verstindnis der Vater auch wieder nicht in der Konstatierung
ihrer von der Gesamtdoktrin der Kirche abweichenden Ansichten,
sondern in der Aufzeigung ihrer leitenden Gedanken. Diese kommen
aber bei Roust geniigend zum Ausdruck. In Einzelheiten kann man
allerdings verschiedener Ansicht sein. Ich habe z B. die Partien von
Tertullian und Ireniius in der Schule verwendet und hitte manche
Anderung gewiinscht. Bei der Auswahl der Texte von Augustin war
offenbar das Studium Molinismi mafigebend.

Im ganzen und wesentlichen kénnen wir die katholische Literatur
zu diesen drei Enchiridien nur begliickwiinschen. Fir weitere Aus-
gaben mit bestimmten Sonderzwecken bleibt natiirlich noch immer
geniigend Veranlassung.

Rom, Collegio Angelico. P. Reginald M. Schultes, O. P.

5. Aurelio Palmieri, 0. S. A.: Il progresso dommatico nel concetto
cattolico. Firenze, Libreria Editrice Fiorentina 1910. 8°, XX, 303 S.

Das vorliegende Buch bildet den ersten Band einer apologetischen
Bibliothek, welche die riihrige Florentiner Firma herauszugeben be-
gonnen hat, zu dem Zwecke, um wichtige aktuelle Fragen historischen,
philosophischen, soziologischen und theologischen Charakters in einer
sowohi den Anspriichen der Wissenschaft als auch den Bediirfnissen
weiterer Kreise entsprechenden Form zu behandeln.

Der durch seine Arbeiten iiber die russische Kirche und die
orthodoxe Theologie wohlbekannte Verfasser schickt eine Einfiihrung
voraus (S, V—XVI), in welcher er sich ziemlich temperamentvoll gegen
die tibereifrige Kritik von A. Mohl wegen angeblich zu milder Be-
urteilung der Schismatiker verwahrt. Das Werk selbst ist in acht
Kapitel eingeteilt und stellt den Gegenstand in klarer, etwas breiter
und lebhafter, aber durchaus korrekter Weise dar. Im Kapitel I (S.1—33)
wird der Begriff des dogmatischen Fortschrittes entwickelt. Dem Autor
zufolge liegt die eigentliche Ursache des Zwiespaltes zwischen Okzident
und Orient in der Begriffsbestimmung des Dogmas; theolegisch ge-
sprochen mag das stimmen, psychologisch und historisch wird man
den Kern des Schismas in anderen Momenten finden miissen, Das
II. Kapitel (S. 34—66) zeigt die Moglichkeit, Notwendigkeit und
Wirklichkeit des (relativen) dogmatischen Fortschrittes: Die Orthodoxie
befindet sich in einem offenbaren Widerspruch, wenn sie jeden dog-
matischen Fortschritt seit dem sechsten Konzil als unmdoglich erklirt,
und zugleich zugeben mufd, daf} ein solcher durch die ersten sechs
Konzilien herbeigefithrt worden ist. Ubrigens deckt sich, wie im
III, Kapitel (S.67—90) nachgewiesen wird, die (allerdings nicht sehr
priizise) Lehre der orthodoxen Kirchen iiber den dogmatischen Fort-
schritt theoretisch mit der katholischen Lehre. Aber den Schismatikern
fehlt das aktive Prinzip des dogmatischen Fortschrittes (Kap. IV,
8. 91—180): Ein o6kumenisches Konzil ist im Sinne der getrennten
orientalischen Kirchen unméglich, da sie kein Oberhaupt der Gesamt-
kirche anerkennen; tibrigens konnte das Konzil in keinem Falle Organ
des héchsten ordentlichen Lehramtes sein; eine gegenseitige Ver-



112 Literarische Besprechungen

stindigung der Partikularkirchen ist reine Fiktion; und mit den
Modernen das individuelle Bewuf3tsein der Gldubigen zum Vehikel des
Fortschrittes zu stempeln, fithrt zur fortwihrenden Umwiilzung. Somit
kann nur das pdpstliche Lehramt ordentliches Prinzip des dogmatischen
Fortschrittes sein. Im V. Kapitel (S. 181—187) wird die katholische
Lehre vom dogmatischen Fortschritte gegen die willkiirlichen Ent-
stellungen durch die Schismatiker, die Protestanten und die Modernisten
in Schutz genommen: Die katholische Lehre muf3 in dem Sinne aut-
gefal’t werden, wie sie eben die katholische Kirche darstellt, d. h, so,
dafl zwar die Bildung neuer Dogmen ausgeschlossen ist, nicht aber die
Einftthrung neuer genauerer dogmatischer Formeln fiir die alte Wahr-
heit; haben ja doch die Schismatiker selbst noch im 17. Jahrhundert
den Ausdruck Transsubstantiatio tibernommen! Dafi aber die katho-
lische Kirche jemals neue Dogmen geschaffen habe, entspricht keines-
wegs den Tatsachen. Kapitel VI (S. 189—253, nihere Erklirung des
relativen dogmatischen Fortschrittes) gibt eine recht gute Darstellun
des Prozesses, der zur kirchlichen Definition eines Satzes fiihrt, un
priizisiert die Stellung der theologischen Lehrmeinung in der Kirche.
Mit dem bekannten Kanon des hl. Vinzentius Lirinensis befalt sich
der Autor im VII. Kapitel (S. 255—274): Die Auktoritit des Lirinensis
wird auf das rechte Maf zuriickgefiithrt, und der Kanon im Anschlusse
an Franzelin dahin erklirt, daB er sich nur auf ausdrticklich im
depositum vorliegende Glaubenswahrheiten beziehe, also nicht exklusiv
zu fassen sei. Den letzteren Punkt glauben wir bestreiten zu sollen:
Der Kanon scheint némlich auch exklusiv gemeint zu sein, nur brauchen
nicht alle drei Kriterien, welche Vinzentius aufziéhlt (,,ubique,
semper, ab omnibus®), zugleich zuzutreffen, um eine Wahrheit als
Bestandteil des tiberlieferten Glaubensschatzes zu sichern. Kapitel VIII
(S. 276—3803) mit der etwas ritselhaften Uberschrift ,Die moralische
Bedeutung der Dogmen und der dogmatische Fortschritt“ begriindet
gegen den Modernismus die spekulative dauernde Geltung der dog-
matischen Formeln,

Wer die einschligigen Werke, etwa von Franzelin und Scheeben,
kennt, dem wird das Buch theologisch kaum etwas Neues bieten, aber
unter der gebildeten Laienwelt, fiilr welche es ja zunichst bestimmt
ist, wird das Werk zweifellos groBen Nutzen stiften; immerhin sind
die Zitate aus den modernen russischen Theologen auch fiir den Fach-
mann recht wertvoll. Die Literatur, und zwar auch die deutsche, ist
der Anlage des Buches entsprechend hinlinglich beriicksichtigt.
Doch war es wohl iiberfliissig, in einem fiir weitere Kreise bestimmten
Werke die Kirchenviiter (auch die griechischen) im Originaltexte zu
zitieren, es geniigte, den wesentlichen Inhalt der Stellen (wie es iibrigens
ohnehin gewdhnlich noch auBerdem geschehen ist) im Texte italienisch
wiederzugeben.

Rom, S. Anselmo. Dr. Hartmann Strohsacker, O. S, B,

6. M. Friedliinder: Synagoge und Kirche in ihren Anfingen.
Berlin, Reimer 1908. 8°. XXII. 247 S. Mk. b.—.

Das Buch soll laut Vorwort eine ,Reformschrift“ sein, d. h. im
Sinne von Kant und Spinoza die Verséhnung und Vereinigung von
Judentum und Christentum auf dem Boden des Moralismus, anbahnen



Literarische Besprechungen 113

zu welchem Zwecke patiirlich die Dogmen .umgebildet* werden miissen.
Das Vorwort schlieft mit einem Panegyrikus auf Pfleiderer, welcher
die Grundidee des Verfassers gebilligt habe, wonach das Christentum
nichts weiter ist, als hellenistisches Judentum, durch den messianischen
Anstof und Krystailisationspunkt, den ihm der Prophet von Nazareth
gab, zur Weltreligion entwickelt. In der Einleitung (8. 1—18) ist die
These des Buches niher erklirt; sie lautet ungefihr: Die Synagoge
der Diaspora hat in einer von der jidisch-pharisdischen und priester-
lichen Gesetzesreligion unabhiéngigen Entwicklung eine vergeistigte
jiidische Religion geschaffen, dem Universalismus und Individualismus
unter den Juden die Wege geebnet; beide Richtungen des Judentums
sind dann von der Kirche assimiliert worden; die Synagoge hatte mit
ihrer Messiaserwartung dem Christentum tiichtig vorgearbeitet, der
eigentliche Anstof3 zur Bildung des Christentums ging von den trans-
jordanischen Nazariiern aus, deren lebhafte Messiaserwartung sich an
Jesus anschlofl; durch geschickte Kompromisse zwischen den Messias-
ideen der verschiedenen Sekten kam es zur Formierung der katho-
iischen Kirche.

Dem Nachweise dieser These sollen die sieben Abschnitte des
Buches dienen, deren Ausfithrungen in extenso zu besprechen wir uns
versagen miissen. Denn wie schon aus dem Gesagten hervorgeht, steht
der Verfasser als getreuer Schiiler Pfleiderers aut dem Boden des reinen
Naturalismus und Rationalismus, und schaltet mit den Quellen auf
Grund dieser Voraussetzungen mit souveridner Machtvollkommenheit;
da es somit der Verfasser nicht der Mithe wert erachtet hat, sich mit
dem prinzipiellen christlichen Standpunkte irgendwie auseinander-
zusetzen, so ist seine Arbeit auch fiir uns prinzipiell indiskutabel. Mehr
der Charakteristik wegen seien beispielsweise einige Bemerkungen
rein geschichtlichen Interesses gestattet. Der Hellenismus ist durch-
wegs weit liberschitzt und griindlich verzeichnet; denn in Wirklich-
keit waren die hellenistischen Juden durchaus keine philosophisch-
rationalistischen Kosmopoliten, sondern sie tithlten sich ebensogut wie
die pharisiischen Paliéistinenser als echte Juden, durch ihr nationales
Bewuftsein und besonders durch die Beschneidung allen auderen
Viélkern als ein ganz eigenes Volk gegeniiberstehend: das hat Batiffol
einwandfrei nachgewiesen (L'lglise naissante et le Catholicisme?
S. 1—20); tibrigens, wenn, wie I'riedlinder glauben machen will, das
Urchristentum mit dem freisinnigen hellenistischen Judentum identisch
war, wie konnte es dann zu einem so scharfen Kampfe zwischen beiden
kommen?! Daf die Feier des siebenten Tages durch die Juden der
Diaspora zur Weltteier geworden sei, ist eine Behauptung, die zwar
in das System paBt, wofiir aber der Verfasser den Beweis schuldig
geblieben ist; denn mit ein paar Zitaten aus Philo wird dieser Satz
ebensowenig bewiesen wie so viele andere geschichtliche Aufstellungen
des Buches. Noch schlimmer ist die Methode, aus den Angaben der
christlichen hiiretischen Gnostiker (die S. 230 A, ausdriicklich als die
einzigen verliflichen Zeugen der urchristlichen Geschichte erklirt
werden) z. B. erhiirten zu wollen, daf der judische Gnostizismus seine
ureigenste Schopfung, den ,,Christ®, der Kirche aufgezwungen habe.
Gegen den ,Beweis" aber, Cal die Verfolgung Act. VI.—VI1II. nicht
den Christen als solchen, sondern nur der hellenistischen Partei ge-
golten habe, mufl ernstlich Verwahrung eingelegt werden, da er zum

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XXVIIL, 8



114 Literarische Besprechungen

guten Teil auf Unterdriickung des vollen Textes der Apostelgeschichte
beruhi. Es heilt auch dem Leser eine starke Vergessenheit zumuten,
wenn der Verfasser (besonders im 7. Abschnitte) die unumschrinkte
Lehrfreiheit preist, welche in den Diasporasynagogen geherrscht
haben soll: die Apostelgeschichte und die Briefe des hl. Paulus wissen
von dieser Freiheit ein ganz anderes Lied zu singen! Uber den ur-
christlichen Gottesdienst berichtet uns Friedldinder nur, dag er, identisch
mit dem Gottesdienste der Diasporasynagoge, in Lesung und Gesang
bestanden habe.

Doch genug der Bemerkungen; es ist ja kaum eine Seite an
dem Buche, die nicht auch vom rein historischen Standpunkte aus
zu berechtigtem Widerspruche herausfordert. Das Werk ist eine Ge-
schichtskonstruktion, berechnet fiir Leser, welche nicht nur den prin-
zipiellen Standpunkt des Verfassers teilen, sondern ihm auch in der
durchgehenden Abstraktion von den historischen Quellen Gefolgschaft
leisten wollen. Immerhin ist dieser Konstruktionsversuch ein inter-
essanter Beleg erstens fiir die wissenschattlich unhaltbare Position
des sogenannten Rationalismus, und zweitens fiir die bekannte Tat-
sache, daf die protestantisch-freisinnige Theologie schlieBlich die christ-
liche Religion auf ein liberales Judentum reduzieren muf, daf so-
mit Friedlinder im Rechte ist, wenn er, auf den Voraussetzungen
Pfleiderers, Harnacks etc. fullend, fiir seine Nation die Ehre in An-
spruch nimmt, der Welt das echte, urspriingliche Christentum ge-
schenkt zu haben.

Rom, S. Anselmo. D, Hartmann Strohsacker, O. S. B,

7. P. Romuald Munz, O. S. B.: Die Allegorie des Hohen Liedes
ausgelegt. Freiburg, Herder 1912, Gr. 8°. X, 305 S. Mk. 5.60.

Munz tritt in seinem ausfiihrlichen Kommentar mit guten
Griinden fiir die traditionelle allegorische Auffassung des Hohen
Liedes ein, nach der der iibernatiirliche Liebesverkehr zwischen Gott
und den Menschen, und zwar unter dem Bilde der ehelichen oder
brautlichen Liebe geschildert wird, Die Ansicht des Theodor von
Mopsuestia, das Hohe Lied sei nur als weltliches Liebeslied aufzu-
fassen, wurde von der b. allgemeinen Synode von Konstantinopel
verworfen. Mit Recht weist der Verfasser die bei vielen beliebte
Zusammenstellung des Hohen Liedes mit der sogenannten Konigs-
oder Hochzeitswoche von sieben Tagen zuriick und tritt fiir den ein-
heitlichen Charakter des Liedes ein. In der Einteilung des Hohen
Liedes folgt er Hontheim, indem er gleichfalls das Lied in zwei Teile
mit je drei Gesiingen oder Liedern zerlegt. Fiir jedes Lied bringt
Munz zuniichst den hebriischen Text mit einer deutschen Ubersetzung,
dann eine grammatisch-historische und zuletzt eine allegorische Er-
klirung. Von einem Rhythmus in der Ubersetzung sieht er absichtlich
ab, da die Ansichten iiber ein Metrum oder einen Rhythmus in der
hebriiischen Poesie noch immer zu wenig geklirt sind und teilt die
Verse in Stichen, wie sie sich durch den Gedankengang von selbst er-
geben. In der grammatisch-historischen Erkldrung treffen wir manche
feine Beobachtung; so wird z B. das schwer verstiindliche ahabah
(3, 10) gut in abanim (Edelsteine) verbessert. In der allegorischen Aus-



Literarische Besprechungen 1156

deutung der einzelnen Verse scheint mir indes der Verfasser manch-
mal doch zu weit zu gehen, In der Einleitung (S. 14) fiihrt er selber
aus dem hl. Thomas den Satz an: ,In metaphoricis locutionibus non
opertet attendi similitudinem quantum ad omnia: sic enim non esset
similitudo, sed rei veritas.* So wird in 1, b (,Schwarz bin ich und
doch schén®) die schwarze Farbe als Bild der nicht guten Seelen-
beschaffenheit gedeutet. ,,Die Kirche (!) hat gesiindigt in den ersten
Menschen und durch personliche Siinden, und durch diese scheint sie
entstellt zu sein. — Aber die Kirche hat fiir ihre Stinden Bufle getan
oder will BuBe tun. Daher schildert sie sich nicht nur als schwarz,
sondern auch als schon® (S.50f). Das Hiipfen des Briutigams tiber
die Berge (2, 8) soll sagen, ,da er von den Hohen (Himmel)
kommt, dal von da sein Ausgang und da auch sein Aufenthalt
ist“ (8. 89).

Mag man auch nicht in allem die Ansicht des Verfassers teilen,
so wird man doch mit grofem Nutzen nach seinem Kommentar greifen,

‘Wien. J. Dailer.

8. Dr. Joh. Doller: Das Buch Jona nach dem Urtext {bersetzt
und erklirt. Wien u. Leipzig, Fromme 1912, 112 S,

Von den Psalmen und etwa von der Genesis abgesehen, ist kaum
ein anderes Buch des Alten Testamentes so oft erklirt worden, als
das Buch Jona, das bei all seiner Kiirze mannigfache Schénheiten,
aber auch zahlreiche Schwierigkeiten bietet. Was diesen neuesten
Kommentar vor allem auszeichnet, ist die grofie Reichhaltigkeit des
dargebotenen exegetischen Materials, die umfassende Kenntnis der
einschligigen Literatur, der kaum etwas Wichtiges entgeht, die offene
klare Stellungnahme zu allen auftauchenden Schwierigkeiten.

Die einleitenden Fragen werden mit grofier Ausfiihrlichkeit be-
sprochen. Doller hiilt an der Einheit des Buches fest. Auch das Jona-
lied ist ihm urspriinglich, Die zahlreichen Ansichten iiber die literarische
Art des Buches werden sorgfiiltigst aufgefithrt. Déller entscheidet sieh,
gestiitzt auf die christliche und jiidische Tradition fiir die volle Ge-
schichtlichkeit der ganzen Erzéihlung. Doch ist er anderseits weitherzig
genug, die Ansicht einiger katholischer Gelehrten (van Hoonacker, Lesétre,
Holzhey), die das Zeugnis Jesu in dieser Frage nicht fiir entscheidend
halten, wenigstens als ,grundséitzlich moglich“ (S, 80) zu erkliiren,
Die Frage nach dem Vertasser des Buches lif3t Déller offen, neigt aber
mehr der Ansicht zu, dafy der Prophet Jona selbst das Buch geschrieben
habe. Nach diesen Richtlinien ist natiirlich auch der Kommentar be-
arbeitet worden. Der Urtext ist in hebriischer Sprache der Ubersetzung
beigedruckt., Der Erklirung folgen fiir jedes Kapitel sittlich-religitse
Erwiégungen. Der Kommentar ld{it neben guten sprachlichen Be-
merkungen besonders das Bestreben hervortreten, alle Einwiinde gegen
die Greschichtlichkeit des Buches zu entkriiften,

So stellt das Buch eine in streng konservativem Geiste ge-
schriebene Arbeit dar, die trotzdem auch modernen Anspriichen
geniigen will. Nicht jeder wird ihr in allem zustimmen. Man wird
z, B, die Versumstellung 2, 11 hinter 2, 1 oder 2, 2 kaum als eine sehr
gliickliche, und die Erkldrung von T OYBRn 2,8 ygleich vom Innern

8%



116 Literarische Besprechungen

des Fisches weg® (8. 76), ebenfalls nicht als eine sprachlich vollstindig
befriedigende bezeichnen. Aber da die Arbeit sonst iiberall zuverlissige
Intormationen bietet, andere Erkldrungen und Deutungen nicht ver-
schweigt, die eigene Erklirung nur in ruhiger, sachlicher Polemik
verteidigt, so ist es jedem leicht gemacht, ein eigenes Urteil sich zu
bilden. Die Schrift wird den Theologiestudierenden, {iir die sie in erster
Linie bestimmt ist, die besten Dienste leisten.
Diisseldorf. P. Meinrad M. Schumpp, O. Pr.

9. Mgr. G. Laperinne d’Hautpoul: Lettres &4 un homme du
Monde sur les Epitres de Saint Paul aux Corinthiens. Rome,
Desclée et Cie, 1910. 486 S,

Das vorliegende Werk will nicht wissenschaftlichen Zwecken
dienen. Es ist fur Weltleute geschrieben und mdochte sie mit den
grofen Gedanken der beiden Korintherbriefe des hl. Paulus vertraut
machen. Zu diesem Zwecke ist der Text nach inhaltlichen Gesichts-
punkten zergliedert und auf 56 Abschnitte verteilt worden. In leicht
dahinflieBendem Briefstil bietet das Werk treffliche sachliche Er-
klirungen und zeitgemife praktische Anwendungen. Alles in allem,
ein dankenswertes und empfehlenswertes Unternehmen,

Diisseldorf, P, Meimrad M. Schumpp, O. Pr,

10. a) Dr. Joh. Rehmke: GrundriB der Geschichte der Philosophie.
2. Aufl, Leipzig, Quelle & Meyer, 1913. 289 S,

b) Dr. Aug. Messer: Geschichte der Philosophie im Altertum und
Mittelalter. (Sammlung Wissenschaft und Bildung Nr. 107).
136 S.

¢) — Geschichte der Philosophie vom Beginn der Neuzeit bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts. (Nr. 108.) 164 S. Leipzig 1912,
Quelle & Meyer.

d) Dr. Arthur Drews: Geschichte der Philosophie. Bd. VI. Die
Philosophie im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts. (Sammlung
Goschen Nr. b71.) Leipzig, Gdschen, 1912, 118 S,

a) Bei der immer wachsenden Anzahl von Handbiichern fiir
(eschichte der Philosophie ist es gewifll nicht leicht, stets Neues zu
bringen oder auch nur eine gewisse Originalitit sich zu wahren. Aus-
gehend von der Aufgabe der Philosophie, fraglos klare Welt- und
Lebensanschauung zu gewinnen, sucht Prof. Rehmke seinem ,Grund-
riB* wenigstens #uBerlich ein, neues, zweifellos anziehendes Geprige
zu geben, daB er bei den bedeutenderen philosophischen Systemen nach
der jeweiligen Welt- und Lebensanschauung frigt. Inneren, sachlichen
Wert vermag allerdings dieses Vorgehen dem Werke so lange nicht
zu verleihen, als Verfasser uns nicht diese beiden modernen Aus-
driicke unzweideutig erklért und damit erst — nach seinem eigenen
Gestéindnis — befdhigt wird, vorurteilslos und zutreffend die Stellung
eines jeden Philosophen zur Welt- und Lebensfrage zu bewerten.
Andernfalls diirfte der vorliegende Grundril wenig dienen gegen
yvorwissenschaftliches Philosophieren“ und erst recht keine ,Vor-
schule der Philosophie fiir diejenigen sein, die sich der Weltfrage
und der Lebensfrage wissenschaftlich (d. h. vorurteilslos) zu n#hern
und in deren wissenschaftliche Bearbeitung einzutreten wiinschen.
{Vorwort.)



Literarische Besprechungen 117

Dem Verfasser, der mit der altjonischen Philosophie seine Dar-
stellung beginnt, ist es zweifelsohne in hohem Mage gelungen, den
allméhlichen Aufstieg der griechischen Philosophie in den einzelnen
Vertretern nach dem %erhﬁ,ltnis ihrer Abhéingigkeit und des jeweiligen
Fortschrittes der Lehre mit nur winschenswerter Klarheit und sach-
gemiéfer Kiirze zu schildern.

Das allzu gewagte Urteil iiber die Sophisten, die nach Rehmke
als die ersten vorurteilslos an die Welt- und Lebensfragen heran-
gingen, diirfte durch den persénlichen Standpunkt des Verfassers be-
reits beeinflubt sein. Wir finden diese unsere Vermutung nur bestitigt,
wenn Rehmke den philosophischen Standpunkt des Sokrates niedriger
einschiitzt als den der Sophisten. Dabei ist es nicht recht ersiehtlich,
wie unser Gewihrsmann trotzdem die zweite Periode oder die Héhe
der alten Philosophie mit Sokrates beginnen lift.

Fir den Aufschwung dagegen, den die griechische Philosophie
in Platon und Aristoteles gewonnen hat, mangelt dem Verfasser durch-
wegs das rechte Verstiindnis. Anders hiitte er Platon unmdoglich als
den ersten Vertreter des Rationalismus bezeichnen, noch von
Aristoteles behaupten kénnen, daf er in seiner Logik durch Platons
Auffassung vom Denken als dem selbstiindigen Quell der Erkenntnis
beeinflufit worden sei.

Allzu sehr vertraut Verfasser seinem eigenen Urteil, wenn er
die Auffassung des Stagiriten als irrtiimlich bezeichnet, der den Gegen-
satz zwischen seiner eigenen Doktrin und der seines grofien Lehrers
hauptséchlich in der Lehre von der Immanenz und Transzendenz der
Formen findet. Man wird da unwillkiirlich an eic Wort Adolf Lassons
erinnert, der in der Einleitung zur Ubersetzung der aristotelischen
Methaphysik hochst ironisch bemerkt, daf Platon ,in Wahrheit nicht
in Schievelbein 1870 nach Christo, sondern nach den besten Quellen
427 vor Christo zu Athen geboren und nicht durch weise Médnner in
Marburg, sondern durch den weisen Sokrates von Athen in die Philo-
sophie eingefilhrt* worden sei, Er hat infolgedessen das Ungliick
gehabt, von Kants Kritik der reinen Vernunft wihrend seiner ganzen
Lebensdauer niemals etwas zu erfahren und von der ganzen Trans-
zendentalphilosophie keine blasse Ahnung zu erlangen. Diese vor-
treffliche Mahnung des Berliner Gelehrten kénnte manchem modern
gerichteten Philosophen beim Studium der aristotelischen Polemik
gegen Platon von groBem Nutzen sein.

Die giinzliche Unzulinglichkeit seiner Kenntnisse von der
Scholastik beweist Verfasser allein schon dadurch, daf er in dem
Abschnitt iiber den Niedergang der alten Philosophie
an sechster Stelle die christliche Scholastik anfiihrt und eben damit
einen Augustinus, Albertus Magnus und Thomas von Aquin auf gleiche
Stufe mit Epikur und Demokrit, Zenon und Pyrrhon, Epiktet und
Mark Awurel stellt. Speziell Thomas von Aquin, bei dem der Ver-
fasser seine beliebte Zweiteilung von Welt- und Lebensanschauung in
erstevr Linie hidtte verwerten konnen, wird in keiner Weise auf den
anderthalb Druckseiten seiner wahren Bedeutung gemifl gewliirdigt.
Die kligliche Skizze verriit indessen hinliéinglich, wie wenig ihr Ur-
heber mit der Philosophie des Agquinaten, insbesondere mit seiner
Metaphysik, Psychologie und Ethik vertraut ist.



118 Literarische Besprechungen

Seitdem die Beitriige zur Philosophie des Mittelalters von
Cl. Biumker und andere bedeutende Publikationen iiber das gleiche
Thema, u. a. von P. Mandonnet, O. P. und Dr. Grabmann, jedermann
zugénglich sind, darf in einer Gesamtdarstellung der Geschichte der
Philosophie die Scholastik heute nicht mehr in solch geradezu ver-
dchtlicher Weise behandelt werden. Es ist wahrlich an der Zeit, auch
hier einmal die ,chinesische Mauer“ niederzureiflen und die
vielgeschmiihte Scholastik vorurteilslos einer gerechten, objektiven
Schitzung zu wiirdigen. Ohne Zweifel wiirde mancher Lasson recht
geben, wenn er sagt: ,Konnte in den modernen Betrieb etwas mehr
Scholastik getragen werden, so wiirde das, scheint es, iiberwiegend
vorteilhaft wirken.*

Geschieht es trotzdem nicht, dann kénnen wir von derartigen

‘Werken nur bemerken, daf} sie dem heutigen Stande wi-senschaftlicher
Forschung nicht entsprechen, mag auch die ganze neuere Philosophie
darin zu ihrem Rechte kommen, wie wir dies im vorliegenden Falle
gern einrdumen wollen.
: b—c) Einen weit giinstigeren Eindruck, sowohl hinsichtlich der
Anordnung des Stoffes wie der Ausfiihrung im einzelnen, machen die
zwei Bédndchen aus ,, Wissenschaft und Bildung®, in denen Dr. Messer
gleichfalls die Gesamtphilosophie bis zum Ende des 18. Jahrhunderts
zur Darstellung bringt.

In wohlerwogener, iibersichtlicher und zugleich die charakteri-
stische Eigenart einer jeden Periode hervorhebenden Weise finden wir
die antike Philosophie in vier grofiere Abteilungen gegliedert.
Die erste, vorwiegend kosmologische Periode dergriechischen
Philosophie geht von den gegebenen geschichtlichen Voraussetzungen
aus, an die ankniipfend die drei groBen Milesier zuerst philosophische
Betrachtungen iiber den Urstoff angestellt haben. Die zweite. vorwiegend
anthropologische Periode der griechischen Philosophie um-
faft auBer den Sophisten Sokrates und die Anhdnger der zynischen,
megarischen und zyrendischen Schule. Die dritte, systematische
Periode befaBt sich ausschlieflich mit der Philosophie der beiden
Koryphiien des griechischen Altertums, von denen allerdings nur
Aristoteles systematisch zu Werke gegangen ist, wiihrend sein groBer
Lehrer Platon zwar auf den verschiedensten Gebieten der Philosophie
sich betitigt hat, aber seine Lehren mehr gelegentlich, bald hier, bald
dort, ohne bestimmte Orduung und gegenseitige Abgrenzung vor-
getragen hat.

Allenthalben verrit sich hier das ernste Bestreben des Verfassers,
der historischen Wahrheit in der Darstellung moglichst gerecht zu
werden, wenn wir auch nicht zugeben kénnen, dal ibm dies stets und
iiberall gelungen ist. — Der Ansicht, daB Aristoieles die Ideenlehre
seines Meisters blol umgestaltete, aber keineswegs aufgegeben habe,
kénnen wir nicht zustimmen, Die Tatsache, dafl er sie immer wieder
bekimpft, dartf nicht so gedeutet werden, als ob er innerlich nicht von
ihr loskommen konnte, sondern kann weit eher ais Beweis gelten, daf
Aristoteles, die ganze Tragweite dieser Lehre erkennend, nichts un-
versucht gelassen hat, um sie nach allen Seiten hin zu entkriften.
Den gewaltigen Einflufh des Aristoteles bis ins 18. Jahrhundert hinein
anerkennend, kann Verfasser sich nicht enthalten, gerade darin eine
Hemmung fiir die Weiterentwicklung der Philosophie und insbesondere



Literarische Besprechungen 119

der Naturwissenschaft zu erblicken, und um dieses Umstandes willen
schlieflich in manchen Punkten bei dem gewaltigen Meister einen
Riickschritt gegeniiber seinen Vorgiingern festzustellen.

Nachdem Verfasser in einem vierten Abschnitt noch die
hellenistisch-rémischePeriode der Philosophie behandelt
hat, geht er {iber zur mittelalterlichen Philosophie, die wiederum in
die patristische und eigentlich scholastische Periode (bis
Anfang des 15. Jahrhunderts) zerfiillt.

Auch hier lift sich nicht leugnen, dall Verfasser redlich bemtiht
war, der vielgeschmihten Scholastik und insbesondere ihrem Fiirsten,
Thomas von Aquin, gerecht zu werden. Wir horen es offen und an-
erkennend ausgesprochen, dal Thomas ,die schwierige Aufgabe, dem
christlichen Gedankenkreis das ihm wesensfremde aristotelische System
einzugliedern, mit klugem und freiem Sinn geldst hat.“ Aber wie bei
der Beurteilung des Aristoteles der kritisch-kantische Standpunkt des
Verfassers vielfach durchschimmerte, so lift sich auch hier immer
wieder die Beobachtung machen, dafl Verfasser innerlich noch weit
abseits von jener Kirche steht, der Thomas mit seiner Philosophie am
meisten gedient hat.

Zur neuen Philosophie, der ein eigenes Biindchen gewidmet
ist, leitet Messer vortrefflich iiber, indem er uns vorerst mit ihrem
Charakter im allgemeinen und den Bedingungen ihrer Entwicklung
bekannt macht. Der kurze Uberblick gibt uns schon die Gewihr,
dafl Verfasser die nenere Philosophie durchaus beherrscht. Nur ein
eingehendes Studium der ganzen Zeit, verbunden mit selbsténdiger
Verarbeitung des dargebotenen reichhaltigen Stoffes hat Verfasser
iu den Stand gesetzt, uns auf gedringtem Raume eine iiberaus
instruktive Geschichte der neuen Philosophie zu bieten, die an Uber-
sichtlichkeit und steter Wahrung des wissenschaftlichen Charakters
wenig zu wiinschen tibrig l4ft.

Von der traditionellen Gepflogenheit, die neuere Philosophie mit
Bacon und Descortes beginnen zu lassen, weicht Verfasser insofern ab,
daB er ihnen die italienischen, franzésischen, deutschen Renaissance-
Philosophen und die Bahnbrecher der modernen Naturwissenschatt,
Kepler, Galilei und Newton voranstellt, Dieses Verfahren ist um so
berechtigter, als tatsiichlich die ganze moderne Kultur aus der Re-
naissance hervorgegangen und von der Naturwissenschaft sozusagen
beherrscht ist.

Bei der weiteren Austithrung sind die allenthalben eingefiigten
kritischen Bemerkungen und die am Schluf mancher griéfierer Ab-
schnitte sich findende ,Wiirdigung* sehr zu begriifen, indem Ver-
fasser tiber die besprochene Lehre ein kurzgefalites Werturteil abgibt.
Besonders bei Kant. dessen in sich vielfach unklare Lehre wir hier
in anschaulicher Weise ohne jedwede Phrase und ermildender Aus-
einandersetzung vorgetragen finden, hilt der Verfasser des &ftern
solche nachfolgende wiirdigende Riickblicke.

Mit den aus unserer Besprechung sich ergebenden Reserven
kénnen wir die Arbeit Messers vor vielen anderen empfehlen. Wir
zweifeln nicht, daB der Verlag in dem angesehenen GieBener Professor
den rechten Mann fiir eine derartige Aufgabe ausfindig gemacht hat.
Seine Person biirgt flir cinen guten Abschluf des Begonnenen; wir
haben allen Grund, uns auf die Fortsetzung zu freuen, in der Ver-



120 Literarische Besprechungen

fagser die weiteren Wirkungen der Kantischen Philosophie bis auf
die Gegenwart zur Darstellung zu bringen verspricht, und deren Er-
scheinen in einem dritten Biindchen der Verlag soeben bekanntgibt.

d) Der bekannte Hochschulprofessor Arthur Drews unternimmt
es, in einem sechsten Bindchen seiner Geschichte der Philosophie uns
die Entwicklung der Kantischen Philosophie im ersten Drittel des
19. Jahrhunderts zu zeigen. Den Kantischen Dualismus zwischen
Sinnlichkeit und Vernunft, Natur und Freibeit glaubte Schiller aut
asthetischem Boden iiberwinden zu kénpen, wihrend die (ilaubens-
philosophen Herder und Jakobi ihn ginzlich beseitigen wollen, Des
weiteren bilden Fichte, Schelling, Hegel, Schleiermacher und Schopen-
hauer die markantesten Perstnlichkeiten, in denen die Entwicklung
der Kantischen Philosophie sich vollzogen hat. Die vorwiirtstreibenden
Momente in den einzelnen nachfolgenden Systemen tithren dieselbe
aber schon bald iiber sich selbst hinaus und bedeuten somit in mehr-
facher Hinsicht eine Uberwindung der Kantischen Spekulation. Wie
die Hegelsche Philosophie die konsequenteste Fortbildung und der
letzte Abschnitt der rationalistischen Gedankenrichtung im transzen-
dentalen Idealismus Kants bildet, so hat Schopenhauer dessen einseitige
Betrachtungsweise der Religion lediglich vom moralischen Standpunkte
aus zum ginzlichen Bruch mit jeder positiven Religion fortgefiihrt.
Der religionsphilosophische Standpunkt des Verfassers kommt in der
ganzen Darstellung deutlich zum Vorschein,

AuBerlich betrachtet, entbehrt die Schrift mancherlei Vorziige,
die wir der Messerschen Arbeit nachrithmen konnten.

Diisseldorf. P. Maurus M, Nielwues, O. P.

11. H. 6. Opitz: Das Christentum im Freilichte der philosophischen

Kritik. Leipzig 1911.

Dieses Buch des Vizeprisidenten der zweiten sdchsischen
Kammer zeugt von Geist und ernstlichem Streben, die Religion und
die Philosophie vor dem Naturalismus und zu weit gehenden Folge-
rungen des Kantschen Idealismus zu retten. Leider kann dem Ver-
fasser der Versuch nicht gelingen, da er selber die Grundlegung Kants
annimmt, in pantheistischen Begriffen stecken bleibt und infolgedessen
die Lebren von der Erbsiinde und Erlésung rationalistisch verflacht
und den wesentlichen Unterschied zwischen natiirlicher und tiber-
natiirlicher Ordnung vollstindig verkennt. Es sind nur Werke von
neueren und neuesten Philosophen zitiert, die wahre Philosophia
perennis kennt der Verfasser nicht. Dabei ist einiges, was er gegen
Naturalismus und iibertriebenen Idealismus sagt, sehr gut. Das Motto
und Schlufiwort, dafl ,trotz miichtigen Geistesaufschwunges, was die
Erfassung der Wissenschaften in Erreichung ihrer hochsten Ziele an-
langt, vielleicht keine Zeit so klein gewesen ist als die Gegenwart,*
ist sehr wohl angebracht. Einige Entstellungen katholischer Lehren
wollen wir nicht so sehr aut das personliche Schuldkonto des Verfassers
setzen, da er sich wenigstens himischer und kriinkender Worte enthilt.

H. G. Opitz: Die Moderne auf dem Kriegspfade gegen Gott.

Leipzig 1910.

Ein protestantisches Buch, das sich aut jeder Seite gegen einen
Modernismus wendet, der mit dem Modernismus der Enzyklika Pas-
cendi im Verwandtschaftsverhiltnis steht, aber noch radikaler vorgeht
als dieser. Der Modernismus, wie ihn Opitz zeichnet, kniipft an die



Literarische Besprechungen 121

Namen Stirner, Nietzsche und Hickel an, Er wird charakterisiert
durch die Abweisung alles Transzendenten und Supranaturalistischen
(im dinve des Verfassers = Ubersinnlichen), Ablehnung der metaphy-
sischen Spekulation, ausschlieflichen Intellektualismus; er ist ,hu-
manistischer Naturalismus in Reinkultur®. Auf biologischem Gebiete
verspricht er Hebung der Daseinsnéte, auf moralischem Gebiet leugnet
er die Willensfreiheit, und dehnt auf allen Gebieten das Ursiichlich-
keitsgesetz itber Gebiihr aus, auch auf die organische und geistige
Welt, Dadurch will er das , Absolute seiner Herrschatt entsetzen und
die von dieser Herrschaft befreite Welt sowie die eigenen Geschicke
nach seinem Willen einrichten und leiten.* Wo er die Hauptgrund-
sitze des Modernismus ad absurdum fiihrt, ist der Verfasser oft
glicklich, wo er aber als Heilmittel gegen denselben den Pane n-
theismus oder Monismus preist, dessen Ubereinstimmung mit Hei-
liger Schrift und Christentum (!) er betont, mehr als ungliicklich. In
phantastischer Weise, die mit Philosophie nichts mehr zu tun hat, wird
der Abfall der Welt von Gott (,,die Auseinanderlegung des All-Einen
in Gott und Welt!) ausgemalt. Das Ziel der Philosophie und Religion soll
die Entwicklung nach Gott hin sein, um .,den Auseinanderlegungsakt
durch Wiederaufnahme der Welt in Gott zu iiberwinden und ihn zum
versthnenden Abschlufi zu bringen*. Wie weit ist doch schon unsere
geistige Welt in der Abwendung vom Christentum gekommen !
Bliesdahlheim. Dr. Hugo.

12. Dr. J. Flaig: Christoph Sigwarts Beitrige zu Grundlegung
und Aufbau der Ethik. 54 5. Stuttgart, Kohlhammer.

Der bekannte Tiibinger Denker Sigwart, als Logiker viel ge-
rithmt, trug sich lange Zeit mit dem Plan, seine Ansichten beziiglich
der ethischen Probleme, demen er grofles Interesse entgegenbrachte,
und woriiber er sich mitanter im Kreise von Fachgenossen #“uflerte,
in einem eigenen Werke zur Darstellung zu bringen. Da ihm die Aus-
fithrung dieses Herzenswunsches nicht vergdnnt war, versuchte sein
Schiiler Dr. Flaig aus den vorhandenen Schriften mit Bezugnabme
auf die gehorten Vorlesungen, Sigwart als Ethiker zu zeichnen. Der
erste Teil vorliegender Schrift referiert {iber die Analyse des tatsich-
lichen willensmé#fligen Handelns, tiber Norm und Zweck, iiber Auf-
stellung unbedingt giltiger Normalgesetze des Willens, iiber die Rea-
lisierung des hichsten Zweckes. Eingehender kommt das Problem der
Willensfreibeit dabei zur Sprache. Den Abschluf} bilden die Streif-
lichter zur Ausfithrung der Ethik, in denen Schleiermacher als In-
begriff aller Vollkommenheit zur Schau gestellt wird, Vor allem wird
von ihm gerithmt, wie er zeitlebens bestrebt war, ,sich selbst zu ver-
stehen, mit sich eins zu werden, sich iiber den Sinn des Lebens und
die letzten Ziele des Tuns zu besinnen und die eigenen Kriifte und
Strebungen unermiidlich an dem klar gedachten ldeal zu messen*.
Als hervorstechende Eigenschaften der von Sigwart entworfenen Ethik
fuhrt Verfasser aus, dafl an Stelle der von Kant ausgehenden Gebot-
ethiken uns hier eine Giiterethik entgegentrete, der Begriff des h&ch-
sten Gutes sei der herrschende Gedanke. Norm und Zweck sind
identisch. Dem euddmonistischen und egoistischen Moment wird sein
Recht im sittlichen Leben gewahrt. Trotz der wenigen Anhaltspunkte
und der vereinzelten Schwankungen in der Auffassung lifit sich meist
die Ansicht Sigwarts mit Sicherheit feststellen.



122 Literarische Besprechungen

Im zweiten Teil geht Verfasser kritisch zu Werk., Gegen Kaf-
tans Angriffe nimmt er seinen Meister scharf in Schutz, nur in einem
wichtigen Punkte pflichtete er dem Gegner zu ungunsten Sigwarts
bei. Zuletzt tibt Verfasser selbst Kritik. Er sieht sich zu der Fest-
stellung gezwungen, dafl Sigwart an manchen Stellen, und zwar selbst
da, wo es sich um grundlegende Fragen handelt, voraussetzt, was er
hiitte beweisen sollen und dafll somit das System in der Luft schwebt.
Sigwart selbst hat empfunden, was seinem System mangelte, wo er
schreibt: ,,In letzter Instanz weist jeder Versuch, einen unbedingten
Mafistab des Wertes zu finden, iiber die (individuell verschiedenen
und geschichtlich bedingten) tatsichlichen Wertgefithle hinaus auf
den Gedanken eines objektiven Weltzwecks und damit auf einen
metaphysisch-teleologischen Abschluf3.*

Diisseldorf. P. Hieronymus Wilms, O. P.

18. Jesus Christus. Apologetische Vortrige auf dem II. theologischen
Hochschulkursus zu Freiburg im Breisgau im Oktober 1908,
gehalten von Prof. Dr. Karl Braig, Prof. Dr. Gerhard Isser,
Prof. Dr. Gottfried Hoberg, Prof. Dr. Corn. Krieg und Prof.
Dr, Simon Weber. Zweite verbesserte Auflage. Freiburg,
Herder 1911.

Jedem Priester, besonders jenen, welche in der gliicklichen Lage
sind, die Schriften derer nicht in die Hand nehmen zu miissen, welchen
Christus ein ,,Problem* geworden ist, mochte man dieses Buch emp-
feblen mit dem Wort des hl. Hieronymus: Inoffenso decurrat pede.
Man kann wohl in untergeordneten Punkten manchmal eine Ein-
wendung machen, aber im ganzen wird man dem gelehrten Dozenten
des Hochschulkurses nur Gliick wiinschen konnen. Sie haben mit
Euntschiedenheit das Vertahren mancher Wortfithrer der neueren Zeit
abgelehnt, sich mebr auf die Seite des Gegners zu stellen, als die
Wahrheit ertragen kann.

Prof. Hoberg beweist in kurzen, kriftigen Strichen den ge-
schichtlichen Charakter der synoptischen Evangelien und in einem
eigenen Vortrag den des Johannes-Evangeliums. Simon Webers Vor-
trige iiber die Lehre der Heiligen Scarift beziiglich der Gottheit
Christi sind sehr zu begriifien gegeniiber anderen Versuchen, die
tritben Quellen der apokalyptischen und rabbinischen Literatur des
Judentums itber die Messiaserwartungen mehr zu befragen als die
allein echten Quellen. Am breitesten ausgefithrt sind die Vortrige
Prof. Braigs, denen eine gediegene Abwehr gegen Hugo Kochs Be-
streitung des Primates fiir die iilteste Zeit vorangeht. Sie bieten wert-
volles Material und orientieren gut. Geschichtlich und dogmatisch hat
Prof. Gerh. Esser eine vortreffliche Darstellung des christologischen
Dogmas geboten. Einen mehr parinetischen Abschlufl der Vortrige
bilden die lesenswerten Abhandlungen Protf. Dr. Corn. Kriegs (f 24. Jin.
1911) tiber Christus als Lehrer, Erzieher und Lebenspender. Sehr will-
kommen werden allen Lesern die reichhaltigen Beigaben der Pro-
fessoren Hoberg und Braig tiber die Modernismusfrage sein. Das Buch
enthiillt uns den Bankrott der ungliubigen Kritik, welche von Braig
gut definiert wird (S.377) als die Kunst des Unmdglichen, und notigt
uns, den Vertretern dieser Kritik mit Esser (887) das energische Wort
Tertullians entgegenzurufen: Parcite spei totius mundi. Dr. Hugo.




	Literarische Besprechungen

