
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit
besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas

Autor: Kopp, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral 89

Tn Bezug auf die Kirche als Gesellschaft und
Lehrautorität scheint mir diesen Anforderungen nur eine
dogmatisch-apologetische Methode zu entsprechen, doch so, daß dem
Traktat über die Kirche der philosophisch-apologetische
Beweis ihrer Glaubwürdigkeit im Sinne des Yatikanismus
vorausgeschickt wird1.

VATERLAND UND VATERLANDSLIEBE
NACH DER CHRISTLICHEN MORAL MIT BESONDERER

BERÜCKSICHTIGUNG DES HL. THOMAS
Von Dr. ROBERT KOPP

I. Teil. Das Vaterland

Erläuternde Vorbemerkung
Was verstehen wir heute unter Vaterland? Was dachte

sich der hl. Thomas, was seine Haupt quellen unter dem
Begriff „Vaterland", patria? Bevor wir diese Fragen
beantworten, untersuchen wir zuerst den Ausdruck „Vaterland"

nach Herkunft und Bedeutung. „Vater", „pater" oder
ein ähnlich lautendes Wort ist mit wenigen Ausnahmen2
allen Sprachen gemeinsam. Im Althochdeutschen lautet der
Ausdruck fat er; im Mittelhochdeutschen vater; im
Gotischen fa d a r oder gewöhnlich a 11 a ; im Angelsächsischen
faedar; im Englischen father; im Niederländischen
vader, vaar; im Gemeingermanischen fadêr. Letzteres
kommt aus dem indogermanischen patër. Fast gleichlautend
ist das lateinische pater und das griechische narr/p, während
das Wort im Sanskrit pitr heißt8. Diese Form kommt
fast unverändert in Jupiter, Diespiter, Marspiter vor4. Eine
Grundbedeutung dieser uralten Bezeichnung des Vaters läßt
sich nicht mit Sicherheit ermitteln. Möglicherweise ist es
die Umbildung eines der zahlreichen Lall- und Kinderwörter,

1 Das Werk von Straub, De ecol. Christi, behalten wir einer
späteren Würdigung vor.

3 Eine Ausnahme bildet das Albanische und das Litu-Slawische.
So heißt Vater z. B. im Polnischen Ojciec und im Russischen Oieiet.
Vgl. Schräder, Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde.
S. 903.

3 1. c.
4 Vgl. Schräder, 1, c.



90 Vaterland und Vaterlandsliebe nacb der christlichen Moral

die sich zur Bezeichnung des Vaters und der Mutter in allen
Sprachen der Welt finden. Anderseits leitet man das
indogermanische „pater" von der Wurzel pä= „hüten",
„beschützen" ab, so daß Vater eigentlich soviel wie Beschützer
bedeuten würde. Von dieser gleichen Wurzel „pä" sind
abgeleitet : Patricius. Patrimonium, Patriot.

Das letztgenannte Wort sowie die Ableitung „Patriotismus"

ist noch nicht alt. Es ist bemerkenswert, daß es
fremden Ursprung hat. Erst im 18. Jahrhundert ward es
nämlich aus dem Französischen entlehnt, ein Anzeichen,
daß auch die Sache in dieser Gestalt nicht alt und
nicht heimischen Ursprungs ist. Das Wort „Patriot" ist erst
in der französischen Devolution in den allgemeinen
Sprachgebrauch übergegangen ; die Jakobiner nannten sich Patrioten,

im Gegensatz zu den Boyalisten. „Patriot" hieß, wer
den Staat zu einer Sache des Volkes, oder das Volk zum
Träger des Staates, zum Inhaber der Staatsgewalt zu machen
strebte, im Gegensatz zu denen, die den Staat als eine
Angelegenheit der Dynastie ansahen. Dem Wort Patriotismus
war daher die Beziehung auf den Staat wesentlich. Es wurde
gebraucht, um das rechte Verhalten nicht so fast gegen das
Volk und Volkstum, als zum Staat zu bezeichnen1. Im
heutigen Sprachgebrauch ist „Patriotismus" vielfach
gleichbedeutend mit Vaterlandsliebe.

Das Wort „Vater" wird in verschiedenem Sinne
gebraucht. Vater im weitesten Sinne des Wortes ist dasjenige
Wesen, von dem ein anderes seinen Ursprung hat. Das
kann auf verschiedene Weise geschehen. Die Vaterschaft
im eigentlichen Sinne aber beruht auf der Zeugung. Der
hl. Thomas unterscheidet zwei Arten von Generationen.
Die erste bezieht sich auf alles, was entsteht und vergeht
und bedeutet einfach den Übergang vom Nichtsein zum
Sein. Das ist die Generation im uneigentlichen Sinne. Die
andere Art aber, die Generation im strengen Sinne des

Wortes, ist nur den lebenden Wesen eigen und bezeichnet
den Ursprung eines Lebewesens von dem mit ihm
verbundenen Lebewesen (als dessen Prinzip)2. Ein derartiges
Werden nennt man nativitas. Aber nochmals macht Thomas

1 Vgl, Paulsen, System der Ethik II6. S. 193 f,
* sic generatio significat originem alicuius viventis a prim

cipio vivente conjuncto. Sumrva theologica 1 q. 27 a. 2.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 91

eine Unterscheidung: Nur was von dem anderen mit ihm
verbundenen Lebewesen so hervorgeht, daß es dieselbe Natur
hat, also zu derselben Spezies gehört, ist von ihm geboren1.
So ist der Mensch vom Menschen geboren, das Pferd vom
Pferd gezeugt. Die eigentliche Generation ist also secundum

rationem similitudinis in natura ejusdem
speciei2 und nur dieser generatio entspricht die Vaterschaft

im eigentlichen Sinne.
Wichtig und für die richtige Auffassung von „Vaterland"

grundlegend ist der wesentliche Unterschied zwischen
der Vaterschaft beim Menschen und der „Vaterschaft" bei
den vernunftlosen Lebewesen. In Bezug auf das
vegetative und sensitive Leben unterscheidet sich der
Mensch wenig von den animalia irrationalia. Während nun
aber beim Tiere- „Vaterschaft" fast gleichbedeutend ist mit
dem Zeugungsakt, dauern beim Menschen die mit der Vaterschaft

sich notwendig ergebenden Aufgaben und Pflichten
solange fort, als die Erziehung nicht vollendet ist. Der
Vater ist Prinzip nicht nur der Erzeugung, sondern vor
allem der Erziehung, Ausbildung und alles dessen, was zur
Vollendung des menschlichen Lebens gehört3. Während
die Natur dem Tiere gleich bei der Geburt die nötigen
Verteidigungswaffen und-Werkzeuge, Kleidung und Nahrung
meistens mitgibt*, so erblickt der Mensch „hilflos" das Licht
der Welt. Wir können sagen, er ist noch nicht fertig. Zehn,
zwanzig Jahre lang muß an ihm „gearbeitet" werden durch
die Erziehung und Ausbildung 5. Diese Ausbildung hat in
der Familie zu beginnen und soll von der Familie aus
geleitet werden6. Menschlicher Vater im strengsten Sinne
ist also nicht so sehr der genitor, als vielmehr der
Erzieher. Nach dem hl. Thomas drückt genitor ein momentanes

Verhältnis aus, nämlich dasjenige während des Zeugungs-

' Non tarnen omne huiusmodi dicitur genitum, sed proprie quod
procedit secundum rationem similitudinik. 1 q. 17 a. 2.
Nam de rations generantis est quod generet sibi simile secundum
formam. 1 q, 33 a. 2 ad 4.

2 1 q. 27 a. 2.
3 2, 2 q. 102 a. 1.
4 De regim. Princip 1.
5 Pater est principium et generationis et educationis

et disciplinae, et omnium quae ad perfectionem humanae vitae
pertinent. 2. 2 q. 102 a. 1.

6 Patris enim est producers et gubernare. 2. 2 q. 81 a. 3.



92 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

aktes ; pater aber besagt ein bleibendes Verhältnis zwischen
Personen1. Wir sehen hieraus den großen Unterschied
zwischen der "Vaterschaft beim Menschen und beim Tiere®.
Die Pflichten des menschlichen Vaters beginnen erst recht
dann, wenn die Entwicklung des physischen Lebens im
Kinde vorgeschritten und der Vollendung nahe ist. Vater
sein heißt vor allem durch Erziehung dem Kinde die ideellen
Güter, die intellektuellen, moralischen, religiösen Güter
übermitteln.

„Vater" im eminenten Sinne des Wortes ist Gott®.
Er ist der Vater aller Geschöpfe, denn alle Wesen außer
Gott verdanken ihm ihren Ursprung4. In allen geordneten
Ursachen, d. h. in jeder Reihenfolge von Ursache und
Wirkung hängt ja jede Wirkung mehr von der ersten, als
von der zweiten Ursache ab, denn die zweite Ursache handelt
nur kraft der ersten6. Gott aber ist die erste Ursache aller
Kreaturen6. Er ist nicht nur ihr Schöpfer, sondern auch der
Grund ihrer Weiterexistenz. Im Namen der ganzen Schöpfung
betet daher die vernünftige Kreatur, der Mensch : Pater
noster, Vater unser7. Im Munde des Christen aber hat dieses
„Pater noster" noch eine ganz besondere Bedeutung. Wir
nennen Gott „Vater", weil er Schöpfer der Menschenseele
und wir kraft der Gnade Kinder Gottes sind (per adoptionem)

' quia boo nomen, pater signifloat relationem, quae est
distinctiva et constitutiva hypostasis, hoc auten nomen, genera 11 s
vel genitus, significat originem quae non est distinctiva et constitutiva

hypostasis. 1 q. 40 a. 2.

' Wir sehen auch, daß die Fornikation nicht nur eine Sünde
gegen die Familie, sondern ein Vergehen gegen die Menschheit ist, weil
gegen die generatio, und zwar gegen die spezifisch menschliche generatio,
die mit der Erziehung, mit dem Familienleben in notwendigem
Zusammenhang steht.

3 relatio paternitatis etiam in aliis invenitur, licet non
uni voce. 1 q. 31 a. 3 ad 3.

4 nomen generationis et paternitatis, sicut et alia nomina
quae proprie dicuntur in divinis, per prius dicuntur de Deo
quam de creaturis. 1 q. 33 a. 2 ad 4.

3 in omnibus causis ordinatis effectus plus dependet a causa
prima quam a causa sec un da. 1. 2 q. 19 a. 4.

4 est necesseponere aliquam causam efficientem primam,
quam omnes Deum nominant. 1 q. 2 a. 3.

1 Deus excellenter dicitur Pater noster. 2. 2 q. 101 a. 3 ad 2.
Vgl. Tu Domine pater noster, et redemptor noster. Is. 63, i6. Num-
quid non pater omnium nostrum? Malach. 2, to.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 93

und an der Übernatur teilnehmen1. Auch die Heiden hahen
jene Tatsache der Abhängigkeit vom höchsten Wesen
geahnt und haben (besonders die Griechen 2) jene Götter Väter
genannt, welche sie als Begründer, als Hervorbringer der
Dinge betrachteten, wie Jupiter, Neptun 3.

Im übertragenen Sinne wird der Ausdruck „Vater"
von jemandem ausgesagt, insofern man ihm den Ursprung,
die Begründung von etwas Neuem verdankt. So nennt Virgil
in seiner Aenide Aeneas den Vater Roms, weil er die
Stadt Rom gegründet hat4. „Vater" nennt man auch den
Erfinder einer Sache, einer neuen Kunst oder den Urheber
einer Geistesrichtung, einer neuen Philosophie, z. B. „Vater
des Pantheismus", „Vater des Darwinismus". „Vater des
Vaterlandes" galt bei den Römern als die ehrenvollste
Benennung desjenigen, der durch seine Tüchtigkeit im Krieg
oder Frieden das Volk vor Gefahren gerettet oder ihm
beträchtlich genützt hatte. So wurde Cicero nach Aufdeckung
der Katilinarischen Verschwörung „Vater des Vaterlandes"
genannt ; ebenso M. F. Kamillus, da er 389 v. Chr. als Sieger
über die Gallier in Rom einzog. Solchen Männern verdankten
die Bürger die Rettung und Erhaltung des Lebens, des

Wohlergehens, der Unabhängigkeit und Ereiheit. Diese
verdienstvollen Männer waren in gewissem Sinne principium,
Ursache ihrer Weiterexistenz und verdienten daher im
analogen Sinne den Namen „Vater".

Der hl. Thomas nennt auch „Väter" diejenigen, welche
in Amt und Würde stehen. Denn sie haben eine gewisse
Leitung (gubernatio) der Untergebenen. Es kommt ihnen
in gewissem Sinne der Begriff „principium" zu; daher nennt
man die Fürsten oft „Väter" 6. In ähnlichem Sinne werden
Väter genannt jene Männer, welche die Kirche Christi in den
verschiedenen Ländern begründeten : Die Apostel, Bischöfe,
Seelsorger, besonders aber die hervorragenden Kirchenschrift-

1

per caritatis amorem Deus pater noster efficitur,
secundum illud ad Eom. 8. 15: Accepistis spiritum adoptionis filiorum,
in quo clamamus, Abba, Pater. 2. 2 q. 19 a. 2 ad 3.

Ali xa).Soç " Ofirjgoç ràv Aia ngoorjyoQevaev sljtcbv àvÔQcàv

rc fts&v is." A ris t. I Pol V (XII) Did. v I. 494. 30 f.
3 Vgl. Virgil 1 Aen 69.
4 Virgil 1 Aen 1—10.
* persona autem in dignitate constituta est sicut principium

gubernationis respectu aliquarum rerum inde est queod omnes tales
personae patres appellantur. 2. 2 q. 102 a. 1.



94 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

steller der ersten Jahrhunderte: Patres, Kirchen!yäter.
Der hl. Thomas spricht auch von einer geistigen Vaterschaft
im Reiche der reinen Geister. Er meint den Einfluß höherer
Geister auf solche niedriger Ordnung und vergleicht diese
„Vaterschaft" mit dem Verhältnis des Lehrers zum Schüler1.
In der hl. Schrift wird Satan „Vater der Lüge" genannt,
als erster Störer der göttlichen Ordnung und insofern
Urheber der Sünde, der Lüge2. Von diesen verschiedenen
Bedeutungen, in denen das Wort Vater genommen wird,
kommt für uns hauptsächlich die erste in Betracht, nämlich
Vater das Haupt der Familie.

Wenn nun Vater in diesem Sinne soviel bedeutet als
Erzeuger, Ernährer, Erzieher, so besagt Vaterland
zunächst jenen Ort oder jenes Land, in welchem und mit
dessen Hilfe dieses Verhältnis des Urhebers zum Gewordenen,
des Gebers zum Empfangenden, des Erzeugers zum Erzeugten
zustande gekommen. Dieses Land können wir in gewissem
Sinne Mitbegründer, Miterzeuger nennen Denn dieses Land
mit all seinen Gütern und semen Vorteilen ist nächst Gott
und den Eltern Ursache oder principium unseres Daseins,
„conditio sine qua non" unserer Ernährung, Entwicklung,
Ausbildung.

Der hl. Thomas zitiert dort, wo er von Vaterland
spricht8, des öfteren M. T. Cicero. Die Definition Ciceros
von Vaterlandsliebe führt er in der Summa theol. mehr
als einmal wörtlich an4 und nimmt auch in anderen Werken,
so im Kommentar zum ersten Timotheusbrief, Bezug auf
diese Definition5. In seiner Tugendlehre, und besonders bei
den sozialen Tugenden, hat der hl. Thomas die Prinzipien
des Aristoteles in hohem Maße berücksichtigt. Daß er
dieselben veredelt und am Maßstabe der christlichen Grundsätze

teilweise korrigiert hat, sehen wir an den vielen
Zitaten aus der hl. Schrift. Wir können demgemäß die
Quellen, die der hl. Thomas bei diesem Gegenstand
berücksichtigt hat, einteilen in 1. theologische, 2. philosophische
Quellen. Bevor wir die Auffassung von Vaterland nach dem

1 superior angélus illuminât inferiorem Secundum quem
modum in coelestibus est paternitas. 1 q. 45 a. 5 ad 1.

3 Joan. 8, 44.
3 2. 2 q. 80; q. 101.
4 2. 2 q. 80; q. 101 a. 1.
5 In 1 Tim. 4 1. 2.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 95

hl. Thomas darzulegen versuchen, fragen wir uns daher:
Was sagen jene Quellen über diesen Gegenstand? Wir
beginnen mit dem Buch der Bücher.

I. Abschnitt. Der Begriff „Yaterland" in sich
1. Kapitel. Der Begriff „Vaterland" nach den Hauptquellen,

die der hl. Thomas benützt hat

a) Theologische Quellen: Die hl. Schrift

Wir finden zwei Auffassungen von Yaterland in der
hl. Schrift.—Vaterland heißt im Hebräischen fON 'eres, wird
in der Septuaginta mit y7j, narpi;, in der Yulgata mit
terra und patria wiedergegeben und bedeutet zunächst das
Land, wo man geboren ist1, wo man seine Ahnen hatte,
wo man auferzogen worden. So erhielt Abraham den Befehl,
sein Yaterland zu verlassen, nämlich Chaldäa, wo er und
seine Ahnen gelebt hatten!. Jakob wollte zurückkehren in
sein Vaterland5. Ebenso heißt es von Noemi, daß sie
aufbrach im fremden Lande, um in ihr Vaterland zurückzukehren4.

Die gleiche Bedeutung wie „patria" hat in der
Vulgata auch der Ausdruck „locus noster", unsere Heimat,
das engere Vaterland*. Im nämlichen Sinne spricht das neue
Testament von Vaterland. So wird die Stadt Nazareth das
Vaterland des Heiland.es genannt, weil er dort
gewohnt seit seiner Jugendzeit und weil man voraussetzte,
daß er dort von Josef und Maria geboren seis. Das Sprichwort

„Kein Prophet ist angenehm in seinem Vaterlande" 7

im Munde des Heilandes gegenüber den Bewohnern von
Nazareth charakterisiert die kleinbürgerliche Eifersucht jener
Leute, welche die Überlegenheit eines Mitbürgers nicht
anerkennen wollen, nachdem sie ihn in ihrer Mitte
aufwachsen und aus der schlichten Einfachheit sich entwickeln
gesehen haben.

1 l Mos. 11, as; 12, l.
3 1 Mos. 12, i,
3 Dimitte me, ut revertar in p a tri am meam. 1 Mos. 30, 25.
4 Et surrexit, ut in patriam pergeret egressa est itaque

de loco peregrinationis suae. Ruth. 1, 6. 7.
5 „Wir kommen von Bethlehem in Judaea und ziehen in unsere

Heimat, die an der Seite des Gebirges Ephraim liegt." Rieht. 19, is.
* Matth. 13, 54. 57.
7 Et dicebat illis Jesus : quia non est propheta sine honore nisi

in patria sua, et in domo sua, et cognatione sua. Marc. 6,4.



96 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

In allen diesen Texten erscheint das Vaterland
hauptsächlich als der Geburtsort oder als das Land des
bleibenden langjährigen Aufenthaltes einer Familie. Im
2. Machabäerbuch nähert sich die Idee des Vaterlandes
derjenigen, die wir heute haben, nämlich das Land der
Ahnen mit seinen Traditionen, Gesetzen, Gebräuchen, mit
seiner Religion, seiner Sprache, seinen Städten und
Monumenten 1. In diesem Sinne wird Simon der Machabäer
Vaterlandsverräter genannt2 und wird der Egoismus des
Machabäers Menelaus gegenüber dem Vaterland getadelt3.
Judas der Machabäer aber ermahnt seine Brüder, zu kämpfen
und zu sterben für die Gesetze, den Tempel, die
Stadt Jerusalem und das Vaterland4. Er läßt zu
Gott beten für jene, welche ihres Vaterlandes werden beraubt
werden5. Er schlägt sich heldenmütig mit den Seinen für
die Unabhängigkeit und das Wohl des Vaterlandes6.

- Bei keinem anderen Volk finden wir die Religion
als einen so wesentlichen Faktor für das Vaterland und ein
so festes Band für die Nation wie bei Israel. Was das
Judenvolk auch in den schwersten Zeiten immer wieder
zusammenhielt, das war der religiöse Gedanke, das war das
Bewußtsein, das Volk Gottes zu sein, eine religiöse Aufgabe
erhalten zu haben7. Um dieser Aufgabe gerecht zu werden,
bedurfte es eines passenden Landes, in dem Israel seiner
Eigenart nachleben und den Charakter als Gottesvolk wahren
konnte. Kein Land war hiezu besser geeignet, als Palästina.
Abgeschlossen wie eine hochgelegene Festung, ist Palästina
nach allen Seiten vor feindlichen Einfällen geschützt. Im
Norden durch den Libanon, im Westen durch das Meer,
das wegen seiner starken Brandung fast keine Annäherung
gestattete, im Süden und Osten durch Wüsten. So war das
hier lebende Volk vor dem Strome des Weltlebens und
seinen Abirrungen geschützt, konnte für sich leben und

1 2 Maccab. 6, l. 6.; 7, 2. 8. 21. 2*. 27; 15, 29.
' delator patriae. Vgl. 2 Maccab. 5, 8. 9.
3 Menelaus non patria salute, sed sperans, se constitui

in principatum. 2 Maccab. 13, 3. Vgl. 5, 15: proditor patriae.
4 His verbis constantes effecti sunt et pro legibus et patria

mori parati. 1. c. 8, 21.
3 quippe qui lege et patria, sanctoque templo privari

vererentur 1. c. 13, 11.
" 1- c. 14,
7 In te benedicentur universae cognationes terrae. 1 Mos. 12, 3.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 97

ungestört dem wahren Gott dienen. Ohne also die Schäden
der Kultur mittragen zu müssen, konnte Israel anderseits
deren Vorteile genießen, da es inmitten der alten Kulturwelt

lag. Jerusalem nimmt die Mitte ein zwischen Babylon
und Athen, zwischen Ninive und der Nilmündung; die
wichtigsten Handelsstraßen liefen an Palästinas Grenzen
vorbei1. Dieses Land nannten die Juden ihr Vaterland; die
Vorsehung selbst hatte es für sie bestimmt2 und sie waren
sich dieser Stellung als Volk Gottes bewußt. Die heiligen
Schriftsteller machen immer genauen Unterschied zwischen
Israel und den fremden Völkern, zwischen harn Yehovâh
und Gohim2.

Anderseits weisen die Propheten auf das kommende
Reich des Erlösers hin, der aus Juda hervorgehen und
nicht nur für Israel, sondern für alle Völker ein Reich
gründen werde. Isaias weist auf jene Tage hin, wo die
Wurzel Jesse zum Feldzeichen für die Völker dastehen
werdes. Juden sowohl als Heiden werden zusammengerufen,

daß sie aus dem rechten Eintreffen der
Weissagungen Gottes Allwissenheit erkennen und sich bekehren *.
Isaias legt dem Erlöser die tröstliche Verheißung an alle
Völker in den Mund: „Höret ihr Inseln und merket auf
ihr Völker der Perne Zu gering ist es, daß du nur
mein Knecht seiest, um die Stämme Jakobs aufzurichten
und die Überbleibsel zurückzuführen; siehe ich habe dich
eingesetzt zum Lichte der Völker, daß du mein Heil
seiest bis an die Enden der Erde8." Er läßt den Messias
Gerechtigkeit und Heil verkünden an alle Völker: „Mein
Recht wird als Licht auf die Völker sich niedersenken*.
Meine Arme werden die Völker richten7. Auf mich harren
die Inseln8." Zu Mitgliedern seines Reiches wird der Messias
die Heiden aller Erdteile machen9. So wird Judäa berufen

1 Haec dicit Dominus : Ista est Jerusalem, in medio gentium
posui earn, et in oircuitu eius terras. Ezech. 5, 5.

2 Is. 14, 26.
3 Is. 11, 10.
4 Is. 43, 9.
5 Is. 49, l. 6.
8 Is. 51, 4.
' u. 8

; Is. 51, s.
9 Yenio ut congregem cum omnibus gentibus et linguis:

et venient et videbunt gloriam meam. Et ponam in eis Signum, et
mittam ex eis, qui salvati fuerint, ad gentes in mare, in A fr i cam,

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII. 7



98 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

sein, der Ausgangspunkt des zukünftigen, universalen Messias-
reiches zu werden. So verkünden es die inspirierten Schriftsteller.

Anderseits unterscheiden sie wohl das jüdische
Vaterland vom Lande jeder anderen Nation, von den
„Gohim" oder Heiden, wie sie alle Auswärtigen bezeichnen.
— Oft liegt im Begriff „Gohim" sogar der Gedanke der
Feindschaft, so im 2. Psalm1. Später, als Israel zu leiden
hatte von Seite der Syrier, Assyrier und Ohaldäer, und als
sie von letzteren in die Gefangenschaft geführt wurden,
steigerte sich die Abneigung gegen diese Völker zu eigentlichem

Haß2. Hingegen unter den Machabäern verabscheuten
die Juden es nicht, Allianzen einzugehen mit auswärtigen
Völkern, so mit den „Gohim" von Horn und Sparta s. Es
waren das freilich nicht sehr intime Bündnisse und blieben
Ausnahme in der jüdischen Geschichte.

Im Neuen Testament wird sehr oft von der ßaadeta
6eoû gesprochen, von jenem Vaterland in höherem Sinne,
wie es im Alten Testament vorausgesagt ist. Schon in der
Jugendgeschichte des Herrn wird auf dieses Reich
hingedeutet, so im „Magnificat" und „Benedictus"i. Auch
Johannes der Täufer weist auf dieses zukünftige Reich hin,
als das Vaterland im höheren Sinne5. Und wie im Buche
Daniel vom Menschensohn vorausgesagt war®, so gründete
dann der Messias dieses Reich7.

Sodann wird im Neuen Testament Jerusalem in
besonderer "Weise das Vaterland des Heilandes genannt.
Jerusalem und ganz Israel hat Jahrhunderte lang auf den
Erlöser gewartet. Der erschienene Messias wendet „seiner
Stadt" die größte Aufmerksamkeit zu, kommt zum Osterfeste,

lehrt und wirkt Wunder. Aber schon beim ersten

et Lydiam tendentes sagittam: in Italiam, et Craeciam, ,ad
insulas longe, ad eos qui non audierunt de me, et non viderunt gloriam
ineam. Is. 66, is. 19.

1 Quare fremuerunt gen tes et populi meditati sunt inania!
Ps. 2, i.

3 Es war ein Charakterzug der Pharisäer, diesen Haß zu schüren
und überhaupt die Antipathie zu nähreu gegenüber allem, was nicht
streng jüdisch war.

3 1 Maccab. 12, t—as.
4 Luc. 1, 32—ss; 47—33; 08—71.
1 Matth. 9, a
6 Dan. 7, is—u.
' Matth. 4, 23; 9, 33. Luc. i„—le.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 99

Besuche stößt er auf Widerstand h So kann der hl. Johannes
mit Recht sagen: er kam in sein Eigentum, in sein Vaterland,

und die Seinigen nahmen ihn nicht auf2. In ähnlichem
Sinne sagte Pilatus zu Christus : „Dein eigenes Vaterland,
die Deinen selbst haben dich ausgeliefert3." "Wie der
Erlöser sein irdisches Vaterland anerkannte und liebte und
dabei doch die anderen Völker und Nationen4 nicht ausschloß
von den Segnungen seines Reiches, soll im II. Teil dieser
Arbeit gezeigt werden.

b) Philosophische Quellen

1. Aristoteles
Wie Aristoteles nicht direkt von Vaterlandsliebe

spricht6, so besagt auch der Ausdruck narpiç, der sich in
seinen Schriften verhältnismäßig selten findet6, nicht
erschöpfend dasjenige, was er unter Vaterland versteht. Vaterland

und Staat7 sind nach Aristoteles fast gleichbedeutend.
Der Mensch als Çwov noXtrixov hat von Natur die Anlage
zum Gemeinschaftsleben. Diesem Bedürfnis entspricht der
Staat. Der einzelstehende Mensch genügt sich nicht, um
dasjenige zu erreichen, was er naturgemäß anstrebt:
vollkommenes Glück. Nur der Staat genügt sich selbst8. Das
Individuum kann sich selbst nur insofern genügen, als es

Mitglied, Bürger des Staates ist. Wer so ist, daß er der
Gesellschaft nicht bedarf, von dem sagt Aristoteles, er
sei entweder Übermensch, Gott, oder dann stehe er unter
dem Menschen, sei ein Tier9.

1 Joan. 2, 13.
7 Joan. 1, il.
3 G-en s tua et pontifices tradiderunt te mihi. Joan. 18, 35.
4 Et ambulabunt gen tes in lumine tuo et reges in splendore

ortus tui. Is. 60, 3.
5 Siehe II. Teil dieser Abhandlung: Vaterlandsliebe nach

Aristoteles.
6 0. Schräder weist hin auf den Mangel alter Wörter für den

Begriff des Vaterlandes. „In alten Zeiten sehnte sich der Mensch weniger
nach dem Lande, in welchem er geboren wurde, als nach dem Stamme,
dem er angehörte, seiner Sippe, seinen Freunden." 0. Schräder,
Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde. S. 792.

7 ndlis.
8

avzctgxrjs yàg i) moXiq. IV Pol. III. Did. v. I. 547, 30.
° 6 ds fit/ Svvd/iievos leoivcovsîv, rj [irjôèv ôsôfisvoç dl avràgnsiav, ovdiv

fiépoq rzÔAsms, äazs r) ïïrjglov rj âiéç. I Pol. I. 484, 9—11.

7*



100 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Nach Aristoteles ist der Staat das höchste Gut,
der Mensch „en grand", der vollkommene Mensch1. Der
Staat entsteht aus einem natürlichen Bedürfnis der Menschheit.

Die Familien treten für die Zwecke des Verkehrs
zunächst zu Gemeinden, die Gemeinden zu Staaten
zusammen. i Aristoteles nennt den Staat, und wir können
sagen, auch das Vaterland, fj yeviöv xai xcopiuv xoevatvia Çcorjç

rslsiac xai âzdpxouç2. Der Staat hat somit nicht nur die
Fürsorge für das physische Leben seiner Untergebenen,
nicht bloß die Abwehr der äußeren Feinde zum Zwecke,
sondern er hat die Aufgabe, die Bürger zum vollen Glücke
zu führen, Nach Aristoteles ist Vaterland fast
gleichbedeutend mit dieser nôxiç, mit dem Staate als dem Ergänzer
des Einzelmenschen, als Verwalter der gemeinsamen Güter
und Vorteile, welche das Land in sich birgt, als Erzieher
des Volkes, besonders der Jugend8.

Wer kann nun nach Aristoteles eine xohç sein
Vaterland nennen? — Man kann in einer Stadt wohnen,
so führt Aristoteles aus*, ohne daß man deshalb Bürger
dieser Stadt ist, man kann selbst vor ihre Gerichte gezogen
werden. „Auch die Abstammung von Bürgern ist kein
ausreichendes Merkmal, da es weder bei den ersten Genossen
eines Staatswesens, noch bei den später ins Bürgerrecht
Aufgenommenen zutrifft5. Als ein Staatsbürger im eigentlichen

Sinne ist vielmehr der zu betrachten, welcher bei
der Staatsverwaltung und der Staatspflege
mitzuwirken berechtigt ist6. Zur Verwaltung ist nach Aristoteles
auch die Tätigkeit der Volksversammlung mitzurechnen7.
An anderer Stelle nennt Aristoteles „Bürger" denjenigen,

1 "Exi to ov svsxa xai xo xéXoç ßsXxioxoV fj d'avxdgxsia xéXoç xai
ßsXrioxov. (9) ix xovxcov ovv (pave.Qov, oxi xmv <pvaei 17 jroV.es ioxl, xai Sri
âvâgcojtoç <pvoei nolixixov t,G>ov. I Pol. I. 488 33—36.

2 III Pol. V (VII). 530, 19—so.
3 'H de rro'Âiç xotvcovîa xlç ioxi xcöv ouoiayv, svsxev dk Çwijç xijç év-

dexofiévrjç, âgioxrjç. 'Exsi ô'èoxiv svôaifiovia xo àgioxov, avxr/ de âg exijç
èvégyeia xai X6Vals- VII Pol. VII. 609, 41—44.

1 III Pol. I. 520, 15-24.
s Vgl. E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, Bd. II 2. 700.
6 flo/.txrjç d'ânXwç ovdevi xmv aXXwv ôgîtjexai /xàXXov rj X'7> /xexéxeiv

xgiotmç xai àgx*js- HI I*0'* !• 521, 1—2.
' epyàp êj-ovoia xoivcovsïv âgxVi ß ovXevxtxijç rj xgix ixijç,

noXlxrjv rjdtj Xéyopiev eïvai xavxrjç xijç nAXeoiç, noXiv de xo xmv xoiovxmv jxXijitoç
îxavov TtQoç avxdgxetav Çmijç, <0s âjzXojç eïvat. III Pol. I. 521, 40—43.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 101

welchem es zusteht, sowohl zu befehlen, als auch
Verordnungen sich geben zu lassen'.

Die Sklaven, ja selbst die Arbeiter und Taglöhner
nimmt Aristoteles von der Teilnahme am Bürgerrecht
aus2 ; nach ihm steht das Staatsbürgerrecht Leuten dieser Art
nur in unvollkommenen Staaten zu, nicht aber im „besten",
d. h. im Staate, wie Aristoteles ihn wünscht. Denn in
diesem soll das ganze Volk glücklich sein, glücklich aber
wird es nur durch die Tugend. Wer also keiner „wahren
Tugend" fähig sei, der könne nicht Bürger des Staates sein,
in dem alles auf die Tugend der Volksgenossen hinzielt
und auf sie gebaut ist3.

Dieser engherzige Standpunkt erklärt sich durch die
Auffassung und Wertschätzung der Arbeit in damaliger
Zeit. In der Gesellschaftsordnung, die Aristoteles vor
Augen hat, gibt es nämlich zwei Klassen von Menschen.
Die einen sollen Muße haben zu geistiger Tätigkeit* und
die anderen sollen die körperliche Arbeit leisten. Diese
Scheidung sei von der Natur gewollt. Der Lebenszweck der
zur körperlichen Arbeit bestimmten Menschen bestehe nur
darin, daß sie für die anderen die materielle Arbeit leisten ;

einen persönlichen Daseinszweck darüber hinaus haben sie
nicht und daher auch kein selbständiges Existenzrecht6. Die
Menschen dieser Klasse seien „von Natur" dazu bestimmt,
einem anderen zu gehören". Aus diesem Grunde seien sie
auch der allgemeinen Gaben des Menschengeschlechtes, der
Vernunft, nur insoweit teilhaftig, daß sie die vernünftige
Rede des anderen verstehen, nicht aber, daß sie selbständige
Dispositionen treffen können7. Somit sind sie nach Aristoteles

auch keiner sittlichen Tugend fähig8, gehören also
nicht zum Staate, nicht zum Vaterlande. Solche
Anschauungen über das eigentliche Bürgertum, über die
vollbürgerlichen Rechte, über das Gemeinwohl als oberste

1 lloliirjç 8s xoivfj flsv 6 fiEzé/jov rov O.Q /£iv xai ägzso&aC son,
xaH' sxaozrjv 8s jzoXtzslav f'zsgoç. III Pol. VII (XII). 535, 27—29.

3 II 8s ßsXzloztj jioXiç ov jioirjosi ßavvaaov noMzrjV. III Pol. III (V).
525, 30—31.

3 III Pol. III (V). 525, so.
4 I Pol. II (III). 484, 38. 39. 41.
5 Vgl. unten die Grundsätze des hl. Thomas.
6 I Pol. II (III). 485, 21-22.
7 I Pol. II (III). 486, 22.
8 I Pol. V (XII). 494, 4«.



102 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Richtschnur für alle staatliche Verwaltung konnten nur in
Athen vertreten werden; denn nur hier war dieser „Voll-
bürger", diese Volksgesetzgebung und diese Politik des
Gesamtwohles keine Phrase, sondern Tatsache, kein Zufall,
sondern Prinzip V

Zusammenfassend können wir sagen: Nach Aristoteles
bedeutet Vaterland die Stadt oder den Staat, in

welchem jemand die vollen Bürgerrechte genießt, mit allen
Vorteilen und Gütern des Landes, aber auch mit den
Pflichten gegen dasselbe. Demzufolge hat der Sklave, der
Arbeiter und der Taglöhner, die ja nach Aristoteles von
der Staatszugehörigkeit ausgeschlossen sind, kein Vaterland.

2. Cicero und die Stoa

In seiner ersten Katilinarischen Rede sagt Cicero vom
Vaterland, es sei uns allen Vater und Mutter2. Ja mehr als
die Eltern, mehr als die Kinder, mehr als die Verwandten
ist nach seiner Ansicht das Vaterland Gegenstand unserer
Liebe und Hingebung3.

Cicero spricht von einem zweifachen Vaterland. Das
eine ist ihm der Geburtsort4, das andere ist der "Wohnort5.
Das erstere nennt er auch natürliches, eigentliches Vaterland6,

das andere bürgerliches Vaterland7. Um den Unterschied

an einem Beispiele zu zeigen, erinnert er an Kato,
der in Tusculum geboren, in die Bürgerschaft Roms
aufgenommen wurde. Cicero nennt das erstere den Heimatsort8,
oder das natürliche, eigentliche Vaterland9, das zweite das
rechtlicheVaterland10 oder bürgerlicheVaterland11. Ausschlaggebend

bei Bestimmung des Heimatsortes12 oder des engeren

1 Vgl. On ken, Die Staatslehre des Aristoteles. II. S. 29 u. 122.
Ferner Maurenbrecher, Thomas von Aquinos Stellung zum
Wirtschaftsleben seiner Zeit. S. 78 u. 79.

' Communis nostrum parens. I. Catilina, nr. 7.
3 De offic. I. 17.
4 II. leg. 2: in qua (patria) nati sumus.
5 in qua excepti sumus. 1. c.
" patria naturae. 1. c.
' patria civitatis. 1. c.
8 patria loci. 1. c.
9 patria naturae. 1. c.

10 patria juris. 1. c.
" patria civitatis. 1. c.

Unterschied der Begriffe Heimat und Vaterland siehe unten.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 103

Vaterlandes ist also nach Cicero der eigene Geburtsort, nicht
derjenige der Voreltern.

"Wenn Cicero den Vers zitiert, „Ubicumque bene, ibi
patria" 1, so stellt er sich dadurch nicht auf die Seite der
Kosmopoliten. Er zitiert ja diesen Vers im Anschluß an den
Gedanken, daß das Exil eines der größten Übel2 sei und
macht die Unterscheidung zwischen verschuldetem und nicht
verschuldetem Exil. Hat jemand ohne seine Schuld sich die
Strafe der Verbannung zugezogen, so hat er das trostreiche
Bewußtsein seiner Unschuld und genießt so ein inneres Glück.
Ist aber die Verbannung selbstverschuldet, dann freilich ist
kein wahres Glück möglich, außer es suche jemand als sein
höchstes Ziel bloß Lust und sinnliche Wonne im Sinne und
Geiste Epikurs. Und in diesem Sinne, sagt Cicero, gilt das
Wort Teucers 8: „Ubicumque bene, ibi patria4." In gewissem
Sinne freilich scheint er hier dem Weltbürgertum eine
Konzession zu machen. Er hat kein Wort des Tadels gegenüber

Sokrates, der sich „Weltbürger" nannte; er lobt den
Albuzius, der mit größtem Gleichmut als Verbannter in
Athen der Philosophie oblag, was ihm wohl nicht gelungen,
wäre er im Vaterland geblieben.

Als Eklektiker hat Cicero vieles von der Stoa
herübergenommen, in Bezug auf „Vaterland" und „Vaterlandsliebe"
aber ging er eigene Wege und hatte viel edlere Grundsätze
als die Stoiker. Diese huldigten dem eigentlichen
Kosmopolitismus. Vor ihnen hatten einzig die Zyniker ähnliche
Lehren zu vertreten gewagt. So hat Diogenes die Ansicht
vertreten, die einzig richtige Bürgerschaft sei diejenige auf
der ganzen Welt Auf die Frage, woher er sei, gab Dio-

1 5 Tusc 37.
2 An anderer Stelle sagt Cicero, wohl mit Rücksicht auf die

Stoa, die Verbannung sei kein Übel in den Augen derjenigen, qui
omnem orbem terrarum unam urbem esse ducunt. Parad 2.

3 T eue er ist der Held einer Tragödie gleichen Namens, verfaßt
von Pacuvius. Teucer war der Sohn des Telamon, König von Salamine,
und war mit seinem Bruder Aias bei der Belagerung von Troja. Bei
seiner Rückkehr wollte ihn sein Vater nicht aufnehmen, weil er den
Tod seines Bruders Aias nicht gerächt hatte. Da ging Teucer nach
Cypern und gründete eine neue Stadt Salamine. Bei diesem Anlasse
läßt ihn der Dichter das Wort sprechen: ubicumque bene, ibi
patria.

* Der gleiche Gedanke findet sich auch im „Plutus" des
Aristophanes, V 1151: ararQiç yöo |an jret?v' av :iQ(iTT)j ng ev.

s
/.lovrjv ts ÖQÖrjv nohteiav sivai tf/v s v x 6a ij. o>. Diogenes 72.



104 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

genes die Antwort: „Ich bin Weltbürger h" Sein Vaterland
war also die Welt. Zu diesen Anschauungen mögen auch
seine Verhältnisse mitgewirkt haben. Er war aus Sinope
verbannt und lebte in Athen als Heimatsloser2.

Aber eigentlich entwickelt und systematisch dargestellt
wurde der Gedanke des Weltbürgertums erst durch die Stoa.
Das Ideal der Stoiker war jener Staat, den Zeno beschrieben3
und den Chrysippus ausdrücklich anerkannt hat4, ein
Staat ohne Ehe und Familie6, ohne Tempel und Gerichtshöfe,

ohne Gymnasien, ohne Münze6. Es ist ein Staat, dem
keine anderen Staaten gegenüberstehen, weil alle Grenzen
der Völker in einer allgemeinen Verbrüderung aller Menschen
sich aufheben7. Wer sich so als Bürger der Welt fühlt, so
lehren die Stoiker, für den ist jeder einzelne Staat ein viel
zu enger Wirkungskreis, als daß er sich nicht viel mehr
dem Weltganzen widmen sollte. Demgegenüber unterscheidet
Cicero verschiedene Stufen oder Kreise in der menschlichen

Gesellschaft8. Neben der unendlich weiten Verbindung
aller Menschen unter sich existiert eine nähere unter
Personen von derselben Nation, derselben Abstammung und der
gleichen Sprachea.

Die stoische Philosophie suchte alle nationalen
Unterschiede zu verwischen 10. Dies war ihr in etwas erleichtert
worden, nachdem der geniale mazedonische Eroberer die
spröden Nationalitäten in seinem Weltreich nicht nur zur

1

JEQtOTf]'&eiç jio&sv sir), xoo(ionoXirrj ç. è'cprj. Diog 63.
3 Vgl. E. Zeller, Die Philosophie der Griechen. Bd. II l. 325.
3 Diog. VII 4. (Nach Zell er, Bd. III, 294, zitiert.)
4 Diog. VII. 131.
5 Nach Cicero aber ist die häusliche Gesellschaft die Grundlage

der börgerlichen, und die Familien sind die Pflanzschulen des Staates :

quasi seminaria reipublicae. De offic. I. 17.
e fuj&' Isgà firjxs öixaazvjQia firjre yvftväata iv zaîç xoXeatv olxo-

Sofxeto&ji Diog 33.
7 Plut. Alex, virt I. 6.
8 gradus autem plures sunt societatis hominum. De offic. 1,16, 53.
9 Ut enim ab inflnita illa discedatur, propior est ejus dem

gentis, nationis, linguae, qua maxime homines junguntur; interius
enim est, ejusdem esse civitatis. Multa enim sunt civibus inter se
communia: forum, fana, porticus, viae, leges, iura, judicia,
suffragia, consuetudines De offic. I 17, 63—54.

19 Nach Epiktet soll der Weise sich nicht mit dem Staat
beschäftigen, denn er wendet sich nicht an die Bürger einer Stadt,
sondern an alle Menschen, um über ihr Glück, ihre Freiheit, ihr
Wohl zu sprechen. E p i k t. Diss III. 22, 83,



mit besonderer Berücksichtigung des hl, Thomas 105

staatlichen Verbindung, sondern auch zu einer gemeinsamen
Bildung vereinigt hatte1. Dieses Zusammenhanges waren
sich die tugendstolzen Stoiker auch bewußt. In diesem
Sinne tadelte schon Eratosthenes die Einteilung der
Menschen in Hellenen und Barbaren2 sowie den Rat, welchen
Aristoteles dem Alexander erteilt hat, er solle die
Hellenen wie freie Männer, die Barbaren aber wie Knechte
regieren3.

Die Stoiker haben die Welt im weiteren Sinne wegen
der Zusammengehörigkeit ihrer Teile einem Staatswesen
verglichen4. Aber noch weit mehr gilt ihnen die Welt im
engeren Sinne, d. h. die Gesamtheit der vernünftigen Wesen,
als der Staat, der dieses Namens würdig ist6 Und zu diesem
Staate verhalten sich alle einzelnen Staaten nur wie die
Häuser einer Stadt zum Ganzen6. In diesem Sinne sagt
Seneka: „Für alle hat mich die Natur geschaffen, aber auch
alle für mich Mein Vaterland ist die Welt und
dessen Vorsteher sind die Götter7." An anderer Stelle nennt
er die Welt das Vaterland, das unserer Tugend ein genügend
großes Feld verschaffe8.

Ganz anders Cicero! Er betont, wie wir bereits oben
gesehen, die Wichtigkeit jener engen Bande, welche das
Vaterland um die Bürger schlingt9 und bezüglich der

1 Vgl. E. Z e 11 e r, Die Philosophie der Griechen. Bd. III i, 298.
' Bei Strabo I 4. 9. S. 66.
3 où yàg, cos 'Aoiazoxéltjç ovvsßovksvosv avzcö, ßAXsßavSgos) xoTs fiiv

EXXr/oiv qye/xovixcôç, xoîç 8s ßagßägoig ôeojtoxixcôç ygmftsvog nazgiôa
fisv xijv olxov/usv/jv ngoçéxaÇsv qysto&ai nàvxas ovyysvsïç 8s xovs àya&ovç,
àXXocpvXovs 8s xovs novrjoovç. Bei Plut. Alex. M. virt. I 6. S. 329.

4 Plutarch läßt die Stoiker behaupten : x 6y xô a n ov eivai
3x6). iv xal jzoXhas xovs âozègas. Plut. c. not. 84, 6. Ähnlich Marc Aurel:
Çrjoov ....cos sv néXsi xcß xoo/jxax.AK. 15. Vgl. o x o o fi o s cboavsi
n o X i s. IV 3.

3 Nefas est nocere patriae: ergo civi quoque ergo et homini,
nam hic in majore tibi urbe civis est. Seneca, de ira II 31. i.

' "Avftgcoizov TcoUxrjv ovxa n6Xsws xrjs àvcoxâxrjs zjs al Xouiai moisis
&03XSQ oixlax eîoîv. M. Aurel III 11.

7 unum me donavit omnibus (natura rerum) et uni mihi
omnis patriam meamesse mundum sciam et praesides
Deos. Seneca, vit. be. 20, 3. 5.

' patriamque nobis mundum professi sumus, ut
liceret latiorem virtuti campum dare. Seneca, tranq. an. 4, 4.

" homines maxime conjunguntur. De offic. I. 17.



106 Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral

Tugend stellt er die Vaterlandsliebe geradezu als "Wurzel
der Eltern-, Kindes- und Freundesliebe hin1.

Nach der Ansicht der Stoa aber ist dieser oder jener
Mensch nicht Bürger von Athen oder von Korinth, sondern
„xoo/jiioc" und ùu'k #soü. Sie begründen namentlich letzteres
mit der Grottverwandtschaft des Menschen. Die Verbannung
halten sie daher nicht für ein Übel, da ja das gemeinsame
Vaterland aller Menschen die Welt sei2. Gegenüber der
Vaterlandsliebe führen die Stoiker die allgemeine Menschenliebe

ins Feld. Seneka begründet diese sowie die humane
Behandlung der Sklaven mit den Worten: „Verachte
niemanden, denn alle Menschen haben die gleiche Mutter : die
Welt3." Auch Cicero verlangt Gerechtigkeit gegen jeden
Menschen, gegen die Unterstellten und auch gegen die
Sklaven *./Dem Ausspruch Senekas aber, die ganze Welt
sei uns Vater und Mutter, möchten wir das schon genannte
Wort Ciceros gegenüberstellen: „Das Vaterland ist uns allen
Vater und Mutter6. u

Wie bereits angedeutet, bringen die Stoiker ihre Lehre
mit dem Gottesgedanken in Zusammenhang. Alle Menschen
seien Brüder, denn alle haben in gleicher Weise Gott zum
Vater. Der Mensch sei daher, wer und was er auch sei,
einfach als Mensch Gegenstand unserer Teilnahme". Nationale
Unterschiede, nähere Bande, die das Vaterland um die Bürger
knüpft, wollen sie nicht anerkennen7.

Während der hl. Thomas Vaterland und Religion,
Vaterlandsliebe und Gottesverehrung in nächste Beziehung
stellt8 und aus der wahren Gottesliebe die Norm und das

1 cari sunt parentes, cari liberi, propinqui, familiäres; sed
omnes omnium caritates patria una complexa est, pro qua
quis bonus dubitet mortem oppetere, si ei sit profuturus? De olfic.
I. 17, 57—58.

2
y. o iv f] jz ar qIç äv&QOOJicov ô y. o o fio g iariv. M u s o n. b.

S t r a b o, Floril. 40, 9.

3. .unus omnium parens mundus est neminem
despexeris. Seneca, Benef, III ts—28.

4 Meminerimus autem, etiam adversus infimos iustitiam esse
servandam. De offlc. I. 13, 41.

5 Patria communis omnium nostrum parens.
I. Catilina nr. 7.

8 E p i c t. Diss I. 13, 3.
' Vgl, E. Z e 11 e r, Die Philosophie der Griechen. Bd. III 1. 299.
8 Vgl. unten.



mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas 107

Fundament für die wahre Vaterlandsliebe ableitet1, folgern
die Stoiker aus der Abhängigkeit aller Menschen von Gott
ihren Kosmopolitismus. Eigentlicher Ausgangspunkt dieser
ihrer Lehre aber ist ihnen die Gleichheit der Vernunft in
allen Menschen. Sind alle Menschen als Vernunftwesen sich
gleich, so bilden auch alle nur ein Gemeinwesen2. Man könne
daher nicht die Gemeinschaft auf ein Volk beschränken;
man sei nicht berechtigt, sich dem einen Volk gegenüber
näher oder verwandter zu fühlen, als dem anderen gegenüber.
Alle Menschen stehen, abgesehen von dem, was sie selbst
aus sich gemacht haben, sich gleich nahe, da alle gleichmäßig

an der Vernunft teilhaben3. Gegenüber diesen
weltbürgerlichen Grundsätzen der Stoa sticht also die Lehre
Cicero s über den Begriff „Vaterland" in vorteilhafter
"Weise ab. Cicero ist der christlichen Auffassung in diesem
Punkte am nächsten gekommen. Der hl. Thomas hat denn
auch seine Ausführungen in hohem Maße berücksichtigt4.

' Vgl. unten.
2 El to vosßöv tj[MV xoivàv, xai <5 loyoç xmV ov /.oyixoi sofisv xoivog,

si tovto, xai d vofios xoivog" sl tovto, noXïxa.1 sofisv • sl tovto, noXi-
Tsv/iaxog rivog Ufrgyoufv sl tovto, o x o o ,u o g w o a v si :t o /. i g s o x iv.
M. Aurel, IV 4.

3 Seneca, epist. 95, 52.
* Vgl. unten.


	Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral mit besonderer Berücksichtigung des hl. Thomas

