
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 57

Undenkbar, daß irgend ein Vermögen deii "Widerspruch, zu
seinem natürlichen Gegenstande habe. Denn da der natürliche

Gegenstand eines Vermögens demselben die
Artbestimmtheit gibt, würde sich aus dieser Annahme ergeben^
daß der Widersinn und das Nichtsein artbestimmendes
Prinzip der Ordnung und des Seins wären. In noch grellerem
Lichte zeigt sich diese metaphysische Monstruosität, wenn
Ulan bedenkt, daß dieselbe das Werk einer unendlichen
Intelligenz sein sollte! Nein, ein natürliches Verlangen kann
Uicht sinnlos sein( der geschaffene Geist hat aber ein natürliches

Verlangen, die erste Ursache aller Dinge zu schauen,
"weil er ein natürliches Verlangen hat, zu wissen, folglich
kann er Gott schauen ; zum mindesten kann ihn Gottes
Allmacht dazu erheben.

Wenn die hier gegebene Erklärung und Bewertung
des Beweises richtig ist, dann spricht aus demselben wieder
einmal der ganze hl. Thomas : In einem kurzen Argument^
bestehend aus nur zwei Sätzchen, stürmt die unbeugsame
Kraft seines Geistes ungestüm vor bis an die Grenzen des
Geheimnisses; aber demütig hält sie inne vor jener Wahrheit,

welche Gott hienieden unserem Blick noch verbirgt
durch den blendenden Glanz ihres Lichtes.

BEMERKUNGEN ZUR LEHRE VON DEN MERK¬
MALEN DER KIRCHE

Von P. Mag. Theol. REGINALD M. SCHULTES O. P.

Die Lehre über die Merkmale oder Kennzeichen der
"Wahren Kirche gehört anerkanntermaßen zu den interessantesten

und wichtigsten Partien der Apologetik und Dogmatik.
Bin oberflächlicher Blick in unsere heutigen Lehrbücher
der Theologie könnte den Anschein erwecken, als ob in
Bezug auf diese Lehre beinahe vollständige Übereinstimmung
unter den Katholiken bestände. Ein etwas tieferes
Eindringen zeigt aber, daß auch in dieser Frage tiefgehende-
Divergenzen, Unsicherheiten, ja irrtümliche Auffassungen
herrschen. Dieser Übelstand betrifft allerdings weniger den
materiellen Teil der Lehre als die formelle Auffassung des
^Vesens und der Aufgabe der Merkmale, noch mehr
vielleicht die Behandlung derselben. Dies veranlaßt uns auch
zu einigen Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen



.58 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

der wahren Kirche. Wir greifen zu diesem Zwecke zwei
Publikationen der letzten Tage heraus, um an der Hand
derselben den gegenwärtigen Stand der Lehre von den
Merkmalen zu prüfen, Es wird uns dies dann auch
Gelegenheit bieten, zu einer wichtigen Frage der Methodik der
Apologetik, respektive der Behandlung der Lehre über die
Kirche, Stellung zu nehmen.

I
Prof. Theophil Spâcil S. J. stellt sich die Frage:

„Ist die Lehre von den Kennzeichen der Kirche zu ändern?"
Er tritt — gegenüber der Forderung, den Beweis für die
wahre Kirche aus inneren Gründen zu führen — für die
Beibehaltung der üblichen Behandlungsweise ein, empfiehlt
aber doch eine Modifikation bisher geltender Ansichten1.

Bisher wurde mehr oder weniger allgemein
festgehalten, daß die wahre Kirche alle Merkmale kumulativ
besitzen müsse, wie daß anderseits keines der vier
Merkmale, positiv und adäquat, d. h. im Sinne des
geforderten Merkmales, einer anderen Kirche zukommen
könne, Gegen diesen Standpunkt, der offenbar von
grundlegender Bedeutung für das Beweisverfahren ist, stellt nun
Spaöil folgende Ansicht auf: „Man kann ruhig zugeben,1'
schreibt er, „daß es kein einziges von den vier Merkmalen gibt,
welches nicht verdunkelt werden könnte, und daß es ebenfalls

kein einziges gibt, welches sich nicht in einer Sekte
entweder wirklich oder wenigstens scheinbar finden könnte.
Nur das muß man festhalten und nur das folgt notwendig
aus dem Dogma der Sichtbarkeit der Kirche, daß die wahre
Kirche immer eine Eigenschaft hat, wodurch sie sich von
den getrennten Gemeinschaften unterscheidet und mit
Gewißheit erkennbar ist. Ein Kennzeichen, welches heute
in diesem Sinne positiv ist, kann später negativ werden
und umgekehrt. Ein Kennzeichen, welches einer Sekte
gegenüber nicht genügt, ist zum Beweis der wahren Kirche
einer anderen Sekte gegenüber vollständig genügend. Die
Kennzeichen behalten so immer ihre Beweiskraft, wenn
auch nicht alle zu jeder Zeit gleich zum Ziele führen, die
Wahrheit der Kirche zu beweisen für den Fall, daß die
oben verzeichnete Methode (d. h. die bisher übliche) ver-

1 Zeitschrift für k. Theol. 1912, 8. 715—741.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 59

-sagen sollte. Denn, das kann man ja nicht leugnen : die
Möglichkeit ist immer da, daß auch die Apostolizität
verdunkelt werde oder daß auch eine Sekte Scheingründe für
^bre Apostolizität bringen könne, und sie kann so
nachgeahmt werden, daß aus ihr allein wenigstens eine Zeit
hindurch kein sicherer Beweis geführt werden könnte.
Dann müßte man eben seine Zuflucht zu einer anderen
Eigenschaft der Kirche nehmen" (S. 735)1.

Wie wir sehen, tritt Spâcil einer fast allgemein
anerkannten Lehre entgegen. Vereinzelt finden wir allerdings
einige wenige Aussprüche im Sinne Späcils, die jedoch eher
als unentschieden zu bezeichnen sind. So schreibt Specht
ln seinem „Lehrbuch der Apologetik" (Kegensburg 1912,

292), daß die Merkmale „der wahren Kirche allein
angehören, wenigstens kollektiv, d. h. in ihrer Gesamtheit".
(Vergl. S. 311.) Atzberger meint in seiner Fortsetzung der
Eogmatik von Scheeben (IV, S. 377), daß es sich „bis zur
Evidenz" zeigen lasse, daß der römischen Kirche die
Merkmale der wahren Kirche „deutlicher und
bestimmter" zukommen als jeder anderen christlichen
Konfession. Vorsichtiger drückt sich Kardinal G. Mazzella
aus (de religione et Ecclesia2, p. 636) : „si quaelibet nota
adaequate sumatur, quaelibet positive dicernere videtur
'Veram Christi Ecclesiam". Ch. Pesch dagegen definiert die
Nota schlechthin als „proprietas essentialis, quae soli
"^erae Ecclesiae eonvenit eamque ut Ecclesiam Christi
Wsibiliter manifestât" (Prael. dogm. I4, p. 270). Noch
antschiedener spricht sich Bartmann ans (Lehrbuch der
Dogmatik2, S. 585) : „Als begrifflich notwendige Momente
aines Merkmals der Kirche muß man fordern, daß es sichtbar

und äußerlich sei, sicher und notwendig mit dem wahren
Wesen der Kirche Jesu verbunden, dieser Kirche durchaus
eigentümlich, und zwar dauernd für die ganze Zeit ihres
Bestandes, bestimmt und klar und nicht etwa bloß allgemein

und vage, und endlich eben deshalb leicht erkennbar."
Wie sich aus den weiteren Ausführungen ergibt, schreiben
beide Autoren diese Eigenschaften allen vier Merkmalen
«u. Ganz bestimmt verteidigt De Groot (Summa Apologe-
ßca de Ecclesia3: unitas, sanctitas, catholicitas, apostoli-

1 Ähnlich Prof. J. Vorderrnayr in „Salzburger Kirchenzeitung"
1913, Nr. 19, S. 229 f.



60 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

citas notae sunt ecclesiaé ex Christi institutione nexu
necessario connexae obviae et positiväe, quando-
quidem facta sunt eaque maxime publica (p. 149)

nec unquam fieri potest, ut proprietaa
essentialis ecclesiae verae in falsis ecclesiis
realiter et formaliter reperiatur" (p. 151).

Es ließen sich noch leicht weitere Zeugnisse aus der
theologischen Literatur anführen. Es ist dies jedoch nicht'
notwendig, da die Kirche selbst sich unzweideutig und
definitiv über den in Erage stehenden Punkt ausgesprochen
hat. Pius IX. erklärt ausdrücklich in seiner Enzyklika vom
16. September 1864 (Denz. 1686): „Vera Jesu Christi
ecclesia quadruplici nota, quam in Symbolo creden-
d a m asserimus, auctoritate divina constituitur et di-
gnoscitur; et quaelibet ex hisce notis ita cum aliis
cohaeret, ut ab iis nequeat seiungi; hinc fit, ut quae
vere est et dicitur catholica, unitatis simul, sanctitatis
et apostolicae successionis praerogativa debeat effulgere."
Mit dogmatischer Autorität entscheidet endlich das
vatikanische Konzil (Sess. III, c. 8), daß Christus seine
Kirche „suae institutionis manifestis notis instruxit",
spricht also die Mehrheit der Merkmale direkt aus. Die
von Spâcil konzedierte Einschränkung ist darum unhaltbar.

Es folgt dies übrigens schon aus dem Begriff, dem
Zwecke und den Bedingungen der Merkmale. Wenn man
unter „Merkmalen" notwendige Eigenschaften der wahren
Kirche versteht, die als bestimmte äußere Tatsachen von
Christus als Kennzeichen seiner Kirche vorausgesagt und
verheißen wurden, so müssen diese doch offenbar zu jeder
Zeit in der wahren Kirche Christi vorhanden sein und sich
in ihr nachweisen lassen, während sie umgekehrt in keiner
Sekte wirklich gegeben sein oder nachgewiesen werden
können. Was für einen Zweck hätte auch ein Merkmal,
wenn es so „verdunkelt" wäre, daß man es nicht mehr mit
Sicherheit feststellen könnte? Oder, wenn es sich „scheinbar

oder wirklich'1 auch in einer Christus fremden Kirche
finden könnte? Wenn das Merkmal leichter erkennbar sein
muß, als die innere Wahrheit einer Kirche, wie vereinbart
sich das mit der Annahme, daß jedes einzelne Merkmal für
sich verdunkelt werden oder gar fehlen könne? Wie Pius IX.
aufmerksam macht, gehört es zum Glauben, daß die
Kirche jene vier Merkmale (quadruplex nota) habe.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 61

Daraus folgt aber unmittelbar, daß sie nicht nur immer
gegeben, sondern daß sie auch immer erkennbar seien;
sonst wären es eben keine „Merkmale".

Späcil beruft sich darauf, daß aus dem Dogma von
der Sichtbarkeit der Kirche nur das folge, daß die Kirche
"wenigstens eine Eigenschaft besitze, an der sie als wahre
Kirche Christi erkannt werden könne (siehe oben). Dem
ist aber entgegenzuhalten, daß die Kirche eben selbst
erklärt, sie habe vier Merkmale, durch welche sie sichtbar

sei.
Damit stürzen aber auch die weiteren Konzessionen

Spaöils. Was soll es übrigens auch besagen, wenn er meint,
sin Kennzeichen, welches heute positiv sei, könne später
negativ werden und umgekehrt? Wenn man von einem
Kennzeichen verlangt, daß es „positiv" sei, so heißt das,
daß es eine positive Tatsache, eine positive Eigenschaft sein
müsse, also positive Heiligkeit, Einheit usw. Will nun
etwa Spaöil zugeben, daß zu irgend einer Zeit jene vier
Eigenschaften, welche die Merkmale der wahren Kirche
ausmachen, sich nicht mehr „positiv'* in der römischen
Kirche finden Direkt wird dies Späcil nicht behaupten
oder als möglich zugeben wollen. Er tut es aber indirekt,
indem er die Möglichkeit zugibt, daß der Beweis aus
irgend einem Merkmal zu einer gegebenen Zeit nur negativ
geführt werden könne, d. h. daß unter Umständen nur
mehr gezeigt werden könne, eine falsche Kirche besitze
oines der Merkmale nicht, ohne nachweisen zu können,
daß die römische Kirche es besitze. Das heißt aber nichts
anderes als zugeben, die Kirche könne zu irgend einer
Zeit eines oder mehrerer Merkmale entbehren.

Im Zusammenhang steht der folgende Satz : „Ein
Kennzeichen, welches einer Sekte gegenüber nicht genügt,
ist zum Beweis der wahren Kirche einer anderen gegenüber

vollständig genügend." Späcil verwechselt, wie es
scheint, immer „positives Merkmal" mit „positivem
Beweise". Ein Merkmal muß immer positiv sein, wie wir
oben gesehen. Es kann aber für einen positiven und negativen

Beweis dienen. Der Beweis ist positiv, wenn ich
zeige, daß ein bestimmtes Merkmal sich wirklich in der
katholischen Kirche vorfindet, diese also die wahre Kirche
Christi ist; der Beweis ist negativ, wenn ich zeige, daß
jenes Merkmal einer anderen Kirche abgeht. Wenn ich nun



02 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

das Vorhandensein eines Merkmales in der katholischen Kirche
nachgewiesen habe, so mnß dieser Beweis offenbar jeder
Sekte gegenüber genügen, bleibt also immer positiv. Dagegen
kann ein negativer Beweis nie ein positiver werden,
ausgenommen indirekt. An den Ausführungen Spâcils ist aber
das eine richtig, daß es zum Beweise der Wahrheit einer
Kirche genügen kann, in ihr positiv das Vorhandensein
eines Merkmales darzutun, ohne Berücksichtigung der
anderen, weil, wo sich e i n Merkmal findet, auch die anderen
gegeben sein müssen. Irrig wäre aber das Zugeständnis,
daß die anderen nicht nachweisbar, respektive „verdunkelt^
sein können.

Ein besonderes Augenmerk verdient die Konzession,
daß auch die Apostolizität so „verdunkelt-1 oder von einer
Sekte „nachgeahmt" werden könne, „daß aus ihr allein
wenigstens eine Zeit hindurch kein sicherer Beweis geführt-
werden könnte". Diese Konzession ist nämlich deswegen
interessant, weil zahlreiche Apologeten die anderen Merkmale

von der Apostolizität abhängig machen, so daß also
unter dieser Voraussetzung zu einer gegebenen Zeit kein
Merkmal mehr nachweisbar wäre. Der Vorschlag Spâcils,
bei Nichtnachweisbarkeit der Apostolizität zu einer anderen
Eigenschaft der Kirche seine „Zuflucht" zu nehmen, ist
unter diesen Umständen völlig wertlos. Über die
Unzulässigkeit der beiden Voraussetzungen, daß einerseits die
Apostolizität in der katholischen Kirche verdunkelt, anderseits

bei einer anderen Kirche derart vorhanden zu sein
den Anschein gewinnen könne, daß das Gegenteil nicht
bewiesen werden könnte, brauchen wir wohl kein Wort
mehr zu verlieren. Auch dato, sed non concesso, daß
„Scheingründe" für die Apostolizität einer anderen Kirche
sprächen, muß sich immer noch die Apostolizität der
katholischen Kirche positiv beweisen lassen. Sonst wäre
es schließlich, trotz allen Gegenbeteuerungen Spâcils, um
die Sichtbarkeit der Kirche Christi geschehen!

Spâcil zeigt sich bei seinen Aufstellungen von der
Furcht inspiriert, es möchte der Fall eintreten, daß die
bisherige Methode „versagen" könnte. Darum seine
Einschränkungen und Konzessionen Das heißt aber nichts
anderes, als wegen lokalen und ähnlichen Schwierigkeiten
in der Durchführung eines Beweises sichere, ja dogmatisch
festgelegte Prinzipien preisgeben — eine Akkomodation,



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 6â

die nicht gebilligt werden kann und auch jede ernste
Theologie und Apologetik unmöglich macht. Wie wir
übrigens noch sehen werden, stammen jene Schwierigkeiten,
Dicht einmal aus dem Wesen der Sache, beziehungsweise
aus der Lehre der Kirche, sondern schlechthin aus irrigen
Ansichten über Wesen und Funktion der Merkmale.

Bevor wir jedoch auf diesen weiteren Punkt
eingehen, wollen wir die Beweise Spaöils für seine Theorie
prüfen.

Spâcil argumentiert für seine Ansicht a priori und
a posteriori. Als Argument a priori führt er an: „Die
Kennzeichen sind nämlich alle Eigenschaften der Kirche,
Welche aus ihrem Innern fließen, das innere belebende
Prinzip zur Quelle haben und es nach außen offenbaren.
Dieses belebende, übernatürliche Prinzip dehnt sich aber
mehr oder weniger auch auf die von der wahren Kirche
getrennten Gesellschaften aus, die Sekten nehmen alle
aD dem Geiste, an der ,Seele' der Kirche teil, ja sie
partizipieren auch an den Heilsmitteln der Kirche ; bewahren
teilweise wenigstens den Glauben alle oder einige
Sakramente, selbst die äußere Verfassung der Kirche kann
sich in ihnen nachgeahmt finden. Es gibt somit keine Eigenschaft

der Kirche, welche sich nicht bald in der einen,
bald in der anderen getrennten Religionsgenossenschaft
fände" (S. 731 f.). Aus seinen weiteren Ausführungen
folgert er: „Es kann geschehen, daß eine getrennte christliche

Gemeinde ein oder auch mehrere Kennzeichen
wirklich besitzt oder wenigstens nachahmt, niemals aber
kann es geschehen, daß eine Sekte alle vier Merkmale
besitzt, sonst würde sie eben das ganze Wesen der wahren
Kirche haben; niemals kann es auch geschehen, daß alle
vier Merkmale von der Sekte so nachgeahmt werden, daß.
sie sich von der wahren Kirche nicht unterscheiden läßt,
denn dann wäre die Kirche nicht sichtbar" (S. 734).

Diese Argumentation ist schlimmer als das, was sie
beweisen soll, ganz abgesehen von einzelnen bedenklichen
Ausdrücken. Späcil setzt zwar richtig an : Die Merkmale
fließen aus dem inneren Lebensprinzip der Kirche. Die
richtige Fortsetzung des Beweises müßte nun offenbar
lauten : Dieses innere übernatürliche Lebensprinzip findet
sich aber nur in der wahren Kirche Christi. Also können
sich die Merkmale der Kirche Christi nur in der wahren



(54 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

Kirche Christi finden. Statt dessen subsumiert aber Spâcil:
„An diesem inneren Lebensprinzip der wahren Kirche
partizipieren auch die Sekten." Hier liegt offenbar ein quid
pro quo vor. Denn nicht die Sekte, nicht die Religions-
genossenschaft als solche partizipiert an der „Seele" der
Kirche, sondern einzelne, bestimmte Angehörige derselben,
soweit sie nämlich bona fide sind. Nicht der Protestantismus

nimmt Anteil an den übernatürlichen Heilskräften
Christi, sondern eventuell dieser oder jener Protestant,
und zwar auch dies nicht, weil er Protestant ist, sondern
weil er sich unverschuldeterweise im Irrtum befindet.
Darum kann auch nicht gefolgert werden, daß eine „Sekte"
oder „getrennte Religionsgenossenschaft" auch nur ein Merkmal

der wahren Kirche wirklich besitze oder besitzen könne. Es
ist dies nur wieder ein neues, unmotiviertes Zugeständnis.

Auch gerät Spâcil damit in eine arge Zwangslage,
ja bösen Widerspruch mit sich selbst. Er gibt nämlich
einerseits zu, daß eine Sekte ein oder sogar mehrere Merkmale

wirklich oder scheinbar aufweisen könne, anderseits
aber auch, daß zur Erkenntnis der wahren Kirche der
Nachweis eines Merkmals genüge. Daraus folgt aber, daß
auch eine Sekte als die wahre Kirche Christi dargetan
werden könnte. Damit ist es wieder um die Sichtbarkeit
her Kirche geschehen.

Spâcil beachtet auch hier wieder nicht, daß die
Merkmale notwendige Eigenschaften der wahren Kirche
sind. Wenn die wahre Kirche alle vier Merkmale besitzen
muß, weil, wo das Wesen ist, auch die Eigenschaften
vorhanden sein müssen, so folgt auch umgekehrt, daß, wp
das Wesen der wahren Kirche fehlt, auch die aus diesem
fließenden Eigenschaften nicht formell gegeben sein können.
Es ist ferner auch nicht richtig, wenn Spâcil sagt, daß die
vier Merkmale oder Eigenschaften zusammen das Wesen
der Kirche vollkommen erschöpfen" (S. 733). Sie sind
Akzidenzien der Kirche, wenn auch notwendige (proprie-
tates) und bilden darum weder begrifflich noch eutitativ
das Wesen der Kirche. Es lassen sich zwar wohl, wie
Spâcil aus Oh. Pesch zitiert, „alle anderen Eigenschäften
auf diese vier zurückführen" (a. a. Q.), aber diese vier
fließen ihrerseits wieder aus dem Wesen der Kirche, und
zwar unmittelbar als innere konstitutive Eigenschaften der
Kirche und mittelbar (durch diese) als äußere Merkmale



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 65

derselben, wie wir noch später sehen werden. Gehen wir
nun zum Beweis a posteriori über.

Als Beweis a posteriori führt Spâcil an, „die
Erfahrung" bestätige, daß jede einzelne Eigenschaft der
wahren Kirche sich „bald in der einen, bald in der anderen
Religionsgenossenschaft finde" (S. 732). Er schreibt: „Wer
könnte behaupten, die Einheit der wahren Kirche komme
dieser ausschließlich zu, auch den schismatischen Sekten
gegenüber? Oder die Katholizität sei ein ausschließliches
Eigentum der römisch-katholischen Kirche zu Beginn des
orientalischen Schismas gewesen?" Ebenso behauptet er,
die Apostolizität der Obödienz Urbans VI. hätte damals
„wenigstens nicht mit Sicherheit" erkannt werden können.
Bezüglich der Heiligkeit hätten auch die Schismatiker
-„eine Reihe von Heiligen" und würden sich auf Wunder
berufen. Gegen die Apostolizität führt er noch an : „Die
von der wahren Kirche getrennte Gesellschaft kann
dieselbe Form der Regierung wie die wahre Kirche behalten"
oder „solche Scheingründe für die Rechtmäßigkeit ,ihrer'
Autorität vorbringen, daß sich die Legitimität der wahren
Nachfolger der Apostel wenigstens einige Zeit nicht mit
Sicherheit teststellen läßt" (S. 732 f.).

Gegenüber diesen Beweisen könnten wir einfach auf
die apologetischen Werke verweisen, wo sie samt und sonders
als „Schwierigkeiten" abgehandelt und gelöst werden. Der
Vertrauensvolle Ton, mit dem Spâcil seine Gründe vorbringt,
muß darum befremden. Die meisten der aufgeworfenen Fragen
erledigen sich auch von selbst. So ist es eine öffentliche,
notorische Tatsache, daß in allen schismatischen Kirchen
einerseits faktisch keine Glaubenseinheit besteht, anderseits
aber auch keine in allen Glaubensfragen anerkannte Autorität,
also auch kein Prinzip der Glaubenseinheit. Der Mangel der
Einheit in der Regierung ergibt sich nicht weniger klar aus
der notorischen Tatsache, daß die griechischeKirche als Ganzes
akephal ist und deswegen in einzelne selbständige Partikularkirchen

zerfällt (Bartmann, a. a. 0., S. 600). Wenn die
schismatischen Kirchen programmatisch einige Glaubenssätze
festhalten, so genügt dies ebensowenig zur Gewinnung der
'Glaubenseinheit, wie die gemeinsamen Bekenntnisschriften
bei den Protestanten.

Was die „Wunder" und „Heiligen" der Schismatiker
•betrifft, verweisen wir Spâcil auf die gründlichen Erklärungen

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVlll. 5



66 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

seines Ordensmitbrudera Ottiger (Theol. fundamentalis, II,
p. 1052 if.), die sowohl vom dogmatischen wie apologetischen
Standpunkt aus vollkommen befriedigen. In Bezug auf die-

Apostolizität beweist die äußerliche Nachahmung der
Regierungsform der katholischen Kirche nicht das geringste.
Dagegen liegt die Illegitimität der schismatischen Kirchen
in allen Fällen klar vor Augen und ist auch aus der Natur
des SchismaB überhaupt leicht festzustellen. (Vgl. übrigens
die Selbstantwort Spâcils S. 736 f.)

Dem aufmerksamen Leser muß es aber auffallen, daß
Spâcil sich konstant auf die schismatischen Kirchen
bezieht. Damit wird unbemerkt der Fragepunkt verschoben,
denn es ist hier der Unterschied zwischen Häresie und
Schisma und beim letzteren wieder zwischen materiellem
und formellem Schisma zu beachten. Damit ist auch die
Antwort gegeben auf die Ausführungen des Verfassers über
das abendländische Schisma. Da Spâcil besonderes Gewicht
auf jenes legt, müssen wir auch näher darauf eingehen.

Im abendländischen Schisma waren — im Gegensatz
zum orientalischen — die getrennten Teile vollkommen darin
einig, daß die römisch-katholische Kirche die allein wahre
Kirche sei, sowie darin, daß es nur einen rechtmäßigen
römischen Papst geben könne, dem alle Gehorsam schuldeten.
Es handelte sich infolgedessen nicht um dieFrage, wo
die wahre Kirche Christi sei, sondern wer das
rechtmäßige Haupt dieser Kirche sei. Diese letztere Frage
kann aber nicht durch die Merkmale der wahren Kirche
gelöst werden, weil die Kennzeichen eben der ganzen
Kirche zukommen, die damals durch das Schisma materiell
gespalten war. Es wäre auch eine irrige Auffassung, wenn
man annähme, „daß zur Zeit der okzidentalischen Kirchenspaltung

die Obödienz Urbans VI. und seiner Nachfolger die
einzig wahre Kirche war" (a. a, 0.). Man kann nur
behaupten, daß sie allein dem wirklich rechtmäßig erwählten
Papste folgte, daß sie die richtige Obödienz war. Daraus
folgt aber in keiner "Weise, daß sie die allein wahre Kirche
war, noch daß die anderen Obödienzen eine außerhalb der
römischen Kirche stehende „Kirche" waren. Besonders
letzteres verstößt gegen alle Tatsachen und den ganzen Sinn
des abendländischen Schismas.

Wenn man von dieser irrigen Voraussetzung absieht,
läßt es sich leicht zeigen, daß durch das abendländische



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 67

Schisma das Merkmal der Einheit in der römischen Kirche
nicht aufgehoben wurde, weil die Christenheit „formell an
der Einheit durchaus gläubig festhielt und daher diese Einheit

auch sofort vorhanden war, als die Vorfrage der Echtheit
der päpstlichen Person entschieden war" (Bartmann, a. a. 0.,
S. 690), Vgl. auch Ottiger, 1. c., II, p. 881. Der Begriff der
Wesentlichen oder formellen Einheit einer Gesellschaft schließt
eben die Möglichkeit einer wenigstens zeitweisen materiellen
Spaltung derselben nicht aus, wie anderseits Christus auch
nicht verheißen hat, daß innerhalb seiner Kirche nie solche
Spaltungen eintreten würden. Dagegen muß allerdings eine
Kirche, zu deren notwendigen Eigenschaften die Einheit
gehört, in ihrer Konstitution und Verfassung ein sicheres
Kriterium und wirksame Mittel besitzen, um aus sich heraus
die gestörte Einheit wieder herstellen zu können. Beides ist
aber in der Konstitution und der Verfassung der katholischen
Kirche gegeben — gesetzmäßig bestimmte Wähler und Wahlform

usw. — wie jedes katholische Kirchenrecht und auch die
Beilegung des abendländischen Schismas zeigt. Die letzte
Garantie für die Aufrechterhaltung der durch ein, wenn
auch materielles Schisma immer bedrohten formellen Einheit

und für die Wiederherstellung der auch materiellen
Einheit ist allerdings die Verheißung Christi, daß seine
Kirche eins bleiben werde. In diesem Sinne ist auch gerade
die Beilegung des abendländischen Schismas ein
augenscheinlicher Beweis des Gnadenbeistandes Christi zugunsten
seiner geprüften Kirche. Mit Kecht beruft sich darum das
vatikanische Konzil auf die wunderbare Einheit der Kirche
als Zeichen ihrer göttlichen Sendung. Wie ganz anders steht
es aber um die griechische Kirche!

Das morgenländische Schisma unterscheidet sich vom
abendländischen dadurch, daß die griechische Kirche sich
vom Anfang an unter der Führung der Bischöfe von Byzanz
bewußt von der übrigen Kirche trennte (formelles Schisma)
und so eine eigene „Kirche" konstituierte. Diese Trennung
kann aber auch den Griechen gegenüber als illegitim
bewiesen werden, indem schon Jahrhunderte vor der Trennung
die untrennbare Einheit der Kirche sowie die Notwendigkeit

der Verbindung mit dem römischen Bischöfe als Nachfolger

Petri öffentlich in der griechischen Kirche anerkannt
worden war — die gegenwärtige Lehre, daß nur Christus
das Haupt der Gläubigen sein könne, ist erst späteren

6*



68 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

Datums. Indem sich die griechische Kirche so von der einen
Kirche trennte, mußte sie auch nach ihrer eigenen
Lehre die Apostolizität verlieren. Die Katholizität konnte
sie schon deswegen nicht beanspruchen, weil sie nicht nur
materiell auf den Osten beschränkt war, sondern besonders
weil sie formell sich als Kirche des byzantinischen
Patriarchen konstituierte, dessen Jurisdiktionsgebiet
anerkanntermaßen und formell ein beschränktes war. Es fehlte
also der griechischen Kirche von allem Anfang an, und
zwar auch nach ihrer eigenen Lehre, das Merkmal der
Katholizität de facto und de jure. Umgekehrt konnte die
römische Kirche als auf eine öffentliche, notorische
Tatsache darauf hinweisen, daß sie nicht nur in ihrer Konstitution

universal sei, sondern daß auch ihre Jurisdiktion
von der griechischen Kirche früher öffentlich und
tatsächlich war anerkannt worden, speziell auch bezüglich der
byzantinischen Bischöfe. Die formelle Katholizität der
römischen Kirche stand darum als öffentliche Tatsache fest.
Die materielle Allgemeinheit war genügend gekennzeichnet
durch das starke numerische Übergewicht der abendländischen

Kirche gegenüber dem Patriarchat von Konstantinopel.

(Vgl. Pesch, 1. c. I4, 287.)
Die Bedenken a posteriori lassen sich somit ohne viele

Mühe durch den bloßen Hinweis auf allgemeine öffentliche
Tatsachen lösen, so daß für die Konzession von Spâcil
weder a priori noch a posteriori stichhältige Gründe
vorliegen. Es ist vielmehr aus Gründen a priori wie a posteriori
festzuhalten, daß die wahre Kirche Christi immer alle vier
Merkmale besitzt und daß diese immer erkannt werden
können, sowie daß der Mangel aller dieser Merkmale bei
den neuen Kirchenbildungen nachgewiesen werden kann,
wie es die Apologetik auch immer getan hat. Es ist ja
allerdings richtig, daß unter bestimmten Verhältnissen der
Nachweis eines Merkmales sich schwierig gestaltet — die
Ursachen können auch subjektive sein — und daß man
in diesem Sinne von einer Verdunklung sprechen kann.
So schreibt Bartmann ganz korrekt : „Noch sei hinzugefügt,
daß die Sichtbarkeit von einzelnen Momenten, zum
Beispiel von dem heiligen Leben in der Kirche, zuzeiten
verschieden sein kann, bisweilen gleichsam mit
physischem Glänze erstrahlt, bisweilen mehr zurücktritt und
schwach erscheint" (a. a. 0., S. 591). Es können aber auch



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 69

von Seite der Gegner der Kirche Einwände erhoben und
Ausflüchte gebraucht werden, deren vollkommene
Entkräftung nicht gerade leicht fallen mag. Anderseits ist auch
immer zu unterscheiden zwischen einfacher, sicherer
Erkenntnis eines Merkmals und dessen wissenschaftlichem

Nachweis. Das Merkmal als solches, als Tatsache
und als Zeichen der wahren Kirche läßt sich relativ immer
leicht nachweisen. Voraussetzung ist dabei allerdings eine
richtige Aulfassung der Merkmale.

Wir pflichten also Spâcil bei, daß die Lehre von den
Kennzeichen der Kirche nicht zu ändern sei. Nur müssen
wir auch die von ihm vorgeschlagenen Einschränkungen
und Konzessionen zurückweisen. Dagegen müssen wir ein
anderes Postulat aufstellen, daß nämlich die Lehre und die
Behandlung der Merkmale der Kirche immer richtig
durchgeführt werde. Dies führt uns zu einer zweiten
Untersuchung. Anlaß dazu bietet uns der zweite Band der Theologia
fundamentals von P. Ottiger.

II
P. Ottiger S. J. hat ein Handbuch und Sammelwerk

geschaffen, daß in Bezug auf Fülle des Stoffes und auf
eingehende, gründliche Behandlung der apologetischen
Kragen in der modernen Literatur zweifellos einzig dasteht.
Wenn wir im folgenden an einzelnen Auffassungen Kritik
üben, so soll damit der Wert seines Werkes im übrigen nicht
angetastet werden, zumal unsere Bemerkungen die materielle

Seite seiner Argumente nicht berühren.
Der zweite Band der Theologia fundamentals hat die

Kirche zum Gegenstande. Im ersten Abschnitte beweist
Ottiger die göttliche Einsetzung derselben, indem er
nachweist, daß Christus einen lebendigen, bleibenden und
unfehlbaren Lehrkörper zur Verkündigung seiner Religion
eingesetzt, daß er eben diesem auch gesetzgeberische,
richterliche usw. Gewalt verliehen, daß er endlich in Petrus
den Primat gegründet habe. Daraus schließt er, daß Christus
seine Kirche als vollkommene Gesellschaft gestiftet habe
(p. 1—287). Ein zweiter Abschnitt behandelt die
Eigenschaften der Kirche : Ungleichheit, Freiheit, Heilsnotwendigkeit,

Perpetuität und Unveränderlichkeit, Unfehlbarkeit,
Einheit, Apostolizität, Heiligkeit und Katholizität der
Kirche (S. 238—495). Im dritten und größten Abschnitt«



70 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

(p. 495—1058) wird der Nachweis geführt, daß die Merkmale

der wahren Kirche allein der römisch-katholischen
Kirche zukommen. Für uns kommt direkt nur dieser
Abschnitt in Betracht, und zwar die dort vertretene
Auffassung der Merkmale, sowie die Art der Beweisführung
mittels derselben. Beginnen wir mit der Definition der
Merkmale.

Ottiger definiert die Merkmale als äußere und
bestimmte Manifestation der wesentlichsten
Eigenschaften der Kirche, mittels deren die wahre
Kirche von allen ziemlich leicht und sicher erkannt werden
kann : „proprietatum essentialium ac maxime propriarum
externa et definita manifestatio, cuius ope vera Ecclesia
ob omnibus sat facile ac certo cognosci possit" (p. 499).
Ist diese Definition richtig?

Sie erscheint uns vor allem, nach Wortlaut und
Zusammenhang, zweideutig zu sein. Diese Zweideutigkeit
liegt im Ausdruck „Manifestation", der aber gerade den
Hauptpunkt der Definition bildet. Man kann nämlich unter
dieser „äußeren Manifestation" äußere Erscheinungen und
Tatsachen verstehen, welche als Kennzeichen zur Erkenntnis
der wahren Kirche führen — und in diesem Sinne lautet
auch die traditionelle Definition der Merkmale. Ottigers
Definition klingt zweifelsohne daran an, weil er sagt, daß
durch die Manifestation der wesentlichen Eigenschaften der
Kirche wir zur Erkenntnis der wahren Kirche gelangen.
Aber der eigentliche Sinn seiner Definition ist doch ein
anderer. Er versteht nämlich unter Merkmalen die wesentlichen

Eigenschaften der Kirche selbst, insofern
sie a posteriori in ihrer Erscheinung (Manifestation)

nachweisbar sind. (Vgl. p, 496 s.) Diese Auffassung
ergibt sich aus der grammatischen Analyse der Definition —
externa manifestatio cuius ope vera Ecclesia cognosci
possit — sowie aus der ganzen Art der Beweisführung. Gerade
in dieser muß sich ja der leitende Gedanke naturgemäß am
sichersten und deutlichsten offenbaren.

Wie wir oben gesehen, bestimmt Ottiger im zweiten
Abschnitt aus Schrift und Tradition die notwendigen
und wesentlichen Eigenschaften der Kirche Christi. Im
dritten Abschnitt will er nun a posteriori nachweisen,
daß die von ihm behaupteten Haupteigenschaften
der Kirche Christi — proprietates essentiales ac maxime



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 71

propriae —sich wirklich, und zwar ihrem ganzen Wesen
nach, in der römischen Kirche vorfinden. So führt
er z. B. zum Nachweis der Apostolizität auch den Nachweis

für den Bestand des Primates und der Unfehlbarkeit
in der römischen Kirche. Die externa manifestatio ist

also bei Ottiger nichts anderes als das in die äußere
Erscheinung tretende Wesen der Kirche, bzw. deren
Haupteigenschaften. Damit vertritt er aber eine von der
traditionellen stark abweichende Auffassung der Merkmale der
Kirche. Er steht damit allerdings nicht allein; wir mußten
'im Gegenteil konstatieren, daß seit geraumer Zeit die
meisten seiner Ordensangehörigen mehr oder weniger
ähnlich denken1. Gerade aus dieser Auffassung stammen
aber z. B. die von Spaßil geäußerten Bedenken.

Mit dieser veränderten Auffassung des Begriffes des
Merkmals hängt dann die neue Art der Beweisführung
zusammen. Wir dürfen es ruhig behaupten, daß der Be-
Weisgang Ottigers nicht mehr ein Beweis aus den Merkmalen

der Kirche ist. Sein Beweis geht nicht dahin, aus
den äußeren Zeichen (Merkmalen) der göttlichen Sendung
die Wahrheit der römischen Kirche zu beweisen; er
versucht vielmehr den unmittelbaren Nachweis a posteriori,
daß nurdie römisoheKirchejeneEigenschaften
besitze, respektive in ihrer äußeren Ersoheinung aufweise,
"welche nach Schrift und Tradition die von Christus
gestiftete Kirche haben muß. Wir werden aber sofort
einsehen, daß dies ein ganz anderer Beweis als der aus den
Merkmalen ist. Gehen wir zu diesem Zwecke näher auf
die neue Auffassung der Merkmale und den daraus folgenden

Beweisgang ein.
Unter „Merkmalen" versteht man im theologischen

Sprachgebrauche — von dem auch Ottiger ausgeht —
äußere, aus dem Wesen der Kirche fließende
Eigenschaften und Tatsachen, die von Christus als
Kennzeichen seiner Kirche verheißen sind und darum auch

1 So definiert z. B. Pesch, I4, p. 270 die Nota: „Propriétés
essentialis, quae soli verae Ecclesiae convenit eamque ut Ecclesiam
Christi visibiliter manifestât," Die Definition ist unvollständig, bzw.
zweideutig, Anders dagegen Kardinal Mazzella: Notae „externi,
proprii ac permanentes characteres, per quos tacile et ab omnibus
vera Christi Ecclesiae cognosci potest" (1. c. p. 694). Ahnlich wie
Uttiger bestimmt auch Specht (a, a. 0., S. 292) die Merkmale „als
äußere Erscheinungen innerer Eigenschaften der Kirche".



72 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

zur Erkenntnis der wahren Kirche führen. Diese Definition
ergibt sich aus dem Wesen der Merkmale als „Zeichen",
weshalb auch Kardinal Mazzella an der eben zitierten Stelle
richtig vom Begriff des Zeichens ausgeht. Sie ergibt sich-
aber auch aus dem Zweck der Merkmale. Wie ein jedes
Merkmal oder Kennzeichen sollen auch die Kennzeichen
der Kirche ein äußeres, leicht feststellbares Mittel zur
Erkenntnis der wahren Kirche sein. Jedenfalls müssen
deshalb die Kennzeichen leichter erkennbar sein, als die Wahrheit

oder Wesenheit der Kirche selbst. Weil die
Kennzeichen ferner allen Menschen als Mittel zu einer relativ
leichten Erkennbarkeit der wahren Kirche dienen sollen,
müssen sie auch für alle leicht erkennbare, also im Grunde
genommen, notorische Tatsachen sein. Ebendies folgt aucB
aus ihrer bewirkenden Ursache. Wie Christus allein die
Kennzeichen seiner Kirche bestimmen konnte, so ist auch
ihr Bestand von seiner Wirksamkeit abhängig; wie er sie
allein verheißen, so kann auch er allein sie bewirken,
zumal es sich um Tatsachen übernatürlicher Art handelt.

Alle Apologeten und Dogmatiker sind weiter auch
darüber einig, daß diese Tatsachen oder Merkmale keine
zufälligen, sondern notwendige Erscheinungen der Kirche
seien, die sich aus dem Wesen der Kirche ergeben. Man
bestimmt sie darum auch als proprietates der Kirche.
Aber an dieser Stelle scheint uns auch der Zwiespalt und
die Unklarheit unter den Theologen zu beginnen, speziell
Ottigers. Das hier auftauchende Mißverständnis betrifft das
Verhältnis der Merkmale zu den Eigenschaften der Kirche.

Wir müssen uns hier erinnern, daß die Einheitr
Heiligkeit usw. sowohl Eigenschaften wie Merkmale der
Kirche sind. Ottiger faßt nun den Unterschied derselben
als Eigenschaft und Merkmal derart auf, daß die Eigenschaft,
die Beschaffenheit der Kirche bezeichnet, das Merkmal
aber noch die äußere Manifestation oder Erscheinung
derselben einschließt. Das Merkmal begreift also in sich sowohl
die Eigenschaft als auch deren Erscheinung.

Demgegenüber muß aber bemerkt werden, daßEigen-
schaft und Merkmal sich nicht decken. Die Eigenschaft

besagt das ganze Wesen und Sein einer Eigentümlichkeit

der Kirche, das Merkmal aber nur die Art einer
bestimmten Tatsache als solcher, nicht aber das innere
Wesen derselben. Wir sehen dies am deutlichsten bei nicht.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 7S

wesentlichen Kennzeichen. So gebe ich als Kennzeichen
eines zu erwartenden Gastes an, daß er lange, weiße Haare
trage, definiere aber nicht, worin das Wesen oder der innere
Grund dieser Eigenschaft bestehe. Das Gleiche gilt aber
auch bei notwendigen Eigenschaften. So besagt das Merkmal

der Einheit der Kirche nur, daß die Kirche Christi
eine ungeteilte Gesellschaft sei, ungespalten im Glauben,
im Kult und in der Verfassung. Analog wie man sonst
von einer oder mehreren Gesellschaften spricht. Da es sich
aber um eine notwendige Eigenschaft handelt, muß man
heim Nachweis derselben auch dartun, daß diese Einheit
in der tatsächlichen Konstitution der betreffenden Kirche
ihren Grund habe, ohne aber deren innere Berechtigung
weiter zu erörtern. So genügt es für den Nachweis des
Merkmals der Einheit in der katholischen Kirche, daß ich
deren tatsächliche Einheit dartue und zeige, daß sie in
der tatsächlichen Anerkennung des Primates und der
Unfehlbarkeit des römischen Papstes ihren Grund habe, ohne
daß ich die göttliche Einsetzung des Primates nachzuweisen

brauche. Wenn ich aber die Einheit der Kirche
als innere, wesentliche und notwendige Eigenschaft der
Kirche erklären und analysieren will, dann muß ich auch
ihr formelles Wesen, also die Gründung der Kirche auf
Petrus, Primat und Unfehlbarkeit als Stiftung Christi
nachweisen. Merkmal und Eigenschaft bezeichnen also den
gleichen materiellen Gegenstand, aber unter ganz verschiedenem

Gesichtspunkte, von ganz verschiedener Seite, die
Eigenschaft bezeichnet das Wesen und Sein, das Merkmal
die nach außen zutage tretende Tatsache.

Das Verhältnis von Eigenschaft und Merkmal ist also
nicht wie bei Ottiger Wesen : Wesen und Erscheinung,
bzw. das Wesen, soweit und insofern es in die
Erscheinung tritt, sich manifestiert, sondern Wesen :

Erscheinung 1.

1 Insofern ist auch die Bemerkung von Bartmann (a, 0.r
S. 585) nicht ganz richtig, wenn er sagt: „Inhaltlich und ontologisch
fallen die Kennzeichen oder Merkmale mit den Proprietäten zusammen,
formell und logisch sind sie von ihnen jedoch verschieden"; es sei
denn, daß er unter „logisch und formell" das versteht, daß der
begriffliche Inhalt der Eigenschaft und des Kennzeichens sich nicht
decken. Aber auch ontologisch verhält sich das Merkmal zur Eigenschaft

wie eine Tatsache zu ihrem inneren Grunde. Richtig schreibt
dagegen J. Vordermayr a. a. 0., S, 227 und 230, nr. 5, daß eine



74 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

Nur kurz wollen wir noch, zwei andere Gründe gegen
die Zulässigkeit der Definition von Ottiger anführen.
Erstens könnte, ja müßte nach dieser Definition jede
wesentliche Eigenschaft der Kirche zum Merkmal werden,
weil eben jede sich „äußerlich und in bestimmter Weise"
manifestiert. Tatsächlich führt er auch den Beweis aus
allen Eigenschaften, die Indefektibilität allein ausgenommen.
Ein zweiter, sehr wichtiger Unterscheidungsgrund ist der,
daß „zwar das tatsächliche Vorhandensein aller dieser
vier Eigenschaften (im Sinne von Merkmalen) Gegenstand

der geschichtlichen Erfahrung für uns ist und
deshalb volle menschliche Gewißheit und Evidenz besitzt.
daß aber „das Wesen dieser vier Eigenschaften (als
Eigenschaften) selbst eine geoffenbarte Glaubenswahrheit
und deshalb ein Geheimnis ist gerade so wie die Kirche
selbst b"

Eigenschaft nicht nach allen ihren Begriffsteilen Merkmal sein
müsse, weil die Eigenschaften nach einer Seite hin wahrnehmbar und
daher Merkmaie, nach einer anderen Seite hin aber nicht wahrnehmbar

und darum nach dieser Seite auch nicht Merkmale sind. Er
illustriert dann dies an der Einheit der Kirche (a. a. 0. und im
Artikel : „Die Einheit der Kirche Christi" in nr. 23). Dagegen
erscheint es mir methodisch verfehlt, wenigstens wenn man apologetisch
vorgehen will, bei der Bestimmung der Merkmale von der Natur der
Eigenschaft auszugehen, wie es Vordermayr tut, Immerhin
bemerkt er treffend: „Daher ist also die Einheit der Kirche Christi,
wenigstens im strengen Sinne des Wortes, nur nach ihrer äußeren
Seite hin Merkmal, soweit sie nämlich ein äußeres, wenigstens
subjektives (besser vielleicht: tatsächliches) Festhalten an einer von
Christus gesetzten Autorität (d. h. an einer Autorität, die als von
Christus gesetzt, anerkannt wird), an seiner deren) Lehre und
Heilsmitteln bedeutet. Die Legitimität dieser drei Einheitsobjekte
aber ist zwar notwendige ,Eigenschaft' der wahren Kirche, aber nicht
Merkmal oder doch nicht zum Merkmal gehörig" (a. a. 0., S. 277).
Dagegen ist es wieder unrichtig, daß die Einheit der Kirche kein
exklusives Merkmal der wahren Kirche sei, weil sie als äußere
Form auch einer falschen Kirche zukommen könne (a. a. O., nr. 3).
Der Verfasser meint, dieses letztere bedürfe „keines Beweises". Er
scheint uns aber zu übersehen, daß das Merkmal der Einheit nicht
in einer beliebigen Einheit besteht, sondern in der tatsächlichen
und aus der gegebenen Konstitution der betreffenden Kirche sich
ergebenden Einheit in Glauben, Kult und Regierung. Eine solche
tatsächliche Einheit ist nicht nur „äußere Form", sondern wirkliche
Eigenschaft, die von Christus nur seiner Kirche verheißen und darum
nur ihr zukommen kann.

1 E. Commer, Die Kirche, I, S. 183.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 75

Die Definition Ottigers ist also zweideutig und
irreführend. Dem Wortlaute nach scheint sie mit der
traditionellen identisch zu sein, ist es aber nicht in dem von
Ottiger intendierten Sinne. Er will sagen, daß die mani-
festatio proprietatum als Merkmal diene, während umgekehrt

die proprietates manifestae als Kennzeichen fungieren.
Darum ist auch die oben zitierte Definition Mazzellas
vorzuziehen, wie z. B. die Definition von Groot (1. c., p. 148) :

„Nota est proprietas Ecclesiae, huius veritatem extrinsecus
manifestans."

Infolgedessen muß auch das „cuius opeu distinguiert
werden. Nicht durch die manifestatio proprietatum gelangen
wir zur Erkenntnis der wahren Kirche, sondern mittels
bestimmter offenkundiger Eigenschaften der Kirche, die
uach dem ausgesprochenen Willen ihres Gründers als deren
Kennzeichen fungieren.

* #
*

Einem weniger Eingeweihten könnte diese Verschiedenheit

der Auffassung und Definition als eine bloße
Subtilität von geringer Bedeutung erscheinen. Das Gegenteil

zeigt sich aber sofort, wenn wir ihren Einfluß auf die
Art der Beweisführung beachten.

Es ist offenbar ein ganz anderer Beweis, wenn ich
aus der Feststellung bestimmter, vorbezeichneter Tatsachen
und Eigenschaften schließe, daß jene Kirche, welche diese
Kennzeichen aufweist, die wahre, von Christus eingesetzte
Kirche sei, und ein anderer, wenn ich aus der äußeren
Manifestation der hauptsächlichen Eigenschaften der Kirche
auf deren göttlichen Ursprung schließe.

Der Zweck der Merkmale fordert ferner, daß der
Beweis aus denselben relativ leicht sei. Das ist auch bei
riohtiger Auffassung derselben der Fall. Es läßt sich nämlich

ohne allzu großer Mühe sowohl in wissenschaftlicher
als in populärer Weise feststellen, welche Merkmale Christus
von seiner Kirche vorausgesagt hat, wie auch, daß diese
sieh allein in der katholischen Kirche vorfinden. Von dem
Beweisgang Ottigers wird aber niemand im Ernste
behaupten wollen, daß er „sat facile" zur Erkenntnis der
Wahren Kirche führe. Wenn man z. B., wie Ottiger es tut,
die Einheit der Kirche aus der göttlichen Einsetzung der
päpstlichen Unfehlbarkeit oder die Apostolizität der römi-



76 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

sehen Kirche aus der Legitimität des Jurisdiktionsprimafces
(im vollen Sinne) des römischen Bischofs beweist, so kann
man doch nicht behaupten, daß auf diesem Wege die
Wahrheit der katholischen Kirche von allen (ab omnibus)
ziemlich leicht (sat facile) und sicher (certo) erkannt werden
könne Mir scheint, daß die dreieinhalbhundert Seiten
des Beweises von Ottiger genügend das Gegenteil zeigen.
Wir brauchen uns übrigens nur an die Geschichte der
Primats- und Unfehlbarkeitsfrage, selbst innerhalb der
katholischen Kirche, zu erinnern, um zu erkennen, daß
eine solche Beweisführung alles auf den Kopf stellt. Was
das Schwerste und Letzte in der Erkenntnis der Kirche
ist, soweit wir sie als menschliche Gesellschaft betrachten,
wird als „manifestes" Merkmal und Kennzeichen ihrer Wahrheit

aufgestellt!
Doch fragen wir weiter: Ist der Beweisgang von

Ottiger überhaupt richtig, ja ist ein Beweis in seinem
Sinne überhaupt möglich? Beides muß verneint werden.
Ottiger beweist z. B. die Apostolizität der römischen Kirche
folgendermaßen: Die Apostolizität der Kirche beruht auf
dem Primat Petri oder des römischen Bischofs. Nun
besteht aber in der katholischen Kirche der Primat des
römischen Bischofs zu Recht und wird in ihr allein
anerkannt. Also ist die römische Kirche die wahre Kirche
Christi. Bei diesem Beweise hängt offenbar alles davon abr
ob man den Obersatz, d. h. den rechtmäßigen, von Christus
eingesetzten Jurisdiktionsprimat des römischen Bischofs
anerkenne. Wenn das aber geschieht, dann brauche ich
auch keinen Beweis mehr für die göttliche Einsetzung der
römischen Kirche zu führen! Der Beweis schließt also nicht
aus der Tatsache der Anerkennung des Primates in
der römischen Kirche, sondern aus der Voraussetzung
des rechtmäßigen Bestandes des Primates in der
römischen Kirche. Wer diesen nicht zugibt, für den beweist
der Beweis — das Gegenteil. Wir geben selbstverständlich
zu, daß der Primat aus der Heiligen Schrift und der
Tradition der Kirche beweisbar sei, aber keineswegs,
daß der Bestand oder die äußere Manifestation, d. h. die
Ausübung des Primates oder dessen Anerkennung von Seit»
der Gläubigen an sich ein Beweis für dessen Rechtmäßigkeit

sei. Der Beweis von Ottiger setzt entweder das zu
Beweisende voraus oder beweist nichts.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 77

Noch deutlicher zeigt sich dies beim Beweise für die
Unfehlbarkeit, die Ottiger als Bestandteil der Nota der
Einheit einbezieht. Ottiger argumentiert wieder folgendermaßen:

Die wahre Kirche Christi ist unfehlbar; nun
behauptet aber die römische Kirche von sich die Unfehlbarkeit,

diese wird von den Gläubigen anerkannt, von den
Organen der Kirche ausgeübt; auch kann man der Kirche
keinen Irrtum in Glaubenssachen nachweisen: also ist sie
unfehlbar und somit die wahre Kirche. "Wir müssen hier
das Gleiche sagen wie zum Beweis für die Apostolizität.
Nur müssen wir noch beifügen: Die Unfehlbarkeit der
Kirche läßt sich nicht a posteriori aus ihrer Manifestation
„beweisen". Man kann im besten Falle dartun, daß die
Kirche sich tatsächlich nie geirrt habe, aber auch diese
Feststellung ist einerseits das Resultat langer und schwieriger

Untersuchungen und anderseits von der
vorausgesetzten sicheren Erkenntnis der wahren Lehre Christi
abhängig. Eine leicht festzustellende Tatsache ist das
jedenfalls nicht.

Das Gleiche wäre von den Beweisen aus den übrigen
Merkmalen zu sagen, zumal Ottiger das Merkmal der
Apostolizität an die erste Stelle setzt und alle anderen
davon abhängig macht — allerdings mit Unrecht.

Der von Ottiger geführte Beweis ist darum zum Teil
nicht beweiskräftig, zum Teil überhaupt unmöglich ; auf
jeden Fall kein Beweis aus den Merkmalen der Kirche.
Was Ottiger bietet, ist einfach der dogmatische
Beweis der Wahrheit der katholischen Lehre über
die Kirche in äußerlich apologetischer Form.
Die bloße Erklärung, man betrachte die Heilige Schrift
nicht als inspiriertes Buch, sondern nur als glaubenswürdiges

historisches Dokument, macht eben eine Beweisführung

noch nicht zu einer apologetischen.
So sehr wir also auch die materielle Leistung Ottigers

anerkennen, müssen wir doch sein formelles Beweisverfahren
als verkehrt betrachten: seine irrige Auffassung des Wesens
und der Funktion der Merkmale macht ihm den Beweis
mittels derselben unmöglich.

Die vorausgehenden Untersuchungen haben uns
tiefgehende und folgenschwere Divergenzen in der Auffassung
Und Behandlung der Merkmale der Kirche gezeigt. Spâcil
weist in seiner Abhandlung darauf hin, daß außerdem auch



78 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

in der Bestimmung der einzelnen Kennzeichen große
Verschiedenheiten bestehen. Dies alles legt uns die
Annahme nahe, daß ein Fehler in der methodischen
Behandlung der Merkmale vorliege. Wir fragen darum: N ach
welchem Kriterium soll dasWesen und dieArt
der Merkmale bestimmt werden?

Vielfach wird die Natur und der Umfang eines Merkmals

einfach aus dem Namen und Begriff desselben, z. B.
der Einheit oder Heiligkeit, abgeleitet und bestimmt. Pesch
beruft sich wenigstens auf die Auffassung in der Tradition.
Nur wenige bemühen sich, wie z. B. Groot, Summa Apolo-
getica de Ecclesia1, p. 153—189 und Kardinal C. Mazzella,
De Religione et Ecclesia1, p. 638 f. und p. 487—571, Natur
und Umfang der Kennzeichen positiv zu begründen. Art
und Umfang der Merkmale kann aber offenbar nur auf
positivem Wege richtig bestimmt werden, und zwar in
letzter Linie allein aus dem klar kundgegebenen Willen
Christi.

Wir haben schon oben betont, daß Christus allein
als Stifter der Kirche deren Merkmale bestimmen konnte,
weil das Wesen und die gesellschaftliche Konstitution der
Kirche ganz von seinem Willen abhängt. Außerdem sind
sämtliche Merkmale übernatürliche Eigenschaften, Charismen,

die einer aus Menschen bestehenden Gesellschaft nur
vermöge eines besonderen Beistandes und Einwirkens
Gottes zukommen können. Wenn somit Christus bei der
Gründung seiner Kirche bestimmte Eigenschaften als deren
Kennzeichen angibt, so hat dies den Sinn einer formellen
Verheißung. Die Bestimmung der Merkmale hat also
aus der Feststellung der Verheißungen Christi zu erfolgen.
Im einzelnen lautet die Frage: In welchem Sinne hat
Christus verheißen, daß seine Kirche einig, heilig, katholisch

und apostolisch sein werde. Nur insoweit und weil
Christus dies verheißen, werden diese Eigenschaften
unbedingt sicher und immer der Kirche zukommen. Der
Beweis aus den Merkmalen zerfällt also in zwei Teile : 1.

Feststellung der Verheißungen Christi; 2. Nachweis des
Eintretens derselben in der katholischen Kirche. Solange
dieser Standpunkt methodisch festgehalten und
durchgeführt wird, werden sich wenigstens unter den katholischen

Theologen und Apologeten kaum größere Divergenzen
ergeben.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 7ff

III
Uber den objektiven Wert des Beweises aus den Merkmalen

kann schlechterdings kein Zweifel bestehen. Eine
andere Frage ist es aber, ob er auch den Verhältnissen
Und subjektiven Bedürfnissen unserer Zeit, den Anforderungen

unserer Apologetik genügt. Damit kommen wir auf
die Frage Spaöils, wenn auch unter einem anderen Gesichtspunkte,

zurück. Wir mußten seine Vorschläge ablehnen,,
^eil sie den objektiven Wert der Beweise aus den Noten
beeinträchtigen und anderseits auf irrigen Voraussetzungen
beruhen; ebenso konnten wir die Auffassung und das
D eweisverfahren Ottigers nicht billigen. In der fast
allgemeinen Tendenz, den Beweis aus den Merkmalen entweder
radikal oder wenigstens teilweise zu ändern oder überhaupt
auf ihn zu verzichten, wie es z. B. Kneib in seiner Apologetik

tut, liegt doch das stillschweigende Geständnis, daß
irgendwo eine Lücke oder ein Mangel besteht. Die Frage
mt nur, wo der Fehler liegt und wie ihm abgeholfen werden
kann. Diesem Punkte gilt unsere dritte Untersuchung.

Wir haben oben festgestellt, daß der Beweis aus den
Merkmalen von den Verheißungen Christi ausgehen muß.
Iu früheren Zeiten war man nun über den Sinn und die
Tragweite der Verheißungen Christi einig, man verstand
Einheit usw. in übereinstimmender Weise. Aber schon mit
dem griechischen Schisma begann eine Spaltung der
Ansichten, besonders bezüglich der Apostolizität. Mit dem
Auftreten des Protestantismus wurden sogar ganz neue
Kennzeichen aufgestellt, allerdings eigentlicn nur aus dem
Grunde, weil man die bisherigen vier Merkmale der
katholischen Kirche nicht absprechen zu können glaubte..
Der neue liberale Protestantismus untergrub völlig die
Voraussetzungen der vier Kennzeichen, wie die Über-
2eugung von der Notwendigkeit eines einheitlichen Glaubens,
die alte Auffassung christlicher Heiligkeit und Vollkommenheit,

die Überzeugung von der apostolischen Gründung der
Kirche überhaupt usw. Diese veränderten, ja
grundverschiedenen Verhältnisse müssen offenbar ihre Wirkung auf
die Gestaltung der Apologetik haben, speziell in Bezug auf
den Beweis aus den Kennzeichen. Da Natur und Art der
Kennzeichen der wahren Kirche, wenigstens dem Gegner
gegenüber, aus der Heiligen Schrift abgeleitet werden müssen,



80 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

hängt alles davon ab, welche Stellung derselbe zur Heiligen
Schrift einnimmt. Aber hier besteht eben die Schwierigkeit.

Solange jemand die Heilige Schrift als inspiriert
anerkennt, wird die Feststellung der Merkmale keine allzu
große Schwierigkeiten bereiten, da die Verheißungen Christi
zu klar ausgesprochen sind. Das Gleiche mag gelten, wenn
man die Heilige Schrift wenigstens als glaubwürdiges,
historisches Dokument betrachtet, wenn auch darüber gar
manches zu bemerken wäre. Wie nun aber, wenn die Heilige
Schrift nicht mehr als inspiriert, ja nicht mehr als rundweg

glaubwürdig anerkannt wird oder wenn die Gottheit
Christi bestritten oder wenigstens angezweifelt wird? In
diesem Falle kann offenbar die Feststellung der in der
Heiligen Schrift enthaltenen Verheißungen nicht mehr zum
Beweis der wahren Kirche dienen, wird überhaupt der
Beweis aus den Merkmalen (im traditionellen Sinne)
unmöglich, ganz abgesehen von dem materiellen Nachweis

derselben, z. B. der Apostolizität gegenüber einem
liberalen Protestanten. Aber gerade in dieser Lage befindet
sich die heutige Apologetik gegenüber der sogenannten
historisch-kritischen Wissenschaft* welche die historische
Glaubenswürdigkeit der Heiligen Schrift und die Göttlichkeit

Christi erst „erforschen" will, wenn sie dieselben nicht
direkt bestreitet. Was soll also geschehen?

Ein Weg ist von selbst gegeben: Kritik gegen Kritik,
Nachweis der Glaubwürdigkeit der Heiligen Schrift und des
Selbstzeugnisses Christi usw. Aber jedermann sieht ein,
daß dies kein genügender Ersatz für den Beweis aus den
Merkmalen ist und sein kann ; er ist zu umständlich, zu
weitläufig, zu schwierig. Es ist zwar selbstverständlich
eine wesentliche Aufgabe der Apologetik, respektive der
gesamten Theologie, alle ihre Voraussetzungen gegen die
Angriffe der sogenannten historisch-kritischen Wissenschaft
zu verteidigen, aber soll es denn auch der modernen
Geistesverfassung gegenüber keinen anderen,
keinen direkteren und kürzeren, allen zugänglichen Weg
zur Erkenntnis der wahren Kirche geben, als entsprechender

Ersatz für den Beweis aus den Merkmalen?
Es sind dazu verschiedene Vorschläge gemacht

worden, von denen aber keiner befriedigt. Die einen
betonen die absolute oder relative Notwendigkeit der inneren
Kriterien, wie z. B. E. A. de Poulpiquet 0. P., L'object



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 81

intégral de l'Apologétique (3. éd., Paris 1912), Demgegenüber
muß aber festgehalten werden, daß die äußeren

Kriterien oder Kennzeichen für den Beweis der Wahrheit
der Kirche einerseits durchaus notwendig sind, anderseits
auch genügen (vgl. die Besprechung obigen Werkes von
Spaöil in Zeitschrift f. k. Th. 1913, S. 337 ff.). Andere,
wie A. Gardeil 0. P. verlangen einen Beweis aus Schrift
und Tradition, bzw. Geschichte für die Glaubwürdigkeit
der göttlichen Einsetzung des kirchlichen Lehramtes
(Gardeil, La crédibilité et l'Apologétique2, Paris 1912,
p. 218—220). Allein auch dieser Vorschlag scheitert an den
gleichen Schwierigkeiten wie der Beweis aus den
Merkmalen, weil eben die subjektiven Voraussetzungen für die
Anerkennung der Autorität der Heiligen Schrift und der
Worte Christi fehlen. Ein auf privatem schriftlichem Wege
gemachter Vorschlag will die Merkmale ohne Bezug auf
die Verheißungen Christi als notorische Tatsachen der
Geschichte als Beweis für die göttliche Stiftung und Wahrheit

der Kirche verwerten. Ohne Zweifel kann man auch rein
philosophisch aus der wunderbaren Einheit usw. der Kirche
schließen, daß dies ein göttliches Zeugnis für die Wahrheit
der Kirche sei. Das trifft aber nicht bei allen Merkmalen zu.
Denn die Apostolizität kann nur unter Berufung auf die
Heilige Schrift als göttliches Zeugnis angerufen werden.
Indessen enthält der letztere Vorschlag einen richtigen
Gedanken, den schon früher das vatikanische Konzil
ausdrücklich hervorgehoben hat. Unseres Erachtens hat
dasselbe damit überhaupt den einzig möglichen Weg gewiesen.

Nachdem das Konzil von den Noten der Kirche
gesprochen, fährt es fort, „daß die Kirche auch in sich
selbst, nämlich wegen ihrer wunderbaren Ausbreitung,
vorzüglichen Heiligkeit und unerschöpflichen Fruchtbarkeit
in allem Guten, wegen ihrer katholischen Einheit und
unbezwingbaren Standhaftigkeit ein großes und immerwährendes
Motiv der Glaubwürdigkeit und ein unwiderlegliches Zeugnis
ihrer göttlichen Sendung sei" (Sess. III, c. 3). Wie wir
sehen, handelt es sich im großen und ganzen um die
gleichen Tatsachen, wie beim Beweis aus den Kennzeichen.
Aber der Beweisgang ist ein anderer. Während wir beim
Beweis aus den Merkmalen dartun, daß Christus bestimmte
Kennzeichen seiner wahren Kirche als Erscheinungen
derselben vorausgesagt habe und diese sich allein in der römi-

Jahrbuoh für Philosophie etc. XXVIII. 6



82 Bemerktingen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

sehen Kirche finden, diese also allein die wahre Kirche
Christi sei, gehen wir bei diesem anderen Beweisgang
unmittelbar von der Betrachtung des historischen und
gegenwärtigen Bildes der Kirche aus, konstatieren die
genannten Vorzüge als Tatsache, zeigen, daß diese
Tatsachen die Selbstbehauptung der Kirche als glaubwürdig
dartun, ja daß sie ein offenkundiges Zeugnis von Seite
Gottes zugunsten der Kirche seien, da sie einen besonderen,

ja außergewöhnlichen und wunderbaren Beistand
von Seite Gottes voraussetzen. "Wie die Geschichte lehrt,
sind gerade auf diese Art die meisten Konversionen zum
katholischen Glauben zustande gekommen. In den
Lehrbüchern und apologetischen Werken finden wir dagegen
diesen Beweisgang selten oder nur angedeutet.

Es ist eigentlich auffallend, daß der so deutliche
Hinweis des Vatikanums keine bessere Beachtung in der
Apologetik gefunden hat. Der Grund liegt offenbar in der
mechanischen und unreflektierten Beibehaltung der
traditionellen Methode, bzw. in der Nichtbeachtung der
veränderten Verhältnisse. Unsere gegenwärtige Form der
Apologetik beruht ihrem Wesen nach immer noch auf der
Form, die sie im 16. Jahrhundert erhalten hat, also zu
einer Zeit, da Freund und Feind an der Inspiration der
Heiligen Schrift und an der Gottheit Christi festhielten
und viele katholische Anschauungen noch nicht von Seite
des Protestantismus und der Kritik eine so starke
Verdunklung oder Umdeutung erfahren hatten, wie es
inzwischen geschehen ist. Man hat dann allerdings im
18. Jahrhundert und später eine Korrektur und
Erweiterung des alten Schemas vorgenommen, aber immer
im Sinne und in der Richtung des alten Gedankens, also
auch der nicht mehr bestehenden Voraussetzungen und
Verhältnisse. In unseren Tagen stehen wir aber wieder in
analogen Verhältnissen wie in den ersten Jahrhunderten
des Christentums. Deshalb müssen wir auch in der Apologetik

wieder ähnliche Bahnen wie damals einschlagen,
allerdings unter viel günstigeren Bedingungen. Bei der
heute üblichen Methode bleibt immer mehr oder weniger,
methodisch oder wenigstens tatsächlich, ein wissenschaftlich
und sachlich unvermittelter Sprung zur Kirche hinüber.
Wenn wir jedoch der vatikanischen Weisung folgen, wird
auch — und auf diese Weise allein — ein den Verhält-



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 83

nissen unserer Zeit wissenschaftlich und populär entsprechendes

Fundament für die Lehre von der Kirche gelegt.
Wir halten darum diese Ergänzung unserer Apologetik
nicht nur für wünschenswert, sondern geradezu für
geboten. Dies führt uns noch zu einer vierten und letzten
Erwägung: Die Einführung des vatikanischen Beweisganges

würde auch die Bahn freimachen für die Verwirklichung

eines anderen Desideratums und Postulates der
Apologetik: der genannte Beweisgang könnte nämlich sehr
gut und sehr leicht als rein apologetische Einleitung
und wissenschaftliche Überleitung zu einer
dogmatisch-apologetischen Behandlung der Lehre
über die Kirche, bzw. der ganzen Apologetik
dienen.

IV

Jedenfalls sprechen viele und gewichtige, zum Teil
zwingende Gründe zugunsten einer dogmatisch-apologetischen

Behandlung des Traktates : De ecclesia. Sehr richtig
schreibt diesbezüglich A. Gardeil (1. c., p. 218—220): „Ich
spreche niemand das Beeht ab, das Thema über die Kirche
apologetisch zu behandeln und dabei die gleichen Fragen
zu erörtern wie in der Dogmatik, selbst solche nicht
ausgenommen, die augenscheinlich in das Gebiet des Kirchenrechtes

gehören. Dann nenne man dies aber Apologie und
nicht Apologetik Der Traktat über die Kirche gehört
in die Dogmatik Überlassen wir der Dogmatik, was zu
ihr gehört, und ebenso dem Kirchenrecht, was dorthin
gehört. Das wird das beste Mittel sein zur Vermeidung
all jener dogmatischen oder kanonischen Beweise, die als
solche ja einwandfrei sind, die man uns aber als
apologetische präsentiert, es aber nicht sind, weil sie z. B, die
Autorität der Vulgata voraussetzen und noch vieles andere,
dessen Wert und Gattung von der Autorität der Kirche
abhängt."

In Bezug auf einen Traktat kann es unseres
Erachtens überhaupt kein prinzipielles Bedenken geben; wir
meinen das Stiefkind unserer Theologen, die loci
theologici. Wiederum sehr richtig schreibt Gardeil : „Was
für eine sonderbare Idee ist es doch, die loci theologici
als Anhängsel an die Apologetik zu behandeln Jeden-

6*



84 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

falls ist es gegen das Wesen derselben, ihre Autorität auf
die Autorität des kirchlichen Lehramtes aufzubauen, zumal
insofern, als diese Autorität als das Resultat der
philosophisch-historischen Beweise der Apologetik erscheint.
(Gardeil denkt dabei besonders an die loci der Heiligen
Schrift und Tradition.) Als Ausgangspunkt der Theologie
müssen die loci auf dem vollen Glaubensstandpunkte
stehen Sie repräsentieren das Inventar und die
Methode der Theologie; deshalb gehören sie nicht in die
Apologetik" (1. c., p. 221 f.; vgl. desselben Autors Schrift:
La notion du Lieu théologique, Kain-Paris, 1908).

Was hier von den loci theologici gesagt wurde, gilt
aber mutatis mutandis ebenso von der ganzen Lehre über
die Kirche. Es ist ganz abgesehen vom prinzipiellen
Standpunkte, wenigstens ein evidenter Mangel, wenn die Lehre
über die Kirche (als Gesellschaft), wie es vielfach geschieht,
nur vom apologetischen und nie eigentlich vom dogmatischen

Standpunkt aus behandelt wird. Auf diese Weise
kann nicht nur die volle Glaubenslehre über die Kirche
nicht entwickelt werden, sondern auch nicht die Gründe
für ihre Autorität, da dieselben ihre volle Kraft erst in
dogmatischer Fassung haben — ich erinnere z. B. an die
Beweise für Primat und Unfehlbarkeit des Papstes aus
Schrift und Tradition. Oft können nicht einmal die
Einwände der Gegner ohne Berufung oder Stützung auf die
Glaubenslehre restlos widerlegt werden — wozu soll man
also die Apologetik damit belasten und diskreditieren?

Diesem Mangel kann nur eine dogmatisch-apologetische
Behandlungsweise abhelfen, indem sie einerseits

die zu verteidigende Lehre dogmatisch klarstellen,
erklären und festlegen, anderseits alle apologetischen
Elemente, die zu ihren Gunsten sprechen, anführen und
alle Einwände dogmatisch und apologetisch lösen würde.
So würde auch einmal ein Standpunkt und ein Raum
geschaffen für eine breitere, mehr eingehende Darstellung
des Wesens und der Eigenschaften der Kirche als Gesellschaft,

des Lehramtes der Kirche und, wie bereits gesagt,
der loci theologici. Endlich würde auf diese Weise eine
Apologie der Kirche geschaffen, die sowohl den Anforderungen

des Glaubens als der Wissenschaft entspräche,
während die bisherige Form zu vielfachen Bedenken Anlaß
gibt oder wenigstens zu — Zweifeln.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 85

Hindernisse bestehen eigentlich keine. Die
gegenwärtige Einteilung der Apologetik der Kirche
würde beinahe keine Änderung erfahren:
Einsetzung, Merkmale, Eigenschaften, Konstitution der Kirche
usw. Die Schrift- und Traditionsbeweise können in einem
dogmatischen Traktate ebensogut wie bei rein apologetischer

Methode historisch-kritisch formuliert und verteidigt
werden. Ebenso können auch die Einwände der Gregner in
jeder Hinsicht wissenschaftlich widerlegt werden, wie das
ja auch bei anderen Dogmen in den neueren Dogmatiken
geschieht. Tatsächlich braucht man in fast allen neueren
Apologetiken nur die Erklärung zu streichen, man
wolle nicht dogmatisch vorgehen, und man hat eine
formelle Dogmatik der Kirche vor sich.

Auch bliebe immer noch ein genügender Unterschied

zwischen dem Traktat über die Kirche in der
eigentlichen Dogmatik und der dogmatischen Apologetik
der Kirche, so daß die „Apologetik" immer als eigene
Disziplin bestehen bliebe. In der dogmatischen Theologie
kommt die Kirche mehr, ja fast ausschließlich nach ihrer
inneren Seite (quoad animam) zur Sprache, in der Apologetik

von ihrer äußeren Seite her, nämlich als Institut,
als Gesellschaft (societas). Da die Kirche in unseren Tagen
besonders von dieser Seite her angegriffen wird und auch
an und für sich einen besonderen Gesichtspunkt darbietet,
liegt Grund genug vor, der Kirche als Gesellschaft einen
besonderen dogmatischen Traktat zu widmen b An eigenem
Stoffe ist jedenfalls kein Mangel2.

Man könnte allenfalls folgende Schwierigkeit erheben :

Der vom vatikanischen Konzil gezeichnete Beweis
deckt sich zum Teil mit dem Beweis aus den Merkmalen;

1 Tatsächlich geschieht es ja auch in verschiedenen dogmatischen

Lehrbüchern, wie von Bartmann, Scheeben-Atzberger usw. So
wie diese Traktate aber vorliegen, sind sie eine reine Wiederholung
oder verkürzte Wiedergabe der Apologetik. Wozu also diese doppelte
Behandlung?

* Wir wollen hier nicht näher auf die Frage eingehen, ob auch
der Traktat über die Offenbarung und Religion dogmatisch
zu behandeln sei. Wir bemerken nur, daß die gleichen Gründe für
die dogmatische Behandlung des ganzen apologetischen Stoffes
sprechen.



86 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

die gleichen Tatsachenkomplexe, wie Heiligkeit, Einheit
und Ausbreitung der Kirche kommen auch beim Beweis
aus den Merkmalen in Betracht. Es müßten also die gleichen
Tatsachen zweimal unter verschiedenem Gesichtspunkte als
Beweis für die Wahrheit der Kirche angeführt werden.
Wäre das nicht ein methodischer Mangel oder wenigstens
eine überflüssige Belastung der Apologetik? Gerade das
Gegenteil scheint uns der Fall zu sein. Von einer
überflüssigen Belastung kann deswegen nicht die Bede sein,
weil der Beweis aus den Merkmalen allein nicht gegen
alle Angriffe unserer Zeit genügt. Methodisch liegt kein
Bedenken vor, die gleichen Tatsachen wiederholt im
Zusammenhange mit verschiedenen Tatsachenkomplexen und
unter anderem Gesichtspunkte zu betrachten. Jedenfalls
kann der Beweis für die Wahrheit der katholichen Kirche
nur gewinnen, wenn man das für sie sprechende Tatsachenmaterial

vorerst absolut, ich möchte fast sagen,
voraussetzungslos betrachtet und zum Beweise formiert und
dann unter dem Gesichtspunkte der göttlichen
Verheißung, zu dem da bei den beiden Beweisgängen auch
ganz verschiedene Tatsachen in Betracht kommen. Eine
Verwischung der beiden Beweise ist auch nicht zu
befürchten, sie werden im Gegenteil sich gegenseitig nur
schärfer begrenzen.

Prof. Späeil erhebt in seiner Besprechung des Werkes
von Gardeil zwei praktische Einwände. Er schreibt:
„Praktisch wird viel von dem ganzen Studienplane
einer theologischen Anstalt, von der Zeit, welche den
Studium der Philosophie und der Theologie gewidmet wird
usw., abhängen" (a. a. 0., S. 340). Darauf glaube ich
antworten zu dürfen, daß nach unserem Vorschlag eher
Zeit gewönnen würde -— durch Konzentration —, sowie
daß, wie bereits gesagt, keine wesentliche Änderung des
äußeren Studienplanes notwendig ist.

Als Hauptgrund aber führt er an: „Es läßt sich nicht
leugnen, daß diese Traktate (loci theologi, de eccksia, de
religione) viele Begriffsbestimmungen und Wahrheiten
enthalten, welche bei anderen dogmatischen Traktaten als
Grundlage und Voraussetzung dienen, und daß sie deshalb
auch dann, wenn sie dogmatisch behandelt werden, aus
praktischen Bücksichten den anderen mit Becht
vorausgeschickt werden." Insoweit stimmen wir vollkommen zu.



Bemerkungen zur Lelire von den Merkmalen der Kirche 87

Spaöil fährt nun fort: „Da sick weiter gerade in diesen
Traktaten viele "Wahrkeiten finden, die sick auch durch
Vernunftgründe erweisen lassen, so scheint mir nichts im
Wege zu stehen, wenn man alle diesbezüglichen
Vernunftwahrheiten zusammenfaßt und vielleicht noch mit einigen
rein philosophischen Thesen zusammen der speziellen
Dogmatik vorausschickt und diesem vorbereitenden Kurse
auch den Namen Apologetik, freilich im weiteren Sinne
des Wortes, gibt" (a. a. 0., S. 340). Mit diesen Worten hat
Späcil recht treffend die ganze methodische Misere der
Apologetik gezeichnet! Verschiedene Vernunftwahrheiten
— einige philosophische Thesen — Zusammenstellung aus
praktischen [Rücksichten — der Rest Dogmatik! Welches
sind nun die praktischen Rücksichten für die Duldung
eines solchen Monstrums Daß diese Traktate
vorausgeschickt wurden, läßt sich sehr gut aus dem Inhalte
dieser Partien und ihrer Beziehung zur speziellen Dogmatik
begründen — für die jetzige materielle Einteilung der
Apologetik sprechen also praktische und methodische
Gründe — es ist dies eine Errungenschaft der neueren
Theologie. Anders aber die rein apologetische Behandlung.

Der Umstand, daß in diesen Traktaten viele
Vernunftbegriffe und -Beweise Platz finden, kann aber keinen
Grund für eine eigene Disziplin bilden, sonst müßte man
auch die „Vernunftbeweise" der ganzen Dogmatik
„zusammenstellen". Nach alter, erprobter scholastischer Methode
haben aber auch die Vernunftbeweise einen Platz, und zwar
keinen geringen, in der Theologie und Dogmatik. Die ratio
humana, die Philosophie und die Geschichte sind eben auch
loci theologici. Darum besteht methodisch und praktisch
absolut kein Hindernis, auch bei einer dogmatischen
Behandlung der Lehre über die Religion, Offenbarung, Kirche,
theologische Erkenntnisquellen all das zu erörtern, was die
Vernunft zur Erklärung und Begründung der einzelnen
Lehren beizutragen vermag. Aber empfiehlt sich nicht
wenigstens eine vorläufige „Zusammenstellung" all dieser
Vernunfterkenntnisse? Nicht einmal praktisch — weil
dieselben getrennt von der Dogmatik oft nur einen sehr
problematischen Wert haben, dagegen im Zusammenhang
und in harmonischer Verbindung mit den dogmatischen
Beweisen gerade in das rechte Licht gerückt werden und
ihre volle Wirkung erzielen können. Ich brauche nur auf



88 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

die Behandlung der Glaubenswahrheiten in der Summa
theologica des hl. Thomas und bei der ganzen früheren
und späteren Scholastik hinzuweisen. Ich sehe wahrlich
nicht ein, warum wir gerade bei jenen GlaubensWahrheiten,
welche Gegenstand der allgemeinen Apologetik sind, eine
Ausnahme machen sollen Wie die Philosophie ihre ersten
Prinzipien selbst und nach eigener Methode verteidigt, so
soll es auch die Theologie in Bezug auf ihre Ausgangsprinzipien

tun, denn die Theologie ist als Wissenschaft
nicht unvollkommener als die Philosophie.

Würde aber eine solche Zusammenstellung der für
die Wahrheit des Glaubens im allgemeinen sprechenden
Vernunftgründe nicht wenigstens einen wohltuenden
psychologischen Eindruck auf die Studierenden
machen Ist nicht gerade dies das leitende praktische
Motiv in der modernen Gestaltung der Apologetik? Auf
die zweite Frage antworten wir mit einem: Leider! In
Bezug auf die erste Frage aber müssen wir gestehen, daß
wir die Stärke der psychologischen Wirkung nicht sehr
hoch einschätzen können — die Menge der behandelten
Einwände, die oft nur allzu große Schwäche der
Gegenbeweise, die Unvollständigkeit der Lösung der
aufgeworfenen Schwierigkeiten, der Mangel eines festen
Rückgrates, die immer wieder ins Dogmatische schillernde oder
fallende Methode sind im Gegenteil eher geeignet, Bedenken
und Zweifel zu erregen. Bei einer dogmatisch-apologetischen
Behandlung fallen diese Nachteile, wie wir oben gezeigt,
zum großen Teile weg. Übrigens bietet ja auch eine
besondere dogmatisch-apologetische Behandlung der Religion,
Offenbarung usw. eine „Zusammenstellung" der Vernunftgründe,

aber im richtigen Zusammenhange und Milieu.
Endlich dürfen wir nie vergessen, daß die Theologie nicht
die Aufgabe hat, ihre Alumnen zu „bekehren" oder von
Zweifeln zu erlösen, sondern sie methodisch und
wissenschaftlich in das Verständnis der Glaubenswahrheiten
einzuführen. Apologie und Seelsorge zu üben kann eventuell
persönliche Aufgabe des Professors sein.

Die erste und wesentlichste Forderung einer guten
Theologie muß die sein, daß sie streng methodisch, aber
auch den subjektiven Verhältnissen und Bedürfnissen der
Zeit entsprechend, die Glaubenslehre auseinandersetzt,
begründet und verteidigt.



Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral 89

Tn Bezug auf die Kirche als Gesellschaft und
Lehrautorität scheint mir diesen Anforderungen nur eine
dogmatisch-apologetische Methode zu entsprechen, doch so, daß dem
Traktat über die Kirche der philosophisch-apologetische
Beweis ihrer Glaubwürdigkeit im Sinne des Yatikanismus
vorausgeschickt wird1.

VATERLAND UND VATERLANDSLIEBE
NACH DER CHRISTLICHEN MORAL MIT BESONDERER

BERÜCKSICHTIGUNG DES HL. THOMAS
Von Dr. ROBERT KOPP

I. Teil. Das Vaterland

Erläuternde Vorbemerkung
Was verstehen wir heute unter Vaterland? Was dachte

sich der hl. Thomas, was seine Haupt quellen unter dem
Begriff „Vaterland", patria? Bevor wir diese Fragen
beantworten, untersuchen wir zuerst den Ausdruck „Vaterland"

nach Herkunft und Bedeutung. „Vater", „pater" oder
ein ähnlich lautendes Wort ist mit wenigen Ausnahmen2
allen Sprachen gemeinsam. Im Althochdeutschen lautet der
Ausdruck fat er; im Mittelhochdeutschen vater; im
Gotischen fa d a r oder gewöhnlich a 11 a ; im Angelsächsischen
faedar; im Englischen father; im Niederländischen
vader, vaar; im Gemeingermanischen fadêr. Letzteres
kommt aus dem indogermanischen patër. Fast gleichlautend
ist das lateinische pater und das griechische narr/p, während
das Wort im Sanskrit pitr heißt8. Diese Form kommt
fast unverändert in Jupiter, Diespiter, Marspiter vor4. Eine
Grundbedeutung dieser uralten Bezeichnung des Vaters läßt
sich nicht mit Sicherheit ermitteln. Möglicherweise ist es
die Umbildung eines der zahlreichen Lall- und Kinderwörter,

1 Das Werk von Straub, De ecol. Christi, behalten wir einer
späteren Würdigung vor.

3 Eine Ausnahme bildet das Albanische und das Litu-Slawische.
So heißt Vater z. B. im Polnischen Ojciec und im Russischen Oieiet.
Vgl. Schräder, Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde.
S. 903.

3 1. c.
4 Vgl. Schräder, 1, c.


	Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

