Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche
Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762674

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche BHY7

undenkbar; dafl irgend ein Vermdégen den Widerspruch zu
Selnein natiirlichen Gegenstandé habe. Denn da der natiir-
liche Gegenstand eines Vermogens demselben die Art-
bestimmtheit gibt, wiirde sich aus dieser Annahme ergeben,
dafl der Widersinn und das Nichtsein artbestimmendes
Prinzip der Ordnung und des Seins wiiren. In noch grellerem
Lichte zeigt sich diese metaphysische Monstruosités, weni
man bedenkt, dafd dieselbe das Werk einer unendlichen
It}telligenz sein sollte! Nein, ein natiirliches Verlangen kann
Licht sinnlos sein; der geschaffene Geist hat aber ein natiir-
liches Verlangen, die erste Ursache aller Dinge zu schauen,
weil er ein natiirliches Verlangen hat, zu wissen, folglich
kann er Gott schauen; zum mindesten kann ihn Gottes
Allmacht dazu erheben,

Wenn die hier gegebene KErklirung und Bewertung
des Beweises richtig ist, dann spricht aus demselben wieder
®inmal der ganze hl. Thomas: In einem kurzen Argument,
bestehend aus nur zwei Sitzchen, stiirmt die unbeugsame
Kraft, seines Greistes ungestiim vor bis an die Grenzen des
Geheimnisses; aber demiitig hilt sie inne vor jener Wahr-
heit, welche Giott hienieden unserem Blick noch verbirgt
durch den blendenden Glanz ihres Lichtes.

BEMERKUNGEN ZUR LEHRE VON DEN MERK-
MALEN DER KIRCHE
Von P. Mag. Theol. REGINALD M. SCHULTES O. P.

Die Lehre iiber die Merkmale oder Kennzeichen der
Wwahren Kirche gehért anerkanntermaflen zu den interessan=
tésten und wichtigsten Partien der Apologetik und Dogmatik.
Ein oberflichlicher Blick in unsere heutigen Lehrbiicher
der Theologie konnte den Anschein erwecken, als ob in
Bezug auf diese Lehre beinahe vollstindige Ubereinstimmung
uUnter den Katholiken bestinde. Ein etwas tieferes Ein-
d1‘_ingf:3n zeigt aber, dafl auch in dieser Frage tiefgehende

lvergenzen, Unsicherheiten, ja irrtiimliche Auffassungen
herrschen. Dieser Ubelstand betrifft allerdings weniger den
Materiellen Teil der Lehre als die formelle Auffassung des
VV.eﬁ;eu:tsj und der Aufgabe der Merkmale, noch mehr viel-
leicht die Behandlung derselben. Dies veranlafit uns auch
Zu einigen Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen



B8  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

der wahren Kirche., Wir greifen zu diesem Zwecke zwel
Publikationen der letzten Tage heraus, um an der Hand
derselben den gegenwirtigen Stand der Lehre von den
Merkmalen zu priifen. Es wird uns dies dann auch Gele-
genheit bieten, zu einer wichtigen Frage der Methodik der
Apologetik, respektive der Behandlung der Lehre iiber die
Kirche, Stellung zu nehmen.

I

Prof. Theophil Spacdil 8. J. stellt sich die Frage:
+Ist die Lehre von den Kennzeichen der Kirche zu indern ?*
Er tritt — gegeniiber der Forderung, den Beweis fiir die
wahre Kirche aus inneren Griinden zu fithren — fiir die
Beibehaltung der tiblichen Behandlungsweise ein, empfiehlt
aber doch eine Modifikation bisher geltender Amnsichtent.

Bisher wurde mehr oder weniger allgemein festge-
halten, dafd die wahre Kirche alle Merkmale kumulativ
besitzen miisse, wie dald anderseits keines der vier
Merkmale, positiv und adéquat, d. h. im Sinne des
geforderten Merkmales, einer anderen Kirche zukommen
kénne. Gegen diesen Standpunkt, der offenbar von grund-
legender Bedeutung fiir das Beweisverfahren ist, stellt nun
Spadil folgende Aunsicht auf: ,Man kann ruhig zugeben,*
schreibt er, ,daf} es kein einziges von den vier Merkmalen gibt,
welches nicht verdunkelt werden kénnte, und dafd es eben-
falls kein einziges gibt, welches sich nicht in einer Sekte
entweder wirklich oder wenigstens scheinbar finden kénnte.
Nur das mufl man festhalten und nur das folgt notwendig
aus dem Dogma der Sichtbarkeit der Kirche, daf} die wahre
Kirche immer eine Eigenschaft hat, wodurch sie sich von
den getrennten Gemeinschaften unterscheidet und mit
Gewillheit erkennbar ist. Ein Kennzeichen, welches heute
in diesem Sinne positiv ist, kann spiter negativ. werden
und umgekehrt. Ein Kennzelchen, welches einer Sekte
gegenuber nicht gentigt, ist zum Beweis der wahren Kirche
einer anderen Sekte gegeniiber vollstéindig gentigend. Die
Kennzeichen behalten so immer ihre Beweiskraft, wenn
auch nicht alle zu jeder Zeit gleich zum Ziele fuhren, die
Wahrheit der Kirche zu beweisen fiir den Fall, daf} die
oben verzeichnete Methode (d. h. die bisher ﬁbliche) ver-

! Zeitschrift fiir k. Theol. 1912, S. 7156—741.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 59

Sagen sollte, Denn, das kann man ja nicht leugnen: die
Méglichkeit ist immer da, daft auch die Apostolizitdt ver-
dunkelt werde oder dafl auch eine Sekte Scheingriinde fiir
thre Apostolizitét bringen kénne, und sie kann so nach-
geahmt werden, dafl aus ihr allein wenigstens eine Zeit
hindurch kein sicherer Beweis gefithrt werden konnte.
D{lnn miifite man eben seine Zuflucht zu einer anderen
Eigenschaft der Kirche nehmen* (S. 73b)1
Wie wir sehen, tritt Spacil einer fast allgemein an-
erkannten Lehre entgegen. Vereinzelt finden wir allerdings
®lnige wenige Ausspriiche im Sinne Spadils, die jedoch eher
als unentschieden zu bezeichnen sind. So schreibt Specht
M seinem ,Lehrbuch der Apologetik“ (Regensburg 1912,
8. 292), daf} die Merkmale ,der wahren Kirche allein ange-
horen, wenigstens kollektiv, d. h. in ihrer Gesamtheit®.
(Vergl. S, 3811.) Atzberger meint in seiner Fortsetzung der
Dogmatik von Scheeben (IV, 8. 377), dafd es sich ,bis zur
videnz“ zeigen lasse, dafl der romischen Kirche die
Merkmale der wahren Kirche sdeutlicher und be-
Stimmter* zukommen als jeder anderen christlichen
Konfession. Vorsichtiger driickt sich Kardinal C. Mazzella
8us (de religione et Kcclesia?, p. 636): ,si quaelibet nota
adaequate sumatur, quaelibet positive dicernere videtur
Veram Christi Ecclesiam®. Ch., Pesch dagegen definiert die
Nota schlechthin als ,proprietas essentialis, quae soli
Verae Kcclesiae convenit eamque ut Kcclesiam Christi
Visibiliter manifestat (Prael. dogm. I+, p. 270). Noch
entschiedener spricht sich Bartmann aus (Lehrbuch der
Dogmatikﬁ, S. 5856): ,Als begrifflich notwendige Momente
®lnes Merkmals der Kirche mufl man tordern, dafd es sicht-
bar und #uBerlich sel, sicher und notwendig mit dem wahren
Vesen der Kirche Jesu verbunden, dieser Kirche durchaus
€igentiimlich, und zwar dauernd fiir die ganze Zeit ihres
Bestandes, bestimmt und klar und nicht etwa blof3 allge-
ein und vage, und endlich eben deshalb leicht erkennbar.“
Wie sich aus den weiteren Ausfithrungen ergibt, schreiben
beide Autoren diese Eigenschaften allen vier Merkmalen
Zu, Ganz bestimmt verteidigt De Groot (Summa Apologe-
tica de Ecclesia3: unitas, sanctitas, catholicitas, apostoli-

! Ahnlich Prof. J. Vordermayr in ,Salzburger Kirchenzeitung
1918, Ny, 19, S. 229 f,



60  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

citas notae sunt ecclesiae ex Christi institutione nexu
necessario connexae . . . obviae et positivae, quando-
quidem facta sunt eaque maxime publica (p. 149)
nec unquam fieri potest, ut proprietas
essentialis ecclesiae verae in falsis ecclesiis
realiter et formaliter reperiatur® (p. 161)

Es lieflen sich noch leicht weitere Zeugnisse aus defr
theologischen Literatur anfithren. Es ist dies jedoch nicht
notwendig, da die Kirche selbst sich unzweideutig und
definitiv tiber den in Frage stehenden Punkt ausgesprochen
hat. Pius IX. erklirt ausdriicklich in seiner Enzyklika vom
16. September 1864 (Denz. 1686): ,Vera Jesu Christi
ecclesia quadruplici nota, quam in Symbolo creden-
dam asserimus, auctoritate divina constituitur et di-
gnoscitur; et quaelibet ex hisce notis ita cum aliis
cohaeret, ut ab iis nequeat seiungi; hinc fit, ut quae
vere est et dicitur catholica, unitatis simul, sanctitatis
et apostolicae successionis praerogativa debeat effulgere.”
Mit dogmatischer Autoritét entscheidet endlich das
vatikanische Konzil (Sess. III, c. 3), dafd Christus seine
Kirche ,suae institutionis manifestis notis instruxit,
spricht also die Mehrheit der Merkmale direkt aus. Die
von Spacil konzedierte Einschrinkung ist darum unhaltbar.

Es folgt dies iibrigens schon aus dem Begriff, dem
Zwecke und den Bedingungen der Merkmale, Wenn man
unter ,Merkmalen“ notwendige Kigenschaften der wahren
Kirche versteht, die als bestimmte #&uflere Tatsachen von
Christus als Kennzeichen seiner Kirche vorausgesagt und
verheiflen wurden, so miissen diese dcch offenbar zu jeder
Zeit in der wahren Kirche Christi vorhanden sein und sich
in ihr nachweisen lassen, wihrend sie umgekehtt in keiner
Sekte wirklich gegeben sein oder nachgewiesen werden
kénnen, Was fiir einen Zweck hitte auch ein Merkmal,
wenn es 80 ,verdunkelt* wire, dafl man es nicht mehr mit
Sicherheit feststellen kénnte? Oder, wenn es sich ,schein-
bar oder wirklich* auch in einer Christus fremden Kirche
finden konnte? Wenn das Merkmal leichter erkennbar sein
mufd, als die innere Wahrheit einer Kirche, wie vereinbart
sich das mit der Annahme, dafl jedes einzelne Merkmal fiir
-sich verdunkelt werden oder gar fehlen kénne? Wie Pius IX.
aufmerksam macht, gehdrt es zum Glauben, daf} die
Kirche jene vier Merkmale (quadruplex nota) habe.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 61

Daraus folgt aber unmittelbar, daf} sie nicht nur immer
gegeben, sondern dafl sie auch immer erkennbar seien;
Sonst wiren es eben keine ,Merkmale,

Spadil beruft sich darauf, dafl aus dem Dogma von
der Sichtbarkeit der Kirche nur das folge, dafl die Kirche
Wenigstens eine Eigenschaft besitze, an der sie als wahre
Kirche Christi erkannt werden kénne (siehe oben). Dem
18t aber entgegenzuhalten, daf die Kirche eben selbst er-
klirt, sie habe vier Merkmale, durch welche sie sicht-
bar sei,

Damit stiirzen aber auch die weiteren Konzessionen
Spéadils. Was soll es tibrigens auch besagen, wenn er meint,
8in Kennzeichen, welches heute positiv sei, kénne spiter
legativ werden und umgekehrt? Wenn man von einem
Kennzeichen verlangt, dafy es ,positiv¢ sei, so heifdt das,
dafl es eine positive Tatsache, eine positive Eigenschaft sein
miisse, also positive Heiligkeit, HKinheit usw. Will nun
otwa Spadil zugeben, dafl zu irgend einer Zeit jene vier
Eigenschaften, welche die Merkmale der wahren Kirche
Ausmachen, sich nicht mehr ,positiv¢ in der rémischen
Kirche finden? Direkt wird dies Sp&dil nicht behaupten
oder als méglich zugeben wollen. Er tut es aber indirekt,
Indem er die Moglichkeit zugibt, dall der Beweis aus
Irgend einem Merkmal zu einer gegebenen Zeit nur negativ
gefiihrt werden konne, d. h. dafl unter Umstinden nur
mehr gezeigt werden kénne, eine falsche Kirche besitze
®lnes der Merkmale nicht, ohne nachweisen zu kénnen,
daf} die romische Kirche es besitze. Das heif3t aber nichts
anderes als zugeben, die Kirche konne zu irgend einer
Zeit eines oder mehrerer Merkmale entbehren.

Im Zusammenhang steht der folgende Satz: ,Ein
Kennzeichen, welches einer Sekte gegeniiber nicht geniigt,
18t zum Beweis der wahren Kirche einer anderen gegen-
iber vollstindig geniigend.“ Spadil verwechselt, wie es
Scheint, immer ,positives Merkmal* mit  positivem Be-
Weise¥., Kin Merkmal mufl immer positiy sein, wie wir
Oben gesehen. Es kann aber fiir einen positiven und nega-
tiven Beweis dienen, Der Beweis ist positiv, wenn ich
Zeige, dafd ein bestimmtes Merkmal sich wirklich in der
katholischen Kirche vorfindet, diese also die wahre Kirche
Christi ist; der Beweis ist negativ, wenn ich zeige, dafd
Jenes Merkmal einer anderen Kirche abgeht. Wenn ich nun



62  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

das Vorhandensein eines Merkmales in der katholischen Kirche
nachgewiesen habe, so mufd dieser Beweis offenbar jeder
Sekte gegeniiber geniigen, bleibt also immer positiv. Dagegen
kann ein negativer Beweis nie ein positiver werden, aus-
genommen indirekt. An den Ausfithrungen Spadils ist aber
das eine richtig, dafl es zum Beweise der Wahrheit einer
Kirche geniigen kann, in ihr positiv das Vorhandensein
eines Merkmales darzutun, ohne Beriicksichtigung der
anderen, weil, wo sich ein Merkmal findet, auch die anderen
gegeben sein miissen. Irrig wire aber das Zugestéindnis,
dafd die anderen nicht nachweisbar, respektive ,verdunkelt*
sein koénnen.

Ein besonderes Augenmerk verdient die Konzession,
dafy auch die Apostolizitit so ,verdunkelt* oder von einer
Sekte ,nachgeahmt® werden konne, ,dafl aus ihr allein
wenigstens eine Zeit hindurch kein sicherer Beweis gefiihrt
werden konnte“. Diese Konzession ist némlich deswegen
interessant, weil zahlreiche Apologeten die anderen Merk-
male von der Apostolizitét abhéngig machen, so daf} also
unter dieser Voraussetzung zu einer gegebenen Zeit kein
Merkmal mehr nachweisbar wire. Der Vorschlag Spadgils,
bei Nichtnachweisbarkeit der Apostolizitit zu einer anderen
Eigenschaft der Kirche seine ,Zuflucht“(!) zu nehmen, ist
unter diesen Umsténden vollig wertlos, Uber die Unzu-
lassigkeit der beiden Voraussetzungen, dafl einerseits die
Apostolizitiat in der katholischen Kirche verdunkelt, ander-
seits bei einer anderen Kirche derart vorhanden zu sein
den Anschein gewinnen konne, dafl das Gegenteil nicht
bewiesen werden konnte, brauchen wir wohl kein Wort
mehr zu verlieren. Auch dato, sed non concesso, dafd
,Scheingriinde* fiir die Apostolizitit einer anderen Kirche
sprichen, muf} sich immer noch die Apostolizitit der
katholischen Kirche positiv beweisen lassen. Sonst wire
es schliefllich, trotz allen Gegenbeteuerungen Spidils, um
die Sichtbarkeit der Kirche Christi geschehen!

Spadil zeigt sich bei seinen Aufstellungen von der
Furcht inspiriert, es mdchte der Fall eintreten, dafl die
bisherige Methode ,versagen“ konnte. Darum seine Hin-
schrinkungen und Konzessionen! Das heif3t aber nichts
anderes, als wegen lokalen und #hnlichen Schwierigkeiten
in der Durchfiihrung eines Beweises sichere, ja dogmatisch
festgelegte Prinzipien preisgeben — eine Akkomodation,



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 63

die nicht gebilligt werden kann und auch jede ernste
The'_ologie und Apologetik unmdglich macht. Wie wir
ibrigens noch sehen werden, stammen jene Schwierigkeiten
Nicht einmal aus dem Wesen der Sache, beziehungsweise
aus der Lehre der Kirche, sondern schlechthin aus irrigen
Ansichten iiber Wesen und Funktion der Merkmale,

Bevor wir jedoch auf diesen weiteren Punkt ein-
gehen, wollen wir die Beweise Spa&ils fiir seine Theorie
priifen,

Spidil argumentiert fiir seine Ansicht a priori und
& posteriori. Als Argument a priori fithrt er an: ,Die
Kennzeichen sind némlich alle Eigenschaften der Kirche,
Welche aus ihrem Innern flieflfen, das innere belebende
PI_‘inzip zur Quelle haben und es nach auflen offenbaren.
Dieses belebende, iibernatiirliche Prinzip dehnt sich aber
Mehr oder weniger auch auf die von der wahren Kirche
getrennten Gesellschaften aus, die Sekten nehmen alle (1)
&n dem (Geiste, an der ,Seele’ der Kirche teil, ja sie
Partizipieren auch an den Heilsmitteln der Kirche; bewahren
teilweise wenigstens den Glauben (1), alle oder einige
Sakramente, selbst die &uflere Verfassung der Kirche kann
Sich in ihnen nachgeahmt finden. Es gibt somit keine Eigen-
Schaft der Kirche, welche sich nicht bald in der einen,
bald in der anderen getrennten Religionsgenossenschaft
finde“ (S. 781f). Aus seinen weiteren Ausfithrungen fol-
gert er: ,Ks kann geschehen, dafl eine getrennte christ-
liche Gremeinde ein (!) oder auch mehrere Kennzeichen
wirklich besitzt oder wenigstens nachahmt, niemals aber
kann es geschehen, daf} eine Sekte alle vier Merkmale
besitzt, sonst wiirde sie eben das ganze Wesen der wahren
Kirche haben; niemals kann es auch geschehen, daf} alle
vier Merkmale von der Sekte so nachgeahmt werden, dafd
sle sich von der wahren Kirche nicht unterscheiden lifls,
denn dann wiire die Kirche nicht sichtbar® (S. 734).

Diese Argumentation ist schlimmer als das, was sie
beweisen soll, ganz abgesehen von einzelnen bedenklichen
Ausdriicken, Spécil setzt zwar richtig an: Die Merkmale
flieflen aus dem inneren Lebensprinzip der Kirche. Die
richtige Fortsetzung des Beweises miifSte nun offenbar
lauten: Dieses innere iibernatiirliche Lebensprinzip findet
sich aber nur in der wahren Kirche Christi. Also kénnen
sich die Merkmale der Kirche Christi nur in der wahren



64 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

Kirche Christi finden. Statt dessen subsumiert aber Spagil:
,An diesem inneren Lebensprinzip der wahren Kirche
partizipieren auch die Sekten.“ Hier liegt offenbar ein quid
pro quo vor. Denn nicht die Sekte, nicht die Religions-
genossenschaft als solche partizipiert an der ,Seele“ der
Kirche, sondern einzelne, bestimmte Angehérige derselben,
soweit sie néamlich bona fide sind. Night der Protestan-
tismus nimmt Anteil an den iibernatiirlichen Heilskriften
Christi, sondern eventuell dieser oder jener Protestant,
und zwar auch dies nicht, weil er Protestant ist, sondern
weil er sich unverschuldeterweise im Irrtum befindet.
Darum kann auch nicht gefolgert werden, dafl eine ,Sekte*
oder ,getrennte Religionsgenossenschaft“ auch nur ein Merk-
mal der wahren Kirche wirklich besitze oder besitzen kénne. Es
ist dies nur wieder ein neues, unmotiviertes Zugestéindnis.

Auch gerdt Spadil damit in eine arge Zwangslage,
ja bosen Widerspruch mit sich selbst. Kr gibt némlich
einerseits zu, daf} eine Sekte ein oder sogar mehrere Merk-
male wirklich oder scheinbar aufweisen konne, anderseits
aber auch, daf} zur Erkenntnis der wahren Kirche der
Nachweis eines Merkmals geniige. Daraus folgt aber, daf}
auch eine Sekte als die wahre Kireche Christi dargetan
werden koénnte. Damit ist es wieder um die Sichtbarkeit
der Kirche geschehen,

Spasil beachtet auch hier wieder nicht, dafl die
Merkmale notwendige Eigenschaften der wahren Kirche
sind. Wenn die wahre Kirche alle wier Merkmale besitzen
muf}, weil, wo das Wesen ist, auch die Eigenschaften vor-
handen sein miissen, so folgt auch umgekehrt, daf}, wo
das Wesen der wahren Kirche fehlt, auch die aus diesem
flieflenden Eigenschaften nicht formell gegeben sein konnen.
Es ist ferner auch nicht richtig, wenn Spécil sagt, dafd die
vier Merkmale oder Eigenschaften , zusammen das Wesen
der Kirche vollkommen erschopfen“ (S. 733). Sie sind
Akzidenzien der Kirche, wenn auch notwendige (proprie-
tates) und bilden darum weder begrifflich noch entitatiy
das Wesen der Kirche. Es lassen sich zwar wohl, wie
8Spadil aus Ch. Pesch zitiert, ,alle anderen Eigenschaften
auf diese wvier zuriickfithren¢ (a. a. 0.), aber diese vier
flieflen ihrerseits wieder aus dem Wesen der Kirche, und
zwar unmittelbar als innere konstitutive Eigensehaften der
Kirche und mittelbar (durch diese) als #uflere Merkmale



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 65

derselben, wie wir noch spiter sehen werden, Gehen wir
nun zum Beweis a posteriori iiber.

Als Beweis a posteriori fithrt Spadil an, ,die HEr-
fahrung bestitige, dafl jede einzelne Eigenschaft der
wahren Kirche sich ,bald in der einen, bald in der anderen
Religionsgenossenschaft finde* (S. 732). Er schreibt: , Wer
konnte behaupten, die Einheit der wahren Kirche komme
dieser ausschliefdlich zu, auch den schismatischen Sekten
gegeniiber? Oder die Katholizitét sei ein ausschliefdliches
Eigentum der rémisch-katholischen Kirche zu Beginn des
orientalischen Schismas gewesen?* Ebenso behauptet er,
die Apostolizitit der Obddienz Urbans VI. hitte damals
swenigstens nicht mit Sicherheit* erkannt werden konnen.
Beziiglich der Heiligkeit hitten auch die Schismatiker
peine Reihe von Heiligen“ und wiirden sich auf Wunder
berufen. Gegen die Apostolizitit fithrt er noch an: ,Die
von der wahren Kirche getrennte Gesellschaft kann die-
selbe Form der Regierung wie die wahre Kirche behalten“
oder ,solche Scheingriinde fiir die Rechtméfligkeit ,ihrer¢
Autoritdt vorbringen, dafd sich die Legitimitit der wahren
Nachfolger der Apostel wenigstens einige Zeit nicht mit
Sicherheit feststellen 1af3t* (S. 732 f).

Gegeniiber diesen Beweisen kdnnten wir einfach auf
die apologetischen Werke verweisen, wo sie samt und sonders
als ,Schwierigkeiten“ abgehandelt und gelost werden. Der
vertrauensvolle Ton, mit dem Spadil seine Griinde vorbringt,
muf darum befremden. Die meisten der aufgeworfenen Fragen
erledigen sich auch von selbst. So ist es eine offentliche,
notorische Tatsache, dafl in allen schismatischen Kirchen
-einerseits faktisch keine Gtlaubenseinheit besteht, anderseits
aber auch keine in allen Glaubensfragen anerkannte Autoritit,
-also auch kein Prinzip der Glaubenseinheit. Der Mangel der
Einheit in der Regierung ergibt sich nicht weniger klar aus
der notorischen Tatsache, dafd die griechische Kirche als Ganzes
akephal ist und deswegen in einzelne selbsténdige Partikular-
kirchen zerfillt (Bartmann, a. a. O., S. 600). Wenn die schis-
matischen Kirchen programmatisch einige Glaubenssitze
festhalten, so geniigt dies ebensowenig zur Gewinnung der
‘Glaubenseinheit, wie die gémeinsamen Bekenntnisschriften
bei den Protestanten.

Was die ,Wunder* und ,Heiligen“ der Schismatiker
betrifft, verweisen wir Spadil auf die griindlichen Erklarungen

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XXVIII. b



66  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

seines Ordensmitbruders Ottiger (Theol. fundamentalis, II,.
p. 1062 ff.), die sowohl vom dogmatischen wie apologetischen
Standpunkt aus vollkommen befriedigen. In Bezug auf die
Apostolizitit beweist die #uflerliche Nachahmung der
Regierungsform der katholischen Kirche nicht das geringste..
Dagegen liegt die Illegitimitdt der schismatischen Kirchen
in allen Fillen klar vor Augen und ist auch aus der Natur
des Schismas iiberhaupt leicht festzustellen. (Vgl. iibrigens
die Selbstantwort Spadils S. 736 f.)

Dem aufmerksamen Leser muf} es aber auffallen, daf’.
Spécil sich konstant auf die schismatischen Kirchen
bezieht. Damit wird unbemerkt der Fragepunkt verschoben,
denn es ist hier der Unterschied zwischen Hiresie und
Schisma und beim letzteren wieder zwischen materiellem
und formellem Schisma zu beachten. Damit ist auch die
Antwort gegeben auf die Ausfithrungen des Verfassers iiber
das abendlindische Schisma. Da Spacil besonderes Gewicht.
auf jenes legt, miissen wir auch ndher darauf eingehen.

Im abendléndischen Schisma waren — im Gegensatz:
zum orientalischen — die getrennten Teile vollkommen darin
einig, da} die romisch-katholische Kirche die allein wahre
Kirche sei, sowie darin, daf es nur einen rechtmifligen
rémischen Papst geben konne, dem alle Gehorsam schuldeten.
Es handelte sich infolgedessen nicht um die Frage, wo
die wahre Kirche Christi sei, sondern wer das
rechtmifdige Haupt dieser Kirche sei. Diese letztere Frage
kann aber nicht durch die Merkmale der wahren Kirche
gelost werden, weil die Kennzeichen eben der ganzen
Kirche zukommen, die damals durch das Schisma materiell
gespalten war. Es wire auch eine irrige Auffassung, wenn
man annéhme, ,dafd zur Zeit der okzidentalischen Kirchen-
spaltung die Oboédienz Urbans VI. und seiner Nachfolger die
einzig wahre Kirche war“ (a. a. O.). Man kann nur be-
haupten, dafd sie allein dem wirklich rechtméflig erwihlten
Papste folgte, daf} sie die richtige Obddienz war. Daraus
folgt aber in keiner Weise, daf’ sie die allein wahre Kirche
war, noch dafy die anderen Obddienzen eine auflerhalb der
rémischen Kirche stehende ,Kirche* waren. Besonders
letzteres verstofdt gegen alle Tatsachen und den ganzen Sinn
des abendlindischen Schismas.

‘Wenn man von dieser irrigen Voraussetzung absieht,
1403t es sich leicht zeigen, dafl durch das abendléndische



Bemerkungen zur Lebre von den Merkmalen der Kirche 67

Schisma das Merkmal der Einheit in der romischen Kirche
nicht autgehoben wurde, weil die Christenheit ,formell an
der Einheit durchaus glaubig festhielt und daher diese Ein-
heit auch sofort vorhanden war, als die Vorfrage der Echtheit
der pépstlichen Person entschieden war“ (Bartmann, a. a. O.,
S. 690). Vgl. auch Ottiger, 1. c., II, p. 881. Der Begriff der
Wwesentlichen oder formellen Einheit einer Gesellschaft schlief3t
eben die Méglichkeit einer wenigstens zeitweisen materiellen
Spaltung derselben nicht aus, wie anderseits Christus auch
nicht verheiflen hat, dafl innerhalb seiner Kirche nie solche
Spaltungen eintreten wiirden. Dagegen muf} allerdings eine
Kirche, zu deren notwendigen Eigenschaften die Einheit
gehort, in ihrer Konstitution und Verfassung ein sicheres
Kriterium und wirksame Mittel besitzen, um aus sich heraus
die gestorte Einheit wieder herstellen zu konnen. Beides ist
aber in der Konstitution und der Verfassung der katholischen
Kirche gegeben — gesetzmiflig bestimmte Wihler und Wahl-
form usw. — wie jedes katholische Kirchenrecht und auch die
Beilegung des abendlindischen Schismas zeigt. Die letzte
Gtarantie fiir die Awufrechterhaltung der durch ein, wenn
auch materielles Schisma immer bedrohten formellen Ein-
heit und fiir die Wiederherstellung der auch materiellen
Einheit ist allerdings die Verheiflung Christi, dafl seine
Kirche eins bleiben werde. In diesem Sinne ist auch gerade
die Beilegung des abendlindischen Schismas ein augen-
scheinlicher Beweis des Gnadenbeistandes Christi zugunsten
seiner gepriiften Kirche. Mit Recht beruft sich darum das
vatikanische Konzil auf die wunderbare Einheit der Kirche
als Zeichen ihrer giéttlichen Sendung. Wie ganz anders steht
es aber um die griechische Kirche!

Das morgenléndische Schisma unterscheidet sich vom
abendldndischen dadurch, dafl die griechische Kirche sich
vom Anfang an unter der Fithrung der Bischéfe von Byzanz
bewuf}t von der tibrigen Kirche trennte (formelles Schisma)
und so eine eigene ,Kirche“ konstituierte. Diese Trennung
kann aber auch den Griechen gegeniiber als illegitim be-
wiesen werden, indem schon Jahrhunderte vor der Trennung
die untrennbare Einheit der Kirche sowie die Notwendig-
keit der Verbindung mit dem rémischen Bischofe als Nach-
folger Petri 6ffentlich in der griechischen Kirche anerkannt
worden war — die gegenwirtige Lehre, dafd nur Christus
das Haupt der Gléubigen sein koénne, ist erst spiteren

5*



68  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

Datums. Indem sich die griechische Kirche so von der einen
Kirche trennte, mufdte sie auch nach ihrer eigenen
Lehre die Apostolizitit verlieren. Die Katholizitét konnte
sie schon deswegen nicht beanspruchen, weil sie nicht nur
materiell auf den Osten beschrinkt war, sondern besonders
weil sie formell sich als Kirche des byzantinischen Patri-
archen konstituierte, dessen Jurisdiktionsgebiet aner-
kanntermaflen und formell ein beschriinktes war. Es fehlte
also der griechischen Kirche von allem Anfang an, und
zwar auch nach ihrer eigenen Lehre, das Merkmal der
Katholizitit de facto und de jure. Umgekehrt konnte die
romische Kirche als auf eine offentliche, notorische Tat-
sache darauf hinweisen, dafd sie nicht nur in ihrer Konsti-
tution universal sei, sondern dafd auch ihre Jurisdiktion
von der griechischen Kirche frither o6ffentlich und tat-
sichlich war anerkannt worden, speziell auch beziiglich der
byzantinischen Bischofe. Die formelle Katholizitit der
romischen Kirche stand darum als éffentliche Tatsache fest.
Die materielle Allgemeinheit war geniigend gekennzeichnet
durch das starke numerische Ubergewicht der abendlén-
dischen Kirche gegeniiber dem Patriarchat von Konstan-
tinopel. (Vgl. Pesch, 1. ¢. I¢, 287.)

Die Bedenken a posteriori lassen sich somit ohne viele
Miihe durch den bloflen Hinweis auf allgemeine ffentliche
Tatsachen losen, so dafl fir die Konzession von Spadil
weder a priori noch a posteriori stichhéltige Griinde vor-
liegen. Es ist vielmehr aus Griinden a priori wie a posteriori
festzuhalten, dafd die wahre Kirche Christi immer alle vier
Merkmale besitzt und dafl diese immer erkannt werden
kénnen, sowie dafd der Mangel aller dieser Merkmale bei
den neuen Kirchenbildungen nachgewiesen werden kann,
wie es die Apologetik auch immer getan hat. Es ist ja
allerdings richtig, daf’ unter bestimmten Verh#ltnissen der
Nachweis eines Merkmales sich schwierig gestaltet — die
Ursachen konnen auch subjektive sein — und dafy man
in diesem Sinne von einer Verdunklung sprechen kann.
So schreibt Bartmann ganz korrekt: ,Noch sei hinzugefiigt,
daf die Sichtbarkeit von einzelnen Momenten, zum
Beispiel von dem heiligen Leben in der Kirche, zuzeiten
verschieden sein kann, bisweilen gleichsam mit phy-
sischem Glanze erstrahlt, bisweilen mehr zuriicktritt und
schwach erscheint* (a. a. 0., S.591). Es kénnen aber auch



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche (69

von Seite der Gtegner der Kirche Einwinde erhoben und
Ausfliichte gebraucht werden, deren vollkommene Ent-
kriftung nicht gerade leicht fallen mag. Anderseits ist auch
Immer zu unterscheiden zwischen einfacher, sicherer
Erkenntnis eines Merkmals und dessen wissenscha ft-
lichem Nachweis. Das Merkmal als solches, als Tatsache
und als Zeichen der wahren Kirche liaf3t sich relativ immer
leicht nachweisen. Voraussetzung ist dabei allerdings eine
richtige Auffassung der Merkmale.

Wir pflichten also Spadil bei, dafd die Lehre von den
Kennzeichen der Kirche nicht zu #ndern sei. Nur miissen
wir auch die von ihm vorgeschlagenen Einschrinkungen
und Konzessionen zuriickweisen. Dagegen miissen wir ein
anderes Postulat aufstellen, dafd némlich die Lehre und die
Behandlung der Merkmale der Kirche immer richtig durch-
gefithrt werde, Dies fithrt uns zu einer zweiten Unter-
suchung. Anlafddazu bietet uns der zweite Band der Theologia
fundamentalis von P. Ottiger.

I

P. Ottiger S.J. hat ein Handbuch und Sammelwerk
geschaffen, dafy in Bezug auf Fiille des Stoffes und auf
eingehende, griindliche Behandlung der apologetischen
Fragen in der modernen Literatur zweifellos einzig dasteht.
Wenn wir im folgenden an einzelnen Auffassungen Kritik
lben, so soll damit der Wert seines Werkes im {ibrigen nicht
angetastet werden, zumal unsere Bemerkungen die mate-
rielle Seite seiner Argumente nicht beriihren. '

Der zweite Band der Theologia fundamentalis hat die
Kirche zum Gegenstande. Im ersten Abschnitte beweist
Ottiger die gottliche Einsetzung derselben, indem er nach-
weist, dafl Christus einen lebendigen, bleibenden und
unfehlbaren Lehrkorper zur Verkiindigung seiner Religion
eingesetzt, dafl er eben diesem auch gesetzgeberische,
richterliche usw. Gewalt verliehen, dafd er endlich in Petrus
den Primat gegriindet habe. Daraus schliefSt er, dafd Christus
seine Kirche als vollkommene Gesellschaft gestiftet habe
(p. 1—237). Ein zweiter Abschnitt behandelt die Eigen-
Schaften der Kirche: Ungleichheit, Freiheit, Heilsnotwendig-
keit, Perpetuitit und Unverdnderlichkeit, Unfehlbarkeit,
Einheit, Apostolizitit, Heiligkeit und Katholizitdt der
Kirche (S. 288—495). Im dritten und gréfiten Abschnitte



70  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

(p. 495—1058) wird der Nachweis gefithrt, daf} die Merk-
male der wahren Kirche allein der rémisch-katholischen
Kirche zukommen. Fiir uns kommt direkt nur dieser
Abschnitt in Betracht, und zwar die dort vertretene Auf-
fassung der Merkmale, sowie die Art der Beweisfithrung
mittels derselben. Beginnen wir mit der Definition der
Merkmale,

Ottiger definiert die Merkmale als #uflere und
bestimmte Manifestation der wesentlichsten
KEigenschaften der Kirche, mittels deren die wahre
Kirche von allen ziemlich leicht und sicher erkannt werden
kann: ,proprietatum essentialium ac maxime propriarum
externa et definita manifestatio, cuius ope vera KEcclesia
ob omnibus sat facile ac certo cognosci possité (p. 499).
Ist diese Definition richtig?

Sie erscheint uns vor allem, nach Wortlaut und Zu-
sammenhang, zweideutig zu sein. Diese Zweideutigkeit
liegt im Ausdruck ,Manifestation“, der aber gerade den
Hauptpunkt der Definition bildet. Man kann niémlich unter
dieser ,#ufleren Manifestation“ #uflere Erscheinungen und
Tatsachen verstehen, welche als Kennzeichen zur Erkenntnis
der wahren Kirche filhren — und in diesem Sinne lautet
auch die traditionelle Definition der Merkmale. Ottigers
Definition klingt zweifelsohne daran an, weil er sagt, dafd
durch die Manifestation der wesentlichen Eigenschaften der
Kirche wir zur Erkenntnis der wahren Kirche gelangen.
Aber der eigentliche Sinn seiner Definition ist doch ein
anderer. Er versteht n#mlich unter Merkmalen die wesent-
lichen Eigenschaften der Kirche selbst, insofern
sie a posteriori in ihrer Erscheinung (Manifesta-
tion) nachweisbar sind. (Vgl p. 496 s.) Diese Auffassung
ergibt sich aus der grammatischen Analyse der Definition —
externa manifestatio ... cuius ope. .. vera Ecclesia . .. cognosci
possit — sowie aus der ganzen Art der Beweisfithrung. Gerade
in dieser muf} sich ja der leitende Gedanke naturgemdfd am
sichersten und deutlichsten offenbaren.

Wie wir oben gesehen, bestimmt Ottiger im zweiten
Abschnitt aus Schrift und Tradition die notwendigen
und wesentlichen KEigenschaften der Kirche Christi, Im
dritten Abschnitt will er nun a posteriori nachweisen,
dafl die von ihm behaupteten Haupteigenschaften
der Kirche Christi — proprietates essentiales ac maxime



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 71

——

propriae — sich wirklich, und zwar ihrem ganzen Wesen
nach, in der rémischen Kirche vorfinden, So fiihrt
er z. B. zum Nachweis der Apostolizitit auch den Nach-
‘weis fiir den Bestand des Primates und der Unfehlbar-
keit in der romischen Kirche. Die externa manifestatio ist
also bei Ottiger nichts anderes als das in die #uflere Er-
scheinung tretende Wesen der Kirche, bzw. deren Haupt-
-eigenschaften. Damit vertritt er aber eine von der tradi-
tionellen stark abweichende Auffassung der Merkmale der
Kirche, Er steht damit allerdings nicht allein; wir mufiten
im Gegenteil konstatieren, dafl seit geraumer Zeit die
‘meisten seiner Ordensangehdrigen mehr oder weniger
#hnlich denken!, Gerade aus dieser Auffassung stammen
aber z. B. die von Spadil geiulerten Bedenken.

Mit dieser veréinderten Auffassung des Begriffes des
Merkmals hingt dann die neue Art der Beweisfithrung
zusammen. Wir diirfen es ruhig behaupten, dafl der Be-
weisgang Ottigers nicht mehr ein Beweis aus den Merk-
malen der Kirche ist. Sein Beweis geht nicht dahin, aus
den #ufleren Zeichen (Merkmalen) der géttlichen Sendung
‘die Wahrheit der romischen Kirche zu beweisen; er ver-
8ucht vielmehr den unmittelbaren Nachweis a posteriori,
dafl nur die rémische Kirche jene Eigenschaften
besitze, respektive in ihrer #ufleren Erscheinung aufweise,
‘Wwelche nach Schrift und Tradition die von Christus ge-
8tiftete Kirche haben muf}, Wir werden aber sofort ein-
8ehen, daf} dies ein ganz anderer Beweis als der aus den
Merkmalen ist. Gehen wir zu diesem Zwecke niher auf
die neue Auffassung der Merkmale und den daraus folgen-
den Beweisgang ein.

Unter ,Merkmalen“ versteht man im theologischen
Sprachgebrauche — von dem sauch Ottiger ausgeht —
duflere, aus dem Wesen der Kirche flieflende
Eigenschaften und Tatsachen, die von Christus als
Kennzeichen seiner Kirche verheiflen sind und darum auch

' So definiert z. B. Pesch, I¢ p. 270 die Nota: ,Proprietas
essentialis, quae soli verae Ecclesiae convenit eamque ut KEcclesiam
‘Christi visibiliter manifestat. Die Definition ist unvollstindig, bzw.
zweideutig, Anders dagegen Kardinal Mazzella: Notae ,externi,
Proprii ac permanentes characteres, per quos tacile et ab omnibus
vera Christi Ecclesiae cognosci potest (l. ¢. p. 644). Ahnlich wie
Ottiger bestimmt auch Specht (a. a. O, S. 292) die Merkmale ,als
#uflere Erscheinungen innerer Eigenschaften der Kirche“,



72 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

zur Erkenntnis der wahren Kirche fithren, Diese Definition
ergibt sich ans dem Wesen der Merkmale als ,ZeichenY,
weshalb auch Kardinal Mazzella an der eben zitierten Stelle
richtig vom Begriff des Zeichens ausgeht. Sie ergibt sich
aber auch aus dem Zweck der Merkmale. Wie ein jedes
Merkmal oder Kennzeichen sollen auch die Kennzeichen
der Kirche ein #ufderes, leicht feststellbares Mittel zur Er-
kenntnis der wahren Kirche sein. Jedenfalls miissen des-
halb die Kennzeichen leichter erkennbar sein, als die Wahr-
heit oder Wesenheit der Kirche selbst. Weil die Kenn-
zeichen ferner allen Menschen als Mittel zu einer relativ
leichten Erkennbarkeit der wahren Kirche dienen sollen,
miissen sie auch fiir alle leicht erkennbare, also im Grunde
genommen, notorische Tatsachen sein. Ebendies folgt auch
aus ihrer bewirkenden Ursache. Wie Christus allein die
Kennzeichen seiner Kirche bestimmen konnte, so ist auch
ihr Bestand von seiner Wirksamkeit abhingig; wie er sie
allein verheifen, so kann auch er allein sie bewirken, zu-
mal es sich um Tatsachen iibernatiirlicher Art handelt.
Alle Apologeten und Dogmatiker sind weiter auch
dariiber einig, dafl diese Tatsachen oder Merkmale keine
zufilligen, sondern notwendige KErscheinungen der Kirche
seien, die sich aus dem Wesen der Kirche ergeben. Man
bestimmt sie darum auch als proprietates der Kirche.
Aber an dieser Stelle scheint uns auch der Zwiespalt und
die Unklarheit unter den Theologen zu beginnen, speziell
Ottigers. Das hier auftauchende Mif3verstdndnis betrifft das
Verhéltnis der Merkmale zu den Eigenschaften der Kirche.
Wir miissen uns hier erinnern, dafl die Einheit,
Heiligkeit usw. sowohl Eigenschaften wie Merkmale der
Kirche sind. Ottiger faft nun den Unterschied derselben
als Eigenschaft und Merkmal derart auf, daf} die Eigenschaft.
die Beschaffenheit der Kirche bezeichnet, das Merkmal
aber noch die #uflere Manifestation oder Erscheinung der-
selben einschlief3t. Das Merkmal begreift also in sich sowohl
die Eigenschaft als auch deren Erscheinung.
Demgegeniiber muf} aber bemerkt werden, da3 Eigen-
schaft und Merkmal sich nicht decken. Die Eigen-
schaft besagt das ganze Wesen und Sein einer Kigentiim-
lichkeit der Kirche, das Merkmal aber nur die Art einer
bestimmten Tatsache als solcher, nicht aber das innere
Wesen derselben. Wir sehen dies am deutlichsten bei nicht.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 73

wesentlichen Kennzeichen. So gebe ich als Kennzeichen
elnes zu erwartenden Gastes an, dafl er lange, weifle Haare
trage, definiere aber nicht, worin das Wesen oder der innere
Grund dieser Eigenschaft bestehe. Das Gleiche gilt aber
auch bei notwendigen Eigenschaften. So besagt das Merk-
mal der Einheit der Kirche nur, dafl die Kirche Christi
elne ungeteilte CGtesellschaft sei, ungespalten im Glauben,
Im Kult und in der Verfassung. Analog wie man sonst
von einer oder mehreren Gesellschaften spricht. Da es sich
aber um eine notwendige Eigenschaft handelt, mufi man
beim Nachweis derselben auch dartun, dafl diese Einheit
In der tatsachlichen Konstitution der betreffenden Kirche
thren Grund habe, ohne aber deren innere Berechtigung
weiter zu erdrtern. So geniigt es fiir den Nachweis des
Merkmals der Einheit in der katholischen Kirche, daf} ich
deren tatsichliche Einheit dartue und zeige, dafl sie in
der tatsichlichen Anerkennung des Primates und der Un-
fehlbarkeit des romischen Papstes ihren Grund habe, ohne
dafl ich die gottliche Einsetzung des Primates nachzu-
weisen brauche, Wenn ich aber die Einheit der Kirche
als innere, wesentliche und notwendige Eigenschait der
Kirche erkléren und analysieren will, dann muf} ich auch
thr formelles Wesen, also die Griindung der Kirche auf
Petrus, Primat und Unfehlbarkeit als Stiftung Christi nach-
weisen. Merkmal und Kigenschaft bezeichnen also den
gleichen materiellen Gegenstand, aber unter ganz verschie-
denem Gesichtspunkte, von ganz verschiedener Seite, die
Eigenschaft bezeichnet das Wesen und Sein, das Merkmal
die nach auflen zutage tretende Tatsache.

Das Verhiltnis von Eigenschatt und Merkmal ist also
hicht wie bei Ottiger = Wesen: Wesen und Erscheinung,
bzw. das Wesen, soweit und insofern es in die Er-
Scheinung tritt, sich manifestiert, sondern = Wesen: Kr-
Scheinung 1.

' Insofern ist auch die Bemerkung von Bartmann (a. O,
S, 585) nicht ganz richtig, wenn er sagt: ,Inhaltlich und ontologisch
fallen die Kennzeichen oder Merkmale mit den Proprietiiten zusammen,
formell und logisch sind sie von ihnen jedoch verschieden“; es sei
denn, daf} er unter ,logisch und formell® das versteht, daf} der be-
griffliche Inhalt der Eigenschaft und des Kennzeichens sich nicht
decken. Aber auch ontologisch verhilt sich das Merkmal zur Eigen-
schaft wie eine Tatsache zu ihrem inneren Grunde. Richtig schreibt
dagegen J. Vordermayr a. a. 0. S, 227 und 230, nr. 5, daf} eine



74  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

—

Nur kurz wollen wir noch zwei andere Griinde gegen
die Zuldssigkeit der Definition von Ottiger anfiihren.
Erstens konnte, ja miilte nach dieser Definition jede
wesentliche Eigenschaft der Kirche zum Merkmal werden,
weil eben jede sich ,#uflerlich und in bestimmter Weise"
manifestiert, Tatsdchlich fithrt er auch den Beweis aus
allen Eigenschaften, die Indefektibilitét allein ausgenommen.
Ein zweiter, sehr wichtiger Unterscheidungsgrund ist der,
dafl ,zwar das tatsichliche Vorhandensein aller dieser
vier Eigenschaften (im Sinne von Merkmalen) Gegen-
stand der geschichtlichen Erfahrung fiir uns ist und des-
halb volle menschliche Gewif3heit und Evidenz besitzt . . .%,
dafd aber ,das Wesen dieser vier Eigenschaften (als
Eigenschaften) selbst eine geoffenbarte Glaubenswahrheit
und deshalb ein Geheimnis ist gerade so wie die Kirche
selbst 1%

Eigenschaft nicht nach allen ihren Begriffsteilen Merkmal sein
miisse, weil die Eigenschaften nach einer Seite hin wahrnehmbar und
daher Merkmale, nach einer anderen Seite hin aber nicht wahrnehm-
bar und darum nach dieser Seite auch nicht Merkmale sind. Er
illustriert dann dies an der Einheit der Kirche (a. a, O. und im
Artikel : ,Die Einheit der Kirche Christi® in nr, 23). Dagegen er-
scheint es mir methodisch verfehlt, wenigstens wenn man apologetisch
vorgehen will, bei der Bestimmung der Merkmale von der Natur der
Eigenschaft auszugehen, wie es Vordermayr tut, Immerhin be-
merkt er treffend: ,Daher ist also die Einheit der Kirche Christi,
wenigstens im strengen Sinne des Wortes, nur nach ihrer 4ufleren
Seite hin Merkmal, soweit sie nédmlich ein #@ufleres, wenigstens sub-
jektives (besser wvielleicht: tatsichliches) Festhalten an einer von
Christus gesetzten Autoritit (d. h. an einer Autoritit, die als von
Christus gesetzt, anerkannt wird), an seiner (== deren) Lehre und .. .
Heilsmitteln bedeutet, Die Legitimitit dieser drei Einheitsobjekte
aber ist zwar notwendige ,Eigenschaft’ der wahren Kirche, aber nicht
Merkmal oder doch nicht zum Merkmal gehorig“ (a. a. O. 8. 277).
Dagegen ist es wieder unrichtig, dafl die Einheit der Kirche kein
oxklusives Merkmal der wahren Kirche sei, weil sie als #@ufdere
Form auch einer falschen Kirche zukommen kénne (a. a O, nr. 3).
Der Verfasser meiut, dieses letztere bediirfe ,keines Beweises*. Er
scheint uns aber zu Ubersehen, dafl das Merkmal der Einheit nicht
in einer beliebigen Einheit besteht, sondern in der tatsiichlichen
und aus der gegebenen Konstitution der betreffenden Kirche sich
ergebenden Einheit in Glauben, Kult und Regierung. Eine solche
tatsiichliche Einheit ist nicht nur  duflere Form*, sondern wirkliche
Eigenschaft, die von Christus n ur seiner Kirche verheifien und darum
nur ihr zukommen kann.

! E. Commer, Die Kirche, I, S, 183,



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 75

Die Definition Ottigers ist also zweideutig und irre-
fithrend. Dem Wortlaute nach scheint sie mit der tradi-
tionellen identisch zu sein, ist es aber nicht in dem von
Ottiger intendierten Sinne. Er will sagen, dafl die mani-
festatio proprietatum als Merkmal diene, wihrend umge-
kehrt die proprietates manifestae als Kennzeichen fungieren.
Darum ist auch die oben zitierte Definition Mazzellas vor-
zuziehen, wie z. B. die Definition von Groot (L. c., p. 148):
nNota est proprietas Ecclesiae, huius veritatem extrinsecus
manifestans,“

Infolgedessen mufd auch das ,cuius ope“ distinguiert
werden. Nicht durch die manifestatio proprietatum gelangen
wir zur Erkenntnis der wahren Kirche, sondern mittels
bestimmter offenkundiger Eigenschaften der Kirche, die
nach dem ausgesprochenen Willen ihres Griinders als deren
Kenngzeichen fungieren.

% #
£

Einem weniger Eingeweihten konnte diese Verschie-
denheit der Auffassung und Definition als eine blofie
Subtilitit von geringer Bedeutung erscheinen. Das Gegen-
teil zeigt sich aber sofort, wenn wir ihren Kinfluf§ auf die
Art der Beweisfithrung beachten.

Es ist offenbar ein ganz anderer Beweis, wenn ich
aus der Feststellung bestimmter, vorbezeichneter Tatsachen
und Eigenschaften schlief3e, dafl jene Kirche, welche diese
Kennzeichen aufweist, die wahre, von Christus eingesetzte
Kirche sei, und ein anderer, wenn ich aus der d@ufleren
Manifestation der hauptsidchlichen Eigenschaften der Kirche
auf deren géttlichen Ursprung schliefle.

Der Zweck der Merkmale fordert ferner, dafl der
Beweis aus denselben relativ leicht sei. Das ist auch bei
richtiger Auffassung derselben der Fall, Es lif3t sich ndm-
lich ohne allzu grofler Miithe sowohl in wissenschaftlicher
als in popultirer Weise feststellen, welche Merkmale Christus
von seiner Kirche vorausgesagt hat, wie auch, dafl diese
sich allein in der katholischen Kirche vorfinden. Von dem
Beweisgang Ottigers wird aber niemand im Ernste be-
haupten wollen, dafl er ,sat facile* zur Erkenntnis der
wahren Kirche fithre. Wenn man z. B., wie Ottiger es tut,
die Einheit der Kirche aus der géttlichen Einsetzung der
phpstlichen Unfehlbarkeit oder die Apostolizitit der roémi-



76  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

schen Kirche aus der Legitimitit des Jurisdiktionsprimates
(im vollen Sinne) des rémischen Bischofs beweist, so kann
man doch nicht behaupten, dafl auf diesem Wege die
‘Wahrheit der katholischen Kirche von allen (ab omnibus)
ziemlich leicht (sat facile) und sicher (certo) erkannt werden
konne! Mir scheint, dafl die dreieinhalbhundert Seiten
des Beweises von Ottiger geniigend das Gegenteil zeigen.
Wir brauchen uns iibrigens nur an die Geschichte der
Primats- und Unfehlbarkeitsfrage, selbst innerhalb der
katholischen Kirche, zu erinnern, um zu erkennen, dafs
eine solche Beweisfithrung alles auf den Kopf stellt. Was
das Schwerste und Letzte in der Erkenntnis der Kirche
i1st, soweit wir sie als menschliche Gesellschaft betrachten,
wird als ,manifestes“ Merkmal und Kennzeichen ihrer Wahr-
heit aufgestellt!

Doch fragen wir weiter: Ist der Beweisgang von
Ottiger iiberhaupt richtig, ja ist ein Beweis in seinem
Sinne iiberhaupt méglich? Beides muf} verneint werden.
Ottiger beweist z. B. die Apostolizitét der romischen Kirche
folgendermaflen: Die Apostolizitit der Kirche beruht auf
dem Primat Petri oder des rdmischen Bischofs, Nun be-
steht aber in der katholischen Kirche der Primat des
romischen Bischofs zu Recht und wird in ihr allein an-
erkannt, Also ist die romische Kirche die wahre Kirche
Christi. Bei diesem Beweise hingt offenbar alles davon ab,
ob man den Obersatz, d. h. den rechtméfligen, von Christus
eingesetzten Jurisdiktionsprimat des roémischen Bischofs
anerkenne. \Wenn das aber geschieht, dann brauche ich
auch keinen Beweis mehr fiir die goéttliche Einsetzung der
romischen Kirche zu fithren! Der Beweis schlief3t also nicht
aus der Tatsache der Anerkennung des Primates in
der rémischen Kirche, sondern aus der Voraussetzung
des rechtm#éfligen Bestandes des Primates in der
rémischen Kirche. Wer diesen nicht zugibt, fiir den beweist
der Beweis — das Gegenteil. Wir geben selbstverstindlich
zu, dafl der Primat aus der Heiligen Schrift und der
Tradition der Kirche beweisbar sei, aber keineswegs,
dafl der Bestand oder die éuflere Manifestation, d. h. die
Ausiibung des Primates oder dessen Anerkennung von Seite:
der Glaubigen an sich ein Beweis fiir dessen Rechtmifig-
keit sei. Der Beweis von Ottiger setzt entweder das zu
Beweisende voraus oder beweist nichts.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 77

—

Noch deutlicher zeigt sich dies beim Beweise fiir die
Unfehlbarkeit, die Ottiger als Bestandteil der Nota der
Einheit einbezieht. Ottiger argumentiert wieder folgender-
maflen: Die wahre Kirche Christi ist unfehlbar; nun be-
hauptet aber die romische Kirche von sich die Unfehlbar-
keit, diese wird von den Gliubigen anerkannt, von den
Organen der Kirche ausgeiibt; auch kann man der Kirche
keinen Irrtum in Glaubenssachen nachweisen: also ist sie
unfehlbar und somit die wahre Kirche. Wir miissen hier
das Gleiche sagen wie zum Beweis fiir die Apostolizitit.
Nur miissen wir noch beifiigen: Die Unfehlbarkeit der
Kirche laf’t sich nicht a posteriori aus ihrer Manifestation
ybeweisen’., Man kann im besten Falle dartun, dafd die
Kirche sich tatsichlich nie geirrt habe, aber auch diese
Feststellung ist einerseits das Resultat langer und schwie-
riger Untersuchungen und anderseits von der voraus-
geosetzten sicheren Krkenntnis der wahren Lehre Christi
abhingig. Eine leicht festzustellende Tatsache ist das
jedenfalls nicht,

Das Gleiche wiire von den Beweisen aus den iibrigen
Merkmalen zu sagen, zumal Ottiger das Merkmal der
Apostolizitit an die erste Stelle setzt und alle anderen
davon abhéingig macht — allerdings mit Unrecht.

Der von Ottiger gefiihrte Beweis ist darum zum Teil
nicht beweiskriftig, zum Teil tiberhaupt unmdoglich; auf
jeden Fall kein Beweis aus den Merkmalen der Kirche.
Was Ottiger bietet, ist einfach der dogmatische Be-
weis der Wahrheit der katholischen Lehre iiber
die Kirche in #uflerlich apologetischer Form.
Die blofle Erklirung, man betrachte die Heilige Schrift
nicht als inspiriertes Buch, sondern nur als glaubens-
wiirdiges historisches Dokument, macht eben eine Beweis-
fithrung noch nicht zu einer apologetischen.

So sehr wir also auch die materielle Lieistung Ottigers
anerkennen, miissen wir doch sein formelles Beweisverfahren
als verkehrt betrachten: seine irrige Auffassung des Wesens
und der Funktion der Merkmale macht ihm den Beweis
mittels derselben unméglich.

Die vorausgehenden Untersuchungen haben uns tief-
gehende und folgenschwere Divergenzen in der Auffassung
und Behandlung der Merkmale der Kirche gezeigt. Spaéil
Wweist in seiner Abhandlung darauf hin, dafd auflerdem auch



78 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

I

in der Bestimmung der einzelnen Kennzeichen grofle
Verschiedenheiten bestehen. Dies alles legt uns die An-
nahme nahe, dafd ein Fehler in der methodischen Be-
handlung der Merkmale vorliege. Wir fragen darum: Nach
welchem Kriterium soll das Wesen und die Art
der Merkmale bestimmt werden?

Vielfach wird die Natur und der Umfang eines Merk-
mals einfach aus dem Namen und Begriff desselben, z. B.
der Einheit oder Heiligkeit, abgeleitet und bestimmt. Pesch.
beruft sich wenigstens auf die Auffassung in der Tradition.
Nur wenige bemiihen sich, wie z. B. Groot, Summa Apolo-
getica de Ecclesia3, p. 1683—189 und Kardinal C. Mazzella,
De Religione et Ecclesia3, p. 638 f. und p. 487—571, Natur
und Umfang der Kennzeichen positiv zu begriinden. Art
und Umfang der Merkmale kann aber offenbar nur auf
positivem Wege richtig bestimmt werden, und zwar in
letzter Linie allein aus dem klar kundgegebenen Willen
Christi.

Wir haben schon oben bketont, dafl Christus allein
als Stifter der Kirche deren Merkmale bestimmen konnte,
weil das Wesen und die gesellschaftliche Konstitution der
Kirche ganz von seinem Willen abhdngt. Auflerdem sind
simtliche Merkmale iibernatiirliche HKigenschaften, Charis-
men, die einer aus Menschen bestehenden Gresellschaft nur
vermdge eines besonderen Beistandes und Einwirkens
Gottes zukommen koénnen. Wenn somit Christus bei der
Griindung seiner Kirche bestimmte Kigenschaften als deren
Kennzeichen angibt, so hat dies den Sinn einer formellen
Verheiflung. Die Bestimmung der Merkmale hat also
aus der Feststellung der Verheiflungen Christi zu erfolgen.
Im einzelnen lautet die Frage: In welchem Sinne hat
Christus verheiflen, daf’ seine Kirche einig, heilig, katho-
lisch und apostolisch sein werde. Nur insoweit und weil
Christus dies verheiflen, werden diese Kigenschaften un-
bedingt sicher und immer der Kirche zukommen. Der Be-
weis aus den Merkmalen zerfallt also in zwei Teile: 1. Fest-
stellung der Verheiflungen Christi; 2, Nachweis des Ein-
tretens derselben in der katholischen Kirche, Solange
dieser Standpunkt methodisch festgehalten und durch-
gefithrt wird, werden sich wenigstens unter den katholi-
schen Theologen und Apologeten kaum grofiere Divergenzen
ergeben.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 79

—

LII

Uber den objektiven Wert des Beweises aus den Merk-
malen kann schlechterdings kein Zweifel bestehen. Eine
andere Frage ist es aber, ob er auch den Verhiltnissen
und subjektiven Bediirfnissen unserer Zeit, den Anforde-
Tungen unserer Apologetik geniigt. Damit kommen wir auf
die Frage Spadils, wenn auch unter einem anderen Gesichts-
Punkte, zuriick. Wir mufiten seine Vorschlige ablehnen,
weil sie den objektiven Wert der Beweise aus den Noten
beeintréichtigen und anderseits auf irrigen Voraussetzungen
beruhen; ebenso konnten wir die Auffassung und das
Beweisverfahren Ottigers nicht billigen. In der fast allge-
meinen Tendenz, den Beweis aus den Merkmalen entweder
radikal oder wenigstens teilweise zu éndern oder iiberhaupt
auf jhn zu verzichten, wie es z. B. Kneib in seiner Apolo-
getik tut, liegt doch das stillschweigende Gestiéndnis, dafy
Irgendwo eine Liicke oder ein Mangel besteht. Die Frage
18t nur, wo der Fehler liegt und wie ihm abgeholfen werden
kann, Diesem Punkte gilt unsere dritte Untersuchung.

Wir haben oben festgestellt, daly der Beweis aus den
Merkmalen von den Verheiflungen Christi ausgehen muf3,
In fritheren Zeiten war man nun iiber den Sinn und die
Tragweite der Verheiffungen Christi einig, man verstand
Einheit usw. in iibereinstimmender Weise. Aber schon mit
dem griechischen Schisma begann eine Spaltung der An-
Sichten, besonders beziiglich der Apostolizitit. Mit dem
Auftreten des Protestantismus wurden sogar ganz neue
Kennzeichen aufgestellt, allerdings eigentlicn nur aus dem
Grunde, weil man die bisherigen vier Merkmale der
katholischen Kirche nicht absprechen zu kénnen glaubte.
Der neue liberale Protestantismus untergrub véllig die
Voraussetzungen der vier Kennzeichen, wie die Uber-
Zeugung von der Notwendigkeit eines einheitlichen Glaubens,
die alte Auffassung christlicher Heiligkeit und Vollkommen-
heit, die Uberzeugung von der apostolischen Griindung der
Kirche tiberbaupt usw. Diese verinderten, ja grundver-
Schiedenen Verhiltnisse miissen offenbar ihre Wirkung auf
die Gestaltung der Apologetik haben, speziell in Bezug auf
den Beweis aus den Kennzeichen. Da Natur und Art der
Kennzeichen der wahren Kirche, wenigstens dem Gegner
8egeniiber, aus der Heiligen Schrift abgeleitet werden miissen,



80 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

hingt alles davon ab, welche Stellung derselbe zur Heiligen
Schrift einnimmt. Aber hier besteht eben die Schwierig-
keit. Solange jemand die Heilige Schrift als inspiriert an-
erkennt, wird die Feststellung der Merkmale keine allzu
grofie Schwierigkeiten bereiten, da die Verheiflungen Christi
zu klar ausgesprochen sind. Das (leiche mag gelten, wenn
man die Heilige Schrift wenigstens als glaubwiirdiges, histo-
risches Dokument betrachtet, wenn auch dariiber gar
manches zu bemerken wiire, Wie nun aber, wenn die Heilige
Schrift nicht mehr als inspiriert, ja nicht mehr als rund-
weg glaubwiirdig anerkannt wird oder wenn die Gottheit
Christi bestritten oder wenigstens angezweifelt wird? In
diesem Falle kann offenbar die Feststellung der in der
Heiligen Schrift enthaltenen Verheiflungen nicht mehr zum
Beweis der wahren Kirche dienen, wird iiberhaupt der
Beweis aus den Merkmalen (im traditionellen Sinne)
unmoéglich, ganz abgesehen von dem materiellen Nach-
weis derselben, z B. der Apostolizitit gegeniiber einem
liberalen Protestanten. Aber gerade in dieser Lage befindet
sich die heutige Apologetik gegeniiber der sogenannten
historisch-kritischen Wissenschaft, welche die historische
Glaubenswiirdigkeit der Heiligen Schrift und die Géttlich-
keit Christi erst ,,erforschen* will, wenn sie dieselben nicht
direkt bestreitet. Was soll also geschehen?

Ein Weg ist von selbst gegeben: Kritik gegen Kritik,
Nachweis der Glaubwiirdigkeit der Heiligen Schrift und des
Selbstzeugnisses Christi usw. Aber jedermann sieht ein,
dafd dies kein geniigender Ersatz fiir den Beweis aus den
Merkmalen ist und sein kann; er ist zu umstindlich, zu
weitliufig, zu schwierig. KEs ist zwar selbstverstdndlich
eine wesentliche Aufgabe der Apologetik, respektive der
gesamten Theologie, alle ihre Voraussetzungen gegen die
Angriffe der sogenannten historisch-kritischen Wissenschaft
zu verteidigen, aber soll es denn auch der modernen
Geistesverfassung gegentiber keinen anderen,
keinen direkteren und kiirzeren, allen zugénglichen Weg
zur Erkenntnis der wahren Kirche geben, als entspre-
chender Ersatz fiir den Beweis aus den Merkmalen?

Es sind dazu verschiedene Vorschlige gemacht
worden, von denen aber keiner befriedigt. Die einen be-
tonen die absolute oder relative Notwendigkeit derinneren
Kriterien, wie z. B. E. A. de Poulpiquet O. P., L’object



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 8]

intégral de 1’ Apologétique (3. éd., Paris 1912), Demgegen-
iber mufd aber festgehalten werden, dafl die &ufleren
Kriterien oder Kennzeichen fiir den Beweis der Wahrheit
der Kirche einerseits durchaus notwendig sind, anderseits
auch geniigen (vgl. die Besprechung obigen Werkes von
Spadil in Zeitschrift f. k. Th, 1913, S. 337 ff.). Andere,
wie A. Gardeil O. P. verlangen einen Beweis aus Schrift
und Tradition, bzw. Geschichte fiir die Glaubwiirdigkeit
der gottlichen Einsetzung des kirchlichen Lehramtes
(Gardeil, La crédibilité et 1’ Apologétique?, Paris 1912,
p. 218—220). Allein auch dieser Vorschlag scheitert an den
gleichen Schwierigkeiten wie der Beweis aus den Merk-
malen, weil eben die subjektiven Voraussetzungen fiir die
Anerkennung der Autoritit der Heiligen Schrift und der
Worte Christi fehlen. Ein auf privatem schriftlichem Wege
gemachter Vorschlag will die Merkmale ohne Bezug auf
die Verheiflungen Christi als notorische Tatsachen der
Greschichte als Beweis fiir die gottliche Stiftung und Wahr-
heit der Kirche verwerten. Ohne Zweifel kann man auch rein
philosophisch aus der wunderbaren Einheit usw. der Kirche
schlieflen, dafy dies ein goéttliches Zeugnis fiir die Wahrheit
der Kirche sei. Das trifft aber nicht bei allen Merkmalen zu.
Denn die Apostolizitit kann nur unter Berufung auf die
Heilige Schrift als gottliches Zeugnis angerufen werden,
Indessen enthélt der letztere Vorschlag einen richtigen
Gedanken, den schon frither das vatikanische Konzil aus-
driicklich hervorgehoben hat. Unseres Erachtens hat das-
selbe damit iiberhaupt den einzig mdoglichen Weg gewiesen.

Nachdem das Konzil von den Noten der Kirche ge-
sprochen, fahrt es fort, ,dafl die Kirche auch in sich
selbst, ndmlich wegen ihrer wunderbaren Ausbreitung,
vorziiglichen Heiligkeit und unerschépflichen Fruchtbarkeit
in allem Guten, wegen ihrer katholischen Einheit und unbe-
zwingbaren Standhaftigkeit ein grofies und immerw#hrendes
Motiv der Glaubwiirdigkeit und ein unwiderlegliches Zeugnis
ihrer gottlichen Sendung sei* (Sess. III, c¢. 3). Wie wir
sehen, handelt es sich im groflen und ganzen um die
gleichen Tatsachen, wie beim Beweis aus den Kennzeichen.
Aber der Beweisgang ist ein anderer, Wihrend wir beim
Beweis aus den Merkmalen dartun, dafd Christus bestimmte
Kennzeichen seiner wahren Kirche als Erscheinungen der-
selben vorausgesagt habe und diese sich allein in der romi-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIII. 6



82  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

—

schen Kirche finden, diese also allein die wahre Kirche
Christi sei, gehen wir bei diesem anderen Beweisgang
unmittelbar von der Betrachtung des historischen und
gegenwiirtigen Bildes der Kirche aus, Lkonstatieren die
genannten Vorziige als Tatsache, zeigen, dafl diese Tat-
‘sachen die Selbstbehauptung der Kirche als glaubwiirdig
dartun, ja daf} sie ein offenkundiges Zeugnis von Seite
Grottes zugunsten der Kirche seien, da sie einen beson-
deren, ja auflergewshnlichen und wunderbaren Beistand
von Seite Gottes voraussetzen., Wie die Geschichte lehrt,
sind gerade auf diese Art die meisten Konversionen zum
katholischen Glauben zustande gekommen. In den Lehr-
biichern und apologetischen Werken finden wir dagegen
diesen Beweisgang selten oder nur angedeutet.

Es ist eigentlich auffallend, dafl der so deutliche
Hinweis des Vatikanums keine bessere Beachtung in der
Apologetik gefunden hat. Der Grund liegt oftenbar in der
mechanischen und unreflektierten Beibehaltung der tradi-
tionellen Methode, bzw. in der Nichtbeachtung der ver-
inderten Verhéltnisse. Unsere gegenwirtige Form der
Apologetik beruht ihrem Wesen nach immer noch auf der
Form, die sie im 16. Jahrhundert erhalten hat, also zu
einer Zeit, da Freund und Feind an der Inspiration der
Heiligen Schrift und an der Gottheit Christi festhielten
und viele katholische Anschauungen noch nicht von Seite
des Protestantismus und der Kritik eine so starke Ver-
dunklung oder Umdeutung erfahren hatten, wie es in-
zwischen geschehen ist. Man hat dann allerdings im
18. Jahrhundert wund spéater eine Korrektur und Er-
weiterung des alten Schemas vorgenommen, aber immer
im Sinne und in der Richtung des alten Gedankens, also
auch der nicht mehr bestehenden Voraussetzungen und
Verhiiltnisse. In unseren Tagen stehen wir aber wieder in
analogen Verhiltnissen wie in den ersten Jahrhunderten
des Christentums. Deshalb miissen wir auch in der Apolo-
getik wieder #@hnliche Bahnen wie damals einschlagen,
allerdings unter viel gunstlgeren Bedingungen. Bei der
heute iiblichen Methode bleibt immer mehr oder weniger,
methodisch oder wenigstens tatsichlich, ein wissenschaftlich
und sachlich unvermittelter Sprung zur Kirche hiniiber.
Wenn wir jedoch der vatikanischen Weisung folgen, wird
auch — und auf diese Weise allein — ein den Verhilt-



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 83

nissen unserer Zeit wissenschaftlich und populdr entspre-
chendes Fundament fiir die Lehre von der Kirche gelegt.
Wir halten darum diese Erg#énzung unserer Apologetik
nicht nur fiir wiinschenswert, sondern geradezu fiir ge-
boten. Dies fithrt uns noch zu einer vierten und letzten
Erwigung: Die Einfiihrung des vatikanischen Beweis-
ganges wiirde auch die Bahn freimachen tiir die Verwirk-
lichung eines anderen Desideratums und Postulates der
Apologetik: der genannte Beweisgang konnte namlich sehr
gut und sehr leicht als rein apologetische Einleitung
und wissenschaftliche Uberleitung zu einer dogma-
tisch-apologetischen Behandlung der Lehre
iiber die Kirche, bzw. der ganzen Apologetik
dienen,

Iv

Jedenfalls sprechen viele und gewichtige, zum Teil
zwingende Griinde zugunsten einer dogmatisch-apologe-
tischen Behandlung des Traktates: De ecclesia. Sehr richtig
schreibt diesbeziiglich A. Gardeil (1. c., p. 218—220): ,,Ich
spreche niemand das Recht ab, das Thema tiber die Kirche
apologetisch zu behandeln und dabei die gleichen Fragen
zu erdrtern wie in der Dogmatik, selbst solche nicht aus-
genommen, die augenscheinlich in das Gebiet des Kirchen-
rechtes gehdren. Dann nenne man dies aber Apologie und
nicht Apologetik ... Der Traktat iiber die Kirche gehort
in die Dogma.tik. . Uberlassen wir der Dogmatik, was zu
ihr gehért, und ebenso dem Kirchenrecht, was dorthin
gehort. Das wird das beste Mittel sein zur Vermeidung
all jener dogmatischen oder kanonischen Beweise, die als
solche ja einwandfrei sind, die man uns aber als apolo-
getische prisentiert, es aber nicht sind, weil sie z. B. die
Autoritit der Vulgata voraussetzen und noch vieles andere,
dessen Wert und Gattung von der Autoritit der Kirche
abhéngt.*

In Bezug auf einen Traktat kann es unseres KEr-
achtens {iberhaupt kein prinzipielles Bedenken geben; wir
meinen das Stiefkind unserer Theologen, die loci
theologici. Wiederum sehr richtig schreibt Gardeil: ,,Was
fiir eine sonderbare Idee ist es doch, die loci theologici
als Anhiéngsel an die Apologetik zu behandeln! ... Jeden-

c*



84  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

falls ist es gegen das Wesen derselben, ihre Autoritdt auf
die Autoritit des kirchlichen Lehramtes aufzubauen, zumal
insofern, als diese Autoritét als das Resultat der philo-
sophisch - historischen Beweise der Apologetik erscheint.
(Gardeil denkt dabei besonders an die loci der Heiligen
Schrift und Tradition.) Als Ausgangspunkt der Theologie
miissen die loci auf dem vollen Gtlaubensstandpunkte
stehen . ... Sie représentieren das Inventar und die
Methode der Theologie; deshalb gehdren sie nicht in die
Apologetik* (1. c., p. 221 f.; vgl. desselben Autors Schrift:
La notion du Lieu théologique, Kain-Paris, 1908).

Was hier von den loci theologici gesagt wurde, gilt
aber mutatis mutandis ebenso von der ganzen Lehre iiber
die Kirche. Es ist ganz abgesehen vom prinzipiellen Stand-
punkte, wenigstens ein evidenter Mangel, wenn die Lehre
iiber die Kirche (als Gesellschaft), wie es vielfach geschieht,
nur vom apologetischen und nie eigentlich vom dogma-
tischen Standpunkt aus behandelt wird, Auf diese Weise
kann nicht nur die volle Glaubenslehre tiber die Kirche
nicht entwickelt werden, sondern auch nicht die Griinde
fiir 1hre Autoritdt, da dieselben ihre volle Kraft erst in
dogmatischer Fassung haben — ich erinnere z. B. an die
Beweise fiir Primat und Unfehlbarkeit des Papstes aus
Schrift und Tradition. Oft kénnen nicht einmal die Ein-
winde der Gegner ohne Berufung oder Stiitzung auf die
Glaubenslehre restlos widerlegt werden — wozu soll man
also die Apologetik damit belasten und diskreditieren ?

Diesem Mangel kann nur eine dogmatisch-apolo-
getische Behandlungsweise abhelfen, indem sie einer-
seits die zu verteidigende Lehre dogmatisch klarstellen,
erkliren wund festlegen, anderseits alle apologetischen
Elemente, die zu ihren Gunsten sprechen, anfilhren und
alle Einwiinde dogmatisch und apologetisch ldsen wiirde.
So wiirde auch einmal ein Standpunkt und ein Raum
geschaffen fiir eine breitere, mehr eingehende Darstellung
des Wesens und der Eigenschaften der Kirche als Gesell-
schaft, des Lehramtes der Kirche und, wie bereits gesagt,
der loci thevlogici. Endlich wiirde auf diese Weise eine
Apologie der Kirche geschaffen, die sowohl den Anforde-
rungen des (laubens als der Wissenschaft entspriche,
wihrend die bisherige Form zu vielfachen Bedenken Anlaf}
gibt oder wenigstens zu — Zweifeln,



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 8B

Hindernisse bestehen eigentlich keine. Die gegen-
wirtige Einteilung der Apologetik der Kirche
wiirde beinahe keine Anderung erfahren: Ein-
setzung, Merkmale, Eigenschaften, Konstitution der Kirche
usw. Die Schrift- und Traditionsbeweise kénnen in einem
dogmatischen Traktate ebensogut wie bei rein apologe-
tischer Methode historisch-kritisch formuliert und verteidigt
werden. Ebenso konnen auch die Einwinde der Gegner in
jeder Hinsicht wissenschaftlich widerlegt werden, wie das
ja auch bei anderen Dogmen in den neueren Dogmatiken
geschieht. Tatséchlich braucht man in fast allen neueren
Apologetiken nur die Erkldrung zu streichen, man
wolle nicht dogmatisch vorgehen, und man hat eine
formelle Dogmatik der Kirche vor sich.

Auch bliebe immer noch ein geniigender Unter-
schied zwischen dem Traktat iiber die Kirche in der
eigentlichen Dogmatik und der dogmatischen Apologetik
der Kirche, so dafl die ,Apologetik® immer als eigene
Disziplin bestehen bliebe. In der dogmatischen Theologie
kommt die Kirche mehr, ja fast ausschliefSlich nach ihrer
inneren Seite (quoad animam) zur Sprache, in der Apolo-
getik von ihrer d&ufleren Seite her, niémlich als Institut,
als Gesellschaft (societas). Da die Kirche in unseren Tagen
besonders von dieser Seite her angegriffen wird und auch
an und fiir sich einen besonderen Gesichtspunkt darbietet,
liegt Grund genug vor, der Kirche als Gesellschaft einen
besonderen dogmatischen Traktat zu widmen1, An eigenem
Stoffe ist jedenfalls kein Mangel 2.

Man konnte allenfalls folgende Schwierigkeit erheben:

Der vom vatikanischen Konzil gezeichnete Beweis
deckt sich zum Teil mit dem Beweis aus den Merkmalen;

! Tatstichlich geschieht es ja auch in verschiedenen dogma-
tischen Lehrbiichern, wie von Bartmann, Scheeben-Atzberger usw. So
wie diese Traktate aber vorliegen, sind sie eine reine Wiederholung
oder verkiirzte Wiedergabe der Apologetik. Wozu also diese doppelte
Behandlung?

* Wir wollen hier nicht néher auf die Frage eingehen, ob auch
der Traktat iiber die Offenbarung und Religion dogmatisch
zu behandeln sei. Wir bemerken nur, dafl die gleichen Griinde fiir
die dogmatische Behandlung des ganzen apologetischen Stoffes
sprechen.



86  Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

die gleichen Tatsachenkomplexe, wie Heiligkeit, Einheit
und Ausbreitung der Kirche kommen auch beim Beweis
aus den Merkmalen in Betracht. Es miifdten also die gleichen
Tatsachen zweimal unter verschiedenem Gesichtspunkte als
Beweis fiir die Wahrheit der Kirche angefiihrt werden.
Wiire das nicht ein methodischer Mangel oder wenigstens
eine tiiberflissige Belastung der Apologetik? Gerade das
Gegenteil scheint uns der Fall zu sein, Von einer tber-
fliissigen Belastung kann deswegen nicht die Rede sein,
weil der Beweis aus den Merkmalen allein nicht gegen
alle Angriffe unserer Zeit geniigt. Methodisch liegt kein
Bedenken vor, die gleichen Tatsachen wiederholt im Zu-
sammenhange mit verschiedenen Tatsachenkomplexen und
unter anderem Gesichtspunkte zu betrachten. Jedenfalls
kann der Beweis fiir die Wahrheit der katholichen Kirche
nur gewinnen, wenn man das fiir sie sprechende Tatsachen-
material vorerst absolut, ich mochte fast sagen, voraus-
setzungslos betrachtet und zum Beweise formiert und
dann unter dem Gesichtspunkte der gottlichen Ver-
heiflung, zu dem da bei den beiden Beweisgdngen auch
ganz verschiedene Tatsachen in Betracht kommen. KEine
Verwischung der beiden Beweise ist auch nicht zu be-
fiirchten, sie werden im Gegenteil sich gegenseitig nur
schirfer begrenzen.

Prof. Spaédil erhebt in seiner Besprechung des Werkes
von Gardeil zwei praktische KEinwénde. Er schreibt:
,Praktisch wird viel von dem ganzen Studienplane
einer theologischen Amstalt, von der Zeit, welche den Stu-
dinm der Philosophie und der Theologie gewidmet wird
usw., abhiéngen“ (a. a. O., S. 340). Darauf glaube ich
antworten zu diirfen, dafl nach unserem Vorschlag eher
Zeit gewonnen wiirde — durch Konzentration —, sowie
dafl, wie bereits gesagt, keine wesentliche Anderung des
iufleren Studienplanes notwendig ist.

Als Hauptgrund aber fithrt er an: ,Es la{3t sich nicht
leugnen, dafy diese Traktate (loci theologl de ecclesia, de
religione) viele Begriffsbestimmungen und Wahrheiten ent-
halten, welche bei anderen dogmatischen Traktaten als
Grundlage und Voraussetzung dienen, und dafy sie deshalb
auch dann, wenn sie dogmatisch behandelt werden, aus
praktischen Riicksichten den anderen mit Recht voraus-
geschickt werden. Insoweit stimmen wir vollkommen zu.



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 8T

Spacil fahrt nun fort: ,Da sich weiter gerade in diesen
Traktaten viele Wahrheiten finden, die sich auch durch
Vernunftgriinde erweisen lassen, so scheint mir nichts im
Wege zu stehen, wenn man alle diesbeziiglichen Vernunft-
wahrheiten zusammenfafdt und vielleicht noch mit einigen
rein philosophischen Thesen zusammen der speziellen
Dogmatik vorausschickt und diesem vorbereitenden Kurse
auch den Namen Apologetik, freilich im weiteren Sinne
des Wortes, gibt“ (a.a., 0., S. 340). Mit diesen Worten hat
Spacil recht treffend die ganze methodische Misere der
Apologetik gezeichnet! Verschiedene Vernunftwahrheiten
— einige philosophische Thesen — Zusammenstellung aus
praktischen Riicksichten — der Rest Dogmatik! Welches
sind nun die praktischen Riicksichten fiir die Duldung
eines solchen Monstrums? Dafd diese Traktate vorau s-
geschickt wurden, liaf3t sich sehr gut aus dem Inhalte
dieser Partien und ihrer Beziehung zur speziellen Dogmatik

begriinden — fiir die jetzige materielle Einteilung der
Apologetik sprechen also praktische und methodische
Griinde — es ist dies eine Krrungenschaft der mneueren

Theologie. Anders aber die rein apologetische Behand-
lung. Der Umstand, dafl in diesen Traktaten viele Ver-
nunftbegriffe und -Beweise Platz finden, kann aber keinen
Grund fiir eine eigene Disziplin bilden, sonst miilte man
auch die ,Vernunftbeweise“ der ganzen Dogmatik ,zu-
sammenstellen®. Nach alter, erprobter scholastischer Methode
haben aber auch die Vernunftbeweise einen Platz, und zwar
keinen geringen, in der Theologie und Dogmatik. Die ratio
humana, die Philosophie und die Geschichte sind eben auch
loci theologici. Darum besteht methodisch und praktisch
absolut kein Hindernis, auch bei einer dogmatischen Be-
handlung der Lehre tiber die Religion, Offenbarung, Kirche,
theologische Erkenntnisquellen all das zu erdrtern, was die
Vernunft zur Erklirung und Begriindung der einzelnen
Lehren beizutragen vermag. Aber empfiehlt sich nicht
wenigstens eine vorliufige ,Zusammenstellung® all dieser
Vernunfterkenntnisse? Nicht einmal praktisch — weil die-
selben getrennt von der Dogmatik oft nur einen sehr
problematischen Wert haben, dagegen im Zusammenhang
und in harmonischer Verblndung mit den dogmatischen
Beweisen gerade in das rechte Licht gertickt werden und
ihre volle Wirkung erzielen kénnen, Ich brauche nur auf



88 Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

die Behandlung der Glaubenswahrheiten in der Summa
theologica des hl, Thomas und bei der ganzen friitheren
und spiteren Scholastik hinzuweisen. Ich sehe wahrlich
nicht ein, warum wir gerade bei jenen Glaubenswahrheiten,
welche Gegenstand der allgemeinen Apologetik sind, eine
Ausnahme machen sollen! Wie die Philosophie ihre ersten
Prinzipien selbst und nach eigener Methode verteidigt, so
soll es auch die Theologie in Bezug auf ihre Ausgangs-
prinzipien tun, denn die Theologie ist als Wissenschaft
nicht unvollkommener als die Philosophie.

Wiirde aber eine solche Zusammenstellang der fiir
die Wahrheit des Glaubens im allgemeinen sprechenden
Vernunftgriinde nicht wenigstens einen wohltuenden
psychologischen Eindruck auf die Studierenden
machen? Ist nicht gerade dies das leitende praktische
Motiv in der modernen Gestaltung der Apologetik? Auf
die zweite Frage antworten wir mit einem: Leider! In
Bezug auf die erste Frage aber miissen wir gestehen, daf}
wir die Stdrke der psychologischen Wirkung nicht sehr
hoch einschétzen koénnen — die Menge der behandelten
Einwinde, die oft nur allzu grofle Schwiiche der Gegen-
beweise, die Unvollstindigkeit der Losung der aufge-
worfenen Schwierigkeiten, der Mangel eines festen Riick-
grates, die immer wieder ins Dogmatische schillernde oder
fallende Methode sind im Gegenteil eher geeignet, Bedenken
und Zweifel zu erregen. Bei einer dogmatisch-apologetischen
Behandlung fallen diese Nachteile, wie wir oben gezeigt,
zum grofden Teile weg. Ubrigens bietet ja auch eine be-
sondere dogmatisch-apologetische Behandlung der Religion,
Offenbarung usw. eine ,Zusammenstellung* der Vernunft-
griinde, aber im richtigen Zusammenhange und Milieu.
Endlich diirfen wir nie vergessen, dafl die Theologie nicht
die Aufgabe hat, ihre Alumnen zu ,bekehrer“ oder von
Zweifeln zu erlosen, sondern sie methodisch und wissen-
schaftlich in das Verstindnis der Glaubenswahrheiten ein-
zufithren. Apologie und Seelsorge zu iiben kann eventuell
persdnliche Aufgabe des Professors sein.

Die erste und wesentlichste Forderung einer guten
Theologie mufl die sein, dafl sie streng methodisch, aber
auch den subjektiven Verhéltnissen und Bediirfnissen der
Zeit entsprechend, die Glaubenslehre auseinandersetzt, be-
griindet und verteidigt.



Vaterland und Vaterlandsliebe nach der christlichen Moral 89

In Bezug auf die Kirche als Gesellschaft und Lehr-
autoritiét scheint mir diesen Anforderungen nur eine dogma-
tisch-apologetische Methode zu entsprechen, doch so, dafl dem
Traktat iiber die Kirche der philosophisch-apologetische
Beweis ihrer Glaubwiirdigkeit im Sinne des Vatikanismus
vorausgeschickt wird?,

VATERLAND UND VATERLANDSLIEBE
NACH DER CHRISTLICHEN MORAL MIT BESON-=-
DERER BERUCKSICHTIGUNG DES HL. THOMAS
Von Dr, ROBERT KOPP

I. Teil. Das Vaterland

Erlduternde Vorbemerkung

Was verstehen wir heute unter Vaterland? Was dachte
sich der hl. Thomas, was seine Hauptquellen unter dem
Begriff ,Vaterland“, patria? Bevor wir diese Fragen be-
antworten, untersuchen wir zuerst den Ausdruck ,Vater-
land“ nach Herkunft und Bedeutung. ,Vater“, ,pater“ oder
ein #hnlich lautendes Wort ist mit wenigen Ausnahmen ?
allen Sprachen gemeinsam. Im Althochdeutschen lautet der
Ausdruck fater; im Mittelhochdeutschen vater; im Goti-
schen fadar oder gewdhnlich atta; im Angelsichsischen
faedar; im Englischen father; im Niederléndischen
vader, vaar; im Gemeingermanischen fadér. Letzteres
kommt aus dem indogermanischen pater. Fast gleichlautend
ist das lateinische pater und das griechische 7w ar#p, wihrend
das Wort im Sanskrit pitr heifits. Diese Form kommt
fast unveréindert in Jupiter, Diespiter, Marspiter vor+ KEine
Grundbedeutung dieser uralten Bezeichnung des Vaters lafdt
sich nicht mit Sicherheit ermitteln. Moglicherweise ist es
die Umbildung eines der zahlreichen Lall- und Kinderworter,

' Das Werk von Straub, De eccl. Christi, behalten wir einer
spiteren Wiirdigung vor.

* Eine Ausnahme bildet das Albanische und das Litu-Slawische.
So heif3t Vater z. B. im Polnischen Ojciec und im Russischen Orens.
Vgl.ogchra.der, Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde.
S. 903.

> L o

* Vgl. Schrader, 1. c.



	Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche

