
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Autor: Kirfel, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 38

DAS NATÜRLICHE VERLANGEN NACH DER
ANSCHAUUNG GOTTES

Von Dr. HEINBICH KIRFEL C. Ss. B.

Die moderne Apologetik liett es, die sogenannte
Immanenzmethode ausgiebig zu verwerten, und ehe die
Enzyklika „Pascendi" in dieser Beziehung endgültige Klarheit
geschaffen, war man selbst in katholischen Kreisen vielfach
geneigt, den "Wert dieser Methode zu überschätzen. Man
würde sich aber sehr täuschen, wenn man dieselbe für eine
Frucht des modernen Geisteslebens hielte oder glaubte, daß
eine echt kirchliche Theologie derselben wie einer unheiligen
-Neuerung durchaus feindlich gegenüberstehen müsse. Kein
Geringerer als der in der erwähnten Enzyklika als Hort
"gegen die modernistische Irrlehre und den modernistischen
Geist so dringend empfohlene hl. Thomas von Aquin, hat
diese Methode schon gekannt und ungescheut angewandt,
und zwar selbst in einer Frage, welche das Fundament der
ganzen übernatürlichen Ordnung betrifft, in der Frage nach
der Möglichkeit der Anschauung Gottes. Freilich sind nach
dim über den Sinn seiner Worte und die Tragweite seiner
Beweise an den betreffenden Stellen unter seinen Erklärern
Meinungsverschiedenheiten aufgetaucht und bis zur Stunde
noch nicht völlig behoben. Eine Untersuchung seiner Lehre
über diesen Gegenstand dürfte daher mancherorts einigem
Interesse begegnen.

In seiner theologischen Summe wirft der hl. Thomas
die Frage auf, ob ein geschaffener Verstand Gott seinem
Wesen nach zu schauen vermöge. Natürlich bejaht er
dieselbe und bringt dafür unter anderem folgenden Grund bei :

Im Menschen liegt ein natürliches Verlangen, die Ursache
zu erkennen, wenn er eine Wirkung schaut ; wenn also dem
Verstand eines vernünftigen Geschöpfes die erste Ursache
der Dinge unerreichbar wäre, so würde ein Verlangen der
Natur sinnlos und nichtig sein; da dies nicht anzunehmen
ist, muß man schlechthin zugestehen, daß die Seligen das
Wesen Gottes schauen1.

1 S. Th. 1. q. 12. a. 1. corp. „Inest homini naturale desiderium
cognoscendi causam, cum intuetur effectum; et ex hoc admiratio in
hominibus consurgit. Si igitur intellectus rationalis creaturae pertingere
-oon possit ad primam causam rerum, remanebit inane desiderium naturae.
Unde simpliciter concedendum est quod beati Dei essentiam videant."

Jahrbuch für Philosophie etc. XX.YI1I. 8



34 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Auf den ersten Blick sieht man, daß man hier vor einer
ziemlich kühnen Begründung steht und ist nicht überrascht
darüber, daß dieser Text eine harte Nuß für die Thomaserklärer

ist1 und bei ihnen den verschiedensten Auffassungen
und Bewertungen begegnet. Allgemein wird angenommen,
daß die Bezeichnung „natürlich", welche der hl. Thomas
dem fraglichen Verlangen beilegt, nicht im Gegensatz zu
„übernatürlich", sondern im Gegensatz zu „frei" zu verstehen
sei. Es handelt sich also nicht um ein Begehren, welches-
unserer Freiheit untersteht und dessen wir uns auch beliebig
enthalten könnten, sondern um ein in unserer Natur
begründetes und daher naturnotwendiges, unfreigs Verlangen.
Weiters herrscht ziemlich allgemeine Übereinstimmung
darüber, daß dieses unfreie Verlangen nicht als blinder, an-
geborner Drang (appetitus elicitus), sondern als eine auf
Erkenntnis beruhende und aus dem Willensvermögen
hervorgehende Tätigkeit (appetitus ^elicitus) aufzufassen ist. Die
Richtigkeit dieser Annahme ergibt sich schon daraus, daß
ja der hl. Thomas selbst dieses Verlangen auf der
Erkenntnis einer Wirkung beruhen läßt. Es ist daher schwer
zu begreifen, wieso Dominikus Sofa entgegen der allgemeinen
Auffassung den hl. Thomas ausschließlich im Sinne eines
bloßen angebornen Willensdranges verstehen konnte2. Endlich

wird noch allgemein zugestanden, daß die Freiheit,
welche jenem Verlangen abgesprochen wird, sich auf die
Artbeschaffenheit des Aktes bezieht und nicht auf dessen
Ausübung; es bleibt uns also nach der Auffassung des

1 Francise, de Sylvestr. Ferrariens In Summ. c. Gent. 1. 3. c. 51.
„Dubium difficile insurgit, quomodo desiderium videndi divinam sub-
stantiam sit naturale." — Fr. Suarez, De Deo uno et trino 1. 2. c. 7.

nr. 10. „Hic discursus D. Thomae est valde difficilis." — Th. Pègues,
Commentaire français littéral de la Somme théologique, vol. 1. part. 1.

(Toulouse 1907.) p. 317. „Cet argument de saint Thomas a soulevé les-
plus vives contradictions."

* Dom. Soto, De natura et gratia 1.1. c. 4. (Salmanticae 1577).
„Quamvis nequeat homo actu elicito cupere ilium finem nisi praevia
cognitione fidei ipsum revelantis, si tarnen appetitio accipiatur pro
inclinatione ipsa et pondéré naturae, profecto appetitus naturalis
omnium hominum, etiam illorum, quibus lux fidei nondum illuxit,
suapte natura illuc fertur Et eadem est, nisi fallor, sententia
S. Thomae 1. q. 12. a. 1." Auch G. Sestili (De naturali intelli-
gentis animae capacitate atque appetituïnïuendi divinam essentiam.
Romae 1896) bedient sich mit Forliebe des Ausdrucks appetitus innatus,
verbindet aber damit einen anderen Begriff, da ihm der appetitus elicitus
gleichbedeutend ist mit app. electivus (p. 15).



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 35

hl. Thomas unbenommen, durcb Ablenken unserer
Aufmerksamkeit auf einen anderen Gegenstand jenes Verlangen
erlöschen zu lassen, ausgeschlossen aber ist es, an sein Objekt
zu denken und dasselbe nicht zu begehren. Hier ist nur noch
zu bemerken, daß nach den Salmantizensern dieses
Verlangen nicht deswegen als naturnöFwendig bezeichnet wird,
Weil es tatsächlich schlechthin ein solches ist, sondern
deswegen, weil es sich in der Mehrzahl der Fälle als solches
darstellt, ähnlich wie wir nach der Lehre des hl. Thomas die
Erhaltung des Lebens, das Wissen, die körperliche Integrität
und andere Güter naturnotwendig begehren, wenngleich es
m einzelnen Fällen vorkommt, daß man auf dieselben
verzichtet oder sie von sich wirft1. Das mag wohl auch Gonet
im Sinne haben, wenn er leugnet, daß jenes Verlangen, das
er übrigens ebenso wie die Salmantizenser nur als bedingungsweises

und unwirksames gelten läßt, seinem Artcharakter
nach notwendig sei *. Man wird indessen sagen können, daß
der Verzicht auf das Leben oder andere Güter, die wir
natürlicherweise begehren, immer nur unter dem Einfluß des
Verlangens nach einem höher geschätzten Gut erfolgt und
von einem bedingten Wunsch nach dem Besitz der
preisgegebenen Güter begleitet ist.

Konnten wir bisher noch ziemliche Einmütigkeit unter
den Erklärern des hl. Thomas feststellen, so stoßen wir sofort
auf verschiedene Auffassungen, sobald wir einen Schritt
Weiter gèhèn. Das natürliche Verlangen nach der Anschauung
Gottes beruht als Willenstätigkeit auf einer Erkenntnis.
Welcher Ordnung gehört diese Erkenntnis an, der natürlichen

oder der übernatürlichen, der bloßen Vernunft oder
dem Glauben? Entschließt man sich für das erstere, so
scheint man dadurch die Übernatürlichkeit der Anschauung

1 Colleg. Salmantic. Cursus theologicus. Tr. 2. disp. 1. dub. 5. § 4.
(Lugduni 1679.) vol. 1. p. 90. „Respondetur desiderium illud videndi
Deum ortum ex visions effectuum naturalium ipsius solum esse inefficax
et oonditionatum, vocari tarnen a S. Doctore naturale sive necessarium
quoad specifieationem, non quia simpliciter sit tale, sed quia est naturale
sive necessarium ut in pluribus. Non secus, proportione tarnen servata
äc appetitus vitae, scientiae, integritatis corporis et similium, qui non
est appetitus naturalis et necessarius ut semper, sed ut frequenter."

2 J. B. Gonet, Clypeus theologiae thomisticae. I. (Antverpiae 1744.)
ßr. 93. p. 84. „Quamvis ex viribus naturae possit dari appetitus inefficax
et conditionatus clarae Dei visionis, tarnen non est necessarius quoad
specifieationem."

3*



36 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Gottes selbst zu gefährden, und wählt man das letztere, so
kommt der hl. Thomas in Gefahr, einer Beweiserschleiehung
geziehen zu werden. Kardinal Cajetan entscheidet sich für
die Annahme, daß sowohl jenes naturnotwendige Verlangen,
als auch die Erkenntnis, auf welcher dasselbe beruht, der
übernatürlichen Ordnung angehört. Nach ihm kann man die
vernünftigen Geschöpfe in zweifacher Weise ins Auge fassen,
nämlich nach ihrem natürlichen Sein und nach ihrer
Erhebung in die Übernatur und Hinordnung auf die
übernatürliche Seligkeit. Betrachte man sie nach ihrem natürlichen
Sein, so sei zuzugeben, daß ihr natürliches Verlangen nicht
über ihre natürlichen Kräfte hinausgehen und sich daher
auch nicht auf die Anschauung Gottes erstrecken kann ;

betrachte man sie aber, insoferne sie von Gott für ein
übernatürliches Ziel bestimmt und mit den entsprechenden
Glaubenserkenntnissen ausgerüstet sind, so liege der Fall
ganz anders. Dann seien ihnen nämlich in der Gnade und
Glorie gewisse Wirkungen bekannt, deren Urheber Gott ist,
nicht insoferne er unter dem Begriff der Ursache alles
natü:liehen Seins gedacht wird, sondern insofern er in sich
und ohne Beziehung zu den Geschöpfen Gott ist. Es sei
aber jedem Verstände natürlich, die Ürsache der von ihm
geschauten Wirkungen erkennen zu wollen. Wenn man also
auch nicht sagen könne, daß dem geschaffenen Geiste als
solchem das Verlangen nach der Anschauung Gottes natürlich
sei, so sei es ihm doch natürlich unter der Voraussetzung,
daß er durch die Offenbarung übernatürliche Werke Gottes
erkennt1. Diese Lehre des großen Thomaskommentators
schließt, wie man sieht, ein negatives und ein positives
Element ein : es wird einerseits geleugnet, daß es auf Grund
der natürlichen Erkenntnis im Menschen ein Verlangen nach
der Anschauung Gottes geben kann, ; anderseits wird be-

1 Caiet., In 1. q. 12. a. 1. „Creatura rationalis potest dupliciter
considerari, uno modo absolute, alio modo ut ordinata est ad felicitatem.
Si primo modo consideretur, sie naturale eius desiderium non se ex-
tendit ultra naturae facultatem, et sic concedo, quod non naturaliter
desiderat visionem Dei in se absolute. Si vero secundo modo consideretur,
sie naturaliter desiderat visionem Dei, quia ut sic, novit quosdam
effectus, puta gratiae et gloriae, quorum causa est Deus, ut Deus est
absolute, non ut universale agens. Notis autem effectibus naturale est
cuilibet intellectui desiderare notitiam causae; et propterea desiderium
visionis divinae (etsi non sit naturale intellectui creato absolute) est
tarnen naturale ei supposita revelatione talium effectuum."



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 87

hauptet, daß ein solches Verlangen möglich und auch wirklich
vorhanden ist auf Grund einer Glaubenserkenntnis. In beiden
Punkten schließt sich dem gelehrten Kardinal Johannes a
S. Thoma an1, J. P. Nazarius hält den negativen Teil
jener Lehre für gewiß, den positiven für probabel2; von
neueren Thomaserklärern folgen Cajetan Kardinal Satolli ®,

Al. Ad. Paquet4, L. Janssenss, Alex. M. Lépicier"*" und
Joh. LottifiP. Eine Reihe anderer Autoren, wie Bannez8, f
Salas9,"Gonet10 und Billuart11 lehnen einfach die Möglichkeit '

eines wirksamen und bedingungslosen natürlichen Verlangens
nach der Anschauung Gottes auf Grund einer rein natür- ;

liehen Erkenntnis ab und lassen, ohne sich über die von :

Kardinal Cajetan gegebene positive Erklärung des hl. Thomas
auszusprechen, nur ein bedingtes und unwirksames Verlangen
gelten. Wieder andere, wie Fr. de Sylvestris12, Ripalda18, von

1 In 1. q. 12. disp. 12. a. 3. I. (Coloniae Agrippinae 1711. p. 245.)
2 Jo. Paul. Nazarius, In 1. q. 12. a. 1. controv. 2. concl, 5. et 7.

(Bononiae 1619. p. 322.)
® Fr. Satolli, In Summam theol. D. Thomae Aq. Praelectiones.

I. Romae 1884. p. 390. Satolli betont aber nicht so sehr die Übernatürlichkeit,
als die Unmittelbarkeit der göttlichen Wirkungen, aus deren

Erkenntnis das Verlangen nach der Anschauung ihrer Ursache fließt,
und erwähnt auch ausdrücklich als Beispiel das Werk der Schöpfung ;
insofern könnte man ihn wohl auch in eine andere Gruppe von Autoren
einreihen.

* Al. Ad. Paquet, Comment, in Summam theol. D. Thomae. De
Deo uno et trino. Quebeci 1895. p. 151.

8 L. Janssens, De Deo uno. I. Romae 1899. p. 427.
8 Alex. M. Lépicier, Instit.theol. dogm.I. Parisiis 1902. p. 385—387.
' Jo. Lottini, Instit. theol, dogm. specialis. I. Florentiae 1903.

p. 93—94. Lottini gründet freilich das natürliche Verlangen nach der
Anschauung Gottes nicht ausschließlich, sondern nur „praeeipue" auf
die Erkenntnis der übernatürlichen Wirkungen der Gnade und Glorie
und läßt es dahingestellt, ob dem Argument durchschlagende Kraft
zukomme.

8 Dom. Bannez, In 1. q. 12. a. 1. (Lugduni 1588. p. 215.)
9 Jo. de Salas, In 1. 2. q. 3. tr. 2. disp. 4. sect. 2. (Barcinone 1607.

p. 233.)
10 Jo. B. Gonet, Clypeus theol. thomist. I. Antverpiae 1744. p. 84.
11 C. Billuart, Ours, theol. Tract, de Deo. diss. 4. a. 3. append,

I. (Venetiis 1761.) p. 64.
12 Franc, de Sylvestris Ferrariens. In C. g. 6, 51.
15 Jo. Martinez de Ripalda, De ente supernaturali 1. 1. disp. 14.

sect. 3—4. Vol, 1. (Parisiis 1870.) p. 75—80.



38 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

neueren Sestili1 und Pègues2, bestreiten geradezu, daß Caje-
tans Erklärung den Gedankengang des hl. Thomas wiedergebe,

und versuchen, im Menschen auf Grund seiner natürlichen

Erkenntnis ein naturnotwendiges Verlangen nach der
Anschauung Gottes nachzuweisen. Selbstverständlich
gestaltet sich je nach der Auffassung des fraglichen Verlangens
auch das "Werturteil über die Beweisführung des hl. Thomas
verschieden. Während die Autoren der ersten und dritten
Gruppe glauben, daß das Argument wirklieh zwingend sei,
wird dies von den Vertretern der zweiten Gruppe geleugnet;
diese räumen ihm entweder gar keine Beweiskraft ein oder
betrachten es höchstens als einen Wahrscheinlichkeits- oder
Konvenienzgrund 3. Aus dieser Meinungsverschiedenheit
ergeben sich zwei Prägen : Was hat der hl. Thomas eigentlich
gemeint, als er das natürliche Verlangen der geschaffenen
intellektuellen Natur zum Beweis für die Möglichkeit der
Anschauung des göttlichen Wesens verwertete? Welche
Tragweite besitzt der Beweis, welchen er auf dieses natürliche

Verlangen gründet?
^.JDie Aulfassung des Kardinals Cajetan, wonach das

fragliche fiaîïïHîche Verlangen eine " Gläübenserkenntnis
voraussetzt und auf derselben beruht, scheint sich dadurch
zu empfehlen, daß sie jedes Herabziehen der Anschauung
Gottes in die natürliche Ordnung, das man doch dem

1 Joach. Sestili, De naturali intelligentis animae capacitate atque
appetitu intuendi divinam essentiam. (Bomae 1896.) p. 121—144 et
200—211. Wenn ich sie recht verstehe, stimmen in diesem Punkte
trotz aller Beserve atich A. Holder (Le désir naturel de la vision
béatifique. Bev. Augustinienne 16 [1910], p. B—26) und A. Gardeil
(Artikel: „Appétit" im Dictionnaire de Théologie Catholique, I 1698)
im wesentlichen mit Sestili überein.

2 Th. Pègues, Commentaire français littéral de la Somme
théologique. Vol. 1. part. 1. (Toulouse 1907 p. 318.

3 Bannez 1. c. „Haec ratio non demonstrat esse possibile; nam
est articulus fidei." — Salas 1. c. „Haec ratio non multum urget,
sed est quaedam congruentia." — Nazarius 1. c. „Bationes autem
D. Thomae accipiendae sunt non ut demonstrationes, sed ut rationes
probabiles." — Gonet 1. c. „Dici potest rationem D. Thomae non esse
demonstrativam, sed probabilem tantum congruentiam." — Billuart 1. c.
„Ex tali autem desiderio (seil, conditionato et inefficaci) visionis beatae,
cum absolute loquendo possit frustrari, non potest demonstrative pro-
bari eius possibilitas, sed probabiliter tantum et moraliter suaderi,
inquantum, cum iste appetitus ita sit universalis, ut in omnibus etiam
sapientibus et prudentibus reperiatur, non est verisimile illud ita
frustrari, ut omnes et semper fallantur."



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 39

M. Thomas nicht zutrauen kann, von vornherein
ausschließt. Sie allein scheint auch mit den Texten des heiligen
Lehrers im Einklang zu stehen, in welchen er die
Anschauung Gottes als ein Gut bezeichnet, das mit natürlichen

Kräften weder erkannt, noch erstrebt werden kann.
Einige Belegstellen mögen das zeigen. Wo der hl. Thomas
erklärt, wie die Kinder, welche im Stande der Erbsünde
ohne persönliche Schuld aus diesem Leben geschieden sind,
der Anschauung Gottes beraubt sein können, ohne darüber
irgend welche Betrübnis zu empfinden, lehnt er zunächst
die Auffassung jener ab, welche diesen Kindern die
Erkenntnis absprechen, daß sie für die Seligkeit geschaffen
seien ; nach seiner Anschauung besitzen sie jene natürliche
Erkenntnis, welche der vom Leibe geschiedenen Seele ihrer
Natur nach zukommt, und ermangeln nur der übernatürlichen

Glaubenserkenntnis, weil sie im irdischen Leben nie
einen Glaubensakt erweckt und auch das Glaubenssakrament

nicht empfangen haben; daß die Seele für das Glück
.geschaffen sei, und daß das Glück im Besitze des höchsten
Gutes bestehe, gehört dem Gebiet des natürlichen Wissens
an ; daß aber dieses höchste Gut, welches die Bestimmung
des Menschen ausmacht, jene Herrlichkeit sei, welche die
Heiligen im Himmel besitzen, das üb ersteigt dem heiligen
Thomas zufolge die natürliche Erkenntnis, ist
deswegen auch jenen Kindern verborgen und für sie kein
Anlaß zur Betrübnis1. An einer anderen Stelle unterscheidet
der hl. Thomas ein doppeltes Endziel des Menschen:
eines, das seiner Natur angemessen ist, weil zu seiner
Erreichung die natürlichen Kräfte ausreichen und das auch
den Philosophen bekannt ist; ein anderes, das die menschliche

Natur übersteigt, weil dieselbe unfähig ist, es zu
erreichen oder auch nur es zu denken oder zu
begehren1. Ja, der heilige Lehrer gebraucht sogar Worte,
durch die er sich in einen flagranten Widerspruch mit sich
selbst zu setzen scheint, wo er behauptet, daß der Mensch
nach der Anschauung Gottes kein natürliches
Verlangen trage1, und daß nicht alle das wollen, was
eigentlich die Seligkeit ausmacht, weil nicht alle es erkennen*.

1 S. Thom., De malo q. 5. a. 3, c.
' De Ver. q. 14. a. 2. o.
3 De Ver. q. 22. a. 7.
* S. theol. 1. 2. q. 5. a. 8.



40 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Soweit könnte es scheinen, daß die Auslegung Cajetans,
weil harmonierend mit der sonstigen Lehre des hl. Thomas,
gut begründet sei. Allein sie hat das Mißliche, daß sie im
Text selber in keiner Weise gestützt oder auch nur
angedeutet wird. Cajetan erwidert freilich auf dieses Bedenken,
daß es der hl. Thomas gar nicht nötig gehabt habe, darauf
hinzuweisen, daß er die Hinordnung der vernünftigen Natur
zu Gott als ihrem übernatürlichen Ziele voraussetze, weil
sich das bei einer theologischen Betrachtungsweise, unter
welche die Geschöpfe nur fallen, insofern sie auf Gott
bezogen sind, von selbst verstehe h Doch kann diese
Erklärung keineswegs überzeugend wirken. Unter die theologische

Betrachtung fällt nämlich ein Geschöpf nicht bloß-
insofern es tatsächlich auf Gott hingeordnet ist, sondern
auch insofern es auf Gott hingeordnet werden kann. Daher
sehen wir denn auch, daß der hl. Thomas, namentlich bei
der Darstellung der Lehre von der menschlichen Seele,
ihren Vermögen und Tätigkeiten sich eingehend auch über
das ausspricht, was dem Geschöpfe seiner Natur nach und
ohne Rücksicht auf seine Hinordnung zu Gott zukommt;
seine Darstellung wird deswegen nicht untheologisch, weil
er sich nicht ohne Rücksicht auf diese Hinordnung darüber
ausspricht. Der gegen Oajetans Auslegung erhobene
Einwand bleibt also unwiderlegt, was an sich schon der
gegenteiligen Meinung zum Vorteil gereicht. Dazu kommt nun
noch, daß diese sich auf eine Reihe positiver Gründe, die-

zu ihren Gunsten sprechen, stützen kann.
Wenn wir zunächst das Argument betrachten, wie es

vom hl. Thomas im ersten Teil der theologischen Summe
geführt wird2, so bietet uns schon der Zusammenhang, in,
welchen es daselbst hineingestellt ist, eine Handhabe zu
einer richtigen Erklärung. Der heilige Lehrer lehnt die
von einigen aufgestellte Behauptung, daß kein geschaffener
Intellekt Gottes Wesen zu schauen vermöge, ab, weil die-

1 Caiet. In 1. q. 12. a. L „Non oportuit exprimi quod de creatura
intellectuali non absolute, sed ut ordinata ad felicitatem, esset sermo :

quia commune est cuilibet scientiae, quod semper intelligantur termini
formaliter ut subsunt illi scientiae Constat autem ex II. C. gent. c. 4,
quod creaturae non sunt de consideratione theologica, nisi ut ordinantur,
gubernantur, praedestinantur a Deo in Deum, ut supremum omnium
finem; alioquin non in ordine ad altissimam causam et propriam theo-
logo theologica considerarentur, ut de se patet."

' S. theol. 1. q. 12. a. 1. c.



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 41

selbe glaubenswidrig sei und fügt dann hinzu, daß
diese Annahme auch der Vernunft nicht ent-
s Pre che; zum Beweis dafür bringt er das Argument,
das uns hier beschäftigt. Dasselbe soll also nach der
Absicht seines Urhebers ein Vernunftgrund sein. Handelt
®s sich nun um einen rein natürlichen oder um einen
sogenannten theologischen Vernunftgrund? Die vom
W. Thomas gemachte Gegenüberstellung: Glaubenswidrig—
Widervernünftig, empfiehlt eher die erstere Annahme. Denn
auch um die Glaubenswidrigkeit der abgelehnten Behauptung
zu zeigen, stützt sich der hl. Thomas, ohne an dieser
Stelle irgend eine Autorität zu zitieren, auf einen
theologischen Vernunftgrund: Könnte der geschaffene Intellekt —
so führt er aus — die göttliche Wesenheit nicht schauen,
so würde daraus folgen, daß er entweder nie zur Seligkeit
gelangen könne, oder aber, daß seine Seligkeit etwas
anderes zum Gegenstande habe als G-ott; das sei aber
gl aubenswidrig, weil die höchste Vollkommenheit
eines Dinges nur durch die Verbindung mit seinem Prinzip
zu erreichen ist. Auf den ersten Blick überrascht diese
Begründung und man sieht nicht, wie aus ihr die
Glaubenswidrigkeit der bekämpften Auffassung folgen soll. Glücklicherweise

gibt uns der hl. Thomas selbst an anderer Stelle,
Wo er sich derselben Beweisführung bedient, den
erwünschten Aufschluß : Die höchste Vollkommenheit — so
fielehrt er uns dort — erreicht ein Ding, wenn es bis zu
seinem Prinzip gelangt ; unmittelbarer Urheber aller
vernünftigen Kreaturen ist aber nach der Lehre unseres
Gl a u b e n s Gott allein ; daher muß dem Glauben
zufolge in seinem Besitze durch die Anschauung seines
Wesens die höchste Vollkommenheit der geistigen Wesen,
die Seligkeit, bestehen1. Man sieht also, daß der heilig©
Thomas die Glaubenswidrigkeit der von ihm bekämpften
Lehre durch einen theologischen Vernunftgrund dartut ;
Wenn er also im unmittelbaren Anschluß daran behauptet,
diese Lehre sei nicht nur dem Glauben, sondern auch
der Vernunft zuwider, so ist die Annahme wohl be-

1 Ver. q. 8. a. 1. o. „Ultima perfectio cuiuslibet rei est, quand»
Pertingit ad suum prinoipium. Ipse autem Deus omnes creaturas rationales
immediate condidit, ut fides nostra tenet. Unde oportet secundum
ûdem, ut omnis creatura rationalis, quae ad beatitudinem pervenit,.
Deum per essentiam videat "



42 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

rechtigt, daß der nun folgende Grund in seinen Augen
nicht ebenfalls ein theologischer, sondern ein rein natürlicher

Yernunftgrund ist. Das kann er aber nur dann
sein, wenn dabei der Mensch lediglich nach seiner Natur
und ohne Rücksicht auf seine Bestimmung zu einem
übernatürlichen Ziel und auf etwaige übernatürliche Erkenntnisse

ins Auge gefaßt wird.
Für diese Erklärung der "Worte des hl. Thomas

spricht noch eine andere Wendung des vorliegenden Textes.
Der heilige Lehrer behauptet, daß das natürliche Verlangen
gegenstandslos und nichtig wäre, wenn die Erkenntniskraft

des vernünftigen Geschöpfes nicht bis zur ersten
Ursache der Dinge vordringen könnte. Wäre Kardinal
Oajetan mit seiner Auffassung im Recht, so hätte die
Berufung auf die erste Ursache keinen rechten Sinn. Denn
für die übernatürlichen Wirkungen der Gnade und Glorie
gibt es keine zweite (Haupt-)Ursache, dieselben sind
eigentümliche Wirkungen Gottes; man kann aber nicht gut
von einer ersten Ursache reden, wo überhaupt nur eine
einzige in Betracht kommt,

Wenn weiters zugunsten der hier vertretenen
Auslegung auf die Allgemeinheit des Ausdruckes „die erste
Ursache der Dinge" hingewiesen wird, so mag das
zunächst als ein unberechtigtes Pressen eines unbedeutenden
Wortes erscheinen. Dieser Schein verschwindet jedoch,
wenn wir sehen, daß der hl. Thomas selbst an anderen
Stellen, wo er denselben Beweis führt, diese Allgemeinheit
ausdrücklich unterstreicht. Wo er nämlich im zweiten Teile
seiner theologischen Summe untersucht, was eigentlich die
Seligkeit des Menschen ausmacht, und sich nach Ausschluß
verschiedener anderer Annahmen die Frage vorlegt, ob
dieselbe in der Anschauung der göttlichen Wesenheit
bestehe, argumentiert der heilige Lehrer ebenfalls aus dem
natürlichen Verlangen des Menschen, das Wesen der
Ursache der von ihm geschauten Wirkungen zu erkennen,
und gebraucht dabei zweimal den Ausdruck „irgend
einer" Wirkung"1. Noch unzweideutiger spricht er sich

1 S. theol. 1. 2. q, 3. a. 8. c. „Si ergo intellectus aliqiiis cognoscat
essentiam aliouius effectua, per quam possit cognosoi essentia causae,
non dicitur intellectus attingere ad causam simpliciter, quamyis per
effectum cognoscere possit de causa an sit; et ideo remanet naturaliter
homini desiderium, cum cognoscit effectum et seit eum habere



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 43

^ der Summa contra Gentiles aus, wo er nachweist, daß
ßßoh die rein geistigen Substanzen in der Erkenntnis
Gottes aus seinen Wirkungen nicht die volle Befriedigung
ihres natürlichen Verlangens finden; dort sagt er nämlich
ausdrücklich, daß dieses Verlangen nicht zur Ruhe kommt
dadurch, daß sie Gott als Ursache aller Dinge erkennen,
deren Wesen sie schauen, sondern nur dadurch, daß sie
auch das Wesen Gottes selbst schauen1.

An den beiden letztzitierten Parallelstellen scheint
ßoch ein anderer Umstand, dem man auf den ersten Blick
keine Beachtung schenken möchte, dazu beizutragen, den
Wahren Gedanken des hl. Thomas zu ermitteln. In der
theologischen Summe sagt der heilige Lehrer mit Berufung
auf Aristoteles2, daß dieses natürliche Verlangen auf
der Verwunderung beruhe und zur Untersuchung anrege,
üßd in der Summa contra Gentiles wiederholt er, daß dieses
ßatürliche Verlangen den Anlaß zur Entwicklung der
Philosophie gegeben habe. Ohne die Bedeutung dieser
ßebenbei eingefiochtenen Bemerkungen für den vorliegenden
Gegenstand übertreiben zu wollen, darf man wohl fragen,
°b in denselben nicht ein kleiner Hinweis darauf liege,
daß der hl. Thomas hier ein rein philosophisches Argument

liefern wollte.
Der Summa contra Gentiles können wir noch einige

Momente entnehmen, die uns als Fingerzeige dienen mögen,
ßm zu finden, wie der hl. Thomas sein Argument aufgefaßt

wissen wollte. Das fragliche natürliche Verlangen wird
daselbst allen intellektuellen Substanzen zugeschrieben5
ßßd der hl. Thomas betont diese Universalität auch im

causam, ut etiam sciat de causa, quid est Si igitur intellectus
"Umanus cognoscens essentiam alicuius effectus creati non cognos-
cat de Deo, nisi an est, nondum perfectio eius attingit simpliciter
ad causam primam, sed remanet, ei adhuc naturale desiderium inqui-
rendi causam; unde nondum est perfecte beatus."

1 0. g. 1. 3. c. 50. arg. 2. „Per hoc igitur, quod substantiae
separatae cognoscunt omnium rerum, quarum substantias vident, esse
Deum causam, non quiescit naturale desiderium in ipsis, nisi etiam
ipsius Dei substantiam videant."

2 Metaph. A. 2. 982 b, 11—13. „Aia zo &av/xâÇeiv oî ävügoiTzoi y.al
xai to ~io(drov ijgl-avTo <pdoaoq>eZV."

3 C. g. 1. 3. c. 50. arg. 2. „Non quiescit igitur sciendi desiderium
ßaturaliter omnibus substantiis intellectualibus inditum, nisi
cognitis substantiis effectuum etiam substantiam causae cognoscant."



44 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

folgenden noch an mehreren Stellen1. Handelt es sich dabei
um alle möglichen oder nur um alle wirklich
existierenden geistigen Substanzen? Bei der
unbeschränkten Allgemeinheit des Ausdruckes ist man eher
geneigt, ersteres zu denken. Dann wird man aber, da eine
geistige Substanz im reinen Naturzustand wenigstens
möglich ist, auch jenes natürliche Verlangen auf einer bloß
natürlichen Erkenntnis beruhen lassen müssen. Die andere
Annahme, daß nämlich nur von den wirklich existierenden

geistigen Wesen die Rede ist, empfiehlt sich —
ganz abgesehen von der willkürlichen Einschränkung des
Ausdruckes — schon deswegen weniger, weil auch den
vorhandenen vernünftigen Geschöpfen die Bestimmung zu
einem übernatürlichen Ziele und damit (nach Cajetans
Auslegung) auch das natürliche Verlangen nach der
Anschauung Gottes nur außerwesentlicherweise zukommt und
daher auch die Allgemeinheit dieses Verlangens nur eine
zufällige wäre; in diesem Falle einen allgemeinen Satz
einschränkungslos aufzustellen, würde mit der sonstigen
strengen Schreibweise des hl. Thomas wenig im Einklang
stehen 2.

Endlich haben wir in der Beachtung der Stelle, an
welcher sich in der Summa contra Gentiles das Argument
aus dem natürlichen Verlangen nach der Anschauung Gottes
findet, eine nicht hoch genug zu schätzende Handhabe, um
den vom hl. Thomas beabsichtigten Sinn seiner Worte
zu ermitteln. Schon in der Einleitung des genannten
Werkes betont der heilige Lehrer, daß er in den ersten
drei Büchern desselben Wahrheiten behandeln will, welche
das natürliche Fassungsvermögen der menschlichen Ver-

' Ibid. c. 51. „Cum autem impossibile sit naturale desiderium
esse inane, quod quidem esset, si non esset possibile pervenire ad
divinam substantiam intelligendam, quod naturaliter omnes mentes
desiderant, necesse est dicere, quod possibile est substantiam Dei videri
per intellectum". — Ibid. c. 57. arg. 3. „Omnis intellectus naturaliter
desiderat divinae substantiae visionem. Naturale autem desiderium
non potest esse inane. Quilibet igitur intellectus creatus potest
pervenire ad divinae substantiae visionem non impediente inferioritate
naturae."

1 S. theol. 1. q. 16. a. 1. c. „Iudicium de re non sumitur
secundum id, quod inest ei per accidens, sed secundum id, quod inest
ei per se."



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 45

üunft nicht übersteigen1, und er wiederholt diese Erklärung
am Beginn des vierten Buches, wo er die Ankündigung
hinzufügt, daß er im folgenden Glaubenslehren besprechen
werde, welche über die Kraft unseres Verstandes hinausgehen2.

Nun findet sich aber die mehrmalige Verwertung
des natürlichen Verlangens nach der Anschauung Gottes
znm Ausgangspunkt von Beweisführungen im dritten
Buche dieses Werkes8. Mithin sind wir zu dem Schlüsse
berechtigt, daß der hl. Thomas in jenem Verlangen ein
durch die bloße Vernunft ohne Zuhilfenahme der
Offenbarung erkennbares Beweismittel gesehen habe.

So darf denn das bisher Gesagte wohl dahin
zusammengefaßt werden, daß Text, Kontext und Parallelstellen
darauf hindeuten, daß das natürliche Verlangen nach der
Anschauung Gottes, welches der engelgleiche Lehrer seinem
Vernunftbeweis für die Möglichkeit derselben zugrunde legt,
hicht auf einer übernatürlichen, sondern auf einer rein natürlichen

Erkenntnis beruht, auf der Erkenntnis irgend einer
Von Gott hervorgebrachten Wirkung. Um den Beweis für diese
Behauptung zu vervollständigen, wäre es noch geboten,
dieselbe in Einklang zu bringen mit den oben zitierten
Stellen des Heiligen, welche gerade das Gegenteil zu
besagen scheinen. Da indessen die Herstellung dieser
Harmonie nur möglich ist auf Grund einer genaueren
Kenntnis dieses Verlangens, seien zunächst die nötigen
Vorfragen hier erörtert.

Es wurde bereits früher bemerkt, daß mehrere Thomas-
Erklärer, ohne sich, auf die Auslegung des Kardinals Cajetan
Einzulassen, ein bedingtes und unwirksames natürliches

1 C. g. 1. 1. c. 9. „Primum nitemur ad manifestationem illius
Veritatis, quam fides profitetur et ratio investigat
Heinde ad illius veritatis manifestationem prooedemus, quae
rationem excedit Intendentibus igitur nobis per v i a m
tationis prosequi ea, quae de Deo ratio humana investi-
8 are potest, primo occurit consideratio de bis, quae Deo secundum
se ipsum conveniunt; secundo vero de processu creaturarum ab ipso;
tertio autem de ordine creaturarum in ipsum sicut in finem," Diese
"hei Punkte bilden den Inhalt der ersten drei Bücher.

' C. g. 1. 4. c. 1. „In praecedentibus de divinis sermo est
babitus, secundum quod ad cognitionem divinorum naturalis ratio
Per creaturas pervenire potest Restât autem sermo habendus
de his, quae nobis revelata sunt divinitus ut credenda, excedentia
mtellectum humanuni."

' cc. 50—63.



46 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Verlangen nach der Anschauung Gottes gelten lassen, ein
unbedingtes und wirksames aber ablehnen. Was ist davon
zu halten?

Was zunächst die Frage betrifft, ob der hl. Thomas
ein bedingtes oder unbedingtes Verlangen im Sinne
hatte, möchte ich mich entschieden gegen ersteres
aussprechen. Der heilige Lehrer will ja die Möglichkeit der
Anschauung Gottes beweisen. Wenn er dabei von einem
Verlangen ausginge, das seinerseits selbst an diese Möglichkeit

als an seine Bedingung geknüpft ist, so würde das
etwas gar zu stark an das Kunststück jenes Mannes erinnern,,
der sich selbst an seinem Schopf aus dem Sumpfe zog.
Für logische Münchhausenleistungen ist aber der heilige
Thomas nicht zu haben. Andererseits ist es freilich schwer,
jenes Verlangen als unbedingt zu bezeichnen, insofern
dadurch die Abhängigkeit desselben von einer Bedingung
ausdrücklich ausgeschlossen werden soll. Denn tatsächlich
hat jenes Verlangen etwas zum Gegenstande, das mit
natürlichen Kräften nicht erreicht werden kann, und es
würde sofort zu einem irreal bedingten, zu einer bloßen
Velleität werden, wenn der Mensch diese Unmöglichkeit,
ans gewünschte Ziel zu kommen, einsehen würde. Das
Richtige dürfte sein, daß jenes Verlangen von der Möglichkeit

oder Unmöglichkeit der Anschauung Gottes einfach
absieht und in diesem Sinne vielleicht am besten als nicht
bedingt bezeichnet werden könnte.

Was nun die Wirksamkeit oder Unwirksamkeit
des fraglichen Verlangens anbelangt, so wird man

unterscheiden müssen. Wenn man unter einem wirksamen
Verlangen nur dasjenige versteht, in dessen Kraft man
zum Ziele gelangt, dann wird man das in Rede stehende
offenbar nicht als wirksam bezeichnen; denn da dasselbe
seinem Prinzip nach ganz und gar der natürlichen Ordnung
angehört, vermag es nicht zu einem Ziele zu führen, das
über die Kräfte der Natur hinausliegt. Läßt man aber als
wirksames Verlangen auch jenes gelten, das zu irgend
welchen Bemühungen antreibt, um das gewünschte Ziel Zu
erreichen oder ihm wenigstens nahe zu kommen, so wird
man diesen Namen auch jenem Begehren nach der
Anschauung Gottes, von dem der hl. Thomas redet, nicht
absprechen können ; haben wir doch vorhin vom heiligen
Lehrer selbst gehört, daß dieses Begehren zum philoso-



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 47

Püschen Forschen anregt. In ähnlicher Weise wird man
Ja auch von dem Schiffbrüchigen, der, wiewohl hoffnungslos,

auf dem weiten Weltmeer den Kampf mit den Wogen
Dicht aufgibt, sagen können, daß sein Verlangen nach
Erhaltung des Lebens erfolglos, nicht aber, daß es unwirksam

sei. Ripalda bezeichnet ein solches Verlangen, das
Dicht infolge seiner eigenen geringen Intensität, sondern
Dur wegen der in äußeren Hindernissen begründeten
Unerreichbarkeit des Objektes unerfüllt bleibt, als innerlich
wirksam, äußerlich unwirksam h

Noch eine Bestimmung des natürlichen Verlangens
Dach der Anschauung Gottes bedarf der Erwähnung und
Besprechung, ehe wir an die Lösung der Einwendungen
gegen die hier vorgelegte Auffassung herantreten können.
Der hl. Thomas identifiziert dasselbe mit dem Verlangen,
"lie Ursache der geschauteu Wirkungen zu sehen, oder
leitet es wenigstens aus demselben ab. Mit Recht. In dem
Drang nach der Erkenntnis des Warum liegt nämlich eine
Eonsequenz, welche unerbittlich auf die Erkenntnis des
letzten Darum abzielt. Denn stellt sich die nächste Ursache
eines Dinges selbst als eine Wirkung heraus — und das
ist der Fall bei jeder Mittelursache — so wiederholt sich
eben das natürliche Verlangen, auch die Ursache dieser
Wirkung zu erkennen und das so lange, bis die erste
Ursache als solche ihrem Wesen nach erkannt ist»
Erste Ursache aller Dinge ist aber Gott, freilich nicht
formell seiner Wesenheit nach, sondern durch sein Wissen,
sein Wollen und seine Macht. Das natürliche Verlangen
Dach der Anschauung Gottes hat also die Erkenntnis dea
göttlichen Wesens als solchen nur indirekt und, wenn ich
Diich so ausdrücken darf, materiell zum Gegenstand,
insofern nämlich die göttliche Wesenheit und die göttliche
Ursächlichkeit sachlich eins sind; direkt und formell zielt
es auf die Erkenntnis der ersten Ursache aîs^â'olcher
ab. Und auch dieses indirekte Verlangen nach der
Anschauung Gottes wird in der Regel kein ausdrückliches
sein, sondern in dem Verlangen nach Wissen und Begreifen,
in dem Verlangen nach voller Evidenz und Beantwortung
Jeden Warums eingeschlossen liegen.

1 Ripalda, De ente supernaturali 1. 1. disp. 14. sect. 3. — Vol. 1»
Parisiis 1870), p. 75—78.



48 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Das Gesagte zusammenfassend dürfen wir unsere
Meinung dahin aussprechen: Das natürliche Verlangen nach
der Anschauung Gottes, aus welchem der hl. Thonlas
die Möglichkeit derselben zu beweisen sucht, beruht
nicht auf der übernatürlichen Erkenntnis von göttlichen
Wirkungen, die der übernatürlichen Ordnung angehören,
sondern auf der natürlichen Erkenntnis irgend
welcher natürlicher Wirkungen; es zielt formell
und direkt nicht auf die volle Erkenntnis der göttlichen
Wesenheit als solcher, sondern auf die volle Erkenntnis

der ersten Ursache der geschauten Wirkungen
ab; man kann es ein wirksames Verlangen nennen,

insofern es den Menschen zum Nachdenken und
Nachforschen über die erste Ursache antreibt ; weil es der
Reflexion über die Erreichbarkeit oder Unerreichbarkeit
seines Gegenstandes vorangeht, wird man es als nicht
bedingtes Verlangen bezeichnen können.

Es obliegt uns nun noch die Aufgabe, mit der hier
vorgetragenen Auffassung jene oben zitierten Stellen des
hl. Thomas in Einklang zu bringen, an welchen er sich
gegen die natürliche Erkennbarkeit der Anschauung Gottes
und folglich auch gegen ein auf natürlicher Erkenntnis
beruhendes Verlangen naoh derselben ausspricht.

Zur Stelle aus dem Werke De malo, wo es heißt, es
übersteige die natürliche Erkenntnis, daß jenes höchste
Gut, für dessen Besitz der Mensch geschaffen ist, jene
Herrlichkeit sei, welche die Heiligen im Himmel besitzen,
bemerkt Joach. Sestili, dem dieselbe in einer Rezension
seines Werkes über diesen Gegenstand in der „Civiltà
Cattolica" entgegengehalten worden war, es handle sich
dort nicht um irgend welche, sondern um eine deutliche
Erkenntnis jener Anschauung nach ihren wesentlichen und
eigentümlichen Prädikaten1. Die Antwort hat etwas für

1 G, Sestili, II desiderio naturale d'intuire la divina essenza
in risposta ad una oritica délia Civiltà Cattolica. (ßoma 1897), p. 16.
„Nelie due Somme la tesi è affermativa rispetto alla cognizione
-che si ha dagli effetti oreati pei quali si risale alla conoscenza astrattiva,
e poscia al desiderio d'intuire Dio prima causa : cognizione chiara
in quanto a distinguere la conoscenza astrattiva dall'intuitiva, solo
non abbastanza distinta in quanto ai predicati proprii ed essen-
ziali dalla parte deli'atto e del termine di codesta intuizione quale
è nei beati comprensori ; quindi cognizione puramente naturale, perché
acquisita per mezzo naturale. Nella questions de malo, la tesi è



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 49

«ich; ich glaube aber nicht, daß sie den ganzen» Gfedanken
des hl. Thomas wiedergibt, Es scheint mir vielmehr, daß
an jener Stelle des heiligen Lehrers ein besonderes Gewicht
auf einen anderen Punkt zu legen sei. Nicht der (freilich
«ehr vage) Begriff einer Gotteserkenntnis, welche jedes
Rätsel löst und volle Evidenz schafft, geht über die Grenzen
natürlichen Denkens hinaus, sondern die Tatsache, daß
der Mensch für sie geschaffen ist. Zur Annahme, daß der
fil. Thomas diesen Punkt besonders betonen wollte,
bestimmt mich neben dem Wortlaut der Stelle die Beachtung
des Zusammenhanges, in welchem sich dieselbe findet.
Nachdem der heilige Lehrer die Meinung als wahrscheinlicher

bezeichnet hat, daß die Seelen von Kindern, die in
der bloßen Erbsünde gestorben sind, im Jenseits keinerlei
Betrübnis über den Verlust der Anschauung Gottes
empfinden, bespricht er die verschiedenen Versuche, diese
Ansicht verständlich zu machen. Einige hätten behauptet, daß
jene Seelen in solcher Unwissenheit sich befanden, daß sie
nicht einmal ihre Bestimmung zur Seligkeit erkannten. Der
hl. Thomas erklärt klipp und klar, daß er sich mit dieser
Erklärung, welche jenen Seelen nach ihrem edelsten Teile,
dem Verstände, ein elenderes Los zuschreibt, als selbst den
Verdammten in der Hölle, nicht befreunden könne, und
"Wendet sich dann der Besprechung eines zweiten Erklärungsversuches

zu, der von der Willensverfassung jener Seelen
ausgeht. Nach dem Tode ändert sich nämlich der Wille
Weder zum Guten noch zum Bösen, und da die Seelen
jener Kinder vor dem Gebrauch der Vernunft keinen
ungeordneten Willensakt haben konnten, haben sie auch nach
dem Tode keinen ; es wäre aber eine Unordnung des Willens,
Wenn sich jemand über die Entbehrung eines Gutes
betrübte, das ihm nicht zukommt und das er nie zu erreichen
imstande war ; da also die in der Erbsünde gestorbenen

negativa solo rispetto alla cognizione speciale e distinta; parlasi formal-
niente di quella gloria „quam Sancti possident di oui l'Apostolo
dice i ad Cor. 2, d „Quod nee oculus vidit nee auris audivit nee in cor
hominis ascendit quae praeparavit Deus diligenfibus se. Nobis auteni revelavit
Heus per Spiritum suum" : 1' intuizione délia divina essenza è proposta
Sptto la forma esplioita dellq. fede, in quanto è Dio che si manifesta
In tutte le dovizie del{$ pua gloria ad intra ; Dio Trinità, somma
Vprità e somma bontà oonosoiuta non dagli effetti creati, ma da quelli
attributi e perfezioni che ha in se stesso e che manifesta ai Beati
comprensori."

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII. 4



50 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Kinder wissen, daß sie jene himmlische Glorie nie erreichen
konnten, sind sie auch über den Verlust derselben nicht
traurig. Hier fällt der hl. Thomas nicht ausdrücklich ein
ablehnendes Urteil, sondern geht einfach zu seinem eigenen,
eben in Rede stehenden Lösungsversuch über mit den
"Worten: „Wir können aber beide Meinungen vereinigen
und so einen Mittelweg einschlagen1." Die Erklärung des
hl. Thomas soll also von beiden vorher besprochenen
Versuchen etwas enthalten. Daß sie vom ersten, den der
hl. Thomas ausdrücklich ablehnt, etwas enthält, ist
offensichtlich : sie geht wie dieser von einer gewissen Unkenntnis
jener Seelen aus. Wo bleibt aber das Element aus dem
zweiten, nicht direkt abgewiesenen Versuch, der sich auf
den friedlichen Verzicht eines wohlgeordneten Willens auf
ein wohl irgendwie erkanntes (s c i u n t se nunquam potuisse
illam gloriam coelestem adipisci), aber nicht für ihn
bestimmtes Glut gründet? Diese Frage wird man meines
Erachtens nur dann befriedigend beantworten können,,
wenn man gelten läßt, daß jene Seelen von einer höheren

1 S. Tliona. De malo q. 5. a. 3. corp. „Aliqui posuerunt, quod
pueri sentient aliquem dolorem vel aiflictionem interiorem ex carentia
visionis divinae Aliis videtur et melius, quod nullam afflictionem
etiam interiorem sentient. Et huius rationem aliqui diversimode
assignant. Quidam enim dicunt, quod animae puerorum cum originali
decedentium sunt in tantis tenebris ignorantiae constitutae, quod
nesciunt se ad beatitudinem esse factas nec aliquid circa hoc cogitant
et ideo nullam patiuntur de hoc afflictionem. Sed hoc non videtur
convenienter dici Et ideo alii assignant causam huius, quod non
affliguntur, ex dispositions voluntatis ipsorum, Non enim post mortem
in anima mutatur dispositio voluntatis neque in bonum neque in
malum. Unde cum pueri ante usum rationis non babeant actum,
inordinatum voluntatis, neque etiam post mortem habebunt. Non est
autem absque inordinatione voluntatis, quod aliquis doleat se non
habere, quod nunquam potuit adipisci ; sicut inordinatum esset, si
aliquis rusticus doleat de hoc, quod non esset regnum adeptus. Quia
ergo pueri post mortem sciunt se nunquam potuisse illam gloriam
coelestem adipisci, ex eius carentia non dolebunt. Possumus
tarnen utrumque coniungentesmediam viam tenere,
pt dicamus, quod animae puerorum naturali quidem cognitions non
carent, qualis debetur animae separatae secundum suam naturani, sed
carent supernaturali cognitione, quae hic in nobis per fidem plantatur,
eo quod nec hic fidem habuerunt in actu, nec sacramentum fidei
susceperunt. Pertinet autem ad naturalem cognitionem, quod anima
sciât se propter beatitudinem creatam et quod beatitudo consistât in
adeptione perfecti boni ; sed quodillud bonum perfectum,
ad quod homo factus est, sit ilia gloria, quam sancti
possident, est supra cognitionem naturalem."



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 51

Gotteserkenntnis, die alles zeitliche Geschehen restlos
erklärt, irgend welche Vorstellung haben, zugleich aber auch
wissen, daß die tatsächliche Erreichung dieser höheren
Gotteserkenntnis über die Kräfte der geschaffenen Natur
hinausliegt.

Jene andere Stelle des hl. Thomas, wo er sagt, daß
die uns von Gott versprochene Seligkeit ein Gut sei, das
die Verhältnisse der menschlichen Natur übersteigt, weil
die natürlichen Kräfte nicht ausreichen, um es zu erlangen
oder auch nur zu erdenken oder zu begehren1,
wird wohl leichter durch einen bloßen Hinweis aufden Unterschied

zwischen einer ausdrücklichen und deutlichen und
einer einschlußweisen und dunklen Erkenntnis mit der
sonstigen Lehre des Heiligen in Einklang zu bringen sein.
Hoch wird man auch nicht mit Unrecht darauf verweisen
dürfen, daß der hl. Thomas an der angezogenen Stelle
von jenem höchsten Gute spricht, das als Endziel die erste
den Willen treibende Kraft ist2, während es sich an jenen
Stellen, wo von dem fraglichen natürlichen Verlangen die
Rede ist, nicht um ein Verlangen nach einem Endziel oder
nach einem vollkommen befriedigenden Gut handelt,
sondern nach einem Gut, das sich als irgend eines neben
anderen darstellt: die restlose Erklärung einer Wirkung in
der Welt durch die vollständige Erkenntnis ihrer ersten
Ursache erscheint nicht als ein Gut, welches alle anderen
erstrebbaren Güter in sich begreift. Freilich führt diese
Erwiderung auf die erstgegebene zurück und setzt sie
voraus ; denn nur weil der Mensch nicht ausdrücklich und
deutlich erkennt, was er eigentlich will, indem er die volle
Befriedigung seines Verstandes wünscht, ist es möglich,
daß er diese als irgend ein Gut und nicht als das
höchste Gut begehrt. Damit ist auch schon die Antwort
gegeben auf den Einwand, welcher sich auf die Behauptung
des hl. Thomas gründet, daß nicht alle das wollen, was

1 De Ver. q. 14. a. 2. corp. „Aliud est bonum hominis naturae
bumanae proportionem excedens, quia ad ipsum obtinendum vires
naturales non sufficiunt nec ad cogitandum vel desiderandum
et hoc est vita aeterna."

* 1. c. „Est duplex hominis bonum ultimum, quod primo volun-
tatem movet quasi ultimus finis."



52 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

tatsächlich die Seligkeit ausmacht, weil nicht alle es
wissen h

In ähnlicher Weise dürfte sich auch die Schwierigkeit
lösen lassen, welche aus jenem Texte des hl. Thomas
hergeleitet wird, wo er ausdrücklich bestreitet, daß die
Anschauung Glottes Gegenstand eines natürlichen Verlangens
sei2. Hinzufügen ließe sich noch, daß diese Stelle, wenn
sie gegen unsere Auslegung des hl. Thomas etwas bewiese,
auch diejenige des Kardinals Cajetan ausschließen und den
hl. Thomas in Widerspruch mit sich selbst setzen würde,
da sie im Interesse der Verdienstlichkeit des Strebens nach
der Anschauung Gottes jedes unfreie und natürliche
Verlangen nach derselben auszuschließen scheint,

Eine Stütze scheint übrigens unsere Auffassung in
jenen Stellen des bl, Thomas zu finden, an denen er nicht
bloß vom Verlangen nach der Anschauung Gottes, sondern
sogar von dieser selbst lehrt, daß sie in gewissem Sinne
dem Menschen natürlich sei '. Daß dem heiligen Lehrer trotz

1 §. theo!. 1. 2. q. 5. a. 8. corp. „Alio modo possumus loqui de
beatituçline secundum specialem ratiouem, quantum ad id, in quo
beatitudo copsistit; et sic nqn 9mUes çpgnoscunt beatibudinem, quia
nesçiunt, cui rei communis ratio begtitudinis couveniat, et per con-
sequens quantum ad hoc non opmes earn volunt."

1 De Ver. q. 22. a. 7. corp. „Homiiii inditus est appetitus ultimi
finis sui in communi, ut scilicet appetat naturaliter se esse completum
in bonifate. Sçd ip qup ista completio consistât, utrum in virtutibps
vel scientiis yel delectabilibus vel huiusmodi aliis, npn est ei deter-
minatum a natura. Quando ergo ex propria ratione adiutus divina
gratia apprehendit aliquod speciale bonum ut suam beatitudinem, in
qup vere sua beatitudo eonsistit, tune meretur, non ex hoc quod appétit
beatitudinem, quam naturaliter appétit, sed ex hoc, quod appétit hoc
speciale, quod non naturaliter appétit, ut visionem Dei, in
quo tarnen secundum rei veritatem sua beatitudo eonsistit.'1

' S. theol. 3. q. 9. a. 2. ad 3. „Visio seu scientia beata est quo-
dam modo supra naturam animae rationalis, inquantum scilicet propria
virtute ad epm perypnire non potest ; alio yero modp est secundum
naturam ipsius, inquantum scilicet secundum naturam suam est capax
éius." — Ver. q. 13. a. 1. ad. 1. „Intelligentiae humanae secundum
quemlibet statum est naturale aliquo modo cognoscere Deum ; sed in
sui prineipio, seil, in statu viae, est ei naturale, quod cognoscit Deum
per creaturas sensibiles. Est etiam ei naturale, quod perveniat ad
cQgnoscendum Deum per se ipsum in sui consummatione, scilicet in
patria; et si in statu viae elevetur ad hoc, quod cognoscat Deum
secundum statum patriae, hoc erit contra naturam, sicut esset contra
naturam, quod puer mox natus haberet barbam," — Ibid. a. 8. ad 6.
„Qu^mvis ngturade sit intellectui humano, quod quandoque a,d visionem
divinae essentiae perveniat, non tarnen egt sibi naturale, quod ad hoc
perveniat secundum statum viae huius."



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 53

dieser anscheinend gewagten Behauptung jeder Naturalismus
und Rationalismus fern liegt, beweisen jene Stellen, an
denen er selbst hervorhebt, daß die Anschauung Gottes
übernatürlich ist in dem Sinne, daß die menschliche Natur
darauf keinen Anspruch hat und aus eigenen Kräften nicht
imstande ist, dieses ihr von der göttlichen Freigebigkeit
gesteckte Ziel zu erreichen1.

Es erübrigt nun noch die zweite eingangs
aufgeworfene Frage zu erörtern: Welcher Wert kommt dem
Beweise zu, welchen der hl. Thomas zu wiederholten Malen
auf der Tatsache des natürlichen Verlangens nach der
Anschauung Gottes aufgebaut hat?

Mit Rücksicht darauf, daß der hl. Thomas einerseits
so beharrlich auf dieses Argument zurückkommt und anderseits

selbst wiederholt vor dem Versuche warnt, Sätze, die
ausschließlich dem Gebiete des Glaubens angehören, durch
Vernunftgründe zu beweisen2, bin ich zur Annahme
geneigt, daß er selbst jenen Beweis für überzeugend hielt.
Gonet verweist freilich auf zwei Stellen, wo angeblich der
hl. Thomas selbst für reine Glaubenswahrheiten bloße Ver-
nunftsgründe, die in diesem Falle höchstens
Wahrscheinlichkeitsgründe sein könnten, beibringen soll3. Das ist je-

1 De Ver. q. 14. a. 10. ad 2. ,,Ab ipsa prima institutiöne natura
humana est ordinata in finem beatitudinis, non quasi in finem debitum
homini secundum naturam eius, sed ex sola divina liberalitate ; et
ideo non oportet, quod principiä naturae sufl'iciant ad finem illum
consequendum, nisi ftterint adiuta dönis superadditis ex divina
liberalitate."

' S. theol. 1. q. 32. a. 1. corp. ,,Qui probare nititur Trinitatem
personarum naturali ratione, fidei dupliciter derogat. Primo quidem,
quantum ad dignitatem ipsius fidei, quae est, ut sit de rebus invisi-
bilibus, quae rationem humanam excedunt.... Secundo quantum ad
utilitatem trabendi alios ad fidem. Cum enim aliquis ad probandam
fidem iuducit rationes, quae non sunt cogentes, cedit in irrisionem
infidelium. Credunt enim, quod huiusmodi rationibus innitamur et
propter eas credamus. Quae igitur fidei sunt, non sunt ten-
tanda probare nisi per auctoritates." — Ibid. q. 46. a. 2. corp.
.,Mundum incepisse est credibile non autem demonstrabile vel scibile.
Et hoc utile est, ut consideretUr, ne forte aliquis,. quod fidei est,
demonstrare praesumens rationes non necessarias inducat, quae prae-
beant materiam irfidendi infidelibus existimantibus nos propter huis-
modi rationes credere, quae fidei sunt. '

9 J. B. Gonet, Olypeus theol. thorn. I. (Antverpiae 1744.) p 84,
nr. 99.



54 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

doch nicht richtig. An der erstzitierten Stelle1 beruft sich
der hl. Thomas ausdrücklich auf die Heilige Schrift, um
die Wirklichkeit der realen göttlichen Ausgänge darzutun,
und nur um uns irgend ein Verständnis des formellen
Charakters dieser Ausgänge zu vermitteln, stützt er sich auf
den unanfechtbaren Satz, daß alles, was Gott formell
zugeschrieben wird, nicht nach der Analogie der niederen,
körperlichen, sondern nach der Analogie der höchsten,
geistigen Wesen aufzufassen sei; an der zweiten von Gonet
angeführten Stelle2 handelt es sich nicht um die
Tatsächlichkeit, sondern nur um die Konvenienz der
Menschwerdung Gottes, weshalb dort von einem Versuche,
das Glaubensgeheimnis durch einen Vernunftgrund zu
beweisen, keine Rede sein kann.

Aber wird nicht der hl. Thomas zum Naturalisten
gestempelt, wenn bei der oben erklärten Auffassung des
natürlichen Verlangens nach der Anschauung Gottes noch
behauptet wird, er habe seinen Beweis für überzeugend
gehalten? Ich glaube nicht. Man wird sich nur vor Augen
halten müssen, was der heilige Lehrer durch seine
Argumentation eigentlich beweisen wollte und was nicht. Sein
Schlußsatz : „Es ist schlechthin zugegeben, daß die Seligen
Gottes Wesenheit schauen8" scheint freilich darauf
hinzudeuten, daß die Tatsächlichkeit der Anschauung
Gottes dargetan werden soll. Allein dieser Annahme
widerstreitet der ganze Zusammenhang. Der fragliche Beweis
findet sich mitten in der Untersuchung von Gottes Wesen
und Eigenschaften, es handelt sich also hier nicht um etwas,
was von den Geschöpfen ausgesagt wird, sondern was Gott
real und wesentlich zukommt, nämlich um die Möglichkeit

1 S. tbeol. 1. q. 27. a. 1. corp. „Bespondeo dicendum, quod
divina Scriptura in rebus divinis nominibus ad processionem pertinen-
tibus utitur Cum autem Deus sit super omnia, ea quae in Deo
dicuntur, non sunt intelligenda secundum modum infimarum crea-
turarum, quae sunt corpora, sed secundum similitudinem supremarum
creaturarum, quae sunt intellectuales substantiae, a quibus etiam
similitudo accepta deficit a repraesentatione divinorum. Non ergo
accipienda est processio, secundum quod est in corporalibus sed
secundum emanationem intelligibilem, utpote verbi iutelligibilis a
dicente, quod manet in ipso. Et sic fides catholica processionem ponit
in divinis."

1 S. theol. 3. q. 1. a. 1. Utrum conveniens fuerit Deum incarnari.
3 S. theol. 1. q. 12. a. 1. corp. „Simpliciter concedendum est,

quod beati Dei essentiam videant."



Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 55

oder Unmöglichkeit, von einem Geschöpfe durch Anschauung
erkannt zu werden. Damit stimmt auch die Überschrift der
ganzen Question (Quomodo Deus a nobis cognoscatur) und
des betreffenden ersten Artikels (Ufrum aliquis intellectus
creatus possit Deum videre per essentiam) sowie die im
Corpus erwähnte gegnerische Auffassung, nach welcher kein
geschaffener Verstand Gottes Wesen zu schauen vermöge
Und welche durch die fragliche Argumentation als
unzutreffend (hoc inconvenienter dicitur) dargetan werden soll,
aufs beste überein. Und zwar handelt es sich um die
absolute Möglichkeit, um die Widerspruchslosigkeit dieser
Anschauung, nicht um deren natürliche Möglichkeit oder
Erreichbarkeit durch Kräfte der geschöpflichen Ordnung;
denn nach letzterer Möglichkeit wird erst im vierten Artikel
derselben Quästion gefragt. Ganz analog geht der hl Thomas
im dritten Buche seiner Summa contra Gentiles vor; nachdem

er im 50. Kapitel desselben gezeigt hat, daß sich in
den rein geistigen Substanzen ein natürliches Verlangen
Bach der Anschauung Gottes vorfindet, beginnt er das
51. Kapitel mit den Worten: rDa es unmöglich ist, daß
©in natürliches Verlangen sinnlos sei, letzteres aber der Fall
"Wäre, wenn es nicht möglich wäre, zur Erkenntnis des
göttlichen Wesens zu gelangen, die doch von allen geistigen
Wesen natürlicherweise begehrt wird, muß man zugestehen,
daß die göttliche Wesenheit von einem (geschaffenen)
Verstände geschaut werden könne;" im 52. Kapitel beweist
©r dann erst, daß es keinem Geschöpf möglich ist, durch
seine natürlichen Kräfte zur wesentlichen Anschauung
Gottes zu gelangen. Es steht also fest, daß der strittige
Beweis des hl. Thomas nur die metaphysische Möglichkeit
der Anschauung Gottes dartun soll. Daß der Versuch eines
solchen Beweises, wenn derselbe nicht a priori durch die
Zergliederung des Begriffes geführt wird, sondern, wie es
beim hl. Thomas geschieht, von einem Zeichen dieser
Möglichkeit ausgeht, eine Herabziehung des Übernatürlichen
sein soll, ist nicht einzusehen ; es müßte sonst auch der
Beweis der Existenz einer übernatürlichen Offenbarung aus
sichtbaren und greifbaren Tatsachen als Naturalismus
bezeichnet werden.

Wie steht es nun tatsächlich um den Wert des
fraglichen Arguments? Jene Thomaserklärer, welche demselben
keine oder nur Probabilitätswert zuerkennen (Bannez, Na-



56 Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

zariu8, Billuart), stützen ihre Ansicht darauf, daß jenes
Verlangen nur ëiii bedingtes und unwirksames sei. Ich
glaube, gezeigt zu haben, daß diese Auffassung unbegründet
ist, weshalb mit ihr auch das darauf gebaute Werturteil
über den Beweis des hl. Thomas fällt. Hier sei nur noch
hinzugefügt, daß aus einem Verlangen, welches an die
Bedingung der Möglichkeit des begehrten Gutes geknüpft ist,
sich wohl schwerlich auch nur ein Wahrscheinlichkeitsbeweis

für die Erreichbarkeit jenes Gutes führen lassen
wird. Billuart hat es freilich versucht, indem er als neuee
Mittelglied die Universalität jenes bedingten Verlangens
nach der Anschauung Gottes, das sich in allen, auch den
geistig hochstehenden Menschen findet, einführt; es sei
nämlich unwahrscheinlich, daß alle Menschen zu allen Zeiten
enttäuscht werden sollten. Meines Erachtens könnte man
darauf erwidern, daß von einer Enttäuschung keine Beda
sein kann, wenn das etwa unerfüllbare Verlangen selbst an
die Bedingung der Möglichkeit des Verlangten geknüpft ist.

Um sich nun ein positives Urteil über die Tragweite
des Beweises zu bilden, wird man die Richtigkeit seiner
Prämissen nachprüfen müssen. Diese bilden erstens die
Feststellung, daß sich in den geistigen Wesen ein natürliches

Verlangen nach der Anschauung Gottes findet, und
zweitens der Satz, daß ein natürliches Verlangen nicht
sinnlos sein kann. Die erste dieser Prämissen kann nach
den oben gegebenen Erklärungen derselben dem nicht mehr
zweifelhaft sein, der den ersten Satz der Metaphysik
Aristoteles' unterschreibt, daß alle Menschen von Natur aus
wißbegierig sind. Die zweite erscheint als Selbstverständlichkeit,

wenn man sich vor Augen hält, was ein natürliches

Verlangen und was im Sinne des hl. Thomas ein
sinnloses Verlangen ist. Sinnlos ist ein Verlangen dem
heiligen Lehrer fiicht dann, wenn es nicht erfüllt wird — sonst
wäre das Begehren nach Fortdauer des Lebens bei einem
aufgegebenen Kranken die denkbar einfachste Widerlegung
jenes Satzes — sondern nur dann, -Wenn es absolut nicht
erfüllt werden kann; diese Begriffsbestimmung ergibt sieh
ganz unzweideutig aus dem kurz vorher zitierten 51. Kapitel
des dritten Buches der Summa contra Gentiles. Sinnlos ist
also ein Verlangen nur dann, wenn es absolut Unmögliches
zürn Gegenstände hat, und absolut unmöglich ist nur dasf
was einen inneren Widerspruch einschließt. Es ist aber



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche 57

Undenkbar, daß irgend ein Vermögen deii "Widerspruch, zu
seinem natürlichen Gegenstande habe. Denn da der natürliche

Gegenstand eines Vermögens demselben die
Artbestimmtheit gibt, würde sich aus dieser Annahme ergeben^
daß der Widersinn und das Nichtsein artbestimmendes
Prinzip der Ordnung und des Seins wären. In noch grellerem
Lichte zeigt sich diese metaphysische Monstruosität, wenn
Ulan bedenkt, daß dieselbe das Werk einer unendlichen
Intelligenz sein sollte! Nein, ein natürliches Verlangen kann
Uicht sinnlos sein( der geschaffene Geist hat aber ein natürliches

Verlangen, die erste Ursache aller Dinge zu schauen,
"weil er ein natürliches Verlangen hat, zu wissen, folglich
kann er Gott schauen ; zum mindesten kann ihn Gottes
Allmacht dazu erheben.

Wenn die hier gegebene Erklärung und Bewertung
des Beweises richtig ist, dann spricht aus demselben wieder
einmal der ganze hl. Thomas : In einem kurzen Argument^
bestehend aus nur zwei Sätzchen, stürmt die unbeugsame
Kraft seines Geistes ungestüm vor bis an die Grenzen des
Geheimnisses; aber demütig hält sie inne vor jener Wahrheit,

welche Gott hienieden unserem Blick noch verbirgt
durch den blendenden Glanz ihres Lichtes.

BEMERKUNGEN ZUR LEHRE VON DEN MERK¬
MALEN DER KIRCHE

Von P. Mag. Theol. REGINALD M. SCHULTES O. P.

Die Lehre über die Merkmale oder Kennzeichen der
"Wahren Kirche gehört anerkanntermaßen zu den interessantesten

und wichtigsten Partien der Apologetik und Dogmatik.
Bin oberflächlicher Blick in unsere heutigen Lehrbücher
der Theologie könnte den Anschein erwecken, als ob in
Bezug auf diese Lehre beinahe vollständige Übereinstimmung
unter den Katholiken bestände. Ein etwas tieferes
Eindringen zeigt aber, daß auch in dieser Frage tiefgehende-
Divergenzen, Unsicherheiten, ja irrtümliche Auffassungen
herrschen. Dieser Übelstand betrifft allerdings weniger den
materiellen Teil der Lehre als die formelle Auffassung des
^Vesens und der Aufgabe der Merkmale, noch mehr
vielleicht die Behandlung derselben. Dies veranlaßt uns auch
zu einigen Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen


	Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

