Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1(1914)

Artikel: Das naturliche Verlangen nach der Anschauung Gottes
Autor: Kirfel, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762673

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 33

DAS NATURLICHE VERLANGEN NACH DER
ANSCHAUUNG GOTTES
Von Dr. HEINRICH KIRFEL C. Ss. R.

| Die moderne Apologetik liebt es, die sogenannte
Immanenzmethode ausgiebig zu verwerten, und ehe die En-
zyklika ,Pascendi“ in dieser Beziehung endgiiltige Klarheit
geschaffen, war man selbst in katholischen Kreisen vielfach
geneigt, den Wert dieser Methode zu iiberschitzen, Man
wiirde sich aber sehr tduschen, wenn man dieselbe fiir eine
Frucht des modernen Geisteslebens hielte oder glaubte, daf3
€ine echt kirchliche Theologie derselben wie einer unheiligen
Neu.erung durchaus feindlich gegeniiberstehen miisse. Kein
Geringerer als der in der erwihnten Enzyklika als Hort
gegen die modernistische Irrlehre und den modernistischen
Geist so dringend empfohlene hl. Thomas von Aquin, hat
diese Methode schon gekannt und ungescheut angewandt,
und zwar selbst in einer Frage, welche das Fundament der
ganzen tibernatiirlichen Ordnung betrifft, in der Frage nach
der Moglichkeit der Anschauung Gottes. Freilich sind nach
thm iiber den Sinn seiner Worte und die Tragweite seiner
Beweise an den betreffenden Stellen unter seinen Erklarern
Meinungsverschiedenheiten aufgetauncht und bis zur Stunde
Doch nicht véllig behoben. Eine Untersuchung seiner Lehre
liber diesen Gtegenstand diirfte daher mancherorts einigem
Interesse begegnen.

. _In seiner theologischen Summe wirft der hl. Thomas
die Frage auf, ob ein geschaffener Verstand Gott seinem

esen nach zu schauen vermoge. Natiirlich bejaht er die-
Selbe und bringt dafiir unter anderem folgenden Grund bei:
Im Menschen liegt ein natiirliches Verlangen, die Ursache
Zu erkennen, wenn er eine Wirkung schaut; wenn also dem
Verstand eines verniinftigen Geschopfes die erste Ursache
der Dinge unerreichbar wire, so wiirde ein Verlangen der
Natur sinnlos und nichtig sein; da dies nicht anzunehmen
1st, mufl man schlechthin zugestehen, daf} die Seligen das

esen Grottes schauen®

' 8. Th. 1. q. 12. a. 1. corp. ,Inest homini naturale desiderium
cognoscendi causam, cum intuetur effectum; et ex hoc admiratio in
hominibus consurgit. Siigitur intellectus rationalis creaturae pertingere
1on possit ad primam causam rerum, remanebit inane desiderium naturae.
Unde simpliciter concedendum est quod beati Dei essentiam videant.“

Jahrbuch far Philosophie ete. XXVIII. 3



34 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Auf den ersten Blick sieht man, dafl man hier vor einer
ziemlich kithnen Begriindung steht und ist nicht iiberrascht
dariiber, daf} dieser Text eine harte Nufd fiir die Thomas-
erklirer ist! und bei ihnen den verschiedensten Auffassungen
daf} die Bezeichnung ,,naturhch“ welche “der hl. Thomas
dem fraglichen Verlangen beilegt, nicht im Gegensatz zu
,ibernatiirlich“, sondern im Gegensatz zu ,frei“ zu verstehen
sei. Es handelt sich also nicht um ein Begehren, welches:
unserer Freiheit untersteht und dessen wir uns auch beliebig
enthalten kénnten, sondern um ein in unserer Natur be-
griindetes und daher naturnotwendiges, unfreies Verlangen.
Weiters herrscht ziemlich allgemeine Ubereinstimmung
dariiber, dafd dieses unfreie Verlangen nicht als blinder, an-
geborner Drang (appetitus elicitus), sondern als eine auf
Erkenntnis beruhende und aus dem Willensvermdgen her-
vorgehende Tétigkeit (appetitus elicitus) aufzufassen ist. Die
Richtigkeit dieser Annahme ergibt sich schon daraus, dafs
ja der hl. Thomas selbst dieses Verlangen auf der K r-
kenntnis einer Wirkung beruhen lif3t. Es ist daher schwer
zu begreifen, wieso Dominikus Sono entgegen der a.llgememen
Auffassung den hl. Thomas sadsschlieBlich im Sinne eines.
bloflen angebornen Willensdranges verstehen konnte 2. End-
lich wird noch allgemein zugestanden, dafl die Freiheit,
welche jenem Verlangen abgesprochen wird, sich auf die
Artbeschaffenheit des Aktes bezieht und nicht auf dessen
Austibung; es bleibt uns also nach der Auffassung des.

! Francisc. de Sylvestr. Ferrariens, In Summ. ¢. Gent. 1. 3. c. 51.
yDubium difficile insurgit, quomodo desiderium videndi divinam sub-
stantiam sit naturale. — Fr. Suarez, De Deo uno et trino 1. 2. c. 7..
nr. 10. ,Hic discursus D, Thomae est valde difficilis.* — Th. Pégues,
Commentaire francais littéral de la Somme théologique. vol. 1. part. 1.
(Toulouse 1907.) p. 317 »,Cet argument de saint Thomas a soulevé les-
plus vives contradictions.*

? Dom. Soto, De natura et gratia l 1. c. 4. (Salmanticae 1577).
»Quamvis nequeat homo actu elicito cupere illum finem nisi praevia
cognitione fidei ipsum revelantis, si tamen appetitio accipiatur pro
inclinatione ipsa et pondere naturae, . ... profecto appetitus naturalis
omnium hominum, etiam illorum, qulbus lux fidel nondum illuxit,
suapte natura illuc fertur.,.. Et eadem est, nisi fallor, sententia,
S. Thomae 1. q. 12, a. 1.% Auch G. Sestlll (De naturali intelli-
gentis animae capacitate atque appetitu intuendi divinam essentiam.,
Romae 1896) bedient sich mit Vorliebe des Ausdrucks appetitus innatus,
verbindet aber damit einen anderen Begriff, da ihm der appetitus elicitus-
gleichbedeutend ist mit app. electivus (p. 16).



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 3H

hl. Thomas unbenommen, durch Ablenken 'unserer Auf-
merksamkeit auf einen anderen Geegenstand jenes Verlangen
erloschen zu lassen, ausgeschlossen aber ist es, an sein Objekt
zu denken und dasselbe nicht zu begehren. Hier ist nur noch
zu bemerken, daf} nach den Salmantizensern dieses Ver-
langen nicht deswegen als naturnotwendig bezeichnet wird,
weil es tatséichlich schlechthin ein solches ist, sondern des-
Wegen, weil es sich in der Mehrzahl der Félle als solches
darstellt, #hnlich wie wir nach der Lehre des hl. Thomas die
Erhaltung des Lebens, das Wissen, die kérperliche Integritét
und andere Giiter naturnotwendig begehren, wenngleich es
In einzelnen Fillen vorkommt, dafl man auf dieselben ver-
zichtet oder sie von sich wirft1. Das mag wohl auch Gonet
Im Sinne haben, wenn er leugnet, daf jenes Verlangen, das
er iibrigens ebenso wie die Salmantizenser nur als bedingungs-
weises und unwirksames gelten lifdt, seinem Artcharakter
nach notwendig sei?. Man wird indessen sagen konnen, dafd
der Verzicht auf das Leben oder andere Giiter, die wir
natiirlicherweise begehren, immer nur unter dem Einflufy des
Verlangens nach einem hoher geschitzten Gut erfolgt und
von einem bedingten Wunsch nach dem Besitz der preis-
gegebenen Giiter begleitet ist.

Konnten wir bisher noch ziemliche Einmiitigkeit unter
den Erklirern des hl. Thomas feststellen, so stof3en wir sofort
auf verschiedene Auffassungen, sobald wir einen Schritt
weiter gehen. Dag natiirliche Verlangen nach der Anschauung
Gottes beruht als Willenstétigkeit auf einer Erkenntnis.
Welcher Ordnung gehért diese Erkenntnis an, der natiir-
lichen oder der iibernatiirlichen, der bloflen Vernunft oder
dem Glauben? Entschliefst man sich fiir das erstere, so
scheint man dadurch die Ubernatiirlichkeit der Anschauung

! Colleg. Salmantic. Cursus theologicus, Tr, 2, disp. 1. dub. 5. § 4.
(Lugduni 1679.) vol. 1. p. 90. ,Respondetur desiderium illud videndi
eum ortum ex visione effectuum naturalium ipsius solum esse inefficax
et conditionatum, vocari tamen a S. Doctore naturale sive necessarium
quoad specificationem, non quia simpliciter sit tale, sed quia est naturale
Sive necessarium ut in pluribus. Non secus, proportione tamen servata
ac appetitus vitae, scientiae, integritatis corporis et similium, qui non
est appetitus naturalis et necessarius ut semper, sed ut frequenter.”
* J. B. Gonet, Clypeus theologiae thomisticae. I. (Antverpiae 1744.)
ur, 93, p.84. ,Quamvis ex viribus naturae possit dari appetitus inefficax
et conditionatus clarae Dei visionis, tamen non est necessarius quoad
Specificationem.“

3#*



36 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Gottes selbst zu gefihrden, und wéhlt man das letztere, so
kommt der hl. Thomas in Gefahr, einer Beweiserschleichung
geziehen zu werden. Kardinal Cajetan entscheidet sich fiir
die Annahme, dafy sowohl jenes naturnotwendige Verlangen,
als auch die Erkenntnis, auf welcher dasselbe beruht, der
iibernatiirlichen Ordnung angehort. Nach ihm kann man die
verniinftigen Geschopfe in zweifacher Weise ins Auge fassen,
némlich nach ihrem natiirlichen Sein und nach ihrer Er-
hebung in die Ubernatur und Hinordnung auf die iber-
natiirliche Seligkeit. Betrachte man sie nach ihrem natiirlichen
Sein, so sei zuzugeben, dafd ihr natiirliches Verlangen nicht
iiber ihre natiirlichen Krifte hinausgehen und sich daher
auch nicht auf die Anschauung Gottes erstrecken kann ;
betrachte man sie aber, insoferne sie von Gott fiir ein iiber-
natiirliches Ziel bestimmt und mit den entsprechenden
(tlaubenserkenntnissen ausgeriistet sind, so liege der Fall
ganz anders. Dann seien ihnen némlich in der Gnade und
Glorie gewisse Wirkungen bekannt, deren Urheber Gott ist,
nicht insoferne er unter dem Begriff der Ursache alles
natii:lichen Seins gedacht wird, sondern insofern er in sich
und ohne Beziehung zu den Geschopfen Gott ist. Es sei
aber jedem Verstande natiirlich, die Ursache der von ihm
geschauten Wirkungen erkennen zu wollen. Wenn man also
auch nicht sagen konne, dafl dem geschaffenen Geiste als
solchem das Verlangen nach der Anschauung Gottes natiirlich
sel, 80 sel es ihm doch natiirlich unter der Voraussetzung,
daf} er durch die Offenbarung iibernatiirliche Werke Gottes
erkennt1, Diese Lehre des groflfen Thomaskommentators
schlieft, wie man sieht, ein negatives und ein positives
Element ein: es wird einerseits geleugnet, dafd es auf Grund
der natiirlichen Erkenntnis im Menschen ein Verlangen nach
der Anschauung Gottes geben kann,é anderseits wird be-

' Caiet., In 1, q. 12. a, 1. ,Creatura rationalis potest dupliciter
considerari, uno modo absolute, alio modo ut ordinata est ad felicitatem.
Si primo modo consideretur, sic naturale eius desiderium non se ex-
tendit ultra naturae facultatem, et sic concedo, quod non naturaliter
desiderat visionem Dei in se absolute, Si vero secundo modo consideretur,
sic naturaliter desiderat visionem Dei, quia ut sic, novit quosdam
effectus, puta gratiae et gloriae, quorum causa est Deus, ut Deus est
absolute, non ut universale agens. Notis autem effectibus naturale est
cuilibet intellectui desiderare notitiam causae; et propterea desiderium
visionis divinae (etsi non sit naturale intellectui creato absolute) est
tamen naturale ei supposita revelatione talium effectuum.*



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes a7

hauptet, daf ein solches Verlangen moglich und auch wirklich
vorhanden ist auf Grund einer Gllaubenserkenntnis. In beiden
Punkten schliefit sich dem gelehrten Kardinal Johannes a
S. Thoma ani, J, P. Nazarius hilt den negativen Teil
Jener Lehre fiir gewiy, den positiven fiir probabel?; von
neueren Thomaserklirern folgen Cajetan Kardinal Satollis,
Al. Ad. Paquet+, L. Janssens® Alex. M. Lépicier¢ und
Joh, Lottini7. Eine Reihe anderer Autoren, wie Bannez s,
Salas9 Gonet1o und Billuartil lehnen einfach die Méglichkeit
eines wirksamen und bedingungslosen natiirlichen Verlangens

e

nach der Anschauung Gottes auf Grund einer rein natiir-

lichen Erkenntnis ab und lassen, ohne sich iiber die von
Kardinal Cajetan gegebene positive Erklirung des hl, Thomas |
auszusprechen, nur ein bedingtes und unwirksames Verlangen !

gelten.jﬁgggg andere, wie F'r. de Sylvestrist?, Ripalda!s, von

! In 1. q. 12, disp. 12. a. 3. I. (Coloniae Agrippinae 1711, p. 245.)

% Jo. Paul. Nazarius, In 1. q. 12. a. 1. controv, 2. concl. b, et 7.
(Bononiae 1619, p. 822.)

* Fr. Satolli, In Summam theol. D. Thomae Aq. Praelectiones.
I Romae 1884. p.390. Satolli betont aber nicht so sehr die Ubernatiirlich-
keit, als die Unmittelbarkeit der gottlichen Wirkungen, aus deren
Erkenntnis das Verlangen nach der Anschauung ihrer Ursache flief3t,
und erwihnt auch ausdriicklich als Beispiel das Werk der Schopfung;
Insofern kénnte man ihn wohl auch in eine andere Gruppe von Autoren
€inreihen.

* Al. Ad. Paquet, Comment. in Summam theol. D. Thomae. De
Deo uno et trino. Quebeci 1895. p. 1561. |

* L. Janssens, De Deo uno. I. Romae 1899. p. 427.

® Alex, M. Lépicier, Instit.theol.dogm.I. Parisiis 1902. p.385--387.

" Jo. Lottini, Instit. theol, dogm. specialis. I. Florentiae 1903.
P. 93—94. Lottini griindet freilich das natiirliche Verlangen nach der
-B:nschauung Gottes nicht ausschliefilich, sondern nur ,praecipue“ auf
die Erkenntnis der iibernatiirlichen Wirkungen der Gnade und Glorie

und i3t es dahingestellt, ob dem Argument durchschlagende Kraft
zukomme,

* Dom. Bannez, In 1. q. 12. a. 1. (Lugduni 1588. p. 2156.)

* Jo, de Salas, In 1. 2. q. 3. tr. 2. disp. 4. sect. 2. (Barcinone 1607.
P. 283.)

* Jo. B. Gonet, Clypeus theol. thomist. I. Antverpiae 1744. p. 84.

' C. Billuart, Curs, theol. Tract. de Deo. diss. 4. a. 3, append,
I. (Venetiis 1761.) p. 64.

* Franc. de Sylvestris Ferrariens. In C. g. 3, 51,

* Jo. Martinez de Ripalda, De ente supernaturali 1. 1, disp. 14.
sect. 8—4. Vol. 1. (Parisiis 1870.) p. 76—80.



38 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

neueren Sestili! und Pégues 2, bestreiten geradezu, dafd Caje-
tans Erklirung den Gedankengang des hl. Thomas wieder-
gebe, und versuchen, im Menschen auf Grund seiner natiir-
lichen Erkenntnis ein naturnotwendiges Verlangen nach der
Anschauung Gottes nachzuweisen. Selbstverstindlich ge-
staltet sich je nach der Auffassung des fraglichen Verlangens
auch das Werturteil iiber die Beweisfiihrung des hl, Thomas
verschieden. Wihrend die Autoren der ersten und dritten
Gruppe glauben, daf3 das Argument wirklich zwingend sei,
wird dies von den Vertretern der zweiten Gruppe geleugnet;
diese réiumen ihm entweder gar keine Beweiskraft ein oder
betrachten es hochstens als einen Wahrscheinlichkeits- oder
Konvenienzgrund 3. Aus dieser Meinungsverschiedenheit er-
geben sich zwei Fragen: Was hat der hl. Thomas eigentlich
gemeint, als er das natiirliche Verlangen der geschaffenen
intellektuellen Natur zum Beweis fir die Moglichkeit der
Anschauung des gottlichen Wesens verwertete? Welche
Tragweite besitzt der Beweis, welchen er auf dieses natiir-
liche Verlangen griindet?

Die Auffassung des Kardinals Cajetan, wonach das
fragliche ~niatirliche ~Verlangen eitie” Glanbenserkenntnis
voraussetzt und auf derselben beruht, scheint sich dadurch
zu empfehlen, daf} sie jedes Herabziehen der Anschauung
Gottes in die natiirliche Ordnung, das man doch dem

' Joach. Sestili, De naturali intelligentis animae capacitate atque
appetitu intuendi divinam essentiam. (Romae 1896.) p, 121—144 et
200—211. Wenn ich sie recht verstehe, stimmen in diesem Punkte
trotz aller Reserve auch A. Holder (Lie désir naturel de la vision
béatifique. Rev, Augustinienne 16 [1910], p. 5—25) und A. Gardeil
(Artikel: ,Appétit® im Dictionnaire de Théologie Catholique, I 1698)
im wesentlichen mit Sestili tiberein.

* Th. Pégues, Commentaire francais littéral de la Somme théo-
logique. Vol. 1. part, 1, (Toulouse 1907.) p, 318.

* Bannez l. ¢. ,Haec ratio non demonstrat esse possibile; nam
est articulus fidei.* — Salas 1. c. ,Haec ratio .... non multum urget,
sed est quaedam congruentia.“ — Nazarius 1. ¢. ,Rationes autem
D. Thomae . ... accipiendae sunt non ut demonstrationes, sed ut rationes
probabiles. — Gonet 1. ¢. ,Dici potest rationem D. Thomae non esse
demonstrativam, sed probabilem tantum congruentiam.“ — Billuart L. c.
»Ex tali autem desiderio (seil. conditionato et inefficaci) visionis beatae,
cum absolute loquendo possit frustrari, non potest demonstrative pro-
bari eius possibilitas, sed probabiliter tantum et moraliter suaderi,
inquantum, cum iste appetitus ita sit universalis, ut in omnibus etiam
sapientibus et prudentibus reperiatur, non est verisimile illud ita
frustrari, ut omnes et semper fallantur.“



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 39

—

hl. Thomas nicht zutrauen kann, von vornherein aus-
schliefit. Sie allein scheint auch mit den Texten des heiligen
Lehrers im Einklang zu stehen, in welchen er die An-
schauung Gottes als ein Gut bezeichnet, das mit natiir-
lli}hgn Kriften weder erkannt, noch erstrebt werden kann.
Einige Belegstellen mégen das zeigen. Wo der hl. Thomas
erklirt, wie die Kinder, welche im Stande der Erbsiinde
ohne personliche Schuld aus diesem Leben geschieden sind,
der Anschauung Gottes beraubt sein kénnen, ohne dariiber
Irgend welche Betriibnis zu empfinden, lehnt er zuniéchst
die Auffassung jemer ab, welche diesen Kindern die Er-
kenntnis absprechen, dafl sie fiir die Seligkeit geschaffen
Seien ; nach seiner Anschauung besitzen sie jene natiirliche
Erkenntnis, welche der vom Leibe geschiedenen Seele ihrer
Natur nach zukommt, und ermangeln nur der iibernatiir-
ll.cthen Glaubenserkenntnis, weil sie im irdischen Leben nie
einen Glaubensakt erweckt und auch das Glaubenssakra-
ent nicht empfangen haben; dafd die Seele fiir das Gliick
geschaffen sei, und dafd das Gliick im Besitze des hichsten
Gutes bestehe, gehiért dem Gebiet des natiirlichen Wissens
an; dafl aber dieses hochste Gut, welches die Bestimmung
des Menschen ausmacht, jene Herrlichkeit sei, welche die
Heiligen im Himmel besitzen, das iibersteigt dem heiligen
Thomas zufolge die natiirliche Erkenntnis, ist des-
wegen auch jenen Kindern verborgen und fiir sie kein
Anlaf} zur Betriibnisl. An einer anderen Stelle unterscheidet
der hl. Thomas ein doppeltes Endziel des Menschen:
eines, das seiner Natur angemessen ist, weil zu seiner
Erreichung die natiirlichen Kréfte ausreichen und das auch
den Philosophen bekannt ist; ein anderes, das die mensch-
liche Natur iibersteigt, weil dieselbe unfihig ist, es zu
erreichen oder auch nur es zu denken oder zu be-
gehren? Ja, der heilige Lehrer gebraucht sogar Worte,
durch die er sich in einen flagranten Widerspruch mit sich
selbst zu setzen scheint, wo er behauptet, dafl der Mensch
nach der Anschauung Gottes kein natiirliches Ver-
langen trage?, und dafl nicht alle das wollen, was
eigentlich die Seligkeit ausmacht, weil nicht alle es erkennent.

' S. Thom., De malo q. 5. a. 3. c.
* De Ver. q. 14. a. 2. c.

* De Ver. q. 22, a. 7.

¢ 8. theol. 1. 2. q. b. a. 8.



40 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Soweit kénnte es scheinen, dafl die Auslegung Cajetans,
weil harmonierend mit der sonstigen Lehre des hl. Thomas,
gut begriindet sei. Allein sie hat das Miflliche, dafd sie im
Text selber in keiner Weise gestiitzt oder auch nur ange-
deutet wird., Cajetan erwidert freilich auf dieses Bedenken,
dafy es der hl, Thomas gar nicht nétig gehabt habe, darauf
hinzuweisen, daf} er die Hinordnung der verniinftigen Natur
zu Gott als ihrem iibernatiirlichen Ziele voraussetze, weil
sich das bei einer theologischen Betrachtungsweise, unter
welche die Geschopfe nur fallen, insofern sie auf Gott
bezogen sind, von selbst verstehel. Doch kann diese Er-
klirung keineswegs iiberzeugend wirken. Unter die theolo-
gische Betrachtung fallt nimlich ein Geschopf nicht blofd
insofern es tatséichlich auf Gott hingeordnet ist, sondern
auch insofern es auf Gott hingeordnet werden kann. Daher
sehen wir denn auch, dafd der hl. Thomas, namentlich bei
der Darstellung der Lehre von der menschlichen Seele,
ihren Vermogen und Tétigkeiten sich eingehend auch iiber
das ausspricht, was dem Geschopfe seiner Natur nach und
ohne Riicksicht auf seine Hinordnung zu Gott zukommt;
seine Darstellung wird deswegen nicht untheologisch, weil
er sich nicht ohne Riicksicht auf diese Hinordnung dariiber
ausspricht. Der gegen Cajetans Auslegung erhobene Ein-
wand bleibt also unwiderlegt, was an sich schon der gegen-
teiligen Meinung zum Vorteil gereicht, Dazu kommt nun
noch, dafd diese sich auf eine Reihe positiver Griinde, die
zu ihren Gunsten sprechen, stiitzen kann.

Wenn wir zuntchst das Argument betrachten, wie es
vom hl, Thomas im ersten Teil der theologischen Summe
gefithrt wird?, so bietet uns schon der Zusammenhang, in
welchen es daselbst hineingestellt ist, eine Handhabe zu
einer richtigen Erklirung. Der heilige Lehrer lehnt die
von einigen aufgestellte Behauptung, daf} kein geschaffener
Intellekt Gottes Wesen zu schauen vermoge, ab, weil die-

! Caiet. In 1. q. 12. a. L. ;Non oportuit exprimi quod de creatura
intellectuali non absolute, sed ut ordinata ad felicitatem, esset sermo:
quia commune est cuilibet scientiae, quod semper intelligantur termini
formaliter ut subsunt illi scientiae ... Constat autem ex 1I. C. gent. c. 4,
quod creaturae non sunt de consideratione theologica, nisi ut ordinantur,
gubernantur, praedestinantur a Deo in Deum, ut supremum omnium
finem; alioquin non in ordine ad altissimam causam et propriam theo-
logo theologica considerarentur, ut de se patet.*

* 8. theol., 1. q. 12. a. 1. c.



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 41

selbe glaubenswidrig sei und fiigt dann hinzu, dafd
diess Annahme auch der Vernunft nicht ent-
SPreche; zum Beweis dafiir bringt er das Argument,
d_&s uns hier beschiftigt. Dasselbe soll also nach der Ab-
Sicht seines Urhebers ein Vernunftgrund sein. Handelt
€8 sich nun um einen rein natiirlichen oder um einen
Sogenannten theologischen Vernunftgrund? Die vom

L. Thomas gemachte Gegeniiberstellung: Glaubenswidrig—

iderverniinftig, empfiehlt eher die erstere Annahme. Denn
auch um die Glaubenswidrigkeit der abgelehnten Behauptung
Zu zeigen, stiitzt sich der hl. Thomas, ohne an dieser
S-telle irgend eine Autoritidt zu zitieren, auf einen theolo-
8ischen Vernunftgrund: Koénnte der geschaffene Intellekt —
80 fiihrt er aus — die gottliche Wesenheit nicht schauen,
80 wiirde daraus folgen, dafl er entweder nie zur Seligkeit
gelangen konne, oder aber, dafl seine Seligkeit etwas
anderes zum Gegenstande habe als Gott; das sei aber
glaubenswidrig, weil die hochste Vollkommenheit
€ines Dinges nur durch die Verbindung mit seinem Prinzip
Zu erreichen ist, Auf den ersten Blick iiberrascht diese
begrﬁndung und man sieht nicht, wie aus ihr die Glaubens-
Wwidrigkeit der bekimpften Auffassung folgen soll. Gliicklicher-
Weise gibt uns der hl. Thomas selbst an anderer Stelle,
Wo er sich derselben Beweisfilhrung bedient, den er-
Winschten Aufschluf3: Die héchste Vollkommenheit — so
belehrt er uns dort — erreicht ein Ding, wenn es bis zu
Seinem Prinzip gelangt; unmittelbarer Urheber aller ver-
Niinftigen Kreaturen ist aber nach der Lehre unseres
Glaubens Gott allein; daher mufl dem Glauben zu-
folge in seinem Besitze durch die Anschauung seines
Wesens die hochste Vollkommenheit der geistigen Wesen,
die Seligkeit, bestehen!. Man sieht also, dafl der heilige
Thomas die Glaubenswidrigkeit der von ihm bekémpften
Lehre durch einen theologischen Vernunftgrund dartut;
Wenn er also im unmittelbaren Anschlufd daran behauptet,
diese Lehre sei nicht nur dem Glauben, sondern auch
der Vernunft zuwider, so ist die Annahme wohl be-

! Ver. q. 8. a. 1. ¢. ,Ultima perfectio cuiuslibet rei est, quando
pertingit ad suum principium, Ipse antem Deus omnes creaturas rationales
lmmediate condidit, ut fides nostra tenet. Unde oportet secundum
fidem, ut omnis creatura rationalis, quae ad beatitudinem pervenit,

eum per essentiam videat “



49 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

rechtigt, daf der nun folgende Grund in seinen Augen
nicht ebenfalls ein theologischer, sondern ein rein natiir-
licher Vernunftgrund ist. Das kann er aber nur dann
sein, wenn dabei der Mensch lediglich nach seiner Natur
und ohne Riicksicht auf seine Bestimmung zu einem iiber-
natiirlichen Ziel und auf etwaige iibernatiirliche Erkennt-
nisse ins Auge gefaflit wird.

Fir diese Erklirung der Worte des hl. Thomas
spricht noch eine andere Wendung des vorliegenden Textes.
Der heilige Lehrer behauptet, dafy das natiirliche Verlangen
gegenstandslos und nichtig wire, wenn die Erkenntnis-
kraft des verniinftigen Geschopfes nicht bis zur ersten
Ursache der Dinge vordringen kénnte, Wire Kardinal
Cajetan mit seiner Auffassung im Recht, so hitte die Be-
rufung auf die erste Ursache keinen rechten Sinn. Denn
fiir die iibernatiirlichen Wirkungen der Gmnade und Glorie
gibt es keine zweite (Haupt-)Ursache, dieselben sind eigen-
timliche Wirkungen Gottes; man kann aber nicht gut
von einer ersten Ursache reden, wo iiberhaupt nur eine
einzige in Betracht kommt,

Wenn weiters zugunsten der hier vertretenen Aus-
legung auf die Allgemeinheit des Ausdruckes ,die erste
Ursache der Dinge* hingewiesen wird, so mag das zu-
nichst als ein unberechtigtes Pressen eines unbedeutenden
‘Wortes erscheinen. Dieser Schein verschwindet jedoch,
wenn wir sehen, dafl der hl. Thomas selbst an anderen
Stellen, wo er denselben Beweis fithrt, diese Allgemeinheit
ausdriicklich unterstreicht. Wo er nédmlich im zweiten Teile
seiner theologischen Summe untersucht, was eigentlich die
Seligkeit des Menschen ausmacht, und sich nach Ausschlufd
verschiedener anderer Annahmen die Frage vorlegt, ob
dieselbe in der Anschauung der géttlichen Wesenheit be-
stehe, argumentiert der heilige Lehrer ebenfalls aus dem
natiirlichen Verlangen des Menschen, das Wesen der Ur-
sache der von ihm geschauten Wirkungen zu erkennen,
und gebraucht dabei zweimal den Ausdruck ,irgend
einer* Wirkung“t, Noch unzweideutiger spricht er sich

' 8. theol. 1. 2. q.8.a.8.¢. ,Siergo intellectus aliquis cognoscat
essentiam alicuius effectus, per quam possit cognosci essentia causae,
non dicitur intellectus attingere ad causam simpliciter, quamvis per
effectum cognoscere possit de causa an sit; et ideo remanet naturaliter
homini desiderium, cum cognoscit effectum et scit eum habere



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 43

In der Summa contra Gentiles aus, wo er nachweist, daf}
8uch die rein geistigen Substanzen in der Erkenntnis
Gottes aus seinen Wirkungen nicht die volle Befriedigung
lhres natiirlichen Verlangens finden; dort sagt er n#émlich
Busdriicklich, daf3 dieses Verlangen nicht zur Ruhe kommt
dadurch, daf3 sie Gott als Ursache aller Dinge erkennen,
eren Wesen sie schauen, sondern nur dadurch, daf} sie
auch das Wesen Gottes selbst schauen !,
| An den beiden letztzitierten Parallelstellen scheint
Noch ein anderer Umstand, dem man auf den ersten Blick
keine Beachtung schenken mochte, dazu beizutragen, den
Wahren Gedanken des hl. Thomas zu ermitteln. In der
theologischen Summe sagt der heilige Lehrer mit Berufung
auf Aristoteles?, dafd dieses natiirliche Verlangen auf
der Verwunderung beruhe und zur Untersuchung anrege,
und in der Summa contra Gentiles wiederholt er, daf} dieses
hatiirliche Verlangen den Anlafl zur Entwicklung der
hilosophie gegeben habe. Ohne die Bedeutung dieser
Nebenbei eingeflochtenen Bemerkungen fiir den vorliegenden
Gegenstand iibertreiben zu wollen, darf man wohl fragen,
ob in denselben nicht ein kleiner Hinweis darauf liege,
dafl der hl. Thomas hier ein rein philosophisches Argu-
ent liefern wollte.
Der Summa contra Gentiles kénnen wir noch einige
omente entnehmen, die uns als Fingerzeige dienen mogen,
Um zu finden, wie der hl. Thomas sein Argument aufge-
faflt wissen wollte. Das fragliche natiirliche Verlangen wird
daselbst allen intellektuellen Substanzen zugeschriebens
und der hl. Thomas betont diese Universalitit auch im

= T

Causam, ut etiam sciat de causa, quid est..... Si igitur intellectus

Umanus cognoscens essentiam alicuius effectus creati non cognos-
€at de Deo, nisi an est, nondum perfectio eius attingit simpliciter
&d causam primam, sed remanet ei adhuc naturale desiderium inqui-
rendi causam; unde nondum est perfecte beatus.*

' C. g. L. 8. ¢c. 50. arg. 2. ,Per hoc igitur, quod substantiae
Séparatae cognoscunt omnium rerum, quarum substantias vident, esse
Deum causam, non quiescit naturale desiderium in ipsis, nisi etiam
Ipsius Dei substantiam videant.*

? Metaph. A. 2. 982 b, 11—18. ,Awa 76 Pavudler oi dvdowmor xai
Y0¥ xal 10 mpdrov TpLavro @ilocopsiv.”

*C. g L 8.c BO. arg. 2. ,Non quiescit igitur sciendi desiderium
Daturaliter omnibus substantiis intellectualibus inditum, nisi
‘Cognitis substantiis effectuum etiam substantiam causae cognoscant.“



44 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

folgenden noch an mehreren Stellent. Handelt es sich dabei
um alle méglichen oder nur um alle wirklich
existierenden geistigen Substanzen? Bei der unbe-
schrénkten Allgemeinheit des Ausdruckes ist man eher
geneigt, ersteres zu denken. Dann wird man aber, da eine
geistige Substanz im reinen Naturzustand wenigstens
moglich ist, auch jenes natiirliche Verlangen auf einer blof3
natiirlichen Erkenntnis beruhen lassen miissen. Die andere
Annahme, daf} ndmlich nur von den wirklich existie-
renden geistigen Wesen die Rede ist, empfiehlt sich —
ganz abgesehen von der willkiirlichen Einschrénkung des
Ausdruckes — schon deswegen weniger, weil auch den
vorhandenen verniinftigen Geschopfen die Bestimmung zu
einem ibernatiirlichen Ziele und damit (nach Cajetans
Auslegung) auch das natiirliche Verlangen nach der An-
schauung Gottes nur auflerwesentlicherweise zukommt und
daher auch die Allgemeinheit dieses Verlangens nur eine
zufillige wire; in diesem Falle einen allgemeinen Satz
einschrinkungslos aufzustellen, wiirde mit der sonstigen
strengen Schreibweise des hl. Thomas wenig im Einklang
stehen 2.

Endlich haben wir in der Beachtung der Stelle, an
welcher sich in der Summa contra Gentiles das Argument
aus dem natiirlichen Verlangen nach der Anschanung Gottes
findet, eine nicht hoch genug zu schétzende Handhabe, um
den vom hl, Thomas beabsichtigten Sinn seiner Worte
zu ermitteln. Schon in der Einleitung des genannten
‘Werkes betont der heilige Lehrer, dafl er in den ersten
drei Biichern desselben Wahrheiten behandeln will, welche
das natiirliche Fassungsvermodgen der menschlichen Ver-

' Ibid. ¢. b1, ,Cum autem impossibile sit naturale desiderium
esse inane, quod quidem esset, si non esset possibile pervenire ad
divinam substantiam intelligendam, quod naturaliter omnes mentes
desiderant, necesse est dicere, quod possibile est substantiam Dei videri
per intellectum®. — Ibid. c. b7, arg. 3. ,Omnis intellectus naturaliter
desiderat divinae substantiae visionem. Naturale autem desiderium
non potest esse inane. Quilibet igitur intellectus creatus potest
pervenire ad divinae substantiae visionem non impediente inferioritate
naturae.“

* 8. theol. 1. q. 16. a. 1. ¢. ,Iudicium de re non sumitur se-
cundum id, quod inest ei per accidens, sed secundum id, quod inest
el per se.“



Das nattrliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 45

nunft nicht iibersteigen?, und er wiederholt diese Erklirung
am Beginn des vierten Buches, wo er die Ankiindigung
hinzufiigt, dafl er im folgenden Glaubenslehren besprechen
werde, welche iitber die Kraft unseres Verstandes hinaus-
gehen2. Nun findet sich aber die mehrmalige Verwertung
des natiirlichen Verlangens nach der Anschauung Gottes
Zum  Ausgangspunkt von Beweisfithrungen im dritten
Buche dieses Werkess. Mithin sind wir zu dem Schlusse
berechtigt, daff der hl. Thomas in jenem Verlangen ein
durch die bloe Vernunft ohne Zuhilfenahme der Offen-
barung erkennbares Beweismittel gesehen habe.

So darf denn das bisher Gesagte wohl dahin zusam-
mengefafdt werden, dafd Text, Kontext und Parallelstellen
daranf hindeuten, daf das natiirliche Verlangen nach der
Anschauung Gottes, welches der engelgleiche Lehrer seinem
Vernunftbeweis fiir die Méglichkeit derselben zugrunde legt,
hicht auf einer tibernatiirlichen, sondern auf einer rein natiir-
lichen Erkenntnis beruht, auf der Erkenntnis irgend einer
von Gott hervorgebrachten Wirkung. Um den Beweis fiir diese
Behauptung zu vervollstindigen, wire es noch geboten, die-
selbe in Kinklang zu bringen mit den oben zitierten
Stellen des Heiligen, welche gerade das Gegenteil zu
besagen scheinen. Da indessen die Herstellung dieser

armonie nur moglich ist auf Grund einer genaueren
enntnis dieses Verlangens, seien zunichst die nétigen
Vorfragen hier erdrtert.
Es wurde bereits frither bemerkt, daf} mehrere Thomas-
erklirer, ohne sich auf die Auslegung des Kardinals Cajetan

einzulassen, ein bedingtes und unwirksames natiirliches
-_.—'_-—-——-

'C.g L1 c 9 ,Primum nitemur ad manifestationem illius
Veritatis, quam fides profitetur et ratio investigat .. ..
einde.... ad illius veritatis manifestationem procedemus, quae
Tationem excedit . .. . Intendentibus igitur nobis per viam
Tationis prosequi ea, quae de Deo ratio humana investi-
8are potest, primo occurit consideratio de his, quae Deo secundum
Se ipsum conveniunt; secundo vero de processu creaturarum ab ipso;
tertio autem de ordine creaturarum in ipsum sicut in finem.* Diese
drei Punkte bilden den Inhalt der ersten drei Biicher.

*C.g L 4 c 1. ,In praecedentibus de divinis sermo est
habitus, secundum quod ad cognitionem divinorum naturalis ratio
Per creaturas pervenire potest . ... Restat autem sermo habendus
de his, quae nobis revelata sunt divinitus ut credenda, excedentia
Intellectum humanum.*

* cc. B0—63.



46 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

e

Verlangen nach der Anschauung Gottes gelten lassen, ein
unbedingtes und wirksames aber ablehnen. Was ist davon
zu halten?

Was zunichst die Frage betrifft, ob der hl. Thomas
ein bedingtes oder unbedingtes Verlangen im Sinne
hatte, mochte ich mich entschieden gegen ersteres aus-
sprechen. Der heilige Lehrer will ja die Moglichkeit der
Anschauung Gottes beweisen, Wenn er dabei von einem
Verlangen ausginge, das seinerseits selbst an diese Moglich-
keit als an seine Bedingung gekniipft ist, so wiirde das
etwas gar zu stark an das Kunststiick jenes Mannes erinnern,
der sich selbst an seinem Schopf aus dem Sumpfe zog.
Fiir logische Miinchhausenleistungen ist aber der heilige
Thomas nicht zu haben. Andererseits ist es freilich schwer,
jenes Verlangen als unbedingt zu bezeichnen, insofern
dadurch die Abhéngigkeit desselben von einer Bedingung
ausdriicklich ausgeschlossen werden soll. Denn tatsidchlich
hat jenes Verlangen etwas zum Gegenstande, das mit
natiirlichen Kréften nicht erreicht werden kann, und es
wiirde sofort zu einem irreal bedingten, zu einer blofien
Velleitit werden, wenn der Mensch diese Unmiglichkeit,
ans gewiinschte Ziel zu kommen, einsehen wiirde. Das
Richtige diirfte sein, dafd jenes Verlangen von der Moglich-
keit oder Unméoglichkeit der Anschauung Gottes einfach
absieht und in diesem Sinne vielleicht am besten als nicht
bedingt bezeichnet werden konnte.

Was nun die Wirksamkeit oder Unwirksam-
keit des fraglichen Verlangens anbelangt, so wird man
unterscheiden miissen. Wenn man unter einem wirksamen
Verlangen nur dasjenige versteht, in dessen Kraft man
zum Ziele gelangt, dann wird man das in Rede stehende
offenbar nicht als wirksam bezeichnen; denn da dasselbe
seinem Prinzip nach ganz und gar der natiirlichen Ordnung
angehort, vermag es nicht zu einem Ziele zu fithren, das
iiber die Krifte der Natur hinausliegt. Laf3t man aber als
wirksames Verlangen auch jenes gelten, das zu irgend
welchen Bemiithungen antreibt, um das gewiinschte Ziel zu
erreichen oder ihm wenigstens nahe zu kommen, so wird
man diesen Namen auch jenem Begehren nach der An-
schanung Gottes, von dem der hl, Thomas redet, nicht
absprechen kénnen; haben wir doch vorhin vom heiligen
Lehrer selbst gehort, dafd dieses Begehren zum philoso-



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 47

——

Phischen Forschen anregt. In #hnlicher Weise wird man
J& auch von dem Schiffbriichigen, der, wiewohl hoffnungs-
10_8, auf dem weiten Weltmeer den Kampf mit den Wogen
Dicht aufgibt, sagen konnen, dafl sein Verlangen nach
Erh&ltung des Lebens erfolglos, nicht aber, dafl es unwirk-
82m sei. Ripalda bezeichnet ein solches Verlangen, das
nicht infolge seiner eigenen geringen Intensitit, sondern
hur wegen der in dufleren Hindernissen begriindeten Un-
erreichbarkeit des Objektes unerfiillt bleibt, als innerlich
Wirksam, #uflerlich unwirksam 1,

Noch eine Bestimmung des natiirlichen Verlangens
Dach der Anschauung Gottes bedarf der Erwahnung und
BeSprechung, ehe wir an die Ldsung der Einwendungen
gegen die hier vorgelegte Auffassung herantreten konnen,
D_er hl. Thomas identifiziert dasselbe mit dem Verlangen,
die Ursache der geschauten Wirkungen zu sehen, oder
leitet es wenigstens aus demselben ab. Mit Recht. In dem

rang nach der Erkenntnis des Warum liegt nimlich eine

onsequenz, welche unerbittlich auf die Erkenntnis des
letzten Darum abzielt, Denn stellt sich die nichste Ursache
énes Dinges selbst als eine Wirkung heraus — und das
18t der Fall bei jeder Mittelursache — so wiederholt sich
eben das natiirliche Verlangen, auch die Ursache dieser
Wirkung zu erkennen und das so lange, bis die erste Ur-
Sache als solche ihrem Wesen nach erkannt ist.
Erste Ursache aller Dinge ist aber Gott, freilich nicht
formell seiner Wesenheit nach, sondern durch sein Wissen,
sein Wollen und seine Macht. Das natiirliche Verlangen
hach der Anschauung Gottes hat also die Erkenntnis des
gottlichen Wesens als solchen nur indirekt und, wenn ich
mich so ausdriicken darf, materiell zum Gegenstand, in-
Sofern némlich die gottliche Wesenheit und die gottliche
Ursiichlichkeit sachlich eins sind; direkt und formell zielt
es auf die Erkenntnis der ersten Ursache al§§olcher
ab, Und auch dieses indirekte Verlangen nach der An-
schauung Gottes wird in der Regel kein ausdriickliches
Sein, sondern in dem Verlangen nach Wissen und Begreifen,
In dem Verlangen nach voller Evidenz und Beantwortung
Jeden Warums eingeschlossen liegen,

! Ripalda, De ente supernaturali 1. 1. disp. 14. sect. 3, — Vol. 1.
Parisiis 1870), p. 76—78.



48 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Das Gesagte zusammenfassend diirfen wir unsere Mei-
nung dahin aussprechen: Das natiirliche Verlangen nach
der Anschauung Gottes, aus welchem der hl. Thomas
die Moglichkeit derselben zu beweisen sucht, beruht
nicht auf der iibernatiirlichen Erkenntnis von géttlichen
Wirkungen, die der iibernatiirlichen Ordnung angehdoren,
sondern auf der natiirlichen Erkenntnis irgend
welcher natiirlicher Wirkungen; eszielt formell
und direkt nicht auf die volle Erkenntnis der gottlichen
‘Wesenheit als solcher, sondern auf die volle Erkennt-
nis der ersten Ursache der geschauten Wirkun-
gen ab; man kann es ein wirksames Verlangen nennen,
insofern es den Menschen zum Nachdenken und Nach-
forschen iiber die erste Ursache antreibt; weil es der
Reflexion iiber die Erreichbarkeit oder Unerreichbarkeit
seines (tegenstandes vorangeht, wird man es als nicht
bedingtes Verlangen bezeichnen kdnnen.

Es obliegt uns nun noch die Aufgabe, mit der hier
vorgetragenen Auffassung jene oben zitierten Stellen des
hl. Thomas in Einklang zu bringen, an welchen er sich
gegen die natiirliche Erkennbarkeit der Anschauung Gottes
und folglich auch gegen ein auf natiirlicher Erkenntnis
beruhendes Verlangen nach derselben ausspricht.

Zur Stelle aus dem Werke De malo, wo es heiflt, es
iibersteige die natiirliche Erkenntnis, daf3 jenes hdochste
Gut, flir dessen Besitz der Mensch geschaffen ist, jene
Herrlichkeit sei, welche die Heiligen im Himmel besitzen,
bemerkt Joach. Sestili, dem dieselbe in einer Rezension
seines Werkes iiber diesen Gegenstand in der ,Civilta
Cattolica* entgegengehalten worden war, es handle sich
dort nicht um irgend welche, sondern um eine deutliche
Erkenntnis jener Anschauung nach ihren wesentlichen und
eigentiimlichen Priadikatenl. Die Antwort hat etwas fiir

! G. Sestili, Il desiderio naturale d’intuire la divina essenza
in risposta ad una critica della Civilta Cattolica. (Roma 1897), p. 16.
sNeile due Somme la tesi & affermativa rispetto alla cognizione
che si ha dagli effetti creati pei quali sirisale alla conoscenza astrattiva,
e poscia al desiderio d’intuire Dio prima causa: cognizione chiara
in quanto a distinguere la conoscenza astrattiva dall’intuitiva, solo
non abbastanza distintia in quanto ai predicati proprii ed essen-
ziali dalla parte deli’atto e del termine di codesta intuizione quale
é nei beati comprensori; quindi cognizione puramente naturale, perché
acquisita per mezzo naturale. Nella questione de malo, la tesi &



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 49

sich; ich glaube aber nicht, daf} sie den ganzen Gedanken
des hl, Thomas wiedergibt, KEs scheint mir vielmehr, dafd
an jener Stelle des heiligen Liehrers ein besenderes Gewicht
auf einen anderen Punkt zu legen sei. Nicht der (freilich
sehr vage) Begriff einer Gotteserkenntnis, welche jedes
Ritsel 16st und volle Evidenz schafft, geht iiber die Grenzen
natiirlichen Denkens hinaus, sondern die Tatsache, dafd
der Mensch fiir sie geschaffen ist. Zur Annahme, daf} der
hl, Thomas diesen Punkt besonders betonen wollte, be-
stimmt mich neben dem Wortlaut der Stelle die Beachtung
des Zusammenhanges, in welchem sich dieselbe findet.
Nachdem der heilige Lehrer die Meinung als wahrschein-
licher bezeichnet hat, dafy die Seelen von Kindern, die in
der bloflen Erbsiinde gestorben sind, im Jenseits keinerlei
Betriibnis iiber den Verlust der Anschauung Gottes emp-
finden, bespricht er die verschiedenen Versuche, diese An-
sicht verstindlich zu machen. Einige hitten behauptet, daf’
Jene Seelen in soleher Unwissenheit sich befinden, daf’ sie
nicht einmal ihre Bestimmung zur Seligkeit erkannten. Der
hl. Thomas erkliart klipp und klar, dafl er sich mit dieser
Erklarung, welche jenen Seelen nach ihrem edelsten Teile,
dem Verstande, ein elenderes Los zuschreibt, als selbst den
Verdammten in der Holle, nicht befreunden kénne, und
wendet sich dann der Besprechung eines zweiten Erklirungs-
versuches zu, der von der Willensverfassung jener Seelen
ausgeht. Nach dem Tode #ndert sich ndmlich der Wille
weder zum Guten noch zum Bosen, und da die Seelen
Jener Kinder vor dem Gebrauch der Vernunft keinen un-
geordneten Willensakt haben konnten, haben sie auch nach
dem Tode keinen; es wire aber eine Unordnung des Willens,
wenn sich jemand iiber die Entbehrung eines Gutes be-
triibte, das ihm nicht zukommt und das er nie zu erreichen
Imstande war; da also die in der Erbsiinde gestorbenen

Megativa solo rispetto alla cognizione speciale e distinta; parlasi formal-
mente di quella gloria ,quam Sancti possident di cui 1’ Apostolo
dice 1 aud Cor. 2, 9. ,,Quod mec oculus vidit nec auris audivit nec in cor
hominis ascendit quae praeparavit Deus diligentibus se. Nobis autem revelavit
Deys per Spiritum suum®: 1 intuizione della divina essenza & proposta
Sotto la forma esplicita della fede, in quanto ¢ Dio che si manifesta
In tutte le dovizie della yua gloria ad intra; Dio Triniti, somma
yerita e somma bontd conosciuta non dagli effetti ereati, ma da quelli
attributi e perfezioni che ha in se stesso e che manifesta ai Beati
‘Comprensori.*

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XXVIII. 4



50 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

Kinder wissen, daf} sie jene himmlische (tlorie nie erreichen
konnten, sind sie auch iiber den Verlust derselben nicht
traurig, Hier fillt der hl. Thomas nicht ausdriicklich ein
ablehnendes Urteil, sondern geht einfach zu seinem eigenen,
eben in Rede stehenden Losungsversuch iiber mit den
Worten: ,Wir konnen aber beide Meinungen vereinigen
und so einen Mittelweg einschlagent.“ Die Erkldrung des
hl, Thomas soll also von beiden vorher besprochenen
Versuchen etwas enthalten. Dafl sie vom ersten, den der
hl. Thomas ausdriicklich ablehnt, etwas enthilt, ist offen-
sichtlich: sie geht wie dieser von einer gewissen Unkenntnis
jener Seelen aus. Wo bleibt aber das Element aus dem
zweiten, nicht direkt abgewiesenen Versuch, der sich auf
den friedlichen Verzicht eines wohlgeordneten Willens auf
ein wohl irgendwie erkanntes (sciunt se nunquam potuisse
illam gloriam coelestem adipisci), aber nicht fiir ihn
bestimmtes Gut griindet? Diese Frage wird man meines
Erachtens nur dann befriedigend beantworten kénnen,
wenn man gelten lif3t, dafd jene Seelen von einer hoheren

! 8. Thom. De malo q. 5. a, 8. corp. ,Aliqui posuerunt, quod
pueri gentient aliquem dolorem vel atflictionem interiorem ex carentia
visionis divinae ... Aliis videtur et melius, quod nullam atflictionem
etiam interiorem sentient. Et huius rationem aliqui diversimode
agsignant, Quidam enim dicunt, quod animae puerorum cum originali
decedentium sunt in tantis tenebris ignorantiae constitutae, quod
nescinnt se ad beatitudinem esse factas nec aliquid circa hoc cogitant
et ideo nullam patiuntur de hoc afflictionem. Sed hoc non videtur
convenienter dici..... Et ideo alii assignant causam huius, quod non
affliguntur, ex dispositione voluntatis ipsorum, Non enim post mortem
in anima mutatur dispositio voluntatis neque in bonum neque in
malum, Unde cum pueri ante usum rationis non habeant actum
inordinatum voluntatis, neque etiam post mortem habebunt. Non est
autem absque inordinatione voluntatis, quod aliquis doleat se non
habere, quod nunquamn potuit adipisci; sicut inordinatum esset, si
aliquis rusticus doleat de hpc, quod non esset regnum adeptus. Quia
ergo pueri post mortem sciunt se nunquam potuisse illam gloriam
coelestem adipisci, ex eius carentia non dolebunt. Possumus
tamen utrumque coniungentes mediam viam tenere,
ut dicamus, quod animae puerorum naturali quidem cognitione non
carent, qualis debetur animae separatae secundium suam naturam, sed
carent supernaturali cognitione, quae hic in nobis per fidem plantatur,
eo quod nec hic fidlem habuerunt in actu, nec sacramentum fidei
susceperunt, Pertinet autem ad naturalem cognitionem, quod anima
sciat se propter beatitudinem creatam et quod beatitudo consistat in
adeptione perfecti boni; sed quod illud bonum perfectum,
ad quod homo factus est, sitilla gloria, quam sancti
possident, est supracognitionem naturalem®



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes 531

Gotteserkenntnis, die alles zeitliche Gteschehen restlos er-
klirt, irgend welche Vorstellung haben, zugleich aber auch
wissen, dafd die tatsiichliche Erreichung dieser héheren
Gotteserkenntnis tiber die Krifte der geschaffenen Natur
hinausliegt.

Jene andere Stelle des hl. Thomas, wo er sagt, daf}
die uns von Gtott versprochene Seligkeit ein Gut sei, das
die Verhiltnisse der menschlichen Natur iibersteigt, weil
die natiirlichen Kr#fte nicht ausreichen, um es zu erlangen
oder auch nur zu erdenken oder zu begehren?,
wird wohl leichter durch einen blofien Hinweis aufden Unter-
schied zwischen einer ausdriicklichen und deutlichen und
einer einschlufiweisen und dunklen Erkenntnis mit der
sonstigen Liehre des Heiligen in Einklang zu bringen sein,
Doch wird man auch nicht mit Unrecht darauf verweisen
diirfen, dafl der hl. Thomas an der angezogenen Stelle
von jenem hochsten Gute spricht, das als Endziel die erste
den Willen treibende Kraft ist?, wihrend es sich an jenen
Stellen, wo von dem fraglichen natiirlichen Verlangen die
Rede ist, nicht um ein Verlangen nach einem Endziel oder
nach einem vollkommen befriedigenden Gut handelt,
sondern nach einem Gut, das sich als irgend eines neben
anderen darstellt: die restlose Erklirung einer Wirkung in
der Welt durch die vollstindige Erkenntnis ihrer ersten
Ursache erscheint nicht als ein Gut, welches alle anderen
erstrebbaren Giiter in sich begreift. Freilich fithrt diese
Erwiderung auf die erstgegebene zutiick und setzt sie
voraus; denn nur weil der Mensch nicht ausdriicklich und
deutlich erkennt, was er eigentlich will, indem er die volle
Befriedigung seines Verstandes wiinscht, ist es moglich,
dafy er diese als irgend ein Gut und nicht als das
héchste Gut begehrt. Damit ist auch schon die Antwort
gegeben auf den Kinwand, welcher sich auf die Behauptung
des hl. Thomas griindet, dafd nicht alle das wollen, was

! De Ver. q. 14, a. 2. corp. ,Aliud est bonum hominis naturae
humanae proportionem excedens, quia ad ipsum obtinendum vires
naturales non sufficiunt nec ad cogitandum vel desiderandum .. ..
et hoc est vita aeterna.“

* 1, ¢ ,,Est duplex hominis bonum ultimum, quod primo volun-
tatem movet quasi ultimus finis.*

4%



h2 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

tatsiichlich die Seligkeit ausmacht, weil nicht alle es
wissen 1,

In #hnlicher Weise diirfte sich auch die Schwierigkeit
lésen lassen, welche aus jenem Texte des hl. Thomas her-
geleitet wird, wo er ausdriicklich bestreitet, daf} die An-
schauung Gottes Gegenstand eines natiirlichen Verlangens
sei?, Hinzufiigen liefle sich noch, dafd diese Stelle, wenn
sie gegen unsere Auslegung des hl, Thomas etwas bewiese,
auch diegjenige des Kardinals Cajetan ausschlieflen und den
hl, Thomas in Widerspruch mit sich selbst setzen wiirde,
da sie im Interesse der Verdienstlichkeit des Strebens nach
der Anschauung Gottes jedes unfreie und natiirliche Ver-
langen nach derselben auszuschliefen scheint,

Eine Stiitze scheint tibrigens unsere Auffassung in
jenen Stellen des hl. Thomas zu finden, an denen er nicht
blofd vom Verlangen nach der Anschauung Gottes, sondern
sogar von dieser selbst lehrt, dafd sie in gewissem Sinne
dem Menschen natiirlich sei% Dafd dem heiligen Lehrer trotz

' 8. theol, 1. 2. q. b. a. 8. corp. ,Alio modo possumus loqui de
heatitudine secundum specialem rationem, quantum ad id, in quo
beatitudo consistit; et sic nan omnes cognoscunt beatitudinem, quia
nesciunt, cui rei communis ratio beatitudinis conveniat, et per con-
sequens quantum ad hoc non omnes eam volunt.* '

? De Ver. q. 22. a. 7. corp. ,Homiui inditus est appetitus ultimi
finis sui in communi, ut scilicet appetat naturaliter se esse completum
in bonitate. Sed in quo ista completio consistat, utrum in virtutibus
vel scientiis vel delectabilibus vel huiusmodi aliis, non est ei deter-
minatum a natura. Quando ergo ex propria ratione adiutus divina
gratia apprehendit aliquod speciale bonum ut suam beatitudinem, in
quo vere sua beatitudo ernsistit, tune meretur, non ex hoe quod appetit
beatitudinem, quam naturaliter appetit, sed ex hoc, quod appetit hoc
speciale, quod non naturaliter appetit, ut visionem Dei, in
quo tamen secundum rei veritatem sua beatitudo consistit.”

* 8. theol, 8. q. 9. a. 2, ad 8. ,,Visio seu scientia beata est quo-
dam modo supra naturam animae rationalis, inquantum scilicet propria
virtute ad eam pervenire non potest; alio yero modo est secundum
naturam ipsius, inquantum scilicet seeundum naturam suam est capax
eius. — Ver. q. 183, a. 1. ad. 1. ,Intelligentiae humanae secundum
quemlibet statum est naturale aliquo modo cognoscere Deum; sed in
sui principio, scil. in statu viae, est ei naturale, quod cognoscit Deum
per creaturas sensibiles. Kst etiam ei naturale, quod perveniat ad
cognoscendum Deum per se ipsum in sui consummatione, scilicet in
patria; et si in statu viae elevetur ad hoe, quod cognoscat Deum
secundum statum patriae, hoc erit contra naturam, sicut esset contra
naturam, quod puer mox natus haberet barbam.“ — Ibid. a. 8. ad 6.
»Quamyis naturale sit intellectui humano, quod quandoque ad visionem
divinae essentiae perveniat, non tamen egt sibi n@tura?lg, quod ad hoc
perveniat secundum statum viae huius.*




Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes b3

dieser anscheinend gewagten Behauptung jeder Naturalismus
und Rationalismus fern liegt, beweisen jene Stellen, an
denen er selbst hervorhebt, dafl die Anschauung Gottes
ibernatiirlich ist in dem Sinne, daf’ die menschliche Natur
darauf keinen Anspruch hat und aus eigenen Kriften nicht
lmstande ist, dieses ihr von der gottlichen Freigebigkeit
gesteckte Ziel zu erreichen?,

Es eriibrigt nun noch die zweite eingangs aufge-
worfene Frage zu erdortern: Welcher Wert kommt dem Be-
weige zu, welchen der hl. Thomas zu wiedeérholten Malen
auf der Tatsache des natiirlichen Verlangens nach der An-
schauung Gottes aufgebaut hat?

Mit Riicksicht darauf, dafl der hl. Thomas einerseits
80 beharrlich auf dieses Argument zuriickkommt und ander-
seits Selbst wiederholt vor dem Versuche warnt, Sitze, die
ausschliefilich dem Gebiete des Glaubens angehoren, durch
Vernunftgriinde zu beweisen?, bin ich zur Annahme ge-
neigt, dafd er selbst jenen Beweis fiir iiberzeugend hielt.
Gonet verweist freilich auf zwei Stellen, wo angeblich der
hl. Thomas selbst fiir reine Glaubenswahrheiten blofle Ver-
nunftsgriinde, die in diesem Falle hochstens Wahrschein-
lichkeitsgriiide sein kénnten, beéibringen soll3. Das ist je-

' De Ver. q. 14. a, 10. ad 2, ,,Ab ipsa prima institutione natura
humansa est ordinata in finem beatitudinis, non quasi in finem debitum
homini secundum naturam eius, sed ex sola divina liberalitate; et
ideo non oportet, quod principia naturae sufficiant ad finem illum
consequendum, nisi fuerint adiuta donis superadditis ex divina
liberalitate.*

' 8. theol. 1. q. 32, a. 1. corp. ,Qui probare nititur Trinitatem
personarum naturali ratione, fidei dupliciter derogat, Primo quidem,
quantum ad dignitatem ipsius fidei, quae est, ut sit de rebus invisi-
bilibus, quae rationem humanam excedunt.... Secundo quantum ad
utilitatem trahendi alios ad fidem., Cum enim aliquis ad probandam
fidem indueit rationes, quae non sunt cogentes, cedit in irrisionem
infidelium. Credunt enim, quod huiusmodi rationibus innitamur et
propter eas credamus. Quae igitur fidei sunt, non sunt ten-
tanda probare nisi per auctoritates. — Ibid. q. 46. a. 2. corp.
sMundum incepisse est credibile non autem demonstrabile vel scibile.
Et hoc utile est, ut consideretur, ne forte aliquis, quod fidei est,
demonstrare praesumens rationes non necessarias inducat, quae prae-
beant materiam irridendi infidelibus existimantibus nos propter huis-
modi rationes credere, quae fidei sunt,*

* J. B. Gonet, Clypeus theol, thom. I. (Antverpiae 1744.) p. 84,
nr. 99.



b4 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

doch nicht richtig. An der erstzitierten Stelle! beruft sich
der hl. Thomas ausdriicklich auf die Heilige Schrift, um
die Wirklichkeit der realen gottlichen Ausgénge darzutun,
und nur um uns irgend ein Versténdnis des formellen Cha-
rakters dieser Ausginge zu vermitteln, stiitzt er sich auf
den unanfechtbaren Satz, dafd alles, was Gott formell zuge-
schrieben wird, nicht nach der Analogie der niederen,
korperlichen, sondern nach der Analogie der hochsten, gei-
stigen Wesen aufzufassen sei; an der zweiten von Gonet
angefithrten Stelle? handelt es sich nicht um die Tat-
siichlichkeit, sondern nur um die Konvenienz der
Menschwerdung Gottes, weshalb dort wvon einem Versuche,
das Glaubensgeheimnis durch einen Vernunftgrund zu be-
weisen, keine Rede sein kann,

Aber wird nicht der hl. Thomas zum Naturalisten
gestempelt, wenn bei der oben erklarten Auffassung des
natiirlichen Verlangens nach der Anschauung Gottes noch
behauptet wird, er habe seinen Beweis fiir iiberzeugend
gehalten? Ich glaube nicht. Man wird sich nur vor Augen
halten miissen, was der heilige Lehrer durch seine Argu-
mentation eigentlich beweisen wollte und was nicht. Sein
Schlufisatz: ,Es ist schlechthin zugegeben, dafl die Seligen
Gottes Wesenheit schauen®“ scheint freilich darauf hinzu-
deuten, dafl die Tatsédchlichkeit der Anschauung
Gottes dargetan werden soll. Allein dieser Annahme wider-
streitet der ganze Zusammenhang., Der fragliche Beweis
findet sich mitten in der Untersuchung von Gottes Wesen
und Eigenschaften, es handelt sich also hier nicht um etwas,
was von den Geschopfen ausgesagt wird, sondern was Gott
real und wesentlich zukommt, némlich um die Méglichkeit

' S. theol, 1. q. 27. a. 1. corp. ,Respondeo dicendum, quod
divina Scriptura in rebus divinis nominibus ad processionem pertinen-
tibus utitur.... Cum autem Deus sit super omnia, ea quae in Deo
dicuntur, non sunt intelligenda secundum modum infimarum crea-
turarum, quae sunt corpora, sed secundum similitudinem supremarum
creaturarum, quae sunt intellectuales substantiae, a quibus etiam
similitudo accepta deficit a repraesentatione divinorum. Non ergo
accipienda est processio, secundum quod est in corporalibus,.... sed
secundum emanationem intelligibilem, utpote verbi intelligibilis a
dicente, quod manet in ipso. Et sic fides catholica processionem ponit
in divinis.*

? S. theol. 3. q. 1. a. 1. Utrum conveniens fuerit Deum incarnari.

* 8. theol. 1. q. 12. a. 1. corp. ,Simpliciter concedendum est,
quod beati Dei essentiam videant.*



Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes bb

oder Unméglichkeit, von einem Geschopfe durch Anschauung
erkannt zu werden., Damit stimmt auch die Uberschrift der
&ganzen Quistion (Quomodo Deus a nobis cognoscatur) und
des betreffenden ersten Artikels (Utrum aliquis intellectus
Creatus possit Deum videre per essentiam) sowie die im
Corpus erwihnte gegnerische Auffassung, nach welcher kein
geschaffener Verstand Gottes Wesen zu schauen vermdége
und welche durch die fragliche Argumentation als unzn-
treffend (hoc inconvenienter dicitur) dargetan werden soll,
aufs beste iiberein. Und zwar handelt es sich num die ab-
solute Moglichkeit, um die Widerspruchslosigkeit dieser
Anschauung, nicht um deren natiirliche Moglichkeit oder
Erreichbarkeit durch Krifte der geschopflichen Ordnung;
denn nach letzterer Moglichkeit wird erst im vierten Artikel
derselben Quéstion gefragt. Ganz analog geht der hl Thomas
Im dritten Buche seiner Summa contra Gentiles vor; nach-
dem er im H0. Kapitel desselben gezeigt hat, daf} sich in
den rein geistigen Substanzen ein natiirliches Verlangen
nach der Anschauung Gottes vorfindet, beginnt er das
51. Kapitel mit den Worten: ,Da es unmoglich ist, daf}
ein natiirliches Verlangen sinnlos sei, letzteres aber der Fall
Wwire, wenn es nicht méglich wire, zur Erkenntnis des
gottlichen Wesens zu gelangen, die doch von allen geistigen
Wesen natiirlicherweise begehrt wird, mufd man zugestehen,
dafS die géttliche Wesenheit von einem (geschaffenen) Ver-
stande geschaut werden kdnne;* im 52. Kapitel beweist
er dann erst, dafd es keinem Geschopf moglich ist, durch
seine nmatiirlichen Krifte zur wesentlichen Anschauung
Gottes zu gelangen. Es steht also fest, dafl der strittige
Beweis des hl. Thomas nur die metaphysische Méglichkeit
der Anschauung Gottes dartun soll. Dafd der Versuch eines
solchen Beweises, wenn derselbe nicht a priori durch die
Zergliederung des Begriffes gefithrt wird, sondern, wie es
beim hl. Thomas geschieht, von einem Zeichen dieser Mog-
lichkeit ausgeht, eine Herabziehung des Ubernatiirlichen
sein soll, ist nicht einzusehen; es miifite sonst auch der
Beweis der Existenz einer iibernatiirlichen Offenbarung aus
sichtbaren und greifbaren Tatsachen als Naturalismus be-
zeichnet werden,

Wie steht es nun tatséichlich um den Wert des frag-
lichen Arguments? Jene Thomaserklirer, welche demselben
keine oder nur Probabilititswert zuerkennen (Bannez, Na-



56 Das natiirliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

zarius, Billuart), stiitzen ihre Ansicht darauf, daf} jenes
Verlangen nur ein bedingtés und unwirksames sei. Ich
glaube, gezeigt zu haben, dafd diese Auffassung unbegriindet
ist, weshalb mit ihr auch das darauf gebaute Werturteil
iiber den Beweis des hl. Thomas fillt. Hier sel nur noch
hinzugefiigt, dafS aus einem Verlangen, welches an die Be-
dingung der Moglichkeit des begehrten Gutes gekniipft ist,
sich wohl schwerlich auch nur ein Wahrscheinlichkeits-
beweis fiir die Erreichbarkeit jenes Gutes fithren lassen
wird. Billuart hat es freilich versucht, indem er als neues
Mittelglied die Universalitit jenes bedingten Verlangens
nach der Anschauung Gottes, das sich in allen, auch den
geistig hochstehenden Menschen findet, einfiihrt; es sei
némlich unwalrscheinlich, dafd alle Menschen zu allen Zeiten
enttduscht werden sollten. Meines Krachtens konnte man
déarauf erwidern, dafl von einer Enttduschung keine Rede
sein kann, wenn das etwa unerfiillbare Verlangen selbst an
die Bedingung der Moglichkeit des Verlangten gekniipfs ist.

Um sich nun ein positives Urteil tber die Tragweite
des Beweises zu bilden, wird man die Richtigkeit seiner
Primissen nachpriifen miissen. Diese bilden erstens die
Feststellung, dafd sich in den geistigen Wesen ein natiir-
liches Verlangen nach der Anschauung Gottes findet, und
zweitens der Satz, dafl ein natiirliches Verlangen mcht
sinnlos sein kann, Die erste dieser Primissen kann nach
den oben gegebenen Erklérungen derselben dem nicht mehr
zweifelhaft sein, der den ersten Satz der Metaphysik Ari-
stoteles’ unterschreibt, daf alle Menschen von Natur aus
willbegierig sind. Die zweite erscheint als Selbstverstand-
lichkeit, wenn man sich vor Augen hilt, was ein natiir-
liches Verlangen und was im Sinne des hl. Thomas ein
sinnloses Verlangen ist. Sinnlos ist ein Verlangen dem
heiligen Lehrer hicht dann, wenn es nicht erfiillt wird — sonst
wire das Begehren nach Fortdauer des Lebens bei einem
aufgegebenen Kranken die denkbar einfachste Widerlegung:
jenes Satzes — sondern nur danu, wenn és absolut nicht
erfiilllt werden kann; diese Begr1ﬁsbest1mmung ergibt sich
ganz unizweideutig aus dem kurz vorher zitierten 51, Kapitel
des dritten Buches der Summa contra Gentiles. Sinnlos ist
also ein Verlangen nur dann, wenh es absolut Unmdogliches
zum Gegenstande hat, und absolut unméglich ist nur das,
was einen inneren Widerspruch einschlief3t, Es ist aber



Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen der Kirche BHY7

undenkbar; dafl irgend ein Vermdégen den Widerspruch zu
Selnein natiirlichen Gegenstandé habe. Denn da der natiir-
liche Gegenstand eines Vermogens demselben die Art-
bestimmtheit gibt, wiirde sich aus dieser Annahme ergeben,
dafl der Widersinn und das Nichtsein artbestimmendes
Prinzip der Ordnung und des Seins wiiren. In noch grellerem
Lichte zeigt sich diese metaphysische Monstruosités, weni
man bedenkt, dafd dieselbe das Werk einer unendlichen
It}telligenz sein sollte! Nein, ein natiirliches Verlangen kann
Licht sinnlos sein; der geschaffene Geist hat aber ein natiir-
liches Verlangen, die erste Ursache aller Dinge zu schauen,
weil er ein natiirliches Verlangen hat, zu wissen, folglich
kann er Gott schauen; zum mindesten kann ihn Gottes
Allmacht dazu erheben,

Wenn die hier gegebene KErklirung und Bewertung
des Beweises richtig ist, dann spricht aus demselben wieder
®inmal der ganze hl. Thomas: In einem kurzen Argument,
bestehend aus nur zwei Sitzchen, stiirmt die unbeugsame
Kraft, seines Greistes ungestiim vor bis an die Grenzen des
Geheimnisses; aber demiitig hilt sie inne vor jener Wahr-
heit, welche Giott hienieden unserem Blick noch verbirgt
durch den blendenden Glanz ihres Lichtes.

BEMERKUNGEN ZUR LEHRE VON DEN MERK-
MALEN DER KIRCHE
Von P. Mag. Theol. REGINALD M. SCHULTES O. P.

Die Lehre iiber die Merkmale oder Kennzeichen der
Wwahren Kirche gehért anerkanntermaflen zu den interessan=
tésten und wichtigsten Partien der Apologetik und Dogmatik.
Ein oberflichlicher Blick in unsere heutigen Lehrbiicher
der Theologie konnte den Anschein erwecken, als ob in
Bezug auf diese Lehre beinahe vollstindige Ubereinstimmung
uUnter den Katholiken bestinde. Ein etwas tieferes Ein-
d1‘_ingf:3n zeigt aber, dafl auch in dieser Frage tiefgehende

lvergenzen, Unsicherheiten, ja irrtiimliche Auffassungen
herrschen. Dieser Ubelstand betrifft allerdings weniger den
Materiellen Teil der Lehre als die formelle Auffassung des
VV.eﬁ;eu:tsj und der Aufgabe der Merkmale, noch mehr viel-
leicht die Behandlung derselben. Dies veranlafit uns auch
Zu einigen Bemerkungen zur Lehre von den Merkmalen



	Das natürliche Verlangen nach der Anschauung Gottes

