
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 1 (1914)

Artikel: Joseph Gredts Elemente der Philosophie

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOSEPH GREDTS ELEMENTE DER PHILOSOPHIE1

Von Dr. ERNST COMMER

Seitdem der hl. Thomas von Aquin die aristotelischen
Lehren von den Entstellungen der arabischen und jüdischen
Erklärer vindiziert hatte, wurde das Verständnis dieser
•Philosophie — und um dieses handelt es sich hier an erster
Stelle, nicht um ihre Verwertung für die christliche Theologie

in seiner Schule fortgepflanzt bis auf die Zeiten
semes großen Kommentators Caietan. Nach ihm teilte sich
die aristotelisch-thomistische Schule. Die Veranlassung der
Spaltung lag teils in der humanistischen Richtung der Zeit,
teils in dem skotistischen Geiste der Pranziskanerschulen
und nicht zuletzt in den Umständen der Polemik mit der
neueren Philosophie, die mit der Reformation zusammenging.

Die konservative Richtung der alten Tradition wurde
in den Schulen der Dominikaner, der unbeschuhten Karme-
it©r, der älteren Jesuiten, der Benediktiner und anderer

Drden festgehalten, wie die grossen philosophischen Werke
der Komplutenser-Dominikaner und Karmeliter, der
Salzburger Benediktiner und anderer Ordensschulen beweisen.
Der Dominikanerorden endlich trug die Überlieferung in
ununterbrochener Folge durch die Zeit der Aufklärung bis
auf die Gegenwart hinüber, in der sie einem neuen Frühling
entgegensieht.

Vorbereitet war dieser Aufschwung schon von Pius IX.,
der auf den Aquinaten nachdrücklich hingewiesen hatte *,
und unter dessen Regierung die Rückkehr zur Philosophie
der Vorzeit in mehr oder weniger engem Anschluss an die

1 Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae auctore P. Jos."redt 0. S. B. Editio altera, aucta et emendata. Friburgi Brisgoviae
sumptibus Herder. Vol. I, 1909, XXV, 496 p. Vol. II, 1912, XIX, 447 p.

p 1 7
^ourquard: L'Eucyclique Aeterni Patris, Strasbourg 1883,

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII. 1



2 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

Lehre des hl. Thomas gleichsam spontan einsetzte, wie die
Namen Sanseverino, Signoriello, Liberatore, Zigliara, Plaß-
mann, Kleutgen bezeugen. Den letzten Impuls und die
feste Richtung gab endlich Leo XIII. durch die
denkwürdige Enzyklika Aeterni Patris, welche die
Wiederherstellung der thomistischen Philosophie mit der vollen
Autorität des obersten kirchlichen Lehramtes und mit
verpflichtender Gesetzeskraft inaugurierte. Im Geiste dieser
Tradition hat der als Lehrer hochgeschätzte Professor am
Zentralkollegium der Benediktiner von S. Anselmo, der aus
der Einsamkeit des steirischen Stiftes Seckau in die Hauptstadt

der katholischen Welt berufen war, sein Werk als
Lehrbuch der aristotelisch-thomistischen Philosophie
geschrieben und es in der zweiten Auflage auch für ein größeres,
dreijähriges Studium erweitert, aber mit Beibehaltung der
für Institutionen angemessenen Kürze. Über die Änderungen
in der Anordnung des Stoffes berichtet er im Vorwort.

Das Werk muß daher auch als das, was es sein soll,
beurteilt werden: also formell als Lehrbuch und objektiv
nach dem geschichtlich feststehenden Lehrgehalt der aristo-
telisch-thomistischen Philosophie. Gewiß nicht ohne Absicht
gab ihm der Verfasser den Titel, der den Zweck und die
Richtung deutlich ausdrückt. Denn nicht bloß die Prinzipien

jener Philosophie wollte er darstellen, sondern ihre
Elemente. Ein Element heißt das Erste und Einfache
(nicht Zusammengesetzte) innerhalb der Gattung der
Materialursache1. Wie man daher die einfachen Körper, in denen
sich keine andere Zusammensetzung mehr findet als die aus
Materie und Wesensform, Elemente nennt, so kann man
analog auch jene einfachen Grundsätze, welche aus dem
philosophischen Gedankenmaterial in der logischen Urteilsform

gebildet werden, als die Elemente der Philosophie
ansehen, weshalb der Verfasser dieselben auch zu Thesen
verbindet, die er nach vorausgeschickter Erklärung des
Eragepunktes in bezug auf die einzelnen thetisch zusammengefaßten

Elemente apodiktisch beweist und in der Folge
durch Corollarium nnd Scholion weiter erklärt. Auf diese
Weise baut er das corpus philosophicum kunstvoll auf,
von der Analyse der Elemente ausgehend bis zur Synthese
des Ganzen. Ohne die analoge Bedeutung von Elementen

1 S. Thomas: Qu. de Pot., qu. 10. a. I ad 9.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 3

weiter auszuführen, was wir dem scholastisch gebildeten
Leser überlassen, kann man daher wohl sagen, daß Dr. Gredt
ein stöchiometrisches Lehrbuch der thomistischen Philosophie

verfaßt und damit einen Rekord geschlagen hat.
größtes Verdienst besteht aber darin, daß er die

selbst innerhalb seiner Schule mehrfach verfehlte und
sogar oft in Vergessenheit geratene Methode wieder herstellt
und dadurch auch die Einheit und Reinheit des großartigen
Systems, -welches Thomas aus dem aristotelischen Material
geschaffen hatte — eine Tat, die selbst dem genialen
Kardinal Zigliara, der sich in dieser Hinsicht noch an die
Vorurteile seiner Zeit gebunden fühlte, noch nicht ganz
gelungen war, obwohl er die einzelnen Lehrstücke im
ömne der thomistischen Überlieferung treu wiedergab,
vrreclt hat aber noch mehr geleistet, indem er es verstand,
auch die sickeren Fortschritte der Wissenschaften, nament-
ich der sogenannten exakten, zu verwenden und an passender

Stelle einzugliedern. Damit hat er dargetan, daß die
Prinzipien und Elemente des Aquinaten einem wahren
kontinuierlichen Fortschritte der Wissenschaft nicht entgegenstehen,

sondern ihn fördern, ohne etwas von ihrer universalen
Wirksamkeit einzubüßen und ohne im geringsten jene meisterhafte

Systematisierung, die auf der inneren Einheit der Ord-
nung beruht, zu stören. In diesen Verdiensten liegt meines
Erachtens die hauptsächliche Bedeutung desWerkes von Gredt.

In Einzelfragen, die aus den großen Prinzipien weit
abgeleitet werden, kann man, wie die G-eschichte der
thomistischen Schule selbst in ihrer strengsten Gestaltung
beweist, verschiedener Ansicht sein. Denn die Lösung aller
kontroversen ist nicht das Werk eines einzelnen
Philosophen, sondern vieler Generationen, und Probleme sind
nicht das Resultat der Wissenschaft, sondern höchstens
ein noch unvollkommener Teil derselben, nur eine
Philosophie in potentia. Darum hat auch Thomas nicht alle
fragen, deren Perspektive sich dem genialen Fürsten der
Philosophie und spekulativen Theologie von den universalen
Prinzipien aus eröffnete, selbst zu lösen versucht, sondern
kluge Zurückhaltung bewahrt, die den Meister zeigt. Ein
Beispiel dafür ist seine Stellung zu dem problema neutrum1

1

Opusc. 65 de Concordantiis (Opera, Parmae 1864, T. XVII,
P' fH s. Ed. Rom., Op. 72). Dieses unechte Op. ist im Geiste des
Deisters geschrieben.

1*



4 Joseph Gredfcs Elemente der Philosophie

über die Möglichkeit einer ewigen Schöpfung. Ein anderes
Beispiel bietet seine Beurteilung des ptolomäischen
"Weltsystems1.

Es gibt ferner nicht bloß zahllose Probleme, sondern
auch viele Lehrstücke, die an sich für den Anfänger zu
schwierig sind, aber auch sachlich, wenigstens im Studium
der Kontroverse, eine so ausführliche Behandlung
benötigten, daß sie den Rahmen eines Lehrbuches überschreiten
würden.

Endlich ist bei Beurteilung eines Lehrbuches zu
berücksichtigen, daß der Lehrer sich vieles, was die Schwierigkeit

des Verständnisses heben kann, für den mündlichen
Vortrag vorbehalten muß. Gilt dieses pädagogische Moment
überall, so ganz besonders in der scholastischen Philosophie,
deren echten Geist man weder aus bloßen Lehrbüchern,
noch aus philosophiegeschichtlichen Darstellungen, noch
mit den besten lexikalischen Hilfsmitteln lernen kann,
sondern nur aus der mündlichen Uberlieferung eines
Meisters, der den unzweideutigen Sinn der Terminologie
und die Kunst ihres richtigen Gebrauches von seinen
Vorgängern selber erlernt hat. Die rein philologische Erklärung

der Aristoteles- und Thomas-Schriften genügt ebensowenig

wie die rein historische Forschung nach den Quellen
dieser Schriften. Der erstere "Weg führt leicht zu einer
subjektiven Interpretation, die ganz willkürlich ist und in das
Labyrinth von entgegengesetzten Irrgängen mündet. Und
der zweite führt ebensowenig zum Ziele, denn man
unterschätzt dabei sowohl die spekulative Kraft des philosophischen

Genies, das bei aller Rücksichtnahme auf die
historische Autorität doch die überlieferten Quellen mit der
eigenen Quelle des Gedankenstromes zu einem einzigen
Wasserbecken vereinigt, das dem Denkerkönig ganz eigen
ist. Es fehlt heute nicht an Versuchen, die Philosophie
des hl. Thomas kompendiös oder monographisch
darzustellen, und es fehlt ihnen auch nicht an Erudition,
meistenteils aber an spekulativer Kraft, ohne welche ein
wirkliches Verständnis nicht zu erreichen ist.

Zu den pädagogischen Vorzügen des Gredtschen
Buches gehört unstreitig auch die wörtliche Wiedergabe

1 S. T h o m a s : De caelo et mundo lib. 2 leot 17 (T. XIX,
p. 119 sq.).



Joseph G-redts Elemente der Philosophie 5

der sorgfältig ausgewählten und mit philosophischer Akribie
behandelten Aristoteles- und Thomastexte, die am Schlüsse
jedes Lehrstückes angeführt sind und das beste Scholion
bilden. Selbstverständlich setzen sie auch eine mündliche
Erklärung des Lehrers voraus. Wegen des heutigen
minimalen Bildungsstandes können -wir aber das pium deside-
num nicht unterdrücken, der Verfasser möge den griechischen

Aristotelestext noch mit einer wörtlichen lateinischen
Ubersetzung versehen.

Den einzelnen Lehrstücken ist eine ausgewählte
Literaturangabe vorangestellt, die aber für Studierende
mangels genauer bibliographischer Angaben (Jahr und Ort
der Publikation) nicht ausreichend erscheint. Die deutsche
Literatur ist dabei zu stark bevorzugt, was nicht nur die
internationale Verbreitung des Buches behindern dürfte,
sondern auch sachlich nicht ganz gerecht ist, da die scholastische

Philosophie doch viele sehr bedeutende italienische
und französische Monographien aufweist. Auch wäre zu
"wünschen, daß die aufgezählten Werke nach ihrer Richtung
und ihrem Werte markiert würden, um den Studierenden
eine sichere Direktive zur Benutzung derselben zu geben.
Endlich möchten wir, wenn wir noch einen Wunsch äußern
dürfen, wenigstens bei den wichtigsten Partien hinter den
Mitgeteilten Thomasstellen noch einzelne klassische Definitionen

oder Erklärungen der großen Thomisten, wie
ßoncinas, Caietanus, Ferrariensis, Javellus, Philippus a Ss.
trim täte, Joannes a S. Thoma u. a. hinzugefügt sehen.
Selbst wenn durch diese Erweiterungen das Werk um
mindert Seiten kleinsten Druckes vermehrt würde, so
bedeutete das nichts im Vergleich mit dem Gewinn für das
bessere Verständnis des Lehrgutes und für die Einsicht
m die historische Kontinuität der thomistischen Schule.
Selbstverständlich alles nur in den Grenzen der Elementa.
Äußerst dankenswert sind auch die leider nur spärlichen
prognostischen Fußnoten, welche auf die Bedeutung
wichtiger Lehren für die Theologie aufmerksam machen.

Das Latein des Buches ist rein, leicht verständlich,
der Sache angemessen und frei von aller Rhetorik. Der
präzise logische Ausdruck der Gedanken entspricht der
Klarheit und Bestimmtheit der Begriffe und erinnert an
die Vorzüge, die wir in den Schriften des hl. Thomas
bewundern : stilus brevis — clara firma sententia.



6 Joseph ßredts Elemente der Philosophie

II
Um unser Urteil zu begründen, wollen wir näher auf

die Gliederung des Inhalts eingehen, können uns jedoch
über den ersten Band kurz fassen, da derselbe schon früher
in diesem Jahrbuch von sehr kompetenter Seite besprochen
ist1. Indem wir darauf verweisen, aber auch den kritischen
Bemerkungen des Rezensenten zustimmen, fügen wir nur
noch einiges hinzu. Dieser Band enthält die Logik und
die Naturphilosophie.

Die Logik ist nach der in den alten Schulen
üblichen Weise in die formale und materiale gegliedert.
Die formale oder, wie man auch sagte, die kleinere
Logik gibt die Lehre von den drei logischen oder
Denkoperationen: simplex apprehensio, iudicium, ratiocinium.
Hiezu möchten wir nur den Wunsch aussprechen, daß die
Lehre von dem Gegensatz, dem Gleichwert und der
Umkehr der modalen Sätze, die das Herz des Logikers
entzückt, noch ausführlicher gegeben würde' wegen der praktischen

Bedeutung derselben, besonders für die Theologie.
Die materiale oder größere Logik beantwortet

einleitungsweise (Logica prooemialis) die Fragen nach der
Existenz und Natur der Logik und nach der Natur ihres
Formalobjekts, die im thomistischen Sinne ausführlich
gelöst werden. Das Formalobjekt ist das Gedankending „ens
rationis, quod est relatio rationis, quae in ordinatione con-
ceptuum obiectivorum consistit" (nr. 87). Darnach ist die
Logik die spekulative Wissenschaft und zugleich die Kunst
(ars liberalis), welche die Begriffe anordnet zur Erfassung
der Wahrheit. Das adäquate Objekt ist demgemäß der
dreifache Wissensmodus*, also das Resultat der psychologischen

1 Von P. Mag. Theol. Anton Röhn er 0. P., Professor am
Collegio Augelico in Rom, Bd. XXVI, S. 126—129.

3 Etwas mehr darüber gibt Ritt 1er: Synopsis der
Philosophie, I. Teil. Regensburg 1889, S. 146—151. Noch mehr bei
Joannes a S. Thorn a, Cursus Philosophicus Thomisticus, Parisiis
1888. Logica, I. P. Sum. lib. 2. cap. 20—22. T. I, p. 40 sqq.;
Didacus Nugno Cabezedo, Commentarii in Tertiam Partem
Summae Theol. D. Thomae, qu. 62. a. 5., Tr. de auxiliis, qu. 2 (Vene-
tiis 1612, Tom. I, p. 84 sqq.); CollegiiComplutensis S. Cyril

1 i Disputationes in Arist, Dialecticam et Philosophiam
Naturalem, Lib. II, cap. 8. 9 (Lugduni 1651, p. 21 sqq.).

' Vgl. Philippus a Ss. Trinitate: Summa Philosophica,
P. I. qu. 13 (Lugduni 1648, T. I, p, 212).



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 7

Denktätigkeit, aber nicht die Denktätigkeit selbst. Damit
ist der prinzipielle Unterschied der thomistischen von der
suarezischen Logik und der wesentliche Unterschied der
Logik von der Psychologie festgelegt. Daher wird die
Kriteriologie folgerecht ganz von der Logik ausgeschlossen,
und darin besteht der erste große Fortschritt der zweiten
Auflage, welcher den engeren Anschluß an die Schule und
eine Berichtigung der Systematik vollzieht. Die materiale
Logik, welche die zweiten Intentionen nach ihrer Materie
zu behandeln hat, muß daher die inkomplexe (Logica
praedicamentalis) und die komplexe Materie ordnen (Logica
demonstrativa [Satz und Schluß]). In diesem letzten
Abschnitte vermissen wir mit Bedauern die aristotelische
Topik, deren Wiedereinführung in die Logik doch zu
ihrer Vervollständigung gehört und von größtem praktischen

Nutzen sein würde. Obwohl die Topik im strengen
Sinne eine dialektische Kunst ist und als solche von der
eigentlichen Logik sich unterscheidet, so wird sie doch von
der Logik reguliert und dient derselben als Werkzeug, um den
Mittelbegriff für den logischen Schluß richtig zu finden, denn
die Topik beantwortet die Frage nach dem quale sit, to
ort, die so zu formulieren ist: utrum tale praedicatum
UQsit subiecto1. Unter diesem Gesichtspunkt habe ich die
Topik auch in meine Logik2 aufgenommen.

Die schwierige Lehre von der Wissenschaft und ihrer
mteilung, die eigentlich den Schlüssel zur scholastischen
llosophie darbietet, ist vorzüglich dargestellt. Nur ver-

mi®s.®n die allerdings für die Elementa vielleicht zu
subtile Einteilung der Wissenschaft in ihre obersten Spezies',
aie aber zur Ergänzung der obersten generischen Einteilung
doch nicht fehlen sollte, zumal sie für analoge Einteilungen
in anderen Teilen der Philosophie vorbildlich ist. So
verhalten sich z. B, die drei Gattungen der natürlichen
Wissenschaften zu den fünf obersten Arten derselben ähnlich

wie die drei generischen Grade des Lebens oder die
drei Wesensformen, aus welchen die Seelenkräfte emanieren,
sich zu den fünf obersten spezifischen Seelenkräften verhalten.

1 Vgl. A. G a r d e 11 : La notion du Lieu théologique, K^in—
s [908. Der Verfasser behandelt hier auch die aristotelische Topik.

a
Logik, Paderborn 1897, S. 253 ff.
Zigliara: Summa Philosophical Critica lib. 3, cap. 2 a. 2.

Pomae 1876, Vol. I, p. 242 sqq.



8 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

Hierzu noch zwei Bemerkungen. Die eine betrifft die
Klassifikation der Ethik, welche vom "Verfasser der zur
Naturphilosophie gehörigen Psychologie zugerechnet (nr. 218,
p. 209) und derselben ausdrücklich subalterniert wird
(nr. 740, p. 281). Dies erscheint uns nicht richtig. Der
Grund, den der Verfasser vorbringt, die Ethik füge dem
Objekt (der menschlichen Seele) nur die akzidentelle Differenz

der Moralität hinzu, genügt aber nicht zur vollkommenen

Subalternation, die durch die wissenschaftlichen
Prinzipien mitbegründet wird (vgl. nr. 209, 210).

Im strengen und eigentlichen Sinne findet eine
Subalternation statt, wenn sie sowohl von Seiten der Prinzipien
wie von Seiten des Objekts begründet ist, also nur dann,
wenn eine Wissenschaft ihre Prinzipien und die Evidenz
derselben von einer anderen Wissenschaft empfängt und
ferner ihr eigenes Objekt sich von dem der anderen
Wissenschaft nur durch einen nicht wesentlichen Unterschied

charakterisiert.
Daher gelten zwei Bedingungen für diese

Subalternation 1. Erstens muß die subalternierte Wissenschaft
in der Evidenz ihrer eigentümlichen Prinzipien von der
subalternierenden Wissenschaft abhängen, weil diese
Prinzipien Schlußfolgerungen sind, die nur von der höheren,
subalternierenden Wissenschaft bewiesen werden. Diese
Bedingung fehlt aber bei der Ethik ganz. Denn ihre
eigentümlichen Prinzipien sind praktisch und synthetisch, was
auch Gredt zugibt (I, nr. 91, p. 94), weil sie den Zweck
anzeigen und den Befehl des Willens enthalten, wie das
oberste Prinzip der Ethik zeigt: Bonum est faciendum.
Daher kann die Ethik ihre eigenen Prinzipien und die
Evidenz derselben nicht von der Naturphilosophie empfangen,
weil diese keine praktische, sondern eine spekulative
Wissenschaft ist und eine ganz andere, nämlich die
physische Gewißheit und Evidenz besitzt.

Die zweite Bedingung betrifft das Objekt der
Wissenschaften. Dasjenige der subalternierten muß sich in esse
entis zu demjenigen der subalternierenden nur akzidental
verhalten, während dasselbe in esse scibilis, so wie es der
eigentümlichen wissenschaftlichen Erkenntnis vorgelegt wird, von

1 Joannes Syrus Uvadanus : üniversa Philosophia Aristo-
telico-Thomistica. Venetiis 1719. Metaph. qu. 1. praelog. nr. 8.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 9

dem Objekt der subalternierendenWissenschaft sich wesentlich
unterscheidet. Auch diese Bedingung erfüllt sich nicht in
der Ethik. Denn ihr Objekt ist in esse entis nicht
akzidental von dem der Naturphilosophie oder Psychologie
unterschieden, weil die menschliche intellektive Seele schon
die ihrem "Wesen zukommende Moralität der Anlage nach
enthält. Daher kann nach der Lehre der alten Schule von
einer wahrhaften Subalternation der Ethik unter die
Naturphilosophie nicht die Bede sein. Das genus physicum und.
das genus morale sind verschiedene Gattungen, was auch
daraus zu ersehen ist, daß das positive reale Sein in der
moralischen Ordnung nicht immer mit einem positiven
realen Sein in der Naturordnung identisch ist; denn daß
ein "Verbrecher einer Strafe wert ist, kann mit keinem
physischen Seinszustande desselben identifiziert werden1.
Wenn man aber die natürlichen Wissenschaften nach dem
Grade der Abstraktion klassifiziert, so nimmt die Ethik
die höchste Stufe in Anspruch und ist überhaupt keiner
anderen Wissenschaft subalterniert2. Die hier vom Verfasser
gegebene Klassifikation ist aber nur für die spekulative
Wissenschaft gültig und kann die Ethik nicht einschließen,
wenn die letztere eine praktische Wissenschaft ist' Die
selbst unter den Thomisten strittige Frage, ob die Ethik
eine spekulative oder praktische Wissenschaft ist, hat derVer-
asser nicht behandelt. Für die erstere Ansicht sprechen

Autoritäten wie Sanchiez Sedegno4 und Joanrfes a S. Thoma,
ür die zweite z. B. Philippus a Ss. Trinitate. Betrachtet

man die integrale Ethik, so dürfte man der zweiten
Ansicht eher zustimmen und die Gründe für die erstere
insoweit zugeben, als sie die Ethik nur in gewisser Hinsicht
als spekulativ erweisen.

Die zweite Bemerkung betrifft die „übernatürliche
rhéologie", welche der Verfasser zum genus metaphysicum
neben Logik und Metaphysik stellt. Der Ausdruck
„übernatürliche Theologie", worunter der Verfasser die christ-

1

Godoy: Disputationes Theologicae in I. Ilae. Venetiis 1686.
T' I, Tr. IV. disp. 86 nr. 87, p. 263.' Zigliara 1. c,, p. 243.

N. Signoriello: Philosophia Moralis2. Neapoli 1879, P. I,Introd. nr. 5, p. 3.
Joannes Sanchiez Sedegno: Quaestiones ad universam

Aristotelis Logicam Ed. 4. Venetiis 1615. T. 1, qu. 14 (p. 103 sq.).



10 Joseph G-redts Elemente der Philosophie

liehe der katholischen Kirche versteht, bedarf einer
Erklärung. Die christliche Theologie ist nicht entitativ
übernatürlich, sondern nur in gewisser Hinsicht, insofern sie
im übernatürlichen Glauben ihre Wurzel hat und ihr Objekt
und ihre Prinzipien übernatürlich sind, was aber noch
nicht genügt, diese Wissenschaft als habitus selbst schlechthin

übernatürlich zu nennen. Der Verfasser rechnet sie zum
genus metaphysicum, weil sie jede Potenzialität von ihrem
Formalobjekt ausschließt (nr. 213, p. 210). Diese Folgerung
ist jedoch nicht berechtigt. Die natürliche Theologie,
die zur Metaphysik gehört, ist sowohl formal wie wurzelhaft

eine rein natürliche Wissenschaft, welche ihr Objekt,
Gott, nicht unmittelbar erreichen kann, sondern ihn aus
den geschaffenen Dingen erschließen muß. Die letzteren
sind die Mittel und Prinzipien für diese Erkenntnis. Umgekehrt

verfährt die christliche Theologie. Dieselbe nimmt
Gott selbst unter dem Gesichtspunkt der Gottheit zu ihrem
Prinzip und leitet daraus ihre Schlußfolgerungen ab, was
sie nur mit Hilfe des theologischen Glaubens vermag :

deshalb muß sie die Offenbarung notwendig voraussetzen.
Das verschiedene wissenschaftliche Vorgehen zeigt daher
einen nicht bloß spezifischen, sondern generischen Unterschied

der christlichen Theologie und der natürlichen
metaphysischen Theologie. Deshalb schließt der hl. Thomas mit
Recht : „unde theologia, quae ad sacram doctrinam pertinet,
differt secundum genus ab ilia theologia, quae pars
philosophiae ponitur"1. Ferner ist die Abstraktion der
christlichen Theologie eine übermetaphysischea. Denn sie
abstrahiert von jeder natürlichen Materie und von jeder
geschaffenen Potenzialität. Alle ihre Prinzipien werden
zuletzt auf die göttliche Offenbarung zurückgeführt, gehören
also alle zu einer und derselben Species des Wißbaren.
Alles, was sie betrachtet, gehört zu einer und derselben
ratio formalis quae, nämlich zur Gottheit als solcher und
alles nimmt teil an der unmittelbaren ratio formalis sub

1 8. Theol. I. qu. 1. a. 1 ad 2. — 3. Sent. dist. 33. qu. 1.

a. 2. q. 4.
2 Philippus a S s. Trinitate: Summa Philos. I. 23. a. 3.

r. 5: Theologia habet proprium modum abstractions distinctum ab
aliis et excellentiorem illis: nam Deitas, quae est ratio formalis quae
obiecti illius, est simplicior actualior et immaterialior quam rationes
entis et substantiae, quas considérât Metaphysica



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 11

qua, welche die mittelbare und virtuelle göttliche
Offenbarung ist i. Zur theologischen Zustimmung kann keine
natürliche Prämisse als solche mitwirken, sondern nur
insofern, als sie durch eine andere übernatürliche Prämisse
j*. 6r ,^re eigene Kraft hinaus erhoben ist. Daher gibt es
für die christliche Theologie nicht einmal eine Subalternation
irgendwelcher Art unter die Metaphysik, sondern nur
unter das Wissen, welches Gott selbst besitzt2. Sie ist daher
von allen natürlichen oder Vernunftwissenschaften to to
genere verschieden und bildet ein eigenes, nur analoges
genus für sich, das zugleich species atoma ist8.

Gredts Naturphilosophie ist ein wahrer und
wesentlicher Fortschritt sowohl in der Darstellung dieser
Wissenschaft bei den neueren Vertretern der Scholastik,
wie überhaupt in der modernen Philosophie und wird sich
allmählich Bahn brechen. Mit Recht hat der Verfasser das
Objekt dieser Wissenschaft als das ens mobile als solches
nachgewiesen4 und beantwortet demgemäß im generellen

e. fragen, was dasselbe ist und was seine
Eigentümlichkeiten, nämlich die verschiedenartigen Bewegungen
sind. Im speziellen Teile aber adoptiert oder richtiger
restituiert er die alte Methode, indem er im Anschluß an
nie aristotelischen Schriften zuerst „de caelo et de mundo
seu de ente mobili locali" handelt, und zwar: 1. von der
örtlichen Bewegung selbst, 2. von der Energie und Entropie

der Welt, 3. von der Kosmogenie und 4. von der
Begrenztheit der Welt. Zweitens betrachtet er das ens mobile
motu alterationis nach der aristotelischen Schrift de gene-ratione et corruptione. Drittens folgt die Lehre de anima
seu de ente mobili motu augmentationis. Dieselbe teilt er
m drei Bücher: 1. De anima in communi, 2. de anima in
specie, nämlich über die vegetative, sensitive und intellek-
tive Seele, 3. de ortu viventium.

1 OollegiiComplutensis 1. c., T. I, Disp. 19. qu. B, § 2, p. 913.
* Gl o d o y : Tr. I. nr. 22—24 (T. I, p. 4) ; G o n e t : Clypeus Theo-

ogiae Thomisticae. Disp. prooemialis, a. 1, 8 2-3 (Coloniae Agrip-
Pinae 1771, T. I, p. 1 sqq.)* S. Thomas: 3 Sent. dist. 33. qu. 1. a. 2, q. 4 : Si esset aliqua
soientia, quae non posset reduci ad principia naturaliter cognita, non
esset eiusdem speoiei cum aliis scientiis neque univoce seien tia diceretur.

4 Die klassische Schrift darüber ist die Abhandlung von
i c?.,1 eia n u s de subiecto naturalis Philosophise (Opuscula, Lugduni
1581, Tom. 3, Tr. 4, p. 207).



12 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

Hierzu bemerken wir, daß die Behandlung der intellek-
tiven Seele nach der strengen Ordnung der alten
Philosophie nicht in die Naturphilosophie, sondern in die
Metaphysik gehört. Denn sie erfordert die höhere überphysikalische

Abstraktion, weil die intellektive Seele als solche
gar kein ens mobile im Sinne der physikalischen Bewegung

ist. Das ganz immaterielle, rein geistige Sein der
menschlichen Seele als solcher, macht sie in dieser
Hinsicht zum Objekt der Metaphysik. In der Naturphilosophie
kann die menschliche Seele nur insofern betrachtet werden,
als sie "Wesensform ihres Leibes ist.

Indem wir auch für die Gredtsche Naturphilosophie
auf die schon erwähnte Kritik von P. Rohner verweisen *,
möchten wir jedoch in einem Punkte dessen Ansicht
modifizieren. Er meint, bei einer solchen Behandlung der
Naturphilosophie, wie Gredt sie anwendet, müsse wegen der
vielen metaphysischen Punkte, die sich hier überall
aufdrängen, die Ontologie notwendig vorausgeschickt werden.
Man kann aber dieses Bedenken, das doch der klassischen
Schultradition widerspricht und damit die systematische
Ordnung der alten Philosophie wesentlich stören würde,
durch eine Unterscheidung lösen. Hält man fest, was gar
nicht geleugnet werden kann, daß die Metaphysik wegen
ihrer höchsten Vollkommenheit und wegen der Allgemeinheit

ihres Objektes die übrigen Wissenschaften in gewisser
Hinsicht unter sich enthält und sich dieselben in einem
weiteren, aber nur uneigentlichen Sinne subalterniert, so
ist die Anwendung metaphysischer Prinzipien in der
Naturphilosophie durchaus berechtigt und sogar notwendig.
Daraus folgt jedoch nicht, daß diese Prinzipien in der
Naturphilosophie ihren eigentlichen Sitz haben und darin
vollständig erkannt oder bewiesen werden können, was
übrigens unser Kritiker auch gar nicht sagen wollte. Es
widerspricht aber der Ordnung der Wissenschaft durchaus
nicht, daß ein und dasselbe Objekt von mehreren
Wissenschaften unter verschiedenen formalen Gesichtspunkten
betrachtet werde. Von einer Wiederholung im eigentlichen Sinne
kann dabei keine Rede sein. Deshalb können die einschlägigen
metaphysischen Prinzipien, vor allem das Verhältnis von
Akt und Potenz, was der verehrte Kritiker mit Recht
besonders hervorhebt, und auch die Lehre von den vier Ur-

1 Dieses Jahrbuch XXVI, 127 ff,



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 18

Sachen, welche schon vom Standpunkte der Naturphilosophie

erkennbar sind, in dieser letzteren behandelt werden,
soweit es für den Zweck dieser Wissenschaft nötig ist,
"während dieselben Prinzipien erst in der Metaphysik vom
höheren Standpunkte ihre volle Beleuchtung und Erklärung

finden. So wird ohne didaktischem Nachteil die Ordnung
der Philosophie und dabei der prinzipielle Unterschied der
verschiedenartigen wissenschaftlichen Erkenntnis gewahrt.
Auch geben wir dem Kritiker recht, daß jedes unnötige
Plus von metaphysischen Fragen oder vielmehr von solchen
Grundsätzen aus der Naturphilosophie fernzuhalten ist ;

denn es steht gar nichts einer späteren rein metaphysischen
Beleuchtung naturphilosophischer Gegenstände in der
Metaphysik selbst entgegen. Der Schüler wird vielmehr durch
diese Teilung eine tiefere Erkenntnis des Lehrgutes auf
leichtere Weise gewinnen. Wir dürfen uns nicht durch die
moderne summarische Methode, die eben nur eine Mode
ist, blenden lassen, neue aus ganz heterogenen Elementen
zusammengestellte „Wissenschaften", wie z. B. eine Noetik
und eine alles Seelische zusammenfassende „Psychologie",
zu erfinden. Diese Methode verfährt nur monographisch,
über nicht wahrhaft und streng wissenschaftlich, weil sie
den verschiedenartigen formalen Gesichtspunkt und die
lutellektive Beleuchtung ihres Gegenstandes entweder
fortwährend verändern muß oder, da dies praktisch kaum
durchführbar ist, verschwimmen oder vergessen läßt.

Was nun den Umfang der hier behandelten
naturphilosophischen Probleme betrifft, so muß man, um dem
Verfasser gerecht zu werden, im Auge behalten, daß wir
uns heute zum großen Teil noch auf einem Neuland
beenden, dessen Kultivierung der Arbeit vieler fleißiger
Generationen bedarf. Prof. Gredt ist als philosophischer
Pionier auf dem naturwissenschaftlichen Wildwest zu
begrüßen und hat wirklich viel geleistet, wie z, B. seine
Untersuchungen über die Objektivität der sensiblen Qualitäten

zeigen, die er erst gegen P. Gruender1 und neuerdings

in weiterer Fassung in einer eigenen Schrift2 ver-
1 Gründers Schrift: De qualitatibus sensibilibus. Dieses Jahrbuch

XXVI, 425-458.
2 Jos. Gredt: De cognitione sensuum externorum. Inquisitio

psychologico-criteriologica circa Realismum criticum et obiectivitatem
qualitatum sensibilium. Romae (Desclée, Lefebvre et Soc.) 1918.



14 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

teidigt hat. Aber was ist die Farm eines einzelnen
Kolonisten im Vergleich zur Größe des noch nicht okkupierten
Geländes Und das Terrain selbst ist teils noch unbekannt,
teils noch nicht fest genug für die naturphilosophische
Bearbeitung, weil ein sehr großer Teil der naturwissenschaftlichen

Probleme sich noch im flüssigen Zustand
befindet. Solange aber eine naturwissenschaftliche Theorie
noch im Zeichen der Wahrscheinlichkeit steht, ist sie noch
nicht reif für die philosophische Erklärung, welche die
absolute physische Gewißheit des Tatbestandes voraussetzen

muß. Deshalb würden wir z, B. auch die These 17
(p. 293): „die Energie der Welt bleibt immer dieselbe, die
Entropie dagegen wächst beständig" aus den Elementa
ausscheiden. Der Verfasser beschränkt sie auf die anorganische

Welt und argumentiert aus der mechanischen
Bewegung, soweit kein Einfluß einer Kraft stattfindet, welche
über die physische Energie ganz und gar hinausgeht und
dieselbe beherrscht (nr. 320, p. 294). Da aber dieser höhere
Einfluß metaphysisch bewiesen werden kann, so hat die
ganze These nur die Bedeutung einer naturwissenschaftlichen

Hypothese für die rein mechanische Welterklärung
und deshalb keine Bedeutung in der Naturphilosophie eines
Systems, welches das Recht der Metaphysik anerkennt.
Denn ganz abgesehen von theologischen Gründen, kann
die Metaphysik die Existenz reiner Geister1 und ihre
Wirksamkeit zur Ausführung der göttlichen Vorsehung erkennen,
wodurch sie aktive Energiequellen von unvergleichlich
größerer Kraft als die ganze materielle Welt werden.

Ebenso würden wir die These 18 (p. 295) eliminieren,
welche die Kosmogenie durch Evolution für höchst
wahrscheinlich behauptet und in welcher der Verfasser für die
Kant-Laplace-Hypothese eine Lanze bricht. Die Tatsache
der ersten Schöpfung ist als solche naturphilosophisch
erkennbar und gewiß. Dagegen entzieht sich die Ordnung
des Schöpfungsvorganges jeder naturphilosophischen
Erkenntnis. Das Argument des Verfassers aus der Weisheit
der schöpferischen Intelligenz ist nicht beweisend, weil die
Möglichkeit eines weisen Planes für die freie Anordnung
und Entwicklung der jetzt gegebenen Welt eine unendliche
Mannigfaltigkeit enthält. Daher ist auch der Schluß aus

1 S. Thomas: S. Theol. I qu. 50. a. 1. — S. Phil. 2 cap. 46. 91.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 15

der Tatsache einer irgend einmal konstatierten Evolution
iß der materiellen Welt auf eine analoge Evolution am
Anfang der Welt nicht zwingend, weil die unendliche

Weisheit eines Schöpfungsplanes auch den Fall als
möglich einschließt, daß die zeitliche Welt in einem
bestimmten Stadium einer logischen Evolution erschaffen sei,
deiche die früheren Stadien derselben nicht wirklich durchlaufen

hätte, sondern nur der Möglichkeit nach hätte durchlaufen

können. Setzen wir z.- ß. den durchaus möglichen
h all, G-ott habe die Welt auf einmal so geschaffen, daß
die großen Weltkörper die Spuren einer logisch
vorausgegangenen Evolution in Gemäßheit der Hypothese von
ßaplace wirklich enthielten, ohne daß dieselbe wirklich,
vorausgegangen wäre, so würden diese Spuren, insofern
me die Möglichkeit einer solchen Evolution zeigen, dem
Menschen eine weise geplante Anordnung offenbaren, an
deren vollständige zeitliche Realisierung die erste intelligente
Wirkursache aber nicht gebunden war, weil ihre unendliche
Araft nicht gebunden ist. Der Schluß von der Möglichkeit
wr Wirklichkeit ist aber bekanntlich falsch. Ferner :

Wenn man auch aus der Möglichkeit einer Evolution ihre
historische Wirklichkeit folgern wollte, was unlogisch wäre,
so könnte man weiter schließen, daß jene Evolution eine
durchaus der Weisheit entsprechende und deshalb auch die
jetzige Schöpfung die vollkommenste wäre; damit würde
Man aber der Weisheit und Allmacht Gottes Grenzen
setzen und der Freiheit der Schöpfungstat widersprechen,
was zugleich ein theologischer Irrtum wäre. Endlich involviert

auch die Evolutionshypothese der primären Schöpfung
einen Widerspruch gegen die Natur der Materie, deren
Aufnahmefähigkeit für die verschiedenartigen substanzialen
Wesensformen unbegrenzt ist. In der Voraussetzung einer
Weltevolution läßt sich für jede beliebig angenommene
tatsächliche Anfangsordnung, nach der die materiellen Ur-
aörper eine noch so niedrige substanziale Form gehabt
hätten — denn ohne jede Form kann die Materie weder
existieren noch geworden oder erschaffen sein — stets ein
uoch früheres Stadium, eine noch niedere Wesensform
denken, was zur Annahme einer unendlichen Evolution
führen würde, die wiederum widersprechend ist.

Ebenso halten wir die These 20 nicht für gewiß :

"Auch in bezug auf die Dauer ist die Welt endlich, insofern



16 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

der Weltprozeß nicht in Ewigkeit dauern und nicht von
Ewigkeit sein kann, und insofern es ein Widerspruch ist,
daß die Bewegung von Ewigkeit gewesen sei. Jedoch ist
es nicht absolut widersprechend, daß die Welt im Zustand
der Ruhe von Ewigkeit existiert habe" (p. 302). 1. Es ist
nicht gewiß, daß der Weltprozeß nicht ewig dauern und
nicht ewig sein kann, Denn die Gründe des Verfassers, die
er aus der endlichen Energiespannung und dem
Gleichgewichtszustand entnimmt, sind nicht gewiß. 2. Dass eine
ewige Bewegung unmöglich sei, ist philosophisch ebenfalls
nicht apodiktisch bewiesen, wie man aus der Geschichte des
Problems von der Möglichkeit einer anfangslosen Schöpfung
ersieht. Zur Literatur darüber müßte noch die Portsetzung
der eingebenden Untersuchungen, die Thomas Esser
gemacht hat, angegeben werden: die wertvolle Arbeit von
Karl Jellouschek1. Der zeitliche Weltanfang und Untergang

bleiben philosophische Probleme, die erst als theologische

Prägen auf Grund der Offenbarung ihre Lösung
finden. Denn weder die Schöpfung noch der zukünftige
Untergang sind rein natürliche Vorgänge, und der letztere
insbesondere ist nach der Offenbarung ein übernatürlicher
Eingriff des Schöpfers in die natürliche Weltordnung.

Der hl. Thomas sagt über die institutio rerum naturalium :

„Der modus fiendi konnte nicht natürlich sein, weil noch gar
keine natürlichen Prinzipien vorausgegangen waren, deren
actiones und passiones hinreichend gewesen wären, um ihre
Wirkungen natürlich hervorzubringen, und deshalb mußten
notwendig die ersten Prinzipien in den Naturen durch
übernatürliche Kraft hervorgebracht werden"s. Insofern
also ist die erste Einrichtung der Naturordnung selbst
übernatürlich und kann infolgedessen von der natürlichen
Vernunft nicht erkannt werden, diese ist vielmehr nur
imstande die Eigenschaften zu erkennen, welche aus den
res institutae, aus der den Dingen mitgegebenen Anordnung
folgen. Wir müssen uns daher in der Philosophie bescheiden
mit Augustinus, welcher sagt: „Melius est enim dubitare
de occultis quam litigare de incertis"3.

1 Verteidigung der Möglichkeit einer anfangslosen Weltschöpfung
durch Herveus Natalis, Joannes a Napoli, Gregorius Ariminensis und
Joannes Capreolus. Dieses Jahrbuch Bd. XXVI, 155 ff, 325 ff.

3 2. Sent. dist. 18. q. 1. a. 1. ad 5.
9 De Genesi ad liter., lib. 8 cap. 5.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 17

III
Der zweite Band umfaßt die Metaphysik und die

Ethik, "Wenden wir uns zur Königin der natürlichen
Wissenschaften P. Gredt hat ihr Bild voll Majestät und
strahlender Schönheit gezeichnet. Der Name, den ihr der
Ordner der aristotelischen Schriften gab, ist auch sachlich
berechtigt, denn die Metaphysik ist die erste Philosophie,
"weil sie die ersten und höchsten Ursachen erkennt ; sie ist
aber für uns im Wege der Erfindung die letzte und folgt
deshalb in der Erkenntnisordnung nach der Physik1 ; denn
ihr adäquates Objekt ist das Seiende als solches, welches
der Verstand unter dem höchsten Gesichtspunkte der
Abstraktion und Immaterialität erfaßt. Damit ist die vielfach

angenommene Einteilung in eine allgemeine und
spezielle Metaphysik gerichtet, welche der ersteren nur die
Ontologie, der zweiten aber die Kosmologie, Psychologie
und natürliche Theologie zuweist, wodurch der wesentliche
Unterschied der Wissenschaften aufgehoben und ihre
Methode gefälscht wird. Leider bin ich selber in meinem
System der Philosophie, das eine Jugendarbeit war, in
diesen Fehler verfallen, zu dem ich mich durch die Autorität

Zigliaras verführen ließ, zu einer Zeit, als die thomi-
stische Bewegung sich noch in ihrem Anfangsstadium
befand. Später habe ich meine Ansicht selbst korrigiert.
Gredt hat nun diesen Fehler grundsätzlich vermieden,
aber das alte Vorurteil noch nicht ganz überwunden, indem
er die ganze Psychologie in der Naturphilosophie unter-

anstatt die Lehre von der geistigen Seele in die
Metaphysik zu verlegen. Denn zum Objekt der letzteren
gehört alles das, was sowohl seinem Dasein wie seinem
Wesen nach von der Materie getrennt und unabhängig
ist, also sowohl Gott wie die intellektuellen Substanzen,
wozu die geistige Seele als solche und die reinen Geister
gehören. Die letzteren hat der Verfasser gar nicht in seiner
Philosophie behandelt.

Gredt teilt die Metaphysik in einem ganz anderen
kmne, in eine generelle und spezielle. Die erstere handelt
be ente immateriali in genere, die zweite aber in specie,

1 S. T h o m a s : In Arist. Metaph. 1. Prologus : Metaphysica,
111 quantum considérât ens et ea, quae consequuntur ipsum. Haec
«nun transphysica inveniuntur in via resolutionis, sicut magis
communia post minus communia.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXVIII. 2



18 Joseph Grelts Elemente der Philosophie

und zwar 1. de ente immateriali creato, 2. de ente immaterial!

increato seu de Deo. Er will aber damit keineswegs

das ens selbst als genus fassen und in seine species
einteilen. Um dieses mögliche Mißverständnis gar nicht
aufkommen zu lassen, dürfte die alte Terminologie der
Einteilung nach den Subjekten doch vorzuziehen sein, wie
sie z. B. bei Goudin und Plaßmann sich noch findet. Deshalb

sehe ich auch darin bei Gredt einen Fortschritt, daß
er sich des ominösen Namens Ontologie hier gar nicht
bedient.

In seiner generellen Metaphysik betrachtet der
Verfasser das ens zuerst an sich und dann so, wie es im
menschlichen Verstände ist. Damit hat er die Möglichkeit
gewonnen, einer Reihe von metaphysischen Fragen, welche
die Neueren in ihrer sogenannten Erkenntnistheorie
behandeln, ihren legitimen Sitz anzuweisen. Im ersten
Teile handelt er von der Natur des ens, von den
Proprietäten desselben, vom Prinzip des Widerspruches, das
sich unmittelbar aus dem Begriffe des ens ergibt und von
der Einteilung in Potenz und Akt. — Wenn ich hier einen
Wunsch aussprechen dürfte, so wäre es der, daß der
Verfasser die Natur des ens noch ausführlicher untersucht und
die skotistische Ansicht der thomistischen kritisch gegenübergestellt

hätte, zumal man jetzt neue Versuche zur
Wiederbelebung des Skotismus macht, dessen Irrtümer gerade
so gut einer gründlichen Widerlegung bedürfen wie
diejenigen der neueren Philosophie.

Bei den Proprietäten finden wir auch den richtigen
Unterschied von den Transzendentalien. Hier wäre vielleicht
eine kritische Bemerkung über die Versuche, eine ästhetische
Weltanschauung als Philosophie zu begründen und die
landläufige Koordination des Wahren, Guten und Schönen
zu korrigieren, an ihrem Platze. Das Schöne erklärt Gredt
als eine quasi species des Guten (nr. 547) und handelt de
speciali bonitate quae est pulchritudo (p. 29). Gegen diese
Ansicht können wir unsere Bedenken nicht zurückhalten,
wenn wir die Worte des Verfassers richtig verstanden
haben. Schon jenes quasi entnervt seine Theorie. Aber
er erklärt das Schöne weiter als „bonum pure obiectivum
potentiae cognoscitivae" und sagt, die Schönheit füge zum
ens die Relation der rein objektiven Konvenienz auf das
Erkenntnisvermögen hinzu: dann ist aber die Schönheit



Joseph G-redts Elemente der Philosophie 19

als solche metaphysisch doch nur eine aus der Güte
entspringende Eelation und somit höchstens ein proprium,
das in der Kapazität des bonum liegt, aber nicht eine
species boni selbst Was Gredt sonst über die Schönheit
sagt, ist vortrefflich, wie man schon aus seiner früheren
Abhandlung1 darüber erwarten konnte. Hier wäre jedoch
Doch das prinzipielle Verhältnis des pulcrum zum bonum
honestum hinzuzufügen. Auch wäre Gelegenheit geboten,
das Wesen der schönen Künste kurz zu erklären und ihre
Einteilung nach dem Grade der Abstraktion analog der
Einteilung der Wissenschaften zu begründen, um die
Prinzipien einer thomistischen Ästhetik sicher zu stellen.

.r Literatur würde es sich empfehlen, auch einige thomi-
stische Werke anzugeben1.

Her zweite Teil erklärt die logische Wahrheit nach
ihrem Wesen und nach ihrer Existenz im menschlichen
leiste, wobei die Gewißheit und die Ursachen derselben
untersucht werden. Als oberstes Kriterium der Wahrheit
und Gewißheit soll die objektive Evidenz gelten (nr. 597,
P- 84). Vielleicht könnte der Verfasser sich aber doch noch
entschließen, noch ein weiteres Opfer zu bringen, indem
er den Ausdruck Evidenz ganz fallen ließe. In voller
Übereinstimmung mit der Lehre des hl, Thomas erklärt auch
Oredt, daß diese objektive Evidenz durch die Zurück-
uhrung eines Urteils oder Satzes auf das Prinzip des
Widerspruches zustande kommt und dadurch jene deutliche
Einsicht von der Gewißheit der Wahrheit in uns entsteht3.

ann ist aber das oberste Kriterium selbst eben schon
durch den analytischen Prozeß dieser Zurückführung auf

as oberste Prinzip gewonnen und die Evidenz als

^ Dieses Jahrbuch. Bd, XXI, S. 30: Zum Begriff des Schönen,

g
z. B. P. V a 11 e t : L'Idée du Beau dans ia Philosophie de

aint Thomas d'Aquin, Paris 1887. Ferner verdient genannt zu
werden L. Anzoletti: II Divino Artista, Milano 1909.

S.Thomas: de Veritate, q. 14. a. 9: Quaecunque sciuntur
P ppria accepta scientia, cognoscuntur per resolutionem ad prima
principe quae per se praesto sunt intellectui, et sie omnis scientia

y ^isione rei praesentis perficitur. — 3 Sent. dist. 19 qu. B a. 1 sol.:
•erita.s autem enuntiationis reducitur in prima prineipia per se nota

ni primas causas, et praecipe i-n hoc principium,
3

m, anirmatio et negatio non sunt simul vera, ut dicit Avicenna, —

eert 'lu' a. 4 c. — Post. Anal. lib. 1 lect. 1 : iudicium
piinci"1" '^e e:®®ctil)us haberi non potest nisi resolvendo in prima

2*



20 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

solche, die das resultierende objektiv begründete, aber selbst
subjektive Moment ist, kann nur als notwendige
Folgeerscheinung bezeichnet werden. Deshalb muß jene analytische

Zurückführung, die in dem Akt des letzten Urteils
darüber ihren Abschluß findet, als das Konstitutiv des

eigentlichen Kriteriums anerkannt werden, während die
objektive Evidenz als solche nur eine aus dem Wesen des
Kriteriums entspringende Proprietät derselben ist. Wir
benennen aber logisch die Dinge nach ihrem Wesen und
nicht nach ihrer Eigenschaft. So hat es auch der heilige
Thomas getan, bei dem man den Ausdruck „objektive
Evidenz" nicht findet. Von den Neueren ist ihm Loren-
zelli darin gefolgt.

In seiner speziellen Metaphysik behandelt der Yer-
fasser im ersten Teil vom ens immateriale creatum
zunächst die Potenzialität desselben, indem er hier den
realen modalen Unterschied von Wesenheit und Dasein klar
und schlagend beweist und die logische oder objektive
Potenzialität fundamental aus der göttlichen Wesenheit und
formal aus dem göttlichen Intellekt herleitet. Darauf folgt
die analoge Einteilung des ens vom metaphysischen
Standpunkte der Wesenheit aus, in die zehn Kategorien, wobei
der reale Unterschied derselben voneinander (p. 128) und
weiter derselbe Unterschied der Kelation von ihrem Fundamente

(p. 128) gelehrt wird. Ausgezeichnet gearbeitet ist
die 19. These über die Subsistenz (p. 116), welche die
echte Auffassung des hl. Thomas verteidigt, wie sie von
Cajetan, Joannes a S. Thoma und anderen großen Kommentatoren

stets festgehalten wurde, Darnach ist die
Subsistenz eine reale positive Vollkommenheit, die von der
Individuation unterschieden ist und zur einzelnen sub-
stanzialen Natur hinzukommt. Sie besteht daher weder in
der Existenz noch auch in der Hinordnung zu dieser, sondern
in der letzten Begrenzung der substanzialen Natur in der
ganzen Linie der Natur oder Wesenheit, so daß sie sich
von der Natur oder Wesenheit des Dinges real-modal
unterscheidet. Endlich folgt die metaphysische Lehre von den
Ursachen, wobei besonders die 26, These (p. 151) über
die Bedeutung der werkzeuglichen Ursächlichkeit zu
beachten ist. In dem theologischen Hinweis (p. 166, nota 1) müßte
das Wort species für den Anfänger erklärt werden, weil es
hier eine andere Bedeutung hat, als in der Philosophie.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 21

Den zweiten Teil bildet die philosophische Lehre
von Gott als ens immateriale increatnm, Diese natürliche
Theologie umfaßt das Dasein, das Wesen und die entita-
toven und operativen göttlichen Attribute. Das Dasein
Gottes wird auf den fünf Wegen des hl. Thomas bewiesen.
Uber den Zusammenhang und den Wert dieser Beweise
wären noch die scharfsinnigen Untersuchungen von K i r f e 1

m diesem Jahrbuche1 zu erwähnen, welche auch die Frage
nach. der Einheit oder Mehrheit der Gottesbeweise geklärt
haben.

In der vielumstrittenen Frage nach dem metaphysischen
Uonstitutivum der göttlichen Wesenheit entscheidet sich
der Verfasser mit einigen Salzburgern für die Aseität im
ömne des esse a se, was mit dem subsistierenden Sein und
Erkennen selbst formal identisch ist Damit ist der
vieldeutige Ausdruck ens a se allerdings genügend präzisiert
dnd jeder Mißbrauch desselben ausgeschlossen, wie auch
der Irrtum Schells (causa sui) ausdrücklich widerlegt ist

677, p. 193) mit dem Hinweis auf die daraus folgende
Evolution innerhalb der göttlichen Natur, was zum Pantheismus

führen müßte. Wenn auch die Gredtsche Ansicht dazu
dient, Gott von allem geschaffenen Sein zu unterscheiden,
80 fragt es sich doch, ob sie genügt, das göttliche Wesen
auch von allen Attributen desselben radikal zu
unterscheiden, da dieselben alle an jener Aseität teilnehmen.
Endlich ist die Frage auch von großer Bedeutung für die
christliche Theologie, die dasselbe metaphysische Konsti-
utiv der Wesenheit auch dazu gebrauchen muß, um die

göttliche Wesenheit für unsere Erkenntnis begrifflich von
den göttlichen Personen zu unterscheiden.

Diese Frage ist freilich auch innerhalb der thomi-
stischen Schule noch eine offene, weshalb wir uns hier
jeder weiteren meritorischen Äußerung darüber enthalten
und nur auf die Argumentation von Paulus a Conceptione2
verweisen, die sich mit der von Gredt nahe berührt. Da
dieser klassische Autor leider wenig bekannt ist, glauben

1 Zum Gottesbeweise des hl. Thomas aus der Ordnung der
Wirkursachen : Dieses Jahrbuch Bd. XXV, 146. Der Gottesbeweis aus
en Seinsstufen: XXVI, 454. Kritische Bemerkungen zu einer neuen
arstellung der Gottesbeweise : XXVII, 275. Gottesbeweis oder

Gottesoeweise: XXVII, 451.

._ Paulus a Conceptione: Tractatus Theologici. Bomae
Tom. I. Tr. I. Disp. II. Dub. II et III, p. 19-42.



22 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

wir dem Leser einen Dienst zu erweisen, wenn wir seine
Ansicht nach den Hauptsätzen hier zur Vergleichung
wiedergeben. Er schließt zuerst vom metaphysischen Con-
stitutivum Gottes den Willen und die Unendlichkeit aus,
aber ferner auch den Begriff des ens a se: In quo praescin-
dimus a ratione entis per essentiam, quae quidem est val de
diversa a ratione entis a se, quia haec dicit negationem habendi
principium vel reale vel virtuale; ill a vero importât rationem
actus pari Nam per rationem entis a se vel intelligitur
ens non habens causam, vel non habens aliquod principium
virtuale, sed neutro modo constituit naturam divinam : ergo
non constituitur per ens a se. 1. Denn das ens a se ist ein
allen göttlichen Vollkommenheiten gemeinsames Prädikat.
Ferner setzt es bereits die göttliche Natur als konstituiert
voraus, ebenso wie das ens ab alio die geschaffene Natur
voraussetzt1. Endlich besagt es die carentia causabilitatis,
aber eine carentia kann nicht das Constitutivum sein. 2. Ebenso
ist das non habens principium virtuale eine bloße carentia.
Demgemäß kann es sich nur noch darum handeln, ob der
Begriff ens per essentiam oder actus parus in linea entis oder
der Begriff immateriellste Substanz, die alle drei
identisch sind, jenes Constitutivum abgeben. Diese Frage
beantwortet er mit drei Sätzen. 1. Der Begriff der Wesenheit
und der Begriff der Notier sind in Gott nicht zwei virtuell
und adäquat unterschiedene Begriffe. 2. Die göttliche Natur
wird zuletzt und metaphysisch nicht durch den Begriff des
reinen Aktes in der Linie des Seienden oder des ens per essentiam
oder der immateriellsten Substanz konstituiert. 8. Die Existenz
Gottes in esse entis ist von seiner Wesenheit nicht virtuell
unterschieden, deshalb liegt sie nicht außerhalb des adäquaten
Constitutivums der göttlichen Natur. — Somit bleibt nur noch
die Frage übrig nach dem intelligere radicale und actuale.
Darauf die Antwort: 1. Die radikale Intellektualität
unterscheidet sich nicht virtuell cum fundamento in re von der
intellectio und deshalb liegt auch das intelligere nicht außerhalb

des metaphysischen Constitutivums der göttlichen Natur.
2. Obwohl die Begriffe Existenz, intelligere radicale, intellectus,
intellectio, species intelligibilis und intelligi und auch das
Objekt selbst zur Konstitution der göttlichen Natur gehören,
so wird sie doch besser durch das intelligere erklärt als
durch einen anderen von den genannten Begriffen. —

1 S. Thomas: Summa Th. I. q. 44 a. 1 ad 1.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 28

Die göttlichen Attribute sind eingeteilt in entitative
operative. Bei den letzteren wird über den "Willen,

die Macht und das Wissen Gottes gesprochen, während die
Reihenfolge des hl. Thomas diese ist : Wissenschaft, Wille,
Macht. Dabei stellt der Verfasser über den „Konkurs"
iei interessante Thesen auf, welche der Lehre des heiligen

lhomas und seiner engeren Schule entsprechen: 1. Gott
ist durch seine simultane Mitwirkung die unmittelbare
Ursache der Tätigkeit des Geschöpfes und ihres Terminus
oder ihrer Wirkung (p. 226). 2. Gott setzt die sekundäre
Ursache zu einer jeden Tätigkeit vorher physisch in
Bewegung, und zwar durch eine innere und nicht bloß äußere

r®,^ofi°n. Kraft dieser Prämotion hängt das Sein und
îe Wirkung dieser (kreatürlichen) Tätigkeit von der sekun-
aren Ursache als einer werkzeuglichen Ursache ab, während
ie Wesenheit (der kreatürlichen Tätigkeit) von (derselben)

se undären Ursache als einer Hauptursache abhängt (p. 230).
• Gott bewegt den freien geschöpfliehen Willen zu jeder
reien Willenstat innerlich vorher und bestimmt dabei

Physisch oder wirksam durch sich selbst unmittelbar den
Willen. Gott vermag aber den freien Willen physisch vor-
er m Bewegung zu setzen, unbeschadet der Willensfrei-

(p. 240). Gegen die Formulierung dieser Lehre als

\ onkurs" möchten wir zu bedenken geben, daß dieser
pSdruck deplaziert ist und statt dessen der Terminus

v rämotion" angewendet werden sollte. Noch weniger
genau wäre die Benennung „simultaner Konkurs". Denn

ie göttliche Tätigkeit selbst fällt nicht unter das Zeitmaß
« solches: sie ist nur logisch und der Natur nach das

erstere, weil sie die Ursache der kreatürlichen Tätigkeit ist,
eren Zeit erst mit ihr selbst beginnt, nachdem für sie
ie göttliche Einwirkung vollzogen ist. Von Gleichzeitigst

kann also nicht die Rede sein.
• n

^er ^ehre vom göttlichen Wissen finden wir zwei
wichtige Thesen der Schule: 1. Gott erkennt die möglichen

mSe in seiner eigenen Wesenheit, insofern er mit seinem
göttlichen Verstand seine Wesenheit als nach außen hin
nachahmbar betrachtet ; die zukünftigen Dinge dagegen
erkennt er in seinen eigenen ewigen vorausbestimmenden
Entschlüssen (p. 269). 2. Die freien, bedingt zukünftigen
oder in Zukunft möglichen Dinge erkennt Gott mit Gewiß-
eit weder in seinem höheren Überbegreifen der sekun-



24 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

dären freien Ursache noch in der objektiven Wahrheit
jener Dinge, sondern in dem göttlichen vorausbestimmenden
Entschlüsse, welcher subjektiv absolut, objektiv aber
bedingt ist (p. 274). Hiermit wird der kontradiktorische
Gegensatz von Thomismus und Molinismus festgestellt und
jeder synkretistische Versuch, der nur die Schwäche der
Spekulation verrät, als unmöglich ausgeschlossen.

Den Schluß und die Krone des Werkes bildet die
Ethik, worin der Verfasser die Grundprinzipien spekulativ
entwickelt. Die Definition der Ethik ist hier nicht weiter
ausgeführt, was aus der Ansicht des Verfassers erklärlich
ist, der die Ethik demjenigen Teile seiner
Naturphilosophie, der von der Seele handelt, subalternieren will.
Die genauere Bestimmung des Objekts wäre hier zu
ergänzen. Materialobjekt sind die menschlichen Akte. Formalobjekt

ist die Moralität, deren diese Akte fähig sind, also
die Ordnung, die der Verstand in den Willensakten macht;
ratio sub qua sind die obersten praktischen Prinzipien1.
Der Verfasser teilt die Ethik in die allgemeine und spezielle
ein und nennt die letztere Naturrecht.

Im allgemeinen Teile handelt er vom letzten Zweck
des Menschen, vom moralischen Akte nach seiner Materialseite

(de voluntario) und nach seiner Formalseite (de morali-
tate), vom Gesetz als Regel der Moralität, von der Disposition,

um das Endziel zu erstreben und zu erreichen
(Leidenschaften und habitus morales) und zuletzt von der
Erreichung desselben (status termini). Die Form der Moralität

besteht weder in der Willensfreiheit noch in einer
äußeren Benennung oder in irgend einer Verstandesrelation,
sondern in der transzendentalen Relation des menschlichen
Aktes zur Sittenregel (p. 309).

Das Naturrecht handelt in drei Kapiteln vom
Recht im allgemeinen, vom Individualrecht, vom Sozialrecht.

Das erste Kapitel hat zwei Thesen: 1. Das Recht
besteht wesentlich in der Relation, durch welche die
intellektuelle Natur auf etwas als ihr zu eigen Gehöriges
bezogen wird. Das eigentümliche Subjekt dieser Relation
ist die intellektuelle Natur, aber ihr tiefstes Fundament ist
das ewige Gesetz (Th. 26, p. 369). 2. Die Erzwingbarkeit

1 S. Thomas in Arist Ethic, lib. 1. lect. 1: operatio bumana
ordinata in finem, vel etiam homo prout est volnntarie agens propter finem.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 25

gehört nicht zum Wesen des Rechtes, sondern ist nur eine
Proprietät des Rechts. Die Ausübung des Zwanges ist an
sich zuerst Sache der öffentlichen Autorität, und erst wenn
diese versagt, steht es der Privatperson zu, unter Voraussetzung

der nötigen Bedingungen, einige Rechte bis zur
Anwendung von Gewalt (cruenter) zu verteidigen. (Th. 17,
p. 372.) Die Thesen des zweiten Kapitels über das Eigen-
^1 _

lauten : 1. Der Mensch hat über die materiellen Güter,
die niedriger sind als er selbst, das Recht vollkommenen
Eigentums ; an sich selbst und an anderen Menschen kann
er kein vollkommenes Eigentum, sondern nur ein dominium
utile haben. (Th. 18, p. 375.) 2. Der Einzelne kann nach

Naturgesetz vollkommenes Eigentumsrecht sowohl
über die verzehrbaren Güter, sogar vor ihrem Gebrauche,
^jie über die bleibenden und produktiven Güter erwerben.
Ifh. 19, p. 380.) Diese These ist gegen den Sozialismus,
einschließlich den agrarischen, gerichtet. Die folgende be-

d
^en uaturrechtlichen Modus des Eigentumserwerbes.

• Die primitiven Formen, unter welchen der Mensch das
Jfputumsrecht an materiellen Gütern erwirbt, sind die
kkupation einer res nullius und die Arbeit; in der Voraussetzung

der Güterteilung durch Okkupation, sind die abge-
eiteten Erwerbsformen für den naturrechtlichen Eigentumserwerb

: a) der Zuwachs der in Besitz genommenen Sache
und ibre Fruktifikation, b) der Übergang der in Besitz
genommenen Sache von einem Besitzer auf den anderen,
m1 es durch Tradition, sowohl unter Lebenden wie durch

estament, sei es durch den natürlichen Übergang ab
"Restato von den Eitern auf die Kinder. (Th. 20, p. 886.)

it Recht ist hier die Arbeit als primitiver Erwerbstitel
es Privateigentums angeführt, aber von der Okkupation
er res nullius unterschieden und ihr nachgestellt, wodurch

unseres Erachtens wohl die Bedeutung dieses letzteren

p
eis gewahrt ist, aber auch dem Arbeitersozialismus eine

renze gezogen wird, die er nicht überschreiten darf,
enn man zuweilen, auch in bester Absicht, die Okkupation

als eine Arbeit auffaßt, so hat man dabei übersehen,
erstens, daß nicht jede menschliche Tätigkeit, selbst wenn
Sle körperlicher Anstrengung verbunden ist, eine Arbeit

o t 'Vgl. sch w a 1 m : La Propriété d'après la Philosophie de
Thomas. (Revue Thomiste 1895, 281 ss. 631 ss.)



26 Joseph G-redts Elemente der Philosophie

im Sinne dieses Titels ist, der eine körperliche Arbeit in
direkter Beziehung auf das zu gewinnende Eigentumsrecht
voraussetzt ; zweitens, daß es sich hier nicht um den usus,
sondern in erster Linie um das ius, das vollkommene
Eigentumsrecht, handelt, dessen Erwerb dem Gebrauche der
Sache vorausgehen kann. Demnach hängt das primitiv
durch die Okkupation geschaffene und nachher durch
abgeleitete Titel auf andere Eigentümer übergegangene Recht
als solches auch nicht von der Arbeit als solcher ab.

Der Verfasser spricht noch kurz, aber mit tiefer
prinzipieller Begründung über die Kontrakte, ohne eine
eigene These darüber aufzustellen, was wir wegen der
aktuellen wirtschaftlichen und gewerkschaftlichen Kämpfe
bedauern. Sehr bemerkenswert ist die Eormulierung über
den gerechten Arbeitslohn (nr. 846, p. 391) in vollkommener
Ubereinstimmung mit der Leoninischen Enzyklika Kerum
novarum, die sich hiernach als naturrechtlich begründet
erweist.

Das dritte Kapitel bringt das soziale Recht und
handelt von der Gesellschaft im allgemeinen, von der
häuslichen und zivilen Gesellschaft und zuletzt vom
Verhältnis der Staaten untereinander. Hierzu möchten wir eine
scheinbar kühne, aber gewiß für die thomistische Lehre
folgenschwere Bemerkung uns erlauben. "Wir vermissen
zunächst die Unterscheidung der Privatgesellschaft, wozu
in erster Linie die Familie gehört, von der öffentlichen
Gesellschaft. Sodann fehlt in der Einteilung der natürlichen
Gesellschaften das Mittelglied zwischen der Familie und
der politischen Gesellschaft, nämlich die civitas im alten
Sinne, während der hl. Thomas1 streng festhält an der
dreifachen Gliederung: die Familie, die civitas, oder wie
man heute sagen könnte, die wirtschaftliche Gesellschaft,
und der Staat (regnum). Die spezifische Verschiedenheit
dieser drei obersten Gesellschaftsarten, von denen die Familie
noch eine Privatgesellschaft, die beiden anderen aber schon
öffentliche Gesellschaften und der Staat allein die
vollkommene ist, in welcher die beiden früheren inexistieren,
aber noch nicht subsistieren, bringt natürlich auch eine
spezifische Differenzierung ihrer Prinzipien, Pflichten und

1 S. T h o m a s : In Arist. Polit. 1. lect. 1. Von den Kommentatoren

vgl. darüber Chrysost. Javellus und Anton. Monte-
catinus.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 27

Rechte mit sich, die von weittragender und einschneidender
Bedeutung für die Reform des sozialwirtschaftlichen und
politischen Lebens ist, worauf hier nicht näher einzugehen
ist. Nur im Vorbeigehen möchten wir darauf aufmerksam
machen, daß auf Grund dieser Ansichten auch eine
gerechtere Verteilung der Steuern und anderer Lasten sich
ergeben würde, wodurch die einzelnen bedeutend entlastet,

ie wirtschaftlichen Vereinigungen, wie die großen
Aktiengesellschaften mehr herangezogen würden, aber sicher nicht
zu Ungunsten des Staates.

_ Wir heben endlich noch einige den Staat betreffende
sen herau8. 1. Der Staatszweck ist nicht absolut, son-

ern das "Wohl oder das Glück der Bürger, das nicht bloß
negativ durch Rechtsschutz, sondern auch positiv zu be-
sc äffen ist. (Th. 26, p. 407.) 2. Die politische Autorität

unmittelbar von Gott oder vom ewigen Gesetze.
h. 27, p. 409.) 3. Die nächste Ursache des Staates, wenn

er konkret gefaßt wird, ist ein wenigstens impliziertes
hereinkommen (pactum), das jedoch aus der Hinneigung

(Antrieb) und Anordnung des Naturgesetzes hervorgehen
muis ; m Jem bereits konstituierten Staate ist aber die

utorität oder oberste Gewalt zuerst beim Volke, wiewohl
nicht

^

in vollkommener, sondern nur in unvollkommener

h Vi
mSt-rUmenta^er Weise. (Th. 28, p. 411.) Endlich 4. der

ochstwichtige Satz : Das Nationalitätsprinzip ist nicht im
a urgesetz begründet, sondern es verstößt gegen das

a- ^?®*ne soziale Wohl. Jedoch hat die Nation, oder auch

6Veü der Nation, das Recht, als solche innerhalb des
?TVi )° -Körpers, dem sie aggregiert ist, zu subsistieren.
' u. 29, p, 416.) Die These ist gut begründet, jedoch muß
man das ius subsistendi nicht wörtlich, sondern nur in
einem weiteren analogen Sinne verstehen, Denn Subsistenz
im strengen Sinne kommt nur dem Staate als solchen zu,
a er niemals einem Bestandteile desselben, weil die
Subsistenz die vollkommene Unabhängigkeit und höchste
Autonomie mit sich bringt, ohne welche eben die Selbständigelt

des Staates aufgehoben wäre. Wohl muß man aber
er 111 einem Staate inkorporierten besonderen Nation die

natürliche Berechtigung zuerkennen, den Bestand ihrer
nationalen Güter und ihrer nationalen Entwicklung zu

©sitzen und mit legitimen Mitteln durchzusetzen. Wir
niöchten daher statt „ius subsistendi" den Ausdruck „ius



28 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

bene existendi" vorschlagen. Wenn das Naturreeht, das
uns der Verfasser bietet, auch nicht so ausführlich dargestellt

ist, wie mancher wünschen möchte, so enthält es
doch die nötigen Elemente, die der Verfasser versprochen
hatte. —

Überschauen wir das ganze Werk nochmals, so müssen
wir sagen, daß es ein treues Bild der thomistischen Lehre
gibt, eine einheitliche geschlossene Weltanschaung, die das
System der katholischen Philosophie ist. Wenn wir im
einzelnen noch Bedenken aussprechen durften, so wird
das Gesamturteil dadurch nicht geändert; denn eine absolute

Vollkommenheit kann niemand für ein Werk in
Anspruch nehmen, an dem seit Jahrhunderten gearbeitet wird
und weiter gearbeitet werden muß. Und Cajetan mahnt :

memor, quod nihil in ullo unquam genere cultum repen-
tinumque sit1. Wir urteilen daher in erster Linie über
Gredts Darstellung der aristotelisch-thomistischen
Philosophie im ganzen und finden in seiner Leistung ein Meisterwerk

spekulativer Kraft. Unsere Bedenken zu äußern, die
ja zunächst nur subjektive sind, waren wir aber berechtigt,
weil der Meister viel strenger nach der Norm beurteilt
werden muß als der Geselle, den man nachsichtig behandeln

darf, oder als der Anfänger, den man ermutigen soll.
Damit können wir auch noch einen letzten Wunsch
motivieren, der die Ausfüllung einer noch vorhandenen Lücke
in der scholastischen Philosophie betrifft. Der Führer
unserer Schule ist für diesen Mangel nicht verantwortlich.
Denn obwohl der Aquinate auch mündlich Philosophie
gelehrt hat, so hat er doch nie beabsichtigt, sie ganz in
seinen Werken darzustellen. Seine eigentliche Aufgabe war
die Theologie, für deren Nutzen er die philosophischen
Wissenschaften korrigierte, erweiterte und ausgestaltete.
Zur Philosophie zählte er aber mit Eecht auch die Mathematik,

deren Prinzipien er an vielen Stellen seiner Schriften
beleuchtet hat. Merkwürdigerweise hat aber diese Wissenschaft

in seiner Schule keine besondere Darstellung im
philosophischen System gefunden, vielleicht weil sie zur
Zeit der Herrschaft der alten Philosophie noch weniger
ausgebildet war und man sich mit der Untersuchung der
mathematischen Prinzipien vom metaphysischen Stand-

1 Opusc. T. III Tr. 4 (Lugduni 1681, p. 211).



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 29

punkte begnügte. Da nun die Mathematik nach dem Grade
ihrer Abstraktion ihre Stelle zwischen der Naturphilosophieund der Metaphysik hat, so wäre es heute die Aufgabe der

chule, die eigentümlichen Prinzipien der Mathematik
wenigstens ebenso wie diejenigen der Naturwissenschaften
zu entwickeln und so jene Lücke durch eine philosophische
iathematik zu ergänzen. Erst dann würde das Ideal der
homistischen Philosophie erreicht werden. Den Weg dazu

zeigt der Aquinate. Er selbst hat ihn schon eine große
trecke weit durchschritten1 und seine Prinzipien werden

uns auf diesem Wege weiterführen, auch da, wo er in das
neue Gebiet einbiegt, das Descartes erschlossen hat. Prof.

redt ist einer von den wenigen Philosophen, der diesen
eisten Versuch wagen könnte.

IV
höchste Anerkennung, die ein katholischer Schrift-

s eiler sich wünschen kann, ist dem Verfasser der Elementa
urch das Apostolische Schreiben Pius X. vom

t u
1912 zuteil geworden, welches wir in diesem

Jahrbuche (Bd. XXVII, S. 185) abgedruckt haben. Das-
®eibe ist ein Dokument von allgemeiner Bedeutung,

ährend gewöhnlich die päpstliche Antwort an den Ver-
s®er auf die Überreichung seines Werkes mit dem Danke
d zuweilen sogar mit einer Belobigung durch den

ardmal-Staatssekretär übermittelt wird, hat P. Gredt für
e*n Buch, direkt vom hl. Vater ein Apostolisches Schreiben

?r a*ten, ^as nacF Form und Inhalt ein Akt des Papstes
i den er als oberster Lehrer der Kirche vollzogen hat.

eun außer dem warmen Dank und einer großen Belobigung

enthält das Schreiben auch ein wirkliches Urteil des
apstes über den Inhalt des Werkes als Begründung für
as gespendete Lob : „Prospexise siquidem in eo opere
idemur te recte ac lucido ordine universam philosophicam
lsciplinam sic, duce Aquinate, attigisse ut quae veterum

sapientia tulit pleniora effeceris iis adiieiendis quae recen-
lorum peperit intelligens sapiensque iudicium".

M tu
' Tabula aurea des Petrus von Bergomo subv.

T r^atioalia. T'erner Collegii Complutensis Disp. 1. c.,
• Disp. XIII. qu, 7, p. J20 sqq. Sanchiez Sedegno, 1. c.,

• prooem. qu. XI, 10. conclus. (Venetiis 1609, Tom. I. p. 2'd sqq.)



30 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

In diesen Worten ist zunächst ein wirkliches Urteil
über den Wert des Werkes ausgedrückt, sowohl über den
Inhalt wie über die Methode. Die Worte sind sehr genau
abgewogen. Mit dem Ausdruck „attigit" ist der Zweck und
der Inhalt der „Elementa" richtig bezeichnet, den attingere
heißt sich an etwas machen, um es zu berühren, und hier:
etwas kurz beschreiben oder abhandeln1. Die „Elementa"
sind also eine kurze Darstellung der gesamten Philosophie,
welche der "Verfasser richtig (recte) dargestellt hat, was
auf den Inhalt oder die Lehre selbst geht, ferner lucido
ordine, was sich auf die Methode und das System bezieht.
Weil aber unmittelbar vor das Verbum „attigit", welches
die genannten Vorzüge von dem Werke mitaussagt, noch
der erklärende Zusatz „duce Aquinate", als kausaler
Ablativus absolutus, hinzugefügt ist, so spricht der Papst
sein Urteil über das Buch dahin aus, daß sein Inhalt mit
der Lehre des Aquinaten übereinstimmt und eben deshalb
die Darstellung recte ac lucido ordine gelungen ist. Ferner
fügt er hinzu, der Verfasser sei auch darin dem heiligen
Thomas gefolgt, daß er die wahren Fortschritte der Wissenschaft

anerkannt habe ; denn er habe die Weisheit der
Alten, worunter die überlieferte Philosophie zu verstehen
ist — wie aus der Enzyklika Leo XIII. erhellt — durch
die Aufnahme der wahren Errungenschaften der Neueren
vervollständigt. Das bezieht sich aber nicht auf die ganze
neuere Philosophie, sondern nur auf diejenigen Lehren,
die sichere Wahrheiten — sei es der modernen Philosophie
oder der übrigen Wissenschaften — enthalten; denn als
Kriterium ihres Fortschrittes wird angegeben „intelligens
sapiensque iudicium", was sich nur auf die mit voller
Gewißheit vernunftgemäß erkannten Wahrheiten erstreckt
und sowohl den Zweifel wie die auf bloße Wahrscheinlichkeit

gestützten Meinungen ausschließt.
In diesem Schreiben urteilt der Papst nicht nur nach

den von ihm selbst angegebenen Kriterien des Inhalts und
der Methode der richtigen Philosophie, welche dem heiligen
Thomas als ihrem Führer folgen muß, sondern er bedient
sich dabei der Formeln, die schon Leo XIII. in der Enzyklika

Aeterni Patris gebraucht hatte und die Pius X.
hierdurch bestätigt. Das päpstliche Schreiben enthält daher

1 Z. B. Cicero: ad divers. II, 4. Arch, 9. 10.



Joseph Gredts Elemente der Philosophie 81

nicht nur ein "Werturteil über die Elementa von Gredt,
son ern zugleich ein allgemeines Urteil über die Richtig-ei der Philosophie des hl. Thomas, die keine andere
is als die „duce Aquinate" überlieferte thomistische
Philosophie, insofern und insoweit als dieselbe die Lehren des

qumaten treu festhält. Da dieses allgemeine Urteil aber
nach dem Sinne dessen, der es erlassen hat, als Kriterium

er -Richtigkeit der Philosophie ausgesprochen ist, so ist
ein allgemeines Wahrheitsurteil und somit eine bindende

l®1"Schrift, die vom Papst als solchem gegeben ist und deshalb
a 6 Gläubigen im Gewissen zu innerer religiöser Zustimmung
und zur gehorsamen Ausführung in der Praxis verpflichtetl.

Erwägt man nun, daß dieses allgemein gültige Urteil
K'^h^6 r*ckEg0 Philosophie vom obersten Lehrer der

irche als solchem ausgesprochen ist und die mit dem
geoffenbarten Glauben, welcher oberste Norm der Wahr-

61. lsk> innig verbundenen Yernunftlehren betrifft, so
er®3 ^ sich seine Bedeutung als ein lehramtliches Urteil
Unvd damit als allgemein verpflichtende Erklärung und
Entscheidung — un(j darin liegt die besondere Bedeutung

leses Apostolischen Schreibens. Dem steht auch nicht
entgegen, daß dieses Schreiben an eine Privatperson gerichtet
ist, weil es eben eine sachlich allgemeine Vorschrift enthält,

ie noch dazu keine neue ist, sondern nur frühere päpstliche
rteile und Vorschriften wiederholt und damit bestätigt.

Es fällt uns nicht ein, in dieser lehramtlichen
Entscheidung eine dogmatische Definition irgend welcher Art
zu sehen, was wir hiermit ausdrücklich konstatieren wollen,
um möglichen Mißverständnissen und Verdrehungen vorzu-
öigen. Denn es ist darin keine ausdrückliche

Glaubensverpflichtung für die ganze Kirche ausgesprochen.
Nichtsestoweniger ist das päpstliche Schreiben in dem Teile,

welcher das allgemeine Wahrheitsurteil über die thomi-
s ische Philosophie, das heißt über die philosophische Lehre

es hl. Thomas enthält, als lehramtliche Entscheidung
8 Papstes eine solche, die aus seiner amtlichen

übernatürlichen Vollmacht, den Glauben irrtumslos zu bewahren
und zu lehren, erflossen ist und deshalb insoweit auch eine
unfehlbare Entscheidung. Dieselbe hat als solche auch für

m katholische Theologie eine dogmatische Bedeutung, in-

^ gl. De n zing er: Enchiridion" nr. 1683. 17*22. 1880.



32 Joseph Gredts Elemente der Philosophie

sofern die Theologie als Wissenschaft nur dadurch zustande
kommt, daß sie sich zur Entfaltung der in den
Glaubensprinzipien enthaltenen Wahrheiten der richtigen
philosophischen Vernunfterkenntnis bedienen muß.

Mit dieser päpstlichen Entscheidung hat daher Pius X.
in besonders nachdrücklicher Weise, wegen der offiziellen
Form eines Apostolischen Schreibens, nicht nur dem
Verfasser der Elementa die höchste Ehre erwiesen, sondern
auch die diesbezüglichen Dekrete seiner Vorgänger und
besonders die leoninische Enzyklika über die Wiederherstellung

der christlichen Philosophie wiederum appliziert,
wie er es durch eine Reihe von anderen päpstlichen Akten
schon so oft getan bat. Was aber das Urteil über das
Buch selbst betriflt, so enthält das päpstliche Schreiben
eine lehramtliche Approbation des Gredtschen Buches im
allgemeinen, wodurch der Geist und die Richtung desselben
gebilligt wird. Diese Approbation erstreckt sich aber auf
die einzelnen Teile und Lehrsätze nur soweit, als dieselben
mit der Lehre des Aquinaten tatsächlich übereinstimmen.
Diese Voraussetzung ist durch den Ausdruck „perspexisse
yidemur" angezeigt, weil das Wort „videmur" nur das

private Urteil des Papstes ausdrückt, wonach die Erfüllung
jener Voraussetzung so sehr wahrscheinlich oder moralisch
gewiß sei, daß die Belobigung erfolgen konnte.

Indem wir den Verfasser, den wir als langjährigen
Mitarbeiter unseres Jahrbuches verehren, zu diesem Erfolge
seines Werkes beglückwünschen, widmen wir ihm zu seinem
Triumph auch in diesen Blättern eine Stele mit einem Titulus.

JOSEPHUS • GREDT
E • FAMILIA • D • BENEDICTI

VIR • EXIMIUS
CUIUS • IN • EDOCENDIS • ADOLESCENTIBUS • CLERICIS

IAM • DIU TERITUR • AETAS
ARISTOTELEM • INTERPRETATÜS

DUCE • AQUINATE
UNIVERSAM PHILOSORHICAM • DISCIPL1NAM

IN • PRISTINAM • DIGNITATEM AC • LIBERTATEM
VINDICATURUS

REDINTEGRAVIT
VETERUM • SAPIENTIA • PLENIORE • EFFECTA

VERITATI NON • PLAUSIBUS STUDUIT
SUMMA • A PIO X SUMMO • PONTIFICE • LAUDE

CUMULATUS•APPROBATUSQUE
INSIGNIS • OPERIS • AUCTOR • GERMANUS


	Joseph Gredts Elemente der Philosophie

